

## جامعة الخليل

عمادة الدراسات العليا برنامج اللغة العربية

# "أَلْفَاظُ الْبِيئَةُ الطَّبِيعِيةُ فِي شَعْرِ إِيلَيًّا أَبِي مَاضِي"

دراسة دلالية

إعداد: فايز رسمي الشوامرة

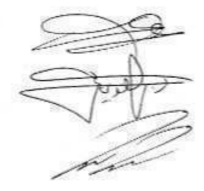
إشراف: الأستاذ الدكتور يحيى عبد الرؤوف جبر

قدمت هذه الرسالة استكمالا لمتطلبات درجة الماجستير في اللغة العربية بعمادة الدراسات العليا في جامعة الخليال

2007/06م

نوقشت هذه الرمسالة يسوم الأربعاء بتساريخ 2007/6/27 الموافق12 / جمادى الثانية/ 1428 ، و أجسيزت بتساريخ 2007/9/10 الموافق 28/شعبان/ 1428 .

## التوقيع



## أعضاء لجنة المناقشة:

- 1- أ. د يحيى جبر .
- 2- د.مهدي عرار.
- 3 د . سعید شواهنة.

## الإهداء

إلى الذين

تركوا أوطانهم، وحملوا راية الدفاع عنه بالكلمة وظلوا محافظين على ذكرياتهم التي تشدهم إليه وبقيت روحهم الجمالية تدفع للتعبير عن مشاعرهم الدفين في التعبير عن مشاعرهم التعبير عن التعبير

إلى الذين

ساعدوني في إحصاء المفردات وجمعها وأحضروا لسب المسحادر والمراجسع رغسم العنساء

إلى الذين

يع شقون وطنهم بكل جوارحهم

إلى الذين

سيرافقون دربي ويكملون معي مشوار الحياة

# شكر وعرفان

## إلى الأستاذ يحيى جبر

إليك

أتقدم إليك ...

بالــــشكر الجزيــــل والعرفـــان بالجميـــل والأمــل الحــالم بــأن يكــلأك الله بعــين رعايتــه.

# الفهرس

| رقم الصفحة | المحتويات                                                            |
|------------|----------------------------------------------------------------------|
| 3          | الإهـــــداء                                                         |
| 7          | شكر وعرفان                                                           |
| هــ- ز     | المحتويــــات                                                        |
| ح – ط      | ملخص الرسالة باللغة العربية                                          |
| ي – ل      | المقدمة                                                              |
| 13 -1      | التمهي حدد حضور الطبيعة في شعر المهجر عامة وأبي ماضي خاصة            |
| 19 -15     | الفصصل الأول: أولاً : علم الدلالة                                    |
| 15         | – مفهومه                                                             |
| 15         | – موضوعه                                                             |
| 16         | – تطوره                                                              |
| 30 -19     | ثانياً: من نظريات علم الدلالة                                        |
| 24 -19     | <ul> <li>المجالات الدلالية</li> </ul>                                |
| 27 -24     | – السياق                                                             |
| 30 -28     | – التحليل التكويني                                                   |
| 35 -30     | ثالث! العلاقات الدلالية التي استدعتها الدراسة                        |
| 30         | – الترادف                                                            |
| 33 -31     | التضاد                                                               |
| 35 -33     | – المشترك اللفظي                                                     |
| 35         | الاشتمال                                                             |
| 149 -36    | الفصل الثاني: الألفاظ الدالة على الطبيعة الحية                       |
| 37         | <ul> <li>مجال الألفاظ الدالة على الحيوان</li> </ul>                  |
| 50 -37     | أ. الألفاظ الدالة على المفترس من الحيوان                             |
| 67 -50     | ب الألفاظ الدالة على الأليف من الحيوان                               |
| 70 -68     | ج. الألفاظ الدالة على حيوان البحر                                    |
| 73 -71     | د. الألفاظ الدالة على جسم الحيوان                                    |
| 75 -73     | <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الحيوان</li> </ul> |
| 101 -76    | <ul> <li>مجال الألفاظ الدالة على الطير</li> </ul>                    |

| 82 -76                                                                                                  | أ. الألفاظ الدالة على المفترس من الطير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 97 -83                                                                                                  | ب. الألفاظ الدالة على بغاث الطير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| 101 -97                                                                                                 | ج. الألفاظ الدالة على أعضاء جسم الطير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| 101                                                                                                     | <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الطير</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| 117 -102                                                                                                | <ul> <li>مجال الألفاظ الدالة على الحشرات والديدان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |               |
| 110                                                                                                     | <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الحشرات والديدان</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| 114 -110                                                                                                | <ul> <li>مجال الألفاظ الدالة على الزواحف</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| 110                                                                                                     | <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الزواحف</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 117-115                                                                                                 | العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على عجائب الكائنات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| 149-118                                                                                                 | مجال الألفاظ الدالة على النباتات والزهور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| 134-118                                                                                                 | أ الألفاظ الدالة على الشجر والنبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| 142-134                                                                                                 | ب. الألفاظ الدالة على الزهور والورود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 149-142                                                                                                 | ج. الألفاظ الدالة على أجزاء النبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| 149                                                                                                     | <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النبات</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |               |
| 259 -150                                                                                                | الألفاظ الدالة على الطبيعة الساكنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الفصل الثالث: |
|                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| 203 -151                                                                                                | مجال الألفاظ الدالة على المكان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |               |
| 203 -151<br>163 -151                                                                                    | مجال الألفاظ الدالة على المكان<br>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |               |
|                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163                                                                             | أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |               |
| 163 –151<br>163                                                                                         | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>– العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163                                                                             | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170<br>181 -170                                                          | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>– العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>– العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170                                                                      | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>– العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>– العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>ج. الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li> <li>والصحراء</li> </ul>                                                                                                                                                                                                            |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170<br>181 -170<br>181<br>189 -181                                       | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>– العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>– العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>ج. الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الروابي والجبال</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                       |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170<br>181 -170                                                          | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء         <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>ج. الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li> <li>والصحراء</li> <li>د. الألفاظ الدالة على البحر والنهر</li> </ul> </li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على البحر والنهر</li> </ul>                                                                                 |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170<br>181 -170<br>181<br>189 -181<br>190<br>196 -190                    | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء         <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>ج. الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li> <li>والصحراء</li> <li>د. الألفاظ الدالة على البحر والنهر</li> </ul> </li> </ul>                                                                                                                                                |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170<br>181 -170<br>181<br>189 -181<br>190                                | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء         <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>ج. الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li></ul></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170<br>181 -170<br>181<br>189 -181<br>190<br>196 -190<br>196<br>203 -196 | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء         <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>ج. الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء والصحراء</li> <li>د. الألفاظ الدالة على البحر والنهر العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على البحر والنهر العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على البحر والنهر</li> <li>ه. الألفاظ الدالة على السهل والوادي والطريق</li> </ul> </li> </ul> |               |
| 163 -151<br>163<br>170 -163<br>170<br>181 -170<br>181<br>189 -181<br>190<br>196 -190<br>196             | <ul> <li>أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء         <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء</li> <li>ب. الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى</li> <li>ج. الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء</li></ul></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |

| 220 -203 | أ. الألفاظ الدالة على الزمن المحدد                                           |
|----------|------------------------------------------------------------------------------|
| 220      | العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الزمن المحدد                        |
| 227 -221 | ب. الألفاظ الدالة على الزمن المطلق                                           |
| 227      | العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الزمن المطلق                        |
| 233 -227 | مجال الألفاظ الدالة على النور                                                |
| 233      | العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النور                               |
| 240 -234 | مجال الألفاظ الدالة على الظلمة                                               |
| 240      | العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الظلمة                              |
| 249 -241 | مجال الألفاظ الدالة على الأمطار والهواء والسحب                               |
| 248      | العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأمطار والهواء والسحب              |
| 255 -249 | مجال الألفاظ الدالة على اللون                                                |
| 255      | العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على اللون                               |
| 258 -255 | مجال الألفاظ الدالة على الصخور والحجارة                                      |
| 258      | <ul> <li>العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الصخور والحجارة</li> </ul> |
| 260 -259 | الخاتمــــــة                                                                |
| 268 -261 | المصادر والمراجع                                                             |
| 270 -269 | ملخص الرسالة باللغة الإنجليزية                                               |
|          |                                                                              |

#### ملخص الرسالة

وقفت في دراستي هذه على ألفاظ البيئة الطبيعية في شعر إيليا أبي ماضي، وتابعتها دلاليا، وقبل أن أخوض في جمع المفردات وعمل الإحصاءات، مهدت للدراسة بجمع الأسباب الكامنة وراء كثرة ألفاظ الطبيعية في شعر المهجر، فوجدت الاغتراب وروح الوطنية الملتهبة في نفس السشاعر من أهم الدوافع التي دفعته إلى التعلق بذكريات الوطن وخاصة الطبيعة، فانجذب إليها، ووضع القارئ في روضة من رياض الأز اهير الفواحة الأريج، المشعشعة بنقي النوار وبياضه، ونمير الماء وعذوبته، وزقزقة التغريد وحلو شدوه، وسرح بخياله في عالم الغاب حيوانات وجمادات.

وأتبعت ذلك بفصل تحدثت فيه باختصار عن علم الدلالة من حيث المفهوم، والنشأة، والتطور، ورأي العلماء فيه، وتناولت أهم نظرياته التي استفدت منها في الدراسة وهي: الحقول الدلالية، والسياق والتحليل التكويني، وقدّمت نظرياً لأهم العلاقات الدلالية بين الكلمات التي استخدمتها وكانت: الترادف، والتضاد، والمشترك اللفظي، والاشتمال. فقد كانت هذه المادة هادياً لي في التحليل والدراسة.

فعلم الدلالة دراسة قديمة حديثة شارك فيها العرب الأوائل، ولم تقل دراستهم شأناً عن الدراسات الغربيه، هذا بالإضافة إلى النتائج المستندة إلى أدلة يكشف عنها علم الدلالة ونظريات المختلفة التي تبعد الدراسة عن الأحكام النقدية الجازفة. كما تخدم العلاقات الدلالية في توضيح دلالة الكلمة.

والفصل الثاني جمعت فيه ألفاظ البيئة الطبيعية الحية ووزعتها على الحقول الآتية: الحيوان، والطير، والحشرات والديدان، والزواحف، وغرائب الكائنات والنبات، فقد استخدم الشاعر مئة وثمانياً وستين كلمة كررها ألفاً وأربعمئة وسبع عشرة مرة.

وفي الفصل الثالث أحصيت ألفاظ البيئة الساكنة ووزعتها على الحقول الآتية: المكان، والزمن والنور، والظلمة، والأمطار والهواء والسحب، واللون، والصخور والحجارة. فقد كرر الشاعر مئة وخمساً وستين كلمة أربعة آلاف وثلاثمئة وثمانياً وسبعين مرة.

أما آلية العمل التي اتبعتها في تحليل الكلمات فقد جاءت كالآتي: رددت الكلمة إلى أصلها، وبينت المعاني الجامعة للكلمة من خلال معجم المقاييس، وبينت دلالة الكلمة في المعاجم القديمة والأدب القديم وخاصة الشعر. ثم تتبعت الدلالة للكلمة عند الشاعر سواء أكانت حقيقية أم مجازية.

ثم كشفت عن العلاقات الدلالية بين الكلمات في كل مجالٍ على حدة حتى تسهل الدراسة، فعدد الكلمات كثير لم يتح لي معرفة العلاقات بينها مجتمعة.

وختمت الدراسة ببعض النتائج التي توصلت إليها، وأنهيتها بمجموعة من الاقتراحات والنتائج التي رأيت، فقد رأيت علم الدلالة يخدم النص الشعري، ويكشف عن جماليات النص، ووجدت أبا ماضي محباً للطبيعة تنقل بين أحضانها من فترة لأخرى، وكان وفياً للمدرسة الرومانسية، متأثراً بأقطابها، وفضل حياة الهدوء لذلك جاءت تكرارات ألفاظ البيئة الساكنة أكثر من المتحركة.

وفي النهاية هذا جهدي أضعه بين أيديكم، وكل عمل إنساني يعتوره النقص.

#### المقدمة

## الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله، وبعد:

كانت وما زالت قضية المعنى تلعب دوراً مهمّا في التعبير عما يدور في خلد المفكر أو الشاعر؛ لذلك تناول الدارسون القدماء والمحدثون هذه القضية باهتمام ملحوظ في دراساتهم المختلفة، فنشأ علم الدلالة باعتباره أحد العلوم اللغوية التي أخذت حيزاً في علم اللغة، ولم يعد نظرياً بل أصبح مقياساً موضوعياً لدراسة النص الشعري بعيداً عن الأحكام الذاتية، والتعميم، والتمويهات التي لا تستند إلى دليل، وقاد إلى نتائج ملحوظة.

أما السبب المباشر في اختيار الموضوع فهو قلة الدراسات اللغوية التي دارت حول شعر المهجر و خاصة أبو ماضي، فمعظم الدراسات كانت تدور حول أحكام نقدية وموضوعات شعره، أو اكتفت بإلقاء الضوء على حياته وشعره بصفة عامة، لذلك أردت التأكد من شيوع ألفاظ البيئة الطبيعية عنده بشكل فعلي وملاحظة تكرارها، وبالتالي الكشف عن معجم ألفاظ الطبيعة في شعره التي لعبت دوراً مهماً في الشعر العربي ، والكشف عن نفسية أبي ماضي الإنسانية التي رفضت الظلم والمعاناة .

وحين أردت البدء في الدراسة وتتبع الألفاظ بشكل فعلي، استشرت بعض المتخصصين، فنصحوا بتتبع علم الدلالة نظرياً ليكون تمهيداً للدراسة الفعلية، ومن ثم دراسة الطبيعة لدى أبي ماضي، لذلك واجهت عدة مشكلات. كان أولها تقسيم البحث، وقلة المصادر والمراجع، فالدراسة اللغوية حديثة النشأة.

وتجاوزت ذلك بمساعدة وتوجيه مشرفي في تقسيم البحث، واختيار المصادر والمراجع التي تستدعيها الدراسة، فقد اعتمدت على ديوان أبي ماضي مصدراً رئيسياً تعتمد عليه الدراسة، واستفدت من المراجع التي تحدثت عن حياة الشاعر وأدب المهجر مثل: أدب المهجر لعيسى الناعوري، وأعضاء الرابطة القلمية لسهير القلماوي وغيرها.

أما حديثي عن علم الدلالة فقد استند إلى كتب علم الدلالة منها: علم الدلالة لأحمد مختار عمر، وعلم الدلالة لبالمر، ومدخل الى علم اللغة لمحمود فهمى حجازي وغيرها.

وعندما أردت تتبع معاني ودلالات الألفاظ في المعاجم القديمة والحديثة اعتمدت على معجم المقاييس في اللغة لابن فارس ، والصحاح للجوهري، وأساس البلاغة للزمخشري، ولسان العرب لابن منظور، والوسيط لإبراهيم أنيس وآخرين، ولا أنسى اعتمادي على مجموعة من

الرسائل السابقة لتكون هادياً لي في در استي، وبينت استخدام الأدب القديم للكلمـــة مــن خــــلال الشعر.

أما المنهج الذي اعتمدته في الدراسة فهو المنهج الوصفي التحليلي، واعتمدت على ثلاث نظريات في علم الدلالة وهي: نظرية "الحقول الدلالية" "والسياق" "والتحليل التكويني"، فقد أجريت الإحصاءات اللازمة، وقمت بتقسيم ثلاثمئة وثلاث وثلاثين وحدة دلالية على عشرين حقلاً دلالياً حيث بدأت بدراسة الكلمة دلالياً، فتتبعت الأصل الثلاثي للكلمة ودلالته وعلاقت بمعناها معتمداً في ذلك على معجم المقاييس، وعرجت على معانيها في المعاجم التي ذكرتها سابقاً، وتتبعت دلالتها في الأدب القديم، أما الكلمة فقد ذكرتها في الحقل حسب الصيغة التي أوردها الشاعر في ديوانه، ورتبت الوحدات حسب عدد التكرارات، وتتبعت دلالتها عنده، وبينت الاستعمال الحقيقي والمجازي لها، وضربت الأمثلة من شعره على ذلك، وعمدت إلى تحليل العلاقات الدلالية بين ألفاظ الحقل كلاً على حدة.

وعلى هذا جاءت الدراسة في مقدمة وتمهيد وثلاثة فصول وخاتمة.

ففي التمهيد عرضت بإيجاز لحضور ألفاظ البيئة الطبيعية في شعر المهجر عامة، وشعر أبي ماضي خاصة وقد تبين لي أن أدباء المهجر كانوا يستخدمون ألفاظ الطبيعة بكثرة ، حيث الأمان والاستقرار والهدوء والذكريات الجميلة، وأوردت أبياتاً لأبي ماضي دليلاً على ذلك.

وفي الفصل الأول تناولت علم الدلالة، وأشرت إلى مفهومه في كتب الدلالة، وبينت أهم موضوعاته، ووقفت على تطوره عند علماء العرب والغرب ليكون علماً حديثاً، وركزت على نظريات علم الدلالة التي أفدت منها وهي: الحقول الدلالية والسياق والتحليل التكويني، وتحدثت عن بعض العلاقات الدلالية التي استدعتها الدراسة مثل: الترادف والتضاد، والمشترك اللفظي، والاشتمال.

في الفصل الثاني: تناولت ألفاظ الطبيعة الحية التي وردت عند الشاعر بالدراسة والتحليل حيث بينت دلالة الكلمة من معجم المقاييس وانتهيت بالدلالة للكلمة عند الشاعر، وقد وزعت الكلمات على عدة مجالات وهي: الحيوان، والطير، والنبات، والحشرات والديدان، والزواحف، وغرائب الكائنات.

في الفصل الثالث: تناولت ألفاظ الطبيعة الساكنة عند الشاعر، وسرت على المنهج نفسه الذي سرت عليه في معالجتي لألفاظ الطبيعة الحية، ووزعت الكلمات على المجالات الآتية: المكان، والزمن، والنور، والظلمة، والأمطار والهواء والسحب، واللون والصخور والحجارة.

وذيلت الدراسة بخاتمة خصصتها للنتائج التي خرجت وبعض التوصيات والمقترحات.

وأخيراً أرجو أن تكون هذه الدراسة حلقة في طريق البحث الموضوعي في تراثنا الأدبي، فإن وفقت فما ذلك إلا من الله، وإن كانت الأخرى فما هو إلا من نفسي.

ولا يفوتني أن أتوجه بالثناء الجزيل، والشكر العميق إلى أستاذي الجليل يحيى جبر الذي شرفني بالإشراف على هذه الدراسة، وأولاني كل عون ومساعدة، ولولا جهده لما خرجت هذه الدراسة إلى الوجود، لذلك أجدني عاجزاً عن الوفاء بحقه، فقد أفدت من علمه ومنهجه في البحث.

كما لا يفوتني أن أتوجه بالشكر الجزيل إلى أساتذتي بقسم اللغة العربية في كلية الآداب – جامعة الخليل، وإلى كل من مد لي يد العون والنصيحة، ولا أنسى توجيه الثناء والشكر لأعضاء مناقشة هذه الرسالة وتجشمهم عناء قراءتها، الذين سأفيد من ملاحظاتهم في تتقيح هذا العمل وصقله.

والله ولى التوفيق

فايز الشوامرة

#### حضور الطبيعة في شعر المهجر عامة وأبي ماضى خاصة:

أسهم شعر المهجر في إغناء الأدب الحديث، واختزن في ثناياه كثيراً من الموضوعات التي لا تزال بحاجة إلى دراسة ووقفة تأمل، ولعل الطبيعة من الموضوعات التي شاعت في شعر أدباء المهجر بشكل ملحوظ، فقد اهتم العرب بالطبيعة اهتماماً عظيماً ووصفوها وصفاً منوعاً، وذلك لأن حياتهم ارتبطت بها إلى حد كبير، وشعرهم في الطبيعة عظيم من ناحية الكم والكيف معاً، ولم يترك الشاعر العربي ناحية من الطبيعة إلا وصفها وأتقن الوصف والتفصيل، ولعل التفاتهم إلى الطبيعة بألوانها ومناظرها الخلابة دليل على عظم اهتمامهم بها(1)، لذلك سار شاعر المهجر على منهج أجداده الشعراء متعلقاً بأرضه وترابها وسمائها، فعندما سافر إلى بلاد الغرب ظل متعلقاً بوطنه معتبراً شعره جسراً يعبر من خلاله روحاً إلى وطنه وذكرياته التي عاشها. وشعراء المهجر جماعات نزحت أواخر القرن التاسع عشر إلى الولايات المتحدة من أبناء البلاد العربية لاسيما لبنان وسوريا، بعض هذه الجماعات هرب من جور الحكم التركي وأخرى انتجاعاً للرزق، وهناك من جمع السببين معاً، وبين تلك الجماعات المهاجرة كانت طائفة من الشبان الذين كانت تتوقد بين جوانحهم قلوب تتوق للحرية، وفي عقولهم آفاق رحاب من الفكر النير والخيال الخصيب، أولئك كانوا من الجيل المثقف الواعي، الذي عز عليه أن يعيش أسيراً للظلم والعوز فانطلق يبحث عن الحرية (2).

أخذ الشعراء الذين ارتحلوا مع هذه الجماعات ينظمون الشعر، ويكتبون القصص مستهدفين في أدبهم مختلف نواحي الحياة والطبيعة، ومشاكل النفس الإنسانية<sup>(3)</sup>، لم يجد شاعر المهجر حريته التي كان يتوق لها إلا في الطبيعة التي خلت من الأتراك، وصخب الحياة الجديدة في الولايات المتحدة.

تابعت شعر أبي ماضي فوجدته مهتماً بالطبيعة إلى حد كبير، فلم أمر عن قصيدة من قصائده إلا غزتها ألفاظ الطبيعة سواء المتحركة أو الساكنة. وقد بدا لي أن شاعر المهجر متمثلاً في أبي ماضي أراد الهروب من واقعه وظلمة حياته الاجتماعية والاقتصادية إلى الطبيعة حيث الفرح، والسعادة، والحرية. (4)

تميزت مدرسة المهجر بخصائص معينة مثل: بروز الطابع العاطفي ورقته حيث الشوق والحنين إلى الوطن البعيد في نغمات مؤثرة حزينة، والطابع القومي والإنسان<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> ينظر: محمد النويهي، الشعر الجاهلي، 386/1

<sup>(2)</sup> ينظر: عيسى الناعوري، أدب المهجر، 17.

<sup>(3)</sup> نفسه، 20.

<sup>(4)</sup> ينظر: محمد عبد المنعم خفاجي، قصة الأدب المهجري، 307.

<sup>(5)</sup> نفسه ، 309

زادت هذه السمات شعراء المهجر تعلقاً في الطبيعة؛ لذلك شاعت مفردات الطبيعة في شعر المهجر، فيشعر القارئ لديوان أبي ماضي بأنه يعيش مع الشموس والزهر والعطر والألحان. ولم يمل شاعر المهجر من مناجاة الطبيعة، والإفضاء إليها بخلجات روحه ونبضات قلبه؛ لأنها مظهر من مظاهر الحياة الشاملة.

اشتهر أبو ماضي بين صفوف الطلبة فأخذوا يستظهرون شعره على مقاعد الدراسة، لأنها كنوز أدبية غنية بالصدق والجمال، نابضة بالشعور والحياة، دافقة بالسمو والغنى الروحي، يجد فيها المحزون سلوى، والمحروم أملاً، والمتعب ترويحاً فهي من الحياة وإلى الحياة (1).

دعا شعراء المهجر إلى حياة اجتماعية مثالية ذات اتصال شديد بالطبيعة، فقد اتخذ أمثلته وإلهامه من مائها وسمائها، من حيوانها وطيرها، ومن نباتها وجمادها، أما أبو ماضي فقد تميز بشعوره الإنساني وعمق إحساسه بالطبيعة وتفاؤله وحبه للحياة، فكل ذلك كان نبع شعره واستمد فروعه من المجتمع. فلا غرابه أن تغزو الطبيعة شعر أبي ماضي بهذه الكثرة، وأبو ماضي أحد شعراء المهجر المشهورين الذين يمكن إطلاق سمات شعره على جزء كبير من شعر المهجر.

اندمج أبو ماضي في الطبيعة والإنسانية ليعبر عن تأمله في الحياة ورفضه لكل ما يقف في طريق الحرية، فيقول في قصيدة المساء:

السحبُ تركض في الفضاء الرحّب ركض والشمسُ تبدو خَلْفَها صفراءَ عاصبَةَ الجبينُ والبحرُ ساج صامتٌ فيه خشوعُ الزاهدينُ لكنما عيناك باهتتَان في الأُفق البعيدُ سلمى ... بماذا تفكرينُ؟ سلمى ... بماذا تفكرينُ؟ سلمى ... بماذا تخد مينُ؟ أرأيت أحلام الطفولة تختفي خلف التُخومُ؟ أم أبصرتُ عيناك أشباحَ الكهولة في الغيومُ؟ أم خفت أن يأتي الدُّجى الجاني ولا تأتي النجومُ؟ أنا لا أرى ما تُلمدينَ من المشاهد إنما أظلالها في ناظريك أشباع المحلينَ من المشاهد إنما أظلالها في ناظريك أُنْ بيا سيا سيناطمي، عليكُ الله أن يأتي النجومُ؟

تجلت النزعة الفلسفية الممزوجة بالطبيعة والإنسان في قصيدة أبي ماضي، تأمل في الكون الذي يحيط به من: سحب وفضاء وشمس وبحر؛ لكي تصل سلمي لحقيقة الأشياء. أما

<sup>(1)</sup> ينظر: محمد عبد المنعم خفاجي، قصة الأدب المهجري، 372.

<sup>(2)</sup> إيليا أبو ماضى، الديوان، 764.

الأسئلة التي طرحها الشاعر فيستطيع الإنسان الوصول لإجاباتها التي تطرق في رأسه عن طريق التأمل والاستبصار بالكون الذي يحيط به، ولا يستطيع الإنسان الوصول إلى السعادة الحقيقية إلا عن طريق الحب والتفاؤل والأمل، فيسترسل أبو ماضى في قصيدته قائلاً:

لتكن حياتُك كلها أمسلاً جميلاً طيبًا ولتملأ الأحلامُ نفسك في الكهولة والصبّى مثل الكواكب في السماء وكالأزاهر في الربّبى ليكن بأمر الحب قلبُك عالماً في ذاته أزهار أو لا تاؤه لا تأفّ لا تأفّ لا تأفّ لل أله المرابة الله المرابة المر

استعمل أبو ماضي الطبيعة في قصيدته رموزاً للفرح والسعادة والقلق والتـشاؤم، فهـي تارة تبدو شاحبة كما بدت في عيني سلمى وخيالها ... وتارة تبدو ضاحكة كما بدت للـشاعر بأزهارها، فقد عبر عن تجربته النفسية في المهجر التي واجهها بالحب والإيمان والتفاؤل طريقاً لخلاصة (2).

احتفى شعراء المهجر بألفاظ الطبيعة، فتجاوزوا بها حدود النظر والعقل والتشخيص المنفصل إلى ما وراء ذلك من عاطفة وشعور وتجاوب روحي عميق، حتى يتم التعاطف بينها وبينه، فتأخذ منه كما يأخذ منها، وتعطف عليه كما يعطف عليها، وتسعد لسعادته، وتشقى لأساه، وتشاركه آلامه وآماله، وذكرياته وأحلامه، وأحبوها وهاموا بها هياماً ملحوظاً، فهي أمهم الرؤوم التي يلوذون في أحضانها كلما روعتهم الحياة أو استبد بهم القلق، أو استولت عليهم الحيرة، حيث يجدون في ظلها الأمن والسعادة، ويبثونها آلامهم ومشاعرهم (3).

فيقول أبو ماضى في قصيدة له:

سئلتُ ما راق نفسي من محاسنها؟ وما حببت من الأشجار؟ قلت لهم: وما هَويت من الأزهار؟ قلت لهم: قالوا: وما تتمنى قلت مبتدراً: فصرب أنشودة من بلبل غرد

فقلت للنساس: باديها وخافيها إنسي افتتنت بكاسيها وعاريها الحب عندي لناميها وذاويها يساليتني طائر أو زهرة فيها حوَت حكاية حب خفت أحكيها

في الأبيات السابقة بدا أبو ماضي عاشقاً للطبيعة بكل ما فيها من موجودات حية أو صامته، ولعل هذا العشق نابع من بعده عن الوطن الهادئ الذي لا يعرف الصخب والضجيج؛

<sup>(1)</sup> إيليا أبو ماضي، الديوان، 767.

<sup>(2)</sup> ينظر: سالم المعوش، الأدب العربي، نماذج ونصوص، 582.

<sup>(3)</sup> ينظر: حسن جاد الله، الأدب العربي في المهجر، 243.

<sup>(4)</sup> إيليا أبو ماضى، الديوان، 810.

ولأنه عربي أبي يرفض الابتعاد عن وطنه الأم، فظل متصلاً ببلاده عن طريق الهروب إلى الطبيعة.

فقد تفتحت عينا أبي ماضي على قرية المحيدثة حيث جمال روعة المناظر، ومصافحة أشعة الشمس لتلالها وأوديتها وأشجارها المتعالية على السفوح والهضاب، لكن ذلك لم يدم طويلاً، سرعان ما ارتحل لبلاد مصر ثم أمريكا (1).

واجه كأي مغترب عن بلده كثيراً من المعاناة والصعوبات في البلد التي اغترب، فالمعاناة والحنين إلى قريته المثالية جعلاه يشعر بقيمته الإنسانية، وينظر بعين الازدراء لمن يظلم أخاه الإنسان، فعمل جاهداً ينادي على مجتمع إنساني أمثل يسوده العدل والرحمة في أشعاره.

فظل يشعر بالآخرين يحمل قلباً رقيقاً، يبكي على مصائب أخيه الإنسان، فيقول في إحدى قصائده:

تهيجُ بيَ الذكرى البُروقُ ضواحكاً فأبكي لما بي من جَوَى وصَبابة فلا تحسباني أذرفُ الدَّمعَ عادةً ولكنَّها نفسى إذا جاش جَأشُها

وتُغري بي الوجد الطُّيور شَواديا وأبكي إذا أَبْصَرت في الأرض باكيا ولا تحسباني أنشد الشعر الاهيا وفاض عليها الهم فاضت قوافيا(2)

لا يطيق الشاعر رؤية الباكين على وجه البسيطة، هذا الـشعور الإنـساني والعاطفـة المتأججة في نفس الشاعر جعلاه يدرك قيمة أدبية لا بأس بها بين صـفوف الـشعراء والنـاس العاديين، ولعل هذا يؤكد أنه لا ينظم الشعر متصنعاً لكن قريحته والطبيعة وشـعوره الإنـساني يملون عليه قوافيه.

إضافة إلى ذلك ظل يصبو إلى حياة الغاب، والحنين إلى الغاب أصدق تعبير عن أشواق النفوس إلى السعادة والوحدة والمحبة والخلود، فعندما يشعر أبو ماضي بالملل ويدرك كذب الناس يهرب إلى حياة الغاب البعيدة عن الزيف والمؤامرات، فيقول في إحدى قصائده:

سئمت نفسي الحياة مَعَ الناس وتمسشت فيها المكلالة حتى ومن الكذب البسا بُردة الصدق بسح في نقاب جميال ومسن السواقفين كالأنصاب والألى يصمتون صمت الأفاعي

وملّ ت حتى مسن الأحباب ضجرت من طعامهم والسشراب وهدذا مسسربلاً بالكدذاب ومن الحسن تحت ألف نقاب ومسن الحساجدين للأنصاب والألى يهزجون هَزْجَ الدناب

<sup>(1)</sup> عيسى الناعوري، إيليا أبو ماضى، 16.

<sup>(2)</sup> إيليا أبو ماضى، الديوان، 816.

## ففيه النجاةُ من أوصابي (1)

قالت اخرج من المدينة للقفر

فقد توحد الشاعر مع حياة الغاب، أحب العيش في القفار كالطير يرزقه الله تعالى من حيث لا يدري دون حاجته لحياة الصخب والضجيج، فيسترسل قائلاً:

وَلَتُكَدِّلْ يَدُ المسساء جفوني وَلَيُقَبِّلُ فَصِمُ السسباحِ جَبيني وَلْيُقَبِّلُ فَصِمُ السسباحِ جَبيني ولأكن كالغراب رزقي في الحقسساعة في الخالاء خيرٌ من الأَ

ولْتُعِانِق أحلامُ أهدابي ولْيُعَطِّر أريجُ أهبابي ولْيُعَطِّر أريجُ أبي خلبابي للمنفح مجثمي واضطرابي عوام تُقضى في القصر والأحقاب(2)

ولذلك ذم الشاعر التقدم العمراني الذي طالت يده الأشجار واجتثتها من أجل البناء، وتعلق بحياة الغاب مصرًا على بقائه وعدم تلاشيه، فيقول في ذلك:

ما عابَها إلا تلاشيها وتارةً عطفُ دواليها وتارةً عطفُ دواليها وتارةً نحصي أقاحيها واغتصب الطير مآويها واختصب الطير مآويها واجتث بالفاس دواليها سكّانُها الناسُ وأهلوها كنتُ وهنداً نلتقي فيها(3)

لله في الغياب أيّامُنكا طهوراً علينا ظهل أدواحها وتسارة نله و بأعنابها قد بَدِل الإنسان أطوارها وفي تالبارود جلمودها وشاد مسن أحجارها قريلة وشاد مسن أحجارها قريلة يا لهفة النفس على غابة

يشير أبو ماضي في أبياته إلى الغابة التي عشقها، وحين تحدث عنها أشار إلى الدوالي والأعناب ولعله يقصد غابته لبنان.

لم يقف تجاوبه الشعوري مع الطبيعة بألوانها وطيورها، بل شعر بألم الكائنات وحزن لحزنها وبكى لبكائها، فيقول في إحدى قصائده:

لو كان لي غير قلبي عند مرآك فيم ارتجاجُك؟ هَلْ في الجو زلزلة وكمْ تدورين حول البيت حائرة قالوا: فراشة حقل لاغناء بها حلمت أنَّ زمان الصيَّف منصرم فقد نعاه إليك الفجر مرتعشاً مضى مع الصيَّف عهد كنت لاهية

لما أضاف إلى بلواه بلواك أم أنت هاربة من وجه فتاك؟ بنت الربى ليس مأوى الناس مأواك ما أفقر الناس في عيني وأغناك! ويله حققت الأيام رؤياك وليس منعاه إلا بعض منعاك على بساط من الأحلم ضحاك

<sup>(1)</sup> إيليا أبو ماضي، الديوان، 149.

<sup>(2)</sup> نفسه، 150.

<sup>(3)</sup> الديوان، 802، 803.

<sup>(4)</sup> إيليا أبو ماضى، الديوان، 522.

يتألم الشاعر على ربيع الفراشة الذي انقضى عهده، وزوال الفرحة التي انتهت مع ذهاب الربيع وحلول الصيف فيبدو لي أن الشاعر من عشاق الأرض الخضراء، ومن أصحاب الشعار الذي يحث على بقاء الأرض خضراء، ومن الذين يمقتون الحروب التي تعيث في الأرض فساداً وخراباً.

عاش أبو ماضي فترة نضوجه في مصر في ظل فترة تكوين الحزب الوطني الذي اختار أن يكون أحد أعضائه، فاستنكر ظلم المحتل، وأسهم بشعره في إذكاء جذوة الحرية<sup>(1)</sup>.

فقد ألحت السياسة الاستعمارية في مصر والوطن العربي عليه فكرة الحرية، فلم يجدها إلا في الغاب وأحضان الطبيعة، فيمكن القول: إن السياسة الاستعمارية سبب آخر دفع أبا ماضي التعلق بألفاظ الطبيعة.

رفع عدد من أدباء الغرب لواء الرومانسية أمثال: "ردس ورث" شاعر الطبيعة والفلسفة، وبيرون وشيلي شاعري الثورة الاجتماعية وسكوت المؤرخ الرومانسي، وغيرهم. فسرعان ما تأثر أدباء المهجر بهذه الدعوة، وسايروا ركب الحضارة الذي سرى في بلادهم وعبروا عن أنفسهم ومشاعرهم ووجوه حياتهم، وتخلصوا من أفكار أجدادهم وأسلافهم (2)، ومن المعروف أن الرومانسية مجدت الفرد وأعلت من شأنه، ورفضت المدينة وصخبها ولجأت إلى الطبيعة، ونظرة الرومانسية.

خرج أعضاء رابطة المهجر عن المواضيع التقليدية في الشعر، فلا يجد الدارس قصيدة في المدح أو الرثاء لدى شعراء المهجر، لكن الشعر في نظرهم روح مقدسة وابتسامة تحيي القلب وتبعد البكاء عن العين مشعشعة بالعواطف<sup>(3)</sup>، لعل جبران أراد من وراء هذا القول بأن القصيدة لدى شعراء المهجر لم تعد تقف على الإطلال، إضافة إلى ذلك لم تقتصر على موضوع بعينه بل لا بد من امتزاج القصيدة بروح الرومانسية والتفاؤل.

قد يكون التأثر بالأدباء الغربيين وخاصة أعلام الرومانسية سبباً من أسباب تعلق شعراء المهجر وأدبائه بالطبيعة وألفاظها وتصوير الحياة كما هي، ومن هنا ثار شعراء المهجر على المقدمة الطللية التقليدية، ولعل أبا ماضي قد مثل هذا الموقف لدى شعراء المهجر في قصيدة له يقول فيها:

أنا ما وقفت لكي أشبب بالطلا لا تسألوني المدح أو وصف الدجي

مالي وللتسشبيب بالصهباء إنسي نبذت سفاسف السشعراء

<sup>(1)</sup> ينظر: جورج ديمتري سليم، إيليا أبو ماضي، دراسات عنه وأشعاره المهجورة، 71.

<sup>(2)</sup> ينظر: نادرة السراج، دراسات في شعر المهجر، شعراء الرابطة العلمية، 119-115.

<sup>(3)</sup> ينظر: جبران خليل جبران، دمعة وابتسامة، 61.

## مدحاً وبت أصون ماء حيائي(1)

## باعوا لأجل المال ماء حياتهم

يرفض الشاعر المقدمة الطللية والندب، ويسخر من أولئك الـشعراء المتكـسبين الـذي يسعون لجمع المال حتى وإن كان على حساب الكرامة وماء الوجه. ويـسترسل فـي قـصيدته معبراً عن الهدف الأساسي من وراء قوله الشعر في قوله:

إلا لأندب حالة التعساء إن القلوب مسواطن الأهسواء ماء، ومن طين جبلت وماء (2) أنا ما وقفت اليوم فيكم موقفي علّي أحرر ك بالقريض قلوبكم جُبل الفقير أخوك من طين ومن

يعلن الشاعر عن هدفه السامي، وهو مساعدة الفقراء والمحتاجين، وبدنك يدعو إلى التعبير عن هموم المجتمع لا يريد مالاً وجاهاً، وإنما همه بث الروح الإنسانية بين إخوانه أبناء البشرية، ومساعدة الغني الفقير، ويعلل ذلك بالعودة إلى مسألة خلق الإنسان من ماء وطين، وبالتالي لا يفرق أحداً في الطبيعة عن آخر، فكل أبناء البشر متساوون، فبحث عن العدل والمساواة البعيدة عن الظلم.

أما السبب الآخر في غزو ألفاظ الطبيعة شعر أدباء المهجر فتأثرهم في التأمل والتساؤل بكثير من فلاسفة الشرق والغرب كأبي العلاء وديكارت، فراحوا يتساءلون عن النفس ويتأملون في خوالجها وخباياها، ويحاولون إدراك الطبيعة وما وراءها، وأسرار الحياة والخلود والفناء (3).

واصطدام أدباء المهجر بمادية وصخب الغرب، كان له التأثير الأكبر في قلق عدد كبير من الشعراء وهروبهم إلى الطبيعة لتكون ملجاً وملاذاً حيث الطمأنينة والاستقرار النفسي.

ويخلو عالم الطبيعة من الغليان والثورة والخوف من الانفجار والدمار، وتعج الطبيعة بمظاهر وحركات رآها وأنفاس وأصوات سمعها الأجداد منذ آلاف السنين، فلا السماء محمومة ولا الأرض مهمومة، أما عالم البشرية فمحموم ومهموم، وكل ما في الطبيعة ثمين وجميل وشريف<sup>(4)</sup>. ولعل هذا يؤكد ما ذكرته سابقاً، فقد هرب أدباء المهجر من عالم البشرية البشع إلى سكون الطبيعة.

أحس شاعر المهجر باضطراب نفسي نتيجة الغربة والانفصال عن مجتمعه الذي ترعرع، وهذا الشعور النفسي جعل الشاعر المهجري في عالم آخر تقوقع في خياله، فبنى لنفسه

<sup>(1)</sup> إيليا أبو ماضى، الديوان، 106.

<sup>(2)</sup> الديوان، 107.

<sup>(3)</sup> ينظر: حسن جاد الله، الأدب العربي في المهجر، 387.

<sup>(4)</sup> ينظر: ميخائيل نعيمة، صوت العالم، 141-143.

عالماً من أغصان الطبيعة وأشجارها وأزهارها يأوي إليه ويرتاح مع أصدقائه من الطيور والنباتات والجمادات (1).

يتسم الشاعر بمشاعر تختلف عن الإنسان العادي فاعتقد أن شاعر المهجر يحمل روحاً أسمى ممن يعيشون حولهم، وهذه الروح تحمل رسالة مثالية، ولا يمكن للشاعر نقل هذه الرسالة وتوصيلها للآخرين على خير وجه إلا في عزلته، وبالتالي لا يعتزل عن الآخرين إلا في الطبيعة (2).

يرى أصحاب المدرسة الرومانسية أن الطبيعة أمهم الحانية، يبثون من خلالها أحزانهم وآلامهم، لذلك ارتمى شاعر المهجر في أحضان الطبيعة كنتيجة طبيعة لتأثره بالمدرسة الرومانسية وأعلامها.

وارتبطت الطبيعة في شعر المهجر بعالم الطفولة والمرح والسعادة المختزن في ذهن الشاعر ومخيلته، فحاول معظم شعراء المهجر وخاصة أبو ماضي استعادة ذكريات الماضي من خلال أحضان الطبيعة، فيقول في إحدى قصائده:

حَــنّق أتــنكرُ مــن أنــا فتّــى غريــراً أرعنــا كالنـــسيم مُدَنْــدنا يحــس ولا ونـــي سيوفاً أوقَنَــا (3)

وطن النجوم ... أنا هنا ألمَدْت في الماضي البعيد الماضي البعيد جدنان يمرح في حقولك يتسلق الأشجار الاضجراً ويعود بالأغصان يبريها

أكثر أبو ماضي من وصف الطبيعة في شعره، عشقها، وفتن بألوانها الدافئة وسحرها الرباني، فما ترك أودية إلا وترجل بقصائده إلى أغوار أعماقها ولا جبالاً إلا وتسلق سابق قممها، ولا سهولاً إلا وساح في واسع بساطها الأخضر، ولا أنهاراً إلا وغمر جسده برقراق مائها العذب الصافي (4).

لم ينعزل شاعر المهجر عن الأدب العربي القديم وخاصة الأدب الأندلسي، فقد كتبوا الشعر على طريقة الشعر المنثور أو النثر الشعري، واستهوتهم الموشحات الأندلسية بجمالها، فنظموا على منوالها كثيراً من قصائدهم، وجعلوا الشعر فناً يعبر عن خلجات النفس ونوازع الحياة دون تكلف أو صنعة لفظية (5)، لكن أبا ماضي تأثر بالمنطق الفلسفي كثيرا في شعره.

<sup>(1)</sup> ينظر: أحمد عوين، الطبيعة الرومانسية في الشعر العربي الحديث، 151.

<sup>(2)</sup> ينظر: محمد غني هلال، الرومانتيكية، 73.

<sup>(3)</sup> إيليا أبو ماضي، الديوان، 736.

<sup>(4)</sup> ينظر: عبد المجيد الحر، إيليا أبو ماضى، باعث الأمل ومفجر ينابيع التفاؤل، 65.

<sup>(5)</sup> ينظر: عيسى الناعوري، أدب المهجر، 327، محمد عبد المنعم خفاجي، حركات التجديد في الشعر الحديث، 182-184.

فقد تشابه شعراء المهجر بشعراء الموشحات الذين انصبت موضوعات شعرهم على الغزل والطبيعة. ومن المعروف أن شعراء الأندلس برعوا في وصف الزهريات والثمريات والثمريات، والطريف أيضاً أن الأمر لم يقف بشعر الطبيعة عند الافتتان به وفيه، وإنما تعدى ذلك بحيث أصبح يحل محل أبيات النحيب في قصائد المديح. وحتى المراثي طعمت بشعر الطبيعة (1).

وكان الحنين إلى المشرق من الأسباب التي دفعت الأندلسيين إلى شعر الطبيعة، فهذا عبد الرحمن الداخل لا تكاد العزة والرفاهية اللتان يحياهما في الأندلس تثنيانه عن الحنين إلى المشرق فيجلس في مجلسه ويلمح من بعيد نخلة ساحقة فلا تلبث أن تهيج أشجانه وتذكره بأرض آبائه وأجداده فيقول:

تبدت لنا وسط الرصافة نخلة فقلت: شبيهي في التغرب والنوى نسمات بارض أنت فيها غريبة

تناءت بأرض الغرب عن بليد النخل وطول التنائي عن بني وعن أهلي فمثلك في الاقصاء والمنتأى مثلي

فقد تبع شعراء الأندلس الشعراء المشارقة في حنينهم للوطن وعشقهم للطبيعة، وبالتالي نضج وصف الطبيعة في الأندلس بعد أن بلغ ذروته في العصر العباسي الأول، وأصبحت مدارس الروضيات والزهريات والثلجيات والمائيات في أوجه.

يسير الأدب في حلقة متصلة لا يمكن فصلها، والطبيعة كانت عنواناً للشعراء على مر العصور بقطع النظر عن الأسباب التي دفعتهم لذلك، وما شعراء المهجر إلا تابعون ومقلدون لمن سبقهم من الشعراء العرب، قلدوا القدماء فوصفوا الطبيعة، لكنهم جعلوها نافذة لهم للخروج من صخب الحياة ومرآة لشوقهم وحنينهم لأرضهم كما فعل شعراء المشرق في الأندلس.

فجعل الشعراء المهجريون الطبيعة معادلاً موضوعياً لذاتهم، فقد عكس شعوره النفسي الرهيب على الطبيعة، فيقول أبو ماضي:

السحب تركضُ في الفضاء الرَّحب ركضَ الخائفينْ والشمسُ تبدو خَلْفَها صفراءَ عاصبةَ الجبينْ والبحر ساج صامتً فيه خشوعُ الزاهدينُ (3)

وقف الشاعر أمام الطبيعة مقارناً بوضوح شديد بين مشاعره الخاصة والطبيعة الخارجية، فكما تغرب الشمس تغرب حياة الإنسان، وجعل سكونه وغربته وحيرته تنعكس على

<sup>(1)</sup> ينظر: مصطفى الشكعة، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، 255.

<sup>(2)</sup> المقري، نفح الطيب، 2/76.

<sup>(3)</sup> إيليا أبو ماضى، الديوان، 764.

البحر، فالبحر صامت خاضع، والشاعر يعيش لحظة اشتياق وتشتت فالطبيعة من حوله كذلك، وبالتالي نقل أبو ماضي مشاعره وحملها للبيئة الطبيعية من حوله $^{(1)}$ .

كانت الطبيعة وما تزال ملجأ الشاعر إذا عسر عليه القول واشتدت به الأزمات، روي أن كثير عزة من شعراء العصر الأموي سئل: "يا أبا صخر، كيف تصنع إذا عسر عليك قول الشعر؟ قال أطوف على الرباع المخلية والرياض المعشبة، فيسهل علي أرصنه، ويسسرع إلى أحسنه"(2).

رأى الإنسان نفسه واحداً من أبناء الطبيعة، يستمد منها حياته ويجد فيها هواه، فنفذ إلى قلبها فاستخلص ما لم يجد غيره سبيلاً إليه أو لم يحس بوجوده، ولا يقتصر ذلك على الرجل العربي بل يتفق فيه أبناء البيئات جميعاً، والشاعر العربي على مر العصور عد الطبيعة ملهمة لشعره، وجد عندها الغوث كلما اشتد به الأمر ونفر عنه الإلهام (3).

أما تعدد الأغراض وكثرة الموضوعات والألفاظ التي تناولها أدباء المهجر في أشعارهم فتدل على سعة الثقافة ورغبة حقيقية نحو التجديد، لأن شعراء المهجر تأثروا بالمدارس السابقة والآداب العربية القديمة، لذلك حاولوا التميز عن مدرسة الإحياء بالإكثار من ألفاظ الرومانسية وخاصة ألفاظ الطبيعة (4).

فقد جال شعراء المهجر في كل فن، وقالوا في كل غرض، وفاض شعرهم بمختلف النزعات وخاصة الرومانسية، وصار شعرهم أكثر حرية في اللغة، وتجديداً في الألفاظ والأساليب مقارنة بشعراء المدارس السابقة أو شعراء المهجر في الجنوب<sup>(5)</sup>.

أكثر النقاد والدارسون الحديث عن الألفاظ والتراكيب التي استخدمها شعراء المهجر في شعرهم، فعلى سبيل المثال يرى مندور أن ألفاظ شعرهم وتراكيبها ليس لها مثيل، فقد مال الشاعر إلى التعبير المباشر القوي – دون تصنع أو تكلف – عن واقع الحياة (6).

<sup>(1)</sup> ينظر: رجاء عيد، لغة الشعر، قراءة في الشعر العربي الحديث، 325.

<sup>(2)</sup> ابن قتيبة، الشعر والشعراء، 1/ 79.

<sup>(3)</sup> ينظر: حسين نصار، في الشعر العربي، 230-231.

<sup>(4)</sup> محمد خفاجي ، مدارس الشعر العربي ، 185-186 .

<sup>(5)</sup> نفسه ، 78

<sup>(6)</sup> ينظر: محمد مندور ،الميزان الجديد ، 73 .

ساعدت الحرية الواسعة والاتصال بآداب الغرب والإطلاع على الآداب العالمية شاعر المهجر في التعبير عما يدور داخل خلجات نفسه، ونوازع الحياة دون افتعال أو زخرفة لفظية، فقد جمع الشاعر بين قوة المعنى وبساطة الموسيقى والصياغة<sup>(1)</sup>.

تجلت ألفاظ شعر أدباء المهجر بالطابع العاطفي والإنساني والتأملي الذي امتزج بالطبيعة وألبسها ثوباً جميلاً من الأخيلة والاستعارات، فقد أقبل أبو ماضي على الحياة متفائلاً، ولم يجد غير الطبيعة لتكون منطلقاً لتفاؤله ورومانسيته في الحياة (2).

وقفت الدراسة على الأسباب الكامنة وراء هذا الكم الهائل من ألفاظ الطبيعة في شعر المهجر متمثلاً في شعر أبي ماضي، وبقطع النظر عن الأسباب إلا أن هناك حقيقة لا ينكر ها أحد وهي "الطبيعة وشعر المهجر أمران متلازمان لا يمكن فصلهما".

فقد أشارت معظم الأبحاث التي طالعتها إلى أن تأثير الحياة في شعر أبي ماضي كان واضحاً، استطاع هذا الشاعر – رغم حداثة العصر والبعد الزمني الطويل عن بيئة العصر الجاهلي حيث الصحراء والرمال والحر، والحيوان الضاري، والأمطار وتقلبات المناخ المحافظة على مفردات أصيلة تدل على البيئة الطبيعة القاسية في ظل عيشه في مدينة التقدم العمراني والتوسع الحضاري. وظل الشاعر يؤمن بحياة الغاب والصحراء البعيدة عن التعقيدات والسلاح والاستعمار الذي لعب دوراً مهماً في توجيه الشاعر نحو السخط على الظلم والظلام في قوله:

## زعموا الإنسان بالعلم ارتقى وأراه لهم يرزل إنسان غاب(3)

أما الأرض فكانت الكلمة الأكثر وروداً وشيوعاً في شعر أبي ماضي، حاول الـشاعر رسم وطن في مخيلته يعيش فيه دون قيود وظلم متمتعاً بكامل الحرية التي حرم منها الـشاعر وأهله في لبنان خاصة، والوطن العربي عامة؛ لذلك هاجم أبو ماضي الظلم والاسـتعمار فـي معظم قصائده، وسمت روحه لتعانق الإنسانية، وشعر بظلم أخيه في الكون؛ لأنـه ذاق مـرارة عذاب الظلم والاستعمار بالإضافة إلى الغربة التي أذاقته طعم الفراق والحنين.

ألفاظ الطبيعة التي استخدمها أبو ماضي في شعره معظمها ألفاظ من التراث استخدمها السابقون، وتشعر بأنها قريبة من النفس تأتي في سياق فني سلس غير معقد، ولعل هذا مرده إلى حداثة العصر، وشيوع مذهب الرومانسية، وكأن المستمع يعيش في الطبيعة وينسى بأنه أسير صيغة الشاعر الفنية، ويمكن القول بأن الشاعر أحياناً لم يكن يهتم بالصورة والصيغة الفنية السامية في شعره بقدر سوقه لعدد كبير من مفردات الطبيعة في قوله:

<sup>(1)</sup> ينظر: عيسى الناعوري، أدب المهجر، 327.

<sup>(2)</sup> ينظر: شوقى ضيف ، دراسات في الشعر العربي المعاصر ،182-183 .

<sup>(3)</sup> إيليا أبو ماضى، الديوان، 155.

بالأرض كيفَ هَوَتْ عروشُ النور عن هضباتها؟ أم بالمروج الخُصْر سادَ الصمتُ في جنباتها؟ أم بالعصافير التي تعدو إلى وكناتها؟ أمْ بالمسا؟ إنَّ المسا يخفي المدائن كالقرى والكوخُ كالقصص المكينُ والكوخُ كالقصص المكينُ (1)

بالعودة إلى المقطوعة الشعرية السابقة وجدت أن الشاعر قد استعمل كماً من ألفاظ الطبيعة في مقطوعة واحدة، وأرى أن كثرة ألفاظ الطبيعة أضفى نوعاً من الخيال الروحي الذي يشد القارئ نحو الطبيعة وجمالها الفتان دون الالتفات للصورة الشعرية المتقنة، واللغة الجزلة، فقد قصر الشاعر الممدود في القصيدة في لفظة "المسا" مع العلم أن قصر الممدود من الأمور التي يجيزها النحويون (2)، فقد طغت الطبيعة وألفاظها على ديوان الشاعر، وكأنها أصبحت الشغل الشاغل له دون الالتفات في بعض الأحيان إلى جزالة اللغة.

كثرة ألفاظ الطبيعة دفعت الشاعر إلى التكرار في استخدام الكلمة نفسها أحياناً في القصيدة نفسها وأخرى في قصائد مختلفة، ولعل ظاهرة التكرار قديمة وخير دليل على ذلك سورة الرحمن في تكرار آية "فبأي آلاء ربكما تكذبان" مع أنه لا تشابه بين الصورتين. قد يذهب بعض المحللين إلا أن التكرار وسيلة من وسائل ضعف الأسلوب فيه التكرار الذي جاء عند أبي ماضي لألفاظ البيئة الطبيعة له أهمية في تأكيد المعنى في نفس المتلقي، هذا بالإضافة إلى الموسيقى الداخلية التي تتأتى عن طريق التكرار، فالإيقاع الشعري لا يكون بالوزن الموسيقي الخارجي فقط بل يتزين بالموسيقى الداخلية الذي يلعب التكرار للصوت نفسه أو اللفظة نفسها في إبرازه.

لازم شعر أبي ماضي لفظ البيئة الطبيعة المكرر، فعلى سبيل المثال فقد وجدت كلمة الأرض واردة في الديوان أكثر من مئتي مرة، وهذا شيء لافت للنظر، فأستطيع القول إن أبا ماضي كان شاعراً محباً للطبيعة والجمال الرباني البعيد عن التعقيدات حيث الخضرة والحرية.

<sup>(1)</sup> إيليا أبو ماضي، الديوان، 766.

<sup>(2)</sup> ابن عصفور، ضرائر الشعر، 92.

# الفَصْيَانُ لَا وَالْ

أولاً : علم الدلالة

– مفهومه

- موضوعه

- تطوره

ثانياً: من نظريات علم الدلالة:

- الحقول الدلالية

– السياق

- التحليل التكويني

ثالثاً: العلاقات الدلالية التي

استدعتها الدراسة:

– الترادف

– التصاد

- المشترك اللفظي

- الاشتمال

## أولاً علم الدلالة

#### مفهومه

الدلالة لغة هي الإرشاد، وما يقتضيه اللفظ عند إطلاقه (1)، وقد جمع أحمد مختار عدة تعريفات لعلم الدلالة فهو: "علم المعنى"، "والعلم الذي يدرس المعنى" "وذلك الفرع من علم اللغة الذي يدرس نظرية المعنى" و ذلك الفرع الذي يدرس الشروط الواجب توفرها في الرمز حتى يكون قادراً على حمل المعنى (2).

يتضح من خلال هذه التعريفات أن علم الدلالة لا يقتصر فقط على الدلالة اللفظية، بـل يتسع ليشمل الدلالات الأخرى كالحركية، مثل الإشارة باليد وغيرها، ودلالات الرمز كإشارات المرور، ودلالة الخط والصورة، والأعداد الحسابية التي ترمز إلى معنى، والأخرى التي ترمز إلى أشياء معينة (3).

فعلم الدلالة يتميز عن سائر فروع علم اللغة بأنه غاية الدراسات الصوتية والفونولوجية والنحوية والصرفية والمعجمية ، ويدرس المعنى بوجه عام سواء على مستوى الكلمة المفردة أو الجملة أو الرمز (4).

#### موضوعه:

يدرك المتأمل للتعريفات السابقة أن موضوع علم الدلالة هو أي شيء يقوم بدور العلامة أو الرمز، سواء أكانت لغوية أم غير لغوية، بشرط أن تحمل معنى في ذهن الناس، وهو وإن كان يهتم بالرموز عامة - إلا أنه يركز على اللغة أكثر من أي شيء آخر لارتباطها بالإنسان (5).

و لا يمكن فصل علم الدلالة عن غيره من علوم اللغة، فلكي يحدد الشخص معنى الحدث الكلامي، لا بد من أن يقوم بملاحظات تشمل الجانب الصرفي، والنحوي، والصوتي، ومعاني المفردات (6).

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب، مادة دلل.

<sup>(2)</sup> ينظر: علم الدلالة، 11.

<sup>(3)</sup> ينظر: محمود عكاشة، الدلالة اللفظية، 8.

<sup>(4)</sup> ينظر : محمد سعد ، في علم الدلالة ،10 - 16 .

<sup>(5)</sup> ينظر: احمد مختار، علم الدلالة، 12.

<sup>(6)</sup> ينظر ، نفسه ، 13

#### تطوره:

سأعرض باختصار شديد تطوره عند كل من العرب والغربيين كلاً على حدة.

عند العرب

بدأ الاهتمام بدلالات الألفاظ مبكراً جداً منذ بدأ الحديث عن مسشكل الآيات القرآنية، وإعجازها، وتفسير غريبها واستخراج الأحكام الشرعية منها، فكان علماء الفقه والأصول من أوائل من احتضن مثل هذه الدراسات التي تدور حول الألفاظ ومعانيها، فلا يكاد يخلو أثر من أثارهم من البحث اللغوي حول الموضوع الذي يتحدثون إدراكاً منهم لأهمية دلالات الألفاظ على المعنى في خدمة القرآن الكريم والشريعة الإسلامية، ولحفظ نقاء اللغة وصفائها، فقد عكفوا على دراسة هذه القضايا من زوايا متعددة (1).

يقول الثعالبي: "من أحب الله تعالى أحب أحمد رسوله ومن أحب العربية عني بها وشابر العربي، أحب العرب، ومن أحب العرب أحب العربية، ... ومن أحب العربية عني بها وشابر عليها، وصرف همته إليها... فالإقبال على تفهمها من الديانة؛ إذ هي أداة العلم. ومفتاح التفقه في الدين (2)، ويقول: "لو لم يكن في الإحاطة بخصائصها، والوقوف على مجاريها ومصارفها، والتبحر في جلائلها ودقائقها، إلا قوة اليقين في معرفة إعجاز القرآن لكفى بها فضلاً (3). شم يقول: "ولما شرفها الله ورفع خطرها وكرمها ... قيض لها حفظة وخزنة من خواصه من خيار الناس، وأعيان الفضل، تركوا في خدمتها الشهوات، وجابوا الفلوات، وأسهروا في تقييد شواردها أجفانهم، فعظمت الفائدة (4).

وعندما درس المعاصرون العربية وجدوا الدقة في التعبير والإحكام في الفن، والعلو في الصنعة، فالتعبير فني مقصود حسب لكل كلمة فيه حسابها، بل لكل حرف، بل لكل حركة. وكلما أمعن الإنسان النظر والتدقيق إزداد يقيناً وبصيرة بعظم هذه اللغة التي استوعبت أعظم الكلام<sup>(5)</sup>.

تعددت الدراسات بطرائقها وموضوعاتها المختلفة حتقديراً منها لأهمية اللغة، وما تدل عليه ألفاظها - فتناولت نشأتها ، وتطورها، وما تؤديه ألفاظها من دلالات. ولم تكن تلك الدراسات وقفاً على أهل اللغة وعلمائها، بل تعدتهم إلى حقول أخرى، فبرزت جهود الفلاسفة

<sup>(1)</sup> ينظر: عبد الكريم مجاهد، الدلالة اللغوية عند العرب، 11.

<sup>(2)</sup> فقه اللغة وسر العربية، 21.

<sup>(3)</sup> نفسه، 21.

<sup>(4)</sup> نفسه، 22.

<sup>(5)</sup> ينظر: فاضل السامرائي، التعبير القرآني، 5.

والفقهاء وعلماء الاجتماع والنفس، كل منهم سلط أضواء معرفته، وسخّر أدلة ثقافته، بغية الظفر من اللغة بطائل يخدمه في غرضة، فظهرت دراسات غذت المكتبة العربية خاصة والعالمية عامة (1).

سارت هذه الدراسات عند العرب في اتجاهين: الأول نظري مثلته الدراسات النظرية للعلاقة الدلالية بين المفردات، كما هو الحال في البحوث المبكرة حول التضاد والترادف والاشتراك اللفظي بين معاني الألفاظ، وحول الحقيقة والمجاز، والخاص والعام في معاني الألفاظ والاشتقاق باعتباره وسيلةً لتوليد الألفاظ<sup>(2)</sup>. وقد برز هذا الاتجاه في أمات الكتب اللغوية، كالخصائص لابن جني (ت 392هـ)، والصاحبي لابن فارس (ت 395هـ)، وفقه اللغة وسرالعربية للثعالبي (ت 499هـ)، والمزهر للسيوطي (ت 911).

أما الاتجاه الثاني النظري فيتمثل في الدراسات المعجمية التي شكلت تياراً قوياً في الدراسات اللغوية، وقد بدأت تلك الأعمال المعجمية على شكل رسائل لغوية في غريب القرآن والحديث، وكتب الحيوان والنبات، ثم تطورت تلك الرسائل لتصل إلى المعجم الشامل للمفردات، ثم المعاجم الشاملة للمعانى والموضوعات<sup>(3)</sup>.

تتابعت جهود العلماء العرب في مجال علم الدلالة عبر العصور، فتحدث فيها عدد من العلماء أمثال: المبرد والجاحظ وابن منظور والفيروز أبادي، وفي العصر الحديث برزت عدة أسماء ارتبطت بعلم الدلالة متخذة منعطفاً جديداً أكثر خصوصية وأدق تصويراً، كإبراهيم أنيس، وشكري فيصل، وأحمد مختار عمر، وغيرهم من الأعلام الذين لهم باع طويل في هذا العلم ولكن ما يميز جهود هؤلاء الدارسين هو تحديد هذا العلم وتوضيح جهود السابقين، وتنظيم المؤلفات فيه بما يسهل على الدارس العودة إليها.

<sup>(1)</sup> قسنطى شوملى، مدخل إلى علم اللغة الحديث، 21.

<sup>(2)</sup> ينظر: عبد الكريم مجاهد، الدلالة اللغوية عند العرب، 10.

<sup>(3)</sup> ينظر: نفسه، 10.

عند الغرب

بدأ الاهتمام بدلالة الألفاظ من أجل دراسة المعنى متأخراً في الدراسات الأوروبية، وذلك في أو اخر القرن التاسع عشر، إلا أنها أخذت حظها بالتدريج منذ أو ائل القرن العشرين، حتى أصبحت اليوم قمة الدراسات اللغوية عندهم (1)، وتنضوي قضايا اللفظ والمعنى عندهم تحت اسم: Semantics أي: علم الدلالة أو علم المعنى.

بدأت دراسة المعنى عند الغربيين تاريخية، تهتم بدراسة تغييرات المعنى التاريخية تحت تصنيفات مثل: التوسع، والتعميم، والتخصيص، والمجاز، والتأثير<sup>(2)</sup>، ويقال إن أول من جعل لهذه الكلمة استعمالها الفعال في اللغة هو الفرنسي: (ميشيل برييل) الذي خصصها للقوانين التي تحكم تغيرات المعنى، كما استعملت لأول مرة عام 1897م في إنجلترا في مقالة "برييل" تحت عنوان "مقال في علم الدلالة وعلم المعاني"<sup>(3)</sup>.

ثم أخذت هذه الدراسة في النطور حتى شملت علاقات علم الدلالة بالعلوم الأخرى كعلم النفس وعلم الإنسان والفلسفة والمنطق والبلاغة وغيرها، فقد اجتذب علم الدلالة كثيراً من غير اللغويين ليؤلفوا ويصنفوا الدراسات التي كان لها الفضل في إثارة الاهتمام بالدلالة (4).

وخلال هذه الفترة من الاهتمام بالتطور التاريخي لدلالة الألفاظ انطلق السويسسري "دي سوسير" في اتجاه جديد هو الاتجاه الوصفي في دراسة المعاني باعتباره رداً على الاتجاه التاريخي، والدراسة الوصفية بحثت المعنى في حالته الموجودة في مرحلة زمانية معينة، وفي بقعة مكانية معينة، بغض النظر عن دلالته السابقة أو اللاحقة (5).

وأخذت الدراسات تتطور حتى ظهر الاتجاه السلوكي على يد "بلومفيلد" الذي أكد بدوره على استقلال علم اللغة وإخراج كل ما هو غير قابل للوصف العلمي الدقيق منه، ورأى أن المعنى أضعف نقطة في البحث اللغوي لصعوبة وصفه وضبطه بضوابط العلم (6).

وبقيت الدراسات تتطور مدخلة بعض العلوم الأخرى مؤثرة في الدلالة، ومنحية شيئاً أخر، حتى جاء "تشومسكى" الذي اتجه بالدلالة إلى النظرة اللغوية التحويلية، حيث وجد أن عليه

<sup>(1)</sup> ينظر: عبد الكريم مجاهد، الدلالة اللغوية عند العرب، 8.

<sup>(2)</sup> ينظر: نفسه، 12.

<sup>(3)</sup> ينظر: نفسه، 12.

<sup>(4)</sup> ينظر: محمود السعران، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، 319.

<sup>(5)</sup> ينظر: عبد الكريم مجاهد، الدلالة اللغوية عند العرب، 14.

<sup>(6)</sup> ينظر: ياسر الملاح، المنهج التوليدي التحويلي، 8.

إدخال المعنى عنصراً أساسياً في التحليل اللغوي، فكل جملة تشكل مزيجاً معقداً من ثلاثة عناصر:

- العنصر الدلالي: ويمثل المعنى وهو الباعث العميق على وجود اللغة.
  - العنصر الصوتى: وهو التمثيل الفعلى الملموس لنقل المعنى.
  - العنصر النحوي: وهو النظام الذي يولد الجملة ويتصف بالتجريد<sup>(1)</sup>

فقد حاول أصحاب هذه المدرسة التوصل إلى معرفة النظام الكامل لـدلالات المفردات أولاً، ثم البحث في اقتران بعضها ببعض لتكوين الجمل ذات المعنى.

## ثانياً: من نظريات علم الدلالة

تعددت النظريات التي تناولت موضوع الدلالة تبعاً لاتجاه صاحب النظرية العلمي الذي يسير عليه، أو المدرسة التي يمثلها، وسأكتفي بعرض ثلاث نظريات فقط وهي: نظرية الحقول الدلالية، ونظرية السياق ونظرية التحليل التكويني لما لها علاقة مباشرة في در استى.

#### أ. نظرية المجالات الدلالية:

تعد نظرية المجالات الدلالية Semantic Domains Theory التي يطلق عليها أيضاً نظرية الحقول الدلالية Semantic Fields theory من أهم نظريات البحث اللغوي المعاصر، تعتمد في دراسة المعنى على المنهج التحليلي الذي يهدف إلى تحديد ملامح البنية الدلالية للمفردات بطريقة موضوعية دقيقة إلى أبعد الحدود (2).

ويعرف المجال الدلالي بأنه مجموعة من الكلمات ترتبط في دلالتها، توضع تحت كلمة واحدة (مسمى عام) تجمع هذه المجموعة من الكلمات ( $^{(3)}$ )، ومثال ذلك الكلمات الدالة على القرابة: أب، أم، أخ، أخت، عم، عمه، ...الخ $^{(4)}$ .

<sup>(1)</sup> ينظر: ياسر الملاح، المنهج التوليدي التحويلي، 10.

<sup>(2)</sup> زين كامل الخويسكي، لسانيات من اللسانيات، 114.

<sup>(3)</sup> حلمي خليل، الكلمة: دراسة لغوية معجمية، 143.

<sup>(4)</sup> ينظر: أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 88.

ساق أحمد مختار عدة تعريفات للمجال الدلالي منها: قطاع متكامل من المادة اللغوية يعبر عن مجال معين من الخبرة أو هو مجموعة من الكلمات ترتبط دلالتها وتوضع عددة تحت لفظ عام يجمعها (1).

ومن هنا، فإن القيمة الدلالية للكلمة نفسها لا تتحدد، وإنما يتحدد معناها أو مدلولها من خلال الفهم الدلالي لمجموعة الكلمات المتصلة بهذه الكلمة، فهذا الفهم ضرورة من الضرورات التي تراها نظرية الحقل الدلالي<sup>(2)</sup>.

وقد أكدت "فخرو" هذه الضرورة من قبل مستندة على أقوال سابقة: "إن الذهن يميل الله جمع الكلمات، وإلى اكتشاف عرى جديدة تجمع بينها، فالكلمات تثبت دائماً بعائلة لغوية "(3). فعلى سبيل المثال: لفظ حار لا يفهم إلا بالإضافة إلى بارد، ولفظ رجل لا يعقل إلا بإضافته إلى امرأة ... وهكذا (4).

ويرى بعض الدارسين أن دراسة العلاقات بين المفردات داخل الحقل، الدلالي الواحد أو الموضوع الفرعي ومعنى الكلمة من الأمور المهمة (5)، غير أن السياق اللغوي والنفسي ضروري جداً ومهم في تحديد المعنى والعلاقة بين الكلمة وغيرها، لذا يجب مراعاته وعدم إهماله.

اتفق أصحاب نظرية المجالات الدلالية على أن الهدف منها هو جمع كل المفردات التي تخص حقلاً معيناً، ومن ثم الكشف عن صلاتها بعضها ببعض وصلتها بالمصطلح العام، ومع ذلك فقد حدد بعض الباحثين عدداً من المبادئ ينطلق الدارس من خلالها وتتلخص فيما يلى:

- 1. لا وحدة معجمية Lexeme عضو في أكثر من حقل.
  - 2. لا وحدة معجمية لا تنتمي إلى حقل معين.
  - 3. لا يصح إغفال السياق الذي ترد فيه الكلمة.
- 4. استحالة در اسة المفردات مستقلة عن تركيبها النحوى $^{(6)}$

<sup>(1)</sup> علم الدلالة ،79 .

<sup>(2)</sup> ينظر: **نفسه** ، 79-80

<sup>(3)</sup> ينظر: نورة يوسف فخرو ، روميات أبي فراس، معجم دراسة دلالية ، ص 18 .

<sup>(4)</sup> ينظر: زين كامل الخويسكي ، لسنيات من اللسانيات ، 115 .

<sup>(5)</sup> ينظر: احمد مختار عمر ، علم الدلالة ، 80 .

<sup>(6)</sup> ينظر: احمد مختار عمر ، علم الدلالة ، 80 .

#### أنواع الحقول

رصد بعض أصحاب هذه النظرية عدداً من الحقول يستطيع الدارس أن يسير عليها وقد جاءت كالآتى:

أ- الكلمات المترادفة والكلمات المتضادة، وقد كان جولز Jolles أول من اعتبرها من الحقول الدلالية.

ب-الحقول الدلالية الصرفية أو الأوزان الاشتقاقية .

ت-أجزاء الكلام وتصنيفاتها النحوية.

ث-الحقول السنتجماتية.

#### أما أولمان Ullman فقد قسم الحقول إلى ثلاثة أنواع وهي:

- 1- الحقول المحسوسة المتصلة ويمثلها نظام الألوان في اللغات، فالألوان امتداد متصل تختلف اللغات في تقسيمه، إذ يمكن هذا التقسيم بطرق مختلفة.
- 2- الحقول المحسوسة ذات العناصر المنفصلة ويمثلها نظام العلاقات الأسرية، الذي يمثل عناصر تنفصل واقعاً في العالم غير اللغوي، وهذه العلاقات يمكن تصنيفها بغير طريقة.
- 3- الحقول التجريدية ويمثلها ألفاظ الخصائص الفكرية، ويعد هذا الحقل هاماً لدرجة كبيرة، نظراً لأهمية اللغة في تشكيل التصورات التجريدية<sup>(1)</sup>.

اختلف اللغويون أنفسهم في تحديد أنواع الحقول، ولعل هذا الاختلاف نابع من اختلف اللغات نفسها، فلكل منها طبيعة معينة تختزن في أذهان ناطقيها، وهذا بدوره يفسر عدم اتفاق اللغويين على تصنيف موحد للحقول الدلالية، فقد اختلفت وجهات النظر في تصنيف المجالات الدلالية، فعرضوا عدة تصنيفات، منها:

#### أولاً: تصنيف اللغوي Van Wartbourq، قسم الحقول إلى ثلاثة مجالات:

- 1. الكون ويشمل السماء، والأرض، والنبات، والحيوان.
- 2. الإنسان ويشمل: الجسد، والجانبين العقلي والشعوري والاجتماع.
- الإنسان والكون ويشمل ما سبق بالإضافة إلى العلم والصناعة (2).

#### ثانياً: تصنيف Nida

قدم نيدا تصنيفاً آخر يضم أربعة مجالات دلالية وصفها بأنها عالمية، ويمكن تطبيقها على كل اللغات، وهي:

<sup>(1)</sup> ينظر: نفسه، 107.

<sup>(2)</sup> ينظر: نورة يوسف فخرو، روميات أبى فراس: معجم دراسة دلالية، 23.

#### 1- الموجودات Entities

و هو أكبر المجالات ويشمل الإنسان والحيوان والنبات والطبيعة.

#### 2- الأحداث Events

يتمثل في الأفعال الدالة على الأحداث، والحواس، والعواطف، والمصادمات، والنشاطات المختلفة.

#### Abstracts المجردات -3

وتشمل الزمن، والحجم، واللون، والسرعة...الخ.

#### 4- العلاقات Relations

يتمثل في العلاقات بين الموجودات والحوادث والمجردات، كما توجد في حروف الجر والظروف $^{(1)}$ .

قد يقترب تصنيف نيدا من الشمولية وإمكانية تطبيقه على كل لغات العالم، ومع ذلك لا يمكن أن يكون الحكم مطلقاً لاختلاف اللغات والثقافات. ويمكن القول بعد هذه التصنيفات إن فكرة الحقول الدلالية ليست مجرد تصنيفات آلية للمفردات وإنما هدفها إظهار الملامح الدلالية لهذه المفردات من خلال الفهم الخاص لها الذي يختزنه الفرد المتحدث بلغة معينة في ذهنه وفق اعتبارات معينة (2).

دخلت نظرية المجالات الدلالية مجال التطبيق وغدت أساساً لتصنيف بعض المعاجم ولعل أشهرها معجم "دور نزايف الألماني وعنوانه" Der Deutsche wortschats Nach أي الكلمات الألمانية في مجموعة مبوبة، وقد اشتمل هذا المعجم على عشرين مجالاً دلالياً، احتوى كل منها على مجالات فرعية، وقد نشر أول مرة عام 1933م(3).

وتكررت المحاولات وظهر العديد من الدر اسات حول الألفاظ الخاصة بالحيوان أو النباتات، ومنها محاولة "مونان" في كتاب مفاتيح لعلم الدلالة لبناء مجالين دلالين الأول: خاص بالحيوانات المنزلية، والثانى: خاص بكلمات السكن، وغيرها من المحاولات<sup>(4)</sup>.

<sup>(1)</sup> ينظر: نفسه، 23-24.

<sup>(2)</sup> ينظر: أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 96.

<sup>(3)</sup> ينظر: محمود فهمى حجازي، مدخل إلى علم اللغة، 75.

<sup>(4)</sup> ينظر: أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 83.

اقتصر بعض تلك الرسائل على مجال دلالي واحد، حيث قامت بجمع الكلمات المتصلة بموضوع معين ودراستها تحت عنوان واحد، ومنها:

- رسائل الإبل: ألفها عدد من اللغويين المتقدمين أمثال أبي عُبَيْدَة (ت210هـ)، وأبـــي زيــد الكلابَي (ت 215هـ) والأَصْمعي (ت 216هـ)، والباهلي عبد الرحمن بن ربيعــه (231هـ) وابن الأعْرابي (ت 231هــ) وابن قُتَيْبَة (ت 276هــ) وغير هم (1).
- رسائل الأنواع: للنضر بن شُمَيِّل (ت 204 هـ) وقُطْرُب (ت 206 هـ) والأصْمَعي (ت 216 هـ) والأصْمَعي (ت 216 هـ) كما تمثلت فكرة المجالات الدلالية عند العرب القدامي في كتب ورسائل جمعت موضوعات متعددة بين صفحاتها: أي أنها اشتملت على أكثر من حقل دلالي واحد، وهذه المؤلفات كثيرة منها: كتب الصفات، وكتب الغريب، وكتب الألفاظ، وقد وردت متبعة نظام الترتيب الموضوعي، ومنها:
  - الغريب المصنف لأبي عبيد القاسم بن سللم (ت 224 هـ).
- كتاب المخصص لابن سيده الأندلسي (ت 458 هـ)، ويعد هذا الكتاب سابقاً بعدة قرون على المعاجم الموضوعية التي ألفت حديثاً على أيدي عدد من الباحثين الغربيين<sup>(3)</sup>.

ولعل جهود العرب القدامى تمثل النواة الأولى لمعجم المعاني، ففكرة المجال الدلالي ليست بعيدة عن مجهودات اللغويين العرب القدامى على الرغم من عدم اهتمامه بالعلاقات بين المفردات داخل المجال الدلالي، وقصورهم أحياناً في حصر المفردات، ومع ذلك فهذه محاولات أولية أو مبتدئة في نشاطها اللغوى (4).

### قيمة نظرية المجالات الدلالية

لكل نظرية من النظريات أهمية وفائدة، ونظرية المجال الدلالي كغيرها من النظريات لها أهمية كبرى تتمثل في:

1- الكشف عن العلاقات وأوجه الشبه والخلاف بين الكلمات التي تنضوي تحت مجال معين، وبينها وبين المصطلح العالم الذي يجمعها.

<sup>(1)</sup> ينظر: رمضان عبد الثواب، فصول في فقه اللغة، 203، وما بعدها.

<sup>(2)</sup> ينظر: نفسه، 203 وما بعدها.

<sup>(3)</sup> ينظر: محمود فهمى حجازي، مدخل إلى علم اللغة، 76.

<sup>(4)</sup> ينظر: احمد مختار عمر ، علم الدلالة ،107.

- 2- الكشف عن الفجوات المعجمية أو الوظيفية، وذلك أن تجميع الكلمات داخل المجال الدلالي وتوزيعها يكشف عن فجوة معجمية فيه أحياناً وذلك بعدم توفر الكلمات المطلوبة لشرح أمر ما أو التعبير عنه، فمثلاً: عند تصنيف الحيوانات حسب الجنس والعمر نجد اللغة العربية تضع للإنسان كلمات مثل: رجل امرأة ولد بنت، غير أنها لا تفعل الأمر عينه مع كل الحيوانات.
- 3- التحليل عبر نظرية المجال الدلالي يمدنا بقائمة من المفردات لكل موضوع على حدة، ويعطى صورة دقيقة لكل مفردة، فيسهل على المتحدث انتقاء ما يناسبه.
- 4- تطبيق هذه النظرية ينفي عن المعجم التسيب المزعوم، إذ يضع المفردات في صورة تجمعية تركيبية.
- 5- تطبيق هذه النظرية يكشف عن كثير من العموميات والأسس المشتركة بين اللغات في تصنيف مفرداتها وكذلك الأمر بالنسبة لأوجه الاختلاف بين اللغات.
- 6- دراسة معاني المفردات على أساس نظرية المجالات الدلالية هي دراسة في الوقت نفسه لنظام التصورات، والحضارات، والعادات والتقاليد، كما أن دراسة التغيرات داخل المجال الدلالي الواحد تعني دراسة التغيرات الكونية لدى أصحاب اللغة<sup>(1)</sup>.

نظرية المجالات ليست مجرد نظرية لدراسة المعاني بل هي وسيلة لغوية تقدم للدارس كثيراً من الفوائد والمعلومات، بعضها يتعلق بالمفردات، وآخر يتعلق بالأفراد.

#### ب نظرية السياق

ترتبط نظرية السياق حديثاً بالعالم الإنجليزي "فيرث"، فقد أكد أن الكلمة لا تظهر دلالتها بوضوح إلا من خلال الوحدات المجاورة لها، أي من خلال السياق الذي جاءت فيه (2).

انقسم السياق عند أصحاب هذه المدرسة إلى نوعين: سياق لغوي و آخر غير لغوي.

### 1- السياق اللغوي:

يتمثل السياق اللغوي في الأصوات والكلمات والجمل، وقد ركز أصحاب هذه النظرية على السياق اللغوي وتوافق الرصف الذي يتمثل في كونه ارتباطاً عادياً لكلمة ما في لغة

<sup>(1)</sup> ينظر: محمود فهمي حجازي، مدخل إلى علم اللغة، 75-78، أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 112، 113.

<sup>(2)</sup> ينظر: عبد القادر عبد الجليل، علم اللسانيات الحديثة، 540.

- ما بكلمات أخرى معينة (1)، ويقصدون بالسياق اللغوي "البيئة اللغوية التي تحيط بصوت أو فونيم أو كلمة أو عبارة أو جملة (2). يشمل السياق اللغوي خمسة سياقات:
- أ. السياق الصوتي: يعمل على دراسة الصوت داخل سياق، فيدرسون تأثير الصوت كونه حاملاً للمعنى مثل: (قال: كال)، و (نام، صام).
- ب. السياق الصرفي: يدرسون فيه معنى الصياغة الوظيفية ومعنى الزوائد أو اللواحق، فيدرسون أحرف المضارعة، لكنهم يركزون على دراستها داخل النص أي من خلال سياقها الصرفي وتأثير الصيغ الصرفية في الدلالة.
- ج. السياق النحوي: وهو شبكة من العلاقات التي تحكم بناء الوحدات اللغوية داخل النص، وفيها تقوم كل علاقة بمهمة وظيفية تساعد على بيان الدلالة من خلال القرائن النحوية، ويدرس فيه مثلاً الأدوات والتقديم والتأخير وغيرها.
- د. السياق المعجمي: ويقصد منه معنى الكلمة مجتمعة مع دلالات الوحدات الأخرى المكونة، وليس دراسة المفردة وحدها داخل السياق.
- السياق الأسلوبي: ويظهر في النصوص بما يمتلكه من قوة النسيج وجدارة البناء وقوة التوالد الدلالي، فيدرسون مثلاً سياق الصورة وعلاقتها بالصور الأخرى والسياقات الأخرى<sup>(3)</sup>.

#### 2- السياق غير اللغوى:

يشمل السياق غير اللغوي الظروف الاجتماعية والنفسية والثقافية للمتكلم والمشتركين في الكلام أيضاً (4) وينقسم لعدة سياقات.

أ. **السياق العاطفي:** يكشف عن المعنى الوجداني الذي قد يختلف من شخص إلى آخر، ويحدد درجة الانفعال، إن هناك فرقاً بين "يحب" و "يعشق" رغم اتحادها في أصل المعنى، فكل من الكلمتين لهما درجة انفعال غير الأخرى<sup>(5)</sup>.

<sup>(1)</sup> ينظر: حلمي خليل، الكلمة دراسة نغوية معجمية، 144.

<sup>(2)</sup> ينظر: فريد حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقية، 158.

<sup>(3)</sup> ينظر: عبد القادر عبد الجليل، علم اللسانيات الحديثة، 542-548.

<sup>(4)</sup> ينظر: زهير إبراهيم، الحقائق الدلالية للخطابة السياسية في القرن الثاني الهجري.

<sup>(5)</sup> ينظر: محمد سعد، في علم الدلالة، 43.

- ب. سياق الموقف: وهو الموقف الخارجي الذي جرى التفاهم بين المتحادثين والقيم المشتركة بينهم والكلام السابق للمحادثة والعلاقة بين المتحادثين (1).
- ج. السياق الثقافي (الاجتماعي): إذ تحمل الكلمة دلالة ما في وسط اجتماعي أو ثقافي ما لا تحمله في وسط آخر، فمثلاً كلمة جذر لها معنى عند المزارع غيرها عند عالم الرياضيات<sup>(2)</sup>.

#### نظريه السياق عند القدماء

تنبه القدماء للسياق في دراسة المعنى وعدوه المحرك الأساسي لفهم المعنى وتحليل العبارة، لكن مصطلح (السياق) لم يكن شائعاً ، واستخدموا بدلاً منه مصطلحات الائتلاف والنظم والتركيب والتأليف إشارة إلى ما يعرف الآن بالسياق اللغوي.

وتحدث أبو هلال العسكري في ذلك قائلاً: "إن الإنسان إذا أغفل علم البلاغة، وأخل بمعرفة الفصاحة لم يقع علمه بإعجاز القرآن من جهة ما خصه الله به من حسن التأليف وبراعة التركيب" (3)، أما قدامة بن جعفر فقد تحدث في باب أنواع نعوت المعاني عن أهمية التركيب والائتلاف في صحة المعنى وجودته (4).

ويعتبر عبد القاهر الجرجاني من أبرز القدماء الذين تتبهوا لنظرية السياق اللغوي، فدر استه للنظم تفوق ما توصل إليه علماء الغرب في در استهم للغة على الرغم من الفارق الزمني الواسع<sup>(5)</sup>. فالتفت عبد القاهر الجرجاني إلى أهمية التركيب فاللفظة لا تكتسب دلالتها كاملة إلا إذا دخلت في علاقات تركيبية مع غيرها من الألفاظ، كما أنه قدم أمثلة دالة على فروق التركيب<sup>(6)</sup>، ويقول الجرجاني في ذلك "إن الألفاظ التي هي أوضاع اللغة، لم توضع لتعرف معانيها في أنفسها، ولكن لأن يضم بعضها إلى البعض، فيعرف فيما بينها فوائد" (7).

عُني اللغويون والمفسرون بدراسة السياق لاستنباط الدلالات الحقيقية والمجازية، فدرسوا الجملة وقدموا أركانها وأنماطها، والظروف المحيطة بها، وطبقوا ذلك على تفسيرهم للقراآن

<sup>(1)</sup> فريد حيدر، علم الدلالة دراسة نظرية وتطبيقه، 160.

<sup>(2)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 68.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، 9.

<sup>(4)</sup> نقد الشعر، 137.

<sup>(5)</sup> ينظر: تمام حسان، اللغة العربية معناها ومبناها، 32.

<sup>(6)</sup> ينظر: نصر أبو زيد، مفهوم النظم عند عبد القاهر الجرجاني، مجلة فصول، مجلدة، عدد 1984، ص 14 وما بعدها.

<sup>(7)</sup> عبد القاهر الجرجاني، دلائل الإعجاز، 539.

الكريم وغيره من النصوص، ورفضوا أن يكون لمفردات القرآن دخل في إعجازه، وذهبوا إلى أن إعجازه في السياق اللغوي ضمن حديثهم أن إعجازه في نظمه وتركيبه، لذا فقد التفتوا إلى معنى الكلمة في السياق اللغوي ضمن حديثهم عن التركيب والنظم المعجز للقرآن الكريم، وتفسير آياته (1).

أما المحدثون فقد اهتموا بدراسة السياق وعدوه ضرورة من ضرورات دراسة دلالة المعنى، فمعنى الكلمة في المعجم متعدد ومحتمل، ولا تخلو دراسة تطمح إلى بحث قضية المعنى من تناول أهمية السياق.

يقول دي سوسير في ذلك "إن الكلمة إذا وقعت في سياق ما لا تكتسب قيمتها إلا بفضل مقابلتها لما هو سابق ولما هو لاحق بها أو لكليهما معاً "(2).

#### من فوائد النظرية:

#### تكمن النظرية في الكشف عن:

أ- از دو اجية المعنى للكلمة الواحدة.

ب- المعنى الحقيقى والمجازي.

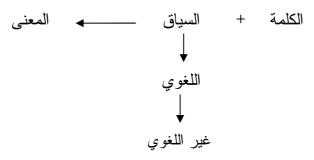
#### ومعالجة قضية:

1- المشترك اللفظي.

2- الترادف.

3- الأضداد<sup>(3)</sup>.

وتبدو أهمية السياق في دراسة اللغة بشقيها المنطوق والمكتوب، وتحليل الظواهر اللغوية المختلفة، وتتجلى أهمية السياق في الدراسات الأدبية والنقدية ومعالجة مستويات اللغة الفنية، ودراسة الجوانب العاطفية والانفعالية للمعنى، ويمكن تخيل العلاقة بين الكلمة والسياق والمعنى على هذا النحو.



<sup>(1)</sup> ينظر: عبده الراحجي، علم اللغة وعلم النقد الأدبي، مجلة فصول، مجلد 1، عدد2، يناير 1981، ص12 وما بعدها.

<sup>(2)</sup> فرديناند سوسير، فصول في علم اللغة، 213.

<sup>(3)</sup> ينظر: محمد فهمي حجازي، المعجمات اللغوية (محاضرات)، 64-65.

#### ج. نظرية التحليل التكويني

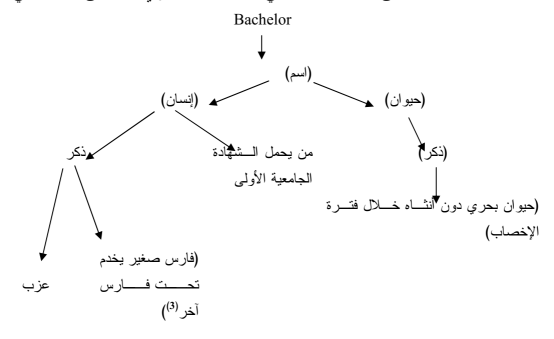
مفهوم النظرية: هي اتجاه بياني يقوم على دراسة الكلمات بناء على العلاقات، والمجالات الدلالية في اللغة من منظور تعددية الدلائل، وتقابلها، وتصاهرها، وتعددية الدلالات (1).

يأخذ الاتجاه التحليلي في دراسة معاني المفردات مستويات متدرجة على النحو الآتي:

- 1) تحليل كلمات كل مجال دلالي، وبيان العلاقات بين معانيها.
- 2) تحليل كلمات المشترك اللفظي إلى مكوناتها أو معانيها المتعددة.
  - تحليل المعنى الواحد إلى عناصره التكوينية المميزة (2).

طبق العالمان "فورد" و "كاتز" هذه النظرية على كلمة "bachelor" التي تعطيها المعاجم المعانى الآتية:

- 1- فارس صغير يخدم تحت فارس آخر.
  - 2- حامل الشهادة الجامعية الأولى.
    - 3- الرجل العزب.
- 4- حيوان بحري معين دون أنثاه خلال فترة الإخصاب.
- 5- وقد عمل العالمان على تشكيل هذه المعانى وفق مخطط شجري جاء على النحو الآتى:



<sup>(1)</sup> عبد القادر عبد الجليل، علم اللسانيات الحديثة، 540.

<sup>(2)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 114.

<sup>(3)</sup> نفسه ، 115

بدأ التحليل بتحديد المكون النحوي للكلمة موضوع البحث من حيث كونها (اسماً – فعلاً – صفة – جمعاً ...) ثم تحديد المكون الدلالي للكلمة، من حيث كونها تشير إلى (جماد – إنــسان – حيوان – نبات – ذكر – أنثى – فكرة ...)، ثم ينتقل إلى تحديد المميزات الخاصة بالكلمة المستنبطة من خلال السياق حيث وضعها العالمان في معقوفين [ ]، أما المكونات الدلالية فقد وضعاها بين قوسين هلالين (1).

وقد يلجأ اللغوي إلى طريقة الجداول، وتوزيع المعلومات التي تم تحديدها بدقة فيه، ومن ثم در اسة المكونات التشخيصية والدلالية، ومن أمثلة ذلك در اسة علاقات القرابة المتداخلة لمختلف الخصائص التكوينية أو التشخيصية الخاصة بالعناصر الأساسية، فكلمة "أب" مثلاً تتضح من خلال در اسة تباينها مع الكلمات الأخرى الدالة على القرابة، فكلمة "أب" تعرف بأنها مجموع خصائص أو مكونات تشخيصية أربعة، هي:

- (1) ذكر (من ناحية الجنس).
  - (2) جيل تال (فوق الذات).
- (3) ذو حط اتصالى مباشر (مع الذات).
- (4) يتصل بقرابة الدم (من حيث القرابة) (<sup>2)</sup>.

ويمكن تمثيل ذلك وفق الجدول التالي:

| حم   | زوجة | ابن<br>عم | ابنه | ابن | أخت | أخ | خالة | خال | عمة | عم | أم | أب | ملامــح دلاليــة/<br>ألفاظ القرابة |
|------|------|-----------|------|-----|-----|----|------|-----|-----|----|----|----|------------------------------------|
| +    | _    | +         | _    | +   | _   | +  | _    | +   | _   | +  | _  | +  | ذكر                                |
| _    | +    | 1         | +    | _   | +   | _  | +    | _   | +   | _  | +  | _  | أنثى                               |
| _    | +    | +         | _    | _   | +   | +  | _    | _   | _   | _  | _  | _  | جيل (نفسه)                         |
| +    | _    | _         | _    | _   | _   | _  | +    | +   | +   | +  | +  | +  | جيل سابق                           |
| _    | _    | _         | +    | +   | -   | _  | -    | _   | _   | _  | _  | _  | جيل لاحق                           |
| _    | +    |           | +    | +   | _   | _  | _    | _   | _   | _  | +  | +  | قرابة مباشرة                       |
| +    | _    | +         | _    | _   | +   | +  | +    | +   | +   | +  | _  | _  | غير مباشرة                         |
| _    | _    | +         | +    | +   | +   | +  | +    | +   | +   | +  | +  | +  | قرابة دم                           |
| (3)+ | +    | _         | _    | _   | _   | _  | _    | _   | _   | _  | _  | _  | قرابة مصاهرة                       |

<sup>(1)</sup> محمد سعد محمد، في علم الدلالة، 52.

<sup>(2)</sup> ينظر: زهير إبراهيم، الخصائص الدلالية للخطابة السياسية في القرن الثاني الهجري، 15.

<sup>(3)</sup> محمد سعد محمد ، في علم الدلالة ، 56

من خلال الجدول يمكن تحديد معنى الأب، فهو ذكر، من جيل سابق، وقرابة مباشرة، وهي قرابة الدم، كما يمكن تحديد معنى الزوجة بأنها أنثى، من الجيل نفسه (وهذا هو الأمثال)، وهي قرابة مباشرة، ولكنها من نوع قرابة المصاهرة ... وهكذا دواليك(1).

#### ثالثاً: من العلاقات الدلالية:

تستدعي نظرية المجالات الدلالية دراسة العلاقات التي تربط الكلمات بعضها ببعض، وقد أشار اللغويون القدماء إلى هذه العلاقات، فتحدثوا عن الترادف والأضداد وغيرها من العلاقات، ثم صارت هذه العلاقات جزءاً لا يتجزأ من نظريتي المجالات الدلالية والتحليل التكويني، وسأحاول الوقوف عند أهم هذه العلاقات، وهي:

#### أولاً: الترادف:

قد تتميز اللغة العربية عن غيرها من الساميات بكثرة المترادفات، فقال علي عبد الواحد "تجمع العربية فيها من المفردات في مختلف أنواع الكلمة اسمها وفعلها وحرفها، ومن المترادفات في الأسماء والصفات والأفعال ... وما لم يجتمع مثله للغة سامية أخرى، بل ما ينذر وجود مثله في لغة من لغات العالم"(2).

الترادف في اللغة هو التتابع، إذ إن كل شيء تبع شيء فهو ردفه (3)، والترادف اصطلاحاً "هو الألفاظ المفردة الدالة على شيء باعتبار واحد" (4) وهناك من عرفه على أنه "ألفاظ متحدة المعنى، وقابلة للتبادل فيما بينها في السياق" (5)، وأطلق عليه العرب تكافؤاً، أو ما اختلفت ألفاظه واتفقت معانيه (6).

كثرت تعريفات الترادف في كتب علم اللغة وفقهها، ولعل هذا يدل على مرونة اللغة العربية، واتساعها، فقد وضع العرب عدة مسميات للدلالة على المسمى الواحد، كما هو الحال في مفردتي السيف والأسد، ولعل هذا ما كان يسعف الشاعر ليعبر عن المعنى الذي يريده بدقة.

تناول العرب القدماء مسألة الترادف، وأثارت جدلاً بين العلماء؛ فوقفوا منها موقف المؤيد في حين عارضها بعضهم الآخر.

<sup>(1)</sup> محمد سعد محمد، في علم الدلالة، 56.

<sup>(2)</sup> فقه اللغة، 168.

<sup>(3)</sup> ينظر: ابن منظور، لسان العرب، مادة ردف.

<sup>(4)</sup> السيوطي، المزهر، 402/1.

<sup>(5)</sup> رمضان عبد التواب، فصول في فقه اللغة، 309.

<sup>(6)</sup> ينظر: كاصد، الزيدي، فقه اللغة العربية، 168.

#### ثانياً: التضاد:

يشكل التضاد علاقة دلالية أساسية، كما يعد من العلاقات المهمــة التــي تحــدد دلالــة الكلمة<sup>(1)</sup>.

اعترف القدماء بوجود التضاد في اللغة إلا أنهم لم يفردوا له كتباً مستقلة، وقد وردت هذه العلاقة في كتاب (الفروق في اللغة) (2)، ودرس بعض البلاغيين هذه الظاهرة في باب المطابقة وباب المقابلة، فيقول العسكري "قد أجمع الناس على أن المطابقة في الكلام هو الجمع بين السشيء وضده في جزء من أجزاء الرسالة أو الخطبة أو البيت من بيوت القصيد، مثل الجمع بين البياض والسواد ... والليل والنهار ... والحر والبرد"(3)، وتحدث ابن سيده في كتابه عن التضاد وأثبت وجوده (4).

يرى المحدثون أن التضاد هو الدلالة على عكس المعنى أو العلاقة بين العبارة ونقيضها (5). أما الأضداد فيطلق على الكلمة التي تحمل معنيين كالجون تدل على الأبيض والأسود.

قسم اللغويون التضاد لأنواع متعددة، فقد سمى اللغويون النوع الأول من التضاد بالتضاد المتدرج حيث يمكن أن يقع بين نهايتين لمعيار متدرج أو بين أزواج من التضادات الداخلية، وإنكار أحد عضوي التقابل لا يعنى الاعتراف بالعضو الآخر<sup>(6)</sup>.

تظهر فكرة التدرج بوضوح في الصفات مثل: قصير - طويل، منخفض - عال، فإذا قلنا: هذا البيت كبير، وذلك البيت أكبر، فهذا مثال واضح على التضاد المتدرج.

وبالتالي هذه الجملة تنفي صفة من الصفات، ولا تتضمن بالضرورة إثبات العكس منها، فلو قلنا: هذا البيت ليس كبيراً، لا يعني هذا بالضرورة أنه صغير، بل قد يكون متوسط الحجم. وهكذا نجد أن فكرة التدرج في الصفات أساسية في فهم طبيعة التضاد<sup>(7)</sup>.

<sup>(1)</sup> ينظر: محمود فهمى حجازي، علم الدلالة، مجموعة محاضرات، 19.

<sup>(2)</sup> ينظر: أبو هلال العسكري، الفروق في اللغة، 95.

<sup>(3)</sup> الصناعتين، 339.

<sup>(4)</sup> المخصص، 258/4.

<sup>(5)</sup> بالمر، علم الدلالة، 22.

<sup>(6)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 102.

<sup>(7)</sup> ينظر: محمود فهمى حجازي، علم الدلالة، 20.

أما النوع الآخر من التضاد فهو التضاد غير المتدرج أو الحاد ومن أمثلته "ميت - حي، متزوج - عزب، ذكر - أنثى" وهذه المتضادات تقسم عالم الكلام دون الاعتراف بدرجات أقل أو أكثر، ونفي أحد عضوي التقابل يعني الاعتراف بالآخر.

فإذا قلت: إن فلاناً غير متزوج، فهذا يعني الاعتراف بأنه عزب، ولهذا يمكن وصف أمثال هذه المتضادات بأوصاف مثل جداً أو قليلاً أو إلى حد ما<sup>(1)</sup>.

تضاد العكس أو التعاكس هو النوع الثالث، ويراد به العلاقة بين أزواج الكلمات الدالــة على الدور الاجتماعي من مثل:

ناظر - ناظرة.

خادم – خادمة.

وكذلك الكلمات الدالة على علاقة القرابة مثل "أب أم، ابن – ابنة"، ويراد بتضاد العكس أيضاً الكلمات الدالة على علاقات الزمان والمكان مثل "أمام – خلف، قبل – بعد"، وأيضاً العلاقة بين أزواج بعض الأفعال مثل: باع – اشترى (2).

والنوع الرابع من التضاد هو التضاد الاتجاهي، ويعني العلاقة التي تنشأ بين الكلمات التي تتضمن الدلالة على الحركة في أحد الاتجاهين مثل: "فوق- تحت، أعلى- أسفل، يصل- يرحل، يأتى- يذهب"(3).

وقد بين ليونز نوعين من التضاد يقعان داخل مجال دلالى واحد وهما:

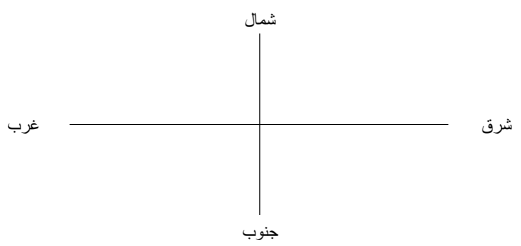
التضادات العمودية والتضادات التقابلية أو الامتدادية.

<sup>(1)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 102.

<sup>(2)</sup> نفسه، 103.

<sup>(3)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 103.

ففي الأول يتضاد الشمال مع الشرق والغرب، ويتضاد الشرق والغرب مع الجنوب، وفي الثاني التضاد التقابلي أو الامتدادي- يتضاد الشمال مع الجنوب، والشرق مع الغرب كما في الشكل الآتي<sup>(1)</sup>.



وتنبه اللغويون إلى أن التضاد ليس دائماً ثنائي العناصر ففي حالات كثيرة ليس من الممكن وجود هذه الثنائيات، بل تكون الكلمة في مجموعة دلالية ذات علاقة تضاد، ومثال ذلك الكلمات الدالة على الألوان.

وقد أطلق ليونز على مثل هذا النوع من التضاد المقابلات غير الثنائية، ويدخل تحتها مجموعة الكلمات الدالة على اللون، والأيام والشهور، وكذلك الدالة على الزهور<sup>(2)</sup>.

يعد التضاد من أهم العلاقات المحددة لدلالة الكلمة، ويعد كذلك موازياً فنياً لرؤية الشاعر، كما أنه نتيجة حتمية للتفاعلات التي تتم داخل التجربة الشعرية. فهناك انطباع يختزنه العقل عن العالم، وكلما برز هذا الانطباع عند الشاعر سلك مسلكاً لغوياً ذا خواص مميزة ربما كان التقابل أبرز نتائجه، وهذا التقابل يشكل أنساقاً تكون أعمق من الدلالة السريعة التي يمكن أن تطفو على سطح الخطاب الأدبى (3).

#### ثالثاً: المشترك اللفظى:

تعني هذه العلاقة دلالة اللفظ الواحد على معنيين اثنين أو أكثر ويلاحظ أن مصطلح تعدد المعنى ومصطلح الاشتراك اللفظي قد تعومل معهما – من جانب بعض الباحثين – بعدّهما موضوعين مستقلين، كما تعامل معهما فريق آخر من الباحثين بالجمع بينهما<sup>(4)</sup>.

(2) محمود فهمي حجازي، علم الدلالة، 20.

<sup>(1)</sup> نفسه، 104.

<sup>(3)</sup> محمد عبد المطلب، بناء الأسلوب في شعر الحداثة، 151.

<sup>(4)</sup> محمد فهمي حجازي، علم الدلالة، (مجموعة محاضرات)،17.

استعمل العرب القدماء هذه الظاهرة تحت عنوان المشترك اللفظي، فابن فارس استعمل هذا العنوان للدلالة على الأشياء الكثيرة التي تسمى بالاسم الواحد، نحو: عين الماء، وعين السحاب<sup>(1)</sup>.

أما ابن سيده فقد درس هذا الموضوع تحت عنوان الأسماء المشتركة وساق المثال نفسه الذي استخدمه ابن فارس، فالعين تدل على حاسة البصر وعلى جوهر الذهب، وعلى ينبوع الماء، وعلى المطر الدائم، وعلى حر المتاع ... (2).

وذكر إبراهيم أنيس أن ابن درستويه ضيق ظاهرة المشترك اللفظي وعدها مجازاً، فكلمة الهلال حين تعبر عن هلال السماء، وعن حديدة الصيد التي تشبه في شكلها الهلال، وعن قلامة الظفر التي تشبه أيضاً الهلال، وعن هلال النعل الذي يشبه في شكله الهلال، لا يصحح إذن أن تعد من المشترك اللفظي لأن المعنى واحد في كل هذا، وقد لعب المجاز دوره في كل هذه الاستعمالات

يبدو أن القدماء درسوا هذا الموضوع في بابين، باب المشترك اللفظي وباب تعدد المعنى، وهناك من جمع بينهما مثل السيوطي تحت عنوان (المشترك)، وبين أن الأفعال قد تدخل ضمن المشترك "فالأفعال الماضية مشتركة بين الخبر والدعاء، والمضارع كذلك وهو أيضاً مشترك بنى الحال والاستقبال"(4).

اتجهت بعض الدراسات للتصدي لهذا الموضوع في القرآن الكريم، كما جاء في "الأشباه والنظائر" فقد عني صاحبها بالألفاظ المشتركة التي تستعمل في معان متعددة، كلفظ العين الدالة على العين المبصرة، وعلى العين الجارية<sup>(5)</sup>.

يؤكد أحمد مختار عمر عناية القدماء بهذه الظاهرة، فقد ظهرت في وقت مبكر كتب كثيرة تعالج ظاهرة المشترك اللفظي وهو اللفظ الذي يحمل أكثر من معنى؛ فمنهم من اتجه إلى دراسته في القرآن الكريم، ومنهم من اتجه إلى دراسته في الحديث النبوي الشريف، ومنهم من اتجه إلى دراسته في دراسته في اللغة العربية ككل<sup>(6)</sup>.

<sup>(1)</sup> ابن فارس، الصاحبي، 65.

<sup>(2)</sup> المخصص، 3/1.

<sup>(3)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، 213.

<sup>(4)</sup> السيوطي، المزهر، 1/217.

<sup>(5)</sup> مقاتل بن سليمان البلخي، 84.

<sup>(6)</sup> علم الدلالة، 147.

يتفق أغلب اللغويين المحدثين على أن المشترك اللفظي يطلق على "الكلمات المتعددة المعنى المتحدة الصيغة" (1) أو بمعنى آخر "المشترك اللفظي الحقيقي إنما يكون حيث لا نلمح أي صلة بين المعنيين" (2).

ساق محمود فهمي حجازي مثالاً على كلامه السابق معتمداً على الاشتقاق في عبارة "كلية الآداب" تختلف دلالتها عن عبارة "قضية كليّة" فالمعنى الأول دال على مؤسسة أكاديمية والثاني على العموم الشمول، ولا علاقة بين المعنيين، فالأولى مأخوذة من College الإنجليزية، والثاني مأخوذة من المادة السامية القديمة الممتدة عبر القرون في العربية وهي مادة (ك ل ل) الدالة على العموم والشمول(3).

وبين أولمان أن تعدد السياقات أو المواقف من جانب والاستعمال المجازي من جانب آخر يعدان من الطرق المهمة لتعدد المعنى<sup>(4)</sup>.

#### علاقة الاشتمال

- الاشتمال هو تضمن من طرف واحد، وهو من أهم العلاقات في الحقول الدلالية، وفيه تكون الكلمة الرئيسة مشتملة على الكلمات الفرعية في الحقل، أي أن الكلمة "أ" تكون متضمنة في الكلمة "ب" حين تكون "ب" أعلى من "أ" في التقسيم التصنيفي أو التفريعي (5) ففي هذا العلاقة يكون اللفظ دالاً على جزء ما وضع له، مثل دلالة كلمة الإنسان على الحيوان، ودلالة البيت على الحائط، فالتضمن يعنى احتواء لفظ على لفظ آخر (6).

وساق الخولي عدة أمثلة على هذه العلاقة مثل: ثمرة تفاحة/ حيوان أسد/ شجرة البرتقال/ ...، وسمى الأولى كلمة مشتَملَة والثانية مشتَملَة، وذهب إلى القول: يمكن تسمية الأولى رئيسية والثانية كلمة ثانوية، والاشتمال يعني أن كلمة تشتمل على الثانية ولكن الثانية لا تشتمل على الأولى، فكلمة (حيوان) تشتمل على (أسد) لأن الأسود نوع من الحيوانات<sup>(7)</sup>.

<sup>(1)</sup> ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، 114.

<sup>(2)</sup> إبراهيم أنيس، دلالة الألفاظ، 214.

<sup>(3)</sup> نفسه، 18.

<sup>(4)</sup> ستيفن أولمان، دور الكلمة في اللغة، 115-116.

<sup>(5)</sup> أحمد مختار عمر، علم الدلالة، 99.

<sup>(6)</sup> حسن بشير صالح، علاقة المنطق باللغة عند فلاسفة المسلمين، 287.

<sup>(7)</sup> مدخل إلى علم اللغة، 132 .

## الفَصْيِلُ الثَّانِي

#### الألفاظ الدالة على الطبيعة الحية

- مجال الألفاظ الدالة على الحيوان
- أ. الألفاظ الدالة على المفترس من الحيوان
- ب. الألف اظ الدالة على الأليف من الحيوان
- ج. الألف اظ الدالة على حيوان البحر
- د. الألفاظ الدالة على أعضاء جسم الحيوان
- مجال الألفاظ الدالة على الطير
- أ. الألف اظ الدالة على المفترس من الطير
- ب. الألف اظ الدالة على بغاث الطير
- ج. الألف اظ الدالة على أعضاء جسم الطير
- مجال الألفاظ الدالة على الحشرات
- مجال الألفاظ الدالة
- مجال الألفاظ الدالة على النباتات
- أ. الألف اظ الدالة على الشجر والنبات
- ب. الألف اظ الدالة على الزهور والورود
- ج. الألف اظ الدالة على أجرزاء النبات

مجال الألفاظ الدالة على الحيوان أ. الألفاظ الدالة على المفترس من الحيوان

| تكر ار ها | الوحدة الدلالية       |
|-----------|-----------------------|
| 21        | لَيْث                 |
| 20        | أُسدَ                 |
| 12        | ذِئب                  |
| 9         | ضِرِ ْغام             |
| 9         | و َحْش                |
| 7         | ضيّغم                 |
| 7         | قِرْد                 |
| 6         | ثُعْلَب               |
| 5         | سرِ ْحان              |
| 4         | رِئْبال               |
| 4         | شبِل                  |
| 4         | غَضَنْفُر             |
| 3         | وَعِل                 |
| 2         | ابن آوی               |
| 2         | نَمرِ                 |
| 2         |                       |
| 1         | ه <u>ز</u> َبر<br>دُب |
| 1         | سيّد                  |
| 1         | قَسْوْرَة             |
| 19        | عدد الوحدات           |
| 120       | تكرارها               |

## لَيْث

رد ابن فارس الكلمة إلى مادة اللام والياء والثاء، هي أصل صحيح يدل على قوة خلّىق، وسمي بذلك لقوته وشدة أخذه، والليث: عنكبوت يصيد الذباب<sup>(1)</sup>، وأفادت المعاجم أن الليث: الأسد، والجمع ليوث، وقيل: ضرب من العناكب، صاحب وثبة وتسديد وسرعة خطف، وأضافت بأنه: واد في الحجاز<sup>(2)</sup>.

وحملت الكلمة دلالة القوة في الأدب العربي القديم، يقول عنترة مفتخراً:

## إننى ي الخلق ثاني (3)

وأبو ماضي استخدم الكلمة إحدى وعشرين مرة، وحين تابعت استخداماته لها وجدته قد أوردها بمعناها الحقيقي والمجازي في سياق الرثاء استخدمها بمعناها المجازي:

فلم يبتعد الشاعر عن وصف الأقدمين لأنفسهم بالشجاعة مستخدمين كلمة ليث.

واستخدمها أيضاً بمعنى الأسد في سياق حديثه عن وطنه ليفصح عن حاله التي ساءت مع مرور الزمن:

## أنت كالليث قلَّمَ الدهرُ ظُفْري له وأحْنى عليه طولُ الثَّواءِ (5) أَسند

تعود الكلمة في أصلها إلى مادة الهمزة والسين والدال، وهي أصل يدل على قوة السيء، وسمي الأسد أسداً لقوته، ومن هذا الباب استأسد النبت: أي طال وعظم $^{(6)}$ .

وتجمع المعاجم على أن الأسد حيوان من السباع معروف يجمع على آساد وأُسنُود، ومن المجاز استأسد عليه صار كالأسد<sup>(7)</sup>.

واستخدم الشعراء العرب القدامي الكلمة بمعنى الحيوان المعروف بجرأته، يقول المتنبى:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ليث.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، المعجم الوسيط، ابراهيم أنيس و آخــرون، ، مـــادة ليث.

<sup>(3)</sup> الديوان، 221.

<sup>(4)</sup> الديوان، 685.

<sup>(5)</sup> نفسه، 101.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة أسد.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أسد.

## وأتيت مُعْتَزماً ولا أست ومضيت مُنْهزماً ولا وعلل (١)

واستخدم أبو ماضي الكلمة عشرين مرة، حيث جاءت بمعناها المجازي في سياق حديثه عن نفسه للدلالة على قوة شخصيته وشجاعته قائلاً:

وأوردها أيضاً بمعنى الرجل الشجاع في سياق حديثه عن الحرب:

وجاءت بمعنى مجازي في سياق حديثه عن الأمة للدلالة على ضعفها وهوانها:

تعود الكلمة في أصلها إلى الذال والهمزة والباء، وهو أصل يدل على قلة استقرار، وألا يكون للشيء في حركته جهة واحدة، ومن ذلك الذئب لتذؤبه من غير جهة واحدة وأد وتفيد المعاجم أن الذئب: كلب البرّ، والجمع أذؤب وذئاب، وهو الحيوان المعروف الخبيث كثير الدهاء يتخفى حذراً، ومن هنا سمي الصعاليك بالذئاب، وعلى سبيل المجاز وردت في المعاجم بمعنى الجوع، حيث قالت العرب: رماه الله بداء الذئب، أي الجوع 6).

وفي الأدب القديم وصفه الشعراء بالدهاء والمكر، يقول الفرزدق:

كرر أبو ماضي الكلمة اثنتي عشرة مرة، وأوردها بمعناها المجازي في سياق حديثه عن السياسة للدلالة على عالمها الملتوي ودهاليزها المتعددة التي يستخدمها المستعمر:

<sup>(1)</sup> الديوان، 3/308.

<sup>(2)</sup> الديوان، 230.

<sup>(3)</sup> نفسه، 534.

<sup>(4)</sup> نفسه، 431.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ذأب.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ذأب.

<sup>(7)</sup> الديوان، 97.

<sup>(8)</sup> الديوان، 343.

وعلى سبيل المجاز أيضاً استخدمها بمعنى العدو أو المستعمر حيث الخبث والدهاء، فيقول:

دنياكَ، يا وَطَنَ العروبة، غابة منابة منياكَ، يا وَطَنَ العروبة، غابة وذِنَابا (1) وفي موضع آخر يقول: في موضع آخر يقول: في الجميع بها وعز ثلاثة مناب الفلاة ونسرها والأجدل (2) الضرّعام

أوردها صاحبُ المقابيس في باب ما جاء من كلام العرب على أكثر من ثلاثة أحرف أوله ضاد، ومن ذلك الضرغام: الأسد، وهو منحوت من كلمتين ضغم، وضرم. فالضغم أصل يدل على العضِّ ومنه الضيغم، والضرم: أصل يدل على دارة والتهاب<sup>(3)</sup>، وتفيد المعاجم أن الضرغام الأسد الضاري الشديدُ المقدام من الأسود، وعلى سبيل المجاز نقول: تضرغم الأبطال إذا التحموا في الحرب<sup>(4)</sup>.

واستخدم الشعراء العرب القدامي الكلمة بمعنى الأسد الهائج الذي يقد قدا، يقول الفرزدق:

بفي الشِّامتين الصّْحْرُ إن كان مَسسَّني رزيّة شبلي مُخْدر في الضّراغم(5)

أما أبو ماضي فقد كرر الكلمة تسع مرات، وأوردها بمعناها المجازي في سياق حديثه عن شوقه الملتهب لبلده وريف قريته، يقول:

كالبَحْرِ ذي التيّارِ يدفعُ بعضه ويصولُ كالضرْغام ذي الأظفار (6)

وفرق الشاعر بين الأسد والضرغام، كأنه يرى فيه شجاعة أكثر:

ومن يشك بأنَّ الوعل منهزم إذا التقى الأسندُ الصِّرِ غام والوعل (7) و يقول أيضاً:

<sup>(1)</sup> الديوان، 166.

<sup>(2)</sup> نفسه، 599.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ضغم، وضرم.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ضرغم

<sup>(5)</sup> الديوان، 534.

<sup>(6)</sup> الديوان، 387.

<sup>(7)</sup> نفسه، 535.

## إنّم الصضّر غامُ سَوّدَهُ نابُهُ المرهوبُ في البّهَم (١)

وحينما تابعت تكرارات الكلمة لم أجد الشاعر قد استخدمها بمعناها المجازي.

#### وَحْش

رد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الواو والحاء والشين، وهي أصل يدل على خلف الإنس، ومنه توَّحش، فارق الأنيس، وأرض موحشة<sup>(2)</sup>، وتغيد المعاجم أن الوَحش: كل شيء من دواب البر مما لا يستأنس، والوّحشة: الخلوة والهم. وقيل: أرض وحش كثيرة الوُحوش، وأوردها صاحب أساس البلاغة المعاجم في باب المجاز بمعنى الجوع<sup>(3)</sup>.

وجاءت بمعنى حيوان الغابة في الأدب القديم. فقد قال عنترة:

وأبو ماضي استخدم الكلمة في كل مواقعها بمعنى الحيوان الذي يعيش في الفلاة، أي غير المستأنس من الحيوان، فيقول في أحد المواقع مورداً الكلمة بمعناها الحقيقي ليدلل على إنسانيته:

وفي موقع آخر أوردها أيضاً بمعناها الحقيقي مقارناً بين الإنسان والوحوش، يقول:

أصل الكلمة يعود لمادة الضاد والغين والميم، وهي أصل يدل على العض، ومنه اشتق الضيغم، وهو الأسد، ويرى صاحب المقاييس أن الياء زائدة (7)، وتفيد المعاجم أن الصغم هو العض دون النهش، والضيغم الأسد الكبير الشدق، وسمي بذلك لأنه يعض فريسته بقوة، وتضيف بأنه الضيغم: كل ما يعض (8).

(2) ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة وحش.

<sup>(1)</sup> نفسه، 642.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة وحش.

<sup>(4)</sup> الديوان، 147.

<sup>(5)</sup> الديوان، 634.

<sup>(6)</sup> نفسه، 634.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مادة ضغم.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة ضغم.

واستخدمها الشعراء القدامي في سياق الفخر بأنفسهم، يقول عنترة:

يا عبلَ إني في الكريهة ضَيغَم شُرسٌ إذا ما الطَعنُ شيق جباها(1)

وأبو ماضى أوردها بمعنى الأسد المقدام في سياق حديثه عن الظلم والاستعمار:

أما على سبيل المجاز فقد أوردها الشاعر بمعنى الرجل الشجاع في سياق مدحــه لأبنــاء المهجر:

في كلِّ شطِّ مارد، في كلِّ طود قَاشعمٌ، في كلِّ واد ضيغمُ (3) قَاشعمٌ، في كلِّ واد ضيغمُ (3) قرد

يرى صاحب المقاييس أن مادة القاف والراء والدال أصل صحيح يدل على تجمع في شيء مع تقطع، ومنه السحاب، فهو متقطع في أقطار السماء يركب بعضه بعضا، وكذلك الصوف القرد: المتداخل بعضه في بعض<sup>(4)</sup>، ولعل التسمية جاءت من شكل هذا الحيوان، أو لكثرة تداخل حركاته على الشجر...، ويفيد صاحب اللسان والوسيط أن القرد من الحيوانات الثديية ذوات الأربع، وولعاً بالتقليد وهو أقرب الحيوانات شبهاً بالإنسان يجمع على أقراد وقرود وقردة، وعلى سبيل المجاز يقال: قردته: خدمته، ورجل قرود، أي ساكن<sup>(5)</sup>. وقد استخدمها الشعراء القدماء بمعنى الحيوان البشع، يقول المتنبى:

وأكرمُهم كَلَبٌ وأبصرُهم عَمِ وَأسهدُهُم فَهُدٌ وأشْجَعُهُمْ قِردُ (6)

و أبو ماضي، أوردها بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن العدو قائلاً: لا يعرف ون مرف القُرود (7)

كذلك أوردها بمعنى الحيوان المعروف في سياق حديثه عن الإنسان الظالم ، يقول:

إيه أبناء الثّرى نسس القُرود علا اللهُ اللهُ علا اللهُ علا اللهُ ا

<sup>(1)</sup> الديوان، 236.

<sup>(2)</sup> الديوان، 276.

<sup>(3)</sup> نفسه، 616.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، مادة قرد.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قرد.

<sup>(6)</sup> الديوان، 374/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 323.

<sup>(8)</sup> نفسه، 848.

#### تعلب

جاءت الكلمة في مقاييس اللغة في باب ما جاء من كلام العرب على أكثر من ثلاثة أحرف أوله ثاء، ولم يورد الكلمة بمعنى الحيوان المعروف $^{(1)}$ .

وتفيد المعاجم أن الثعلب من السباع يضرب به المثل في الاحتيال، وأضافت بأنه طرف الرمح، والحجر الذي يسيل منه ماء المطر، ومخرج الماء من جرين التمر أو الحوض، وأصل الفسيل إذا قطع من أمه. أما داء الثعلب فمعروف وهو تناثر الشعر<sup>(2)</sup>.

أما التسمية فلعلها جاءت من الدوران والجري والمكر، لذلك أوردها الأدب القديم بمعنى الحيوان المعروف الذي يتصف بالمكر والخديعة، يقول طرفة:

أما أبو ماضي فقد استخدم الكلمة بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن الإنسان الذي يتصف بالمكر والمخادعة رغم التقدم والتطور:

وفي سياق الرثاء استخدمها بمعناها الحقيقي:

تعود هذه الكلمة في أصلها إلى مادة السين والراء والحاء وهي أصل مطرد يدل على الانطلاق، والسرحان: الذئب، سمي بذلك لأنه ينسرح في مطالبه، وكذلك الأسد إذا سمي سرحاناً (6)، تغيد المعاجم أن السرحان الذئب، ويجمع على سراح وسراحين وسراحي، وقيل هو اسم من أسماء الذئب، في حين ذهب آخرون إلى أنه الأسد (7)، والكلمة تطلق على الذئب في وقتنا الحاضر.

وأوردها الأدب القديم بمعنى الحيوان المنسرح في مشيته، يقول امرؤ القيس:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ثعلب.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ثعلب.

<sup>(3)</sup> الديوان، 15.

<sup>(4)</sup> الديوان، 155.

<sup>(5)</sup> نفسه، 309.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سرح.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، ابراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سرح.

له أيطَــلا ظبــي وســاقا نعامــة وإرخاء سـرْحان وتقريـب تتفـُـل (1)

كذلك أوردها أبو ماضي بمعنى الذئب الذي يتصف بالمراوغة في سياق حديثه عن المستعمر وأسلوبه:

هــــلا قبلـــت تَــضر تُعي؟ فأجابَــه لله الله الله الله وهــو يــروغ كالـسرّحان (2)

وأيضاً وردت بمعنى الذئب الذي عادة ما يسطو على الأغنام في قول الشاعر:

وجاءت مجازياً بمعنى المستعمر في سياق حديث الشاعر عن الأعداء:

وأشـــقى نفــوسَ بنــي آدَمِ ليرضـي الـسرَّراحين والأَعْقُبـا(4) رئبال

أعاد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الراء والباء واللام، وهي أصل يدل على تجمع وكثرة في انضمام، وهو الأسد، وقد سمي بذلك لتجمع خلقه (5)، أفدت المعاجم أن الرئبال (بالهمز) هو الأسد، وقد أوردته بعض المعاجم بدون همز وأفادت بأنه الأسد الضخم الفخذ، ومن المجاز: لص رئبال: جريء مترصد بالشر، ومنه قيل لتأبط شراً وسليك وأمثالهم: ربابيل العرب، وأضافت المعاجم بأن الريبال أو الرئبال: الأسد أو الذئب، أو النبات الملتف الطويل (6).

واستخدم الأدب القديم الكلمة بمعنى الأسد الضخم ملك الغابة. يقول البحتري:

لَقيناك يَوْمَ البِأْسِ رِئْبِالَ غابِةً وشيمنَاكَ يَوْمَ الجُودِ بِارِقَ خَالِ (7)

أما أبو ماضى فقد أوردها بمعنى الأسد الشجاع الذي يذعر بقية الحيوانات، يقول:

ذُعرَ الطيُّور سطا عليهم باشق وَبنات آوى أبصرت وبنالا<sup>(8)</sup> وأيضاً جاءت بالمعنى نفسه في سياق حديث الشاعر عن صروف الدهر:

<sup>(1)</sup> الديوان، 55.

<sup>(2)</sup> الديوان، 712.

<sup>(3)</sup> نفسه، 643.

<sup>(4)</sup> نفسه، 180.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ربل.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ربل.

<sup>(7)</sup> الديوان، 367/2.

<sup>(8)</sup> الديوان، 596.

# المرء في غَفَلاتِه وسُباتِهِ والدَّهْرُ كالرِّئبالِ في وتَباتِهِ (١) شبرُل

رد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الشين والباء واللام وهي أصل صحيح يدل على عطف وود، يقال لكل عاطف على شيء وادِّ له: مشبل، ومنه اشتقاق الشبل، وهو ولد الأسد، لعطف أبويه عليه (2).

تفيد المعاجم أن الشبل ولد الأسد إذا أدرك الصيد، ومن المجاز: أشبلت فلانة بعد بعلها: صبرت على أو لادها لم تتزوج، ومنه أشبلت عليه إذا عطفت<sup>(3)</sup>.

وأورد الأدب القديم الكلمة بمعنى ولد الأسد أو الليث، يقول الفرزدق:

وأبو ماضي استخدم الكلمة بمعناها المجازي، وبالتالي لا تحمل الكلمة دلالة القوة والسيطرة التي تحملها كلمة الليث، فيقول الشاعر في سياق ألمه وحزنه على فراق الأحبة:

أما على سبيل المجاز فقد أوردها الشاعر بمعنى الأطفال الصغار في سياق حديثه عن مصر و أطفالها فهو يشاركهم مأساة الاستعمار، يقول:

تعود الكلمة في أصلها لمادة الغين والضاد والفاء، وهو أصل يدل على استرخاء وتهدم وتغش، ومن ذلك الأغضف من السباع: ما استرخت أذنه (7).

<sup>(1)</sup> الديوان، 215.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مادة شبل.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شبل.

<sup>(4)</sup> الديوان، 497.

<sup>(5)</sup> الديوان، 511.

<sup>(6)</sup> نفسه، 576.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غضف.

وتفيد المعاجم أن الغضنفر الجافي الغليظ، والرجل الغليظ الجثة، وأذن غضنفرة غليظة كثيرة اللحم. وذهبت بعض المعاجم إلى أن الغضنفر هو الأسد<sup>(1)</sup>، ولعل التسمية جاءت من اكتناز جسمه اللحم.

أوردها الأدب القديم بمعنى الحيوان المفترس، يقول عنترة:

وإذا غَـزَوتُ تَحـومُ عقبان الفَـلا حَولي فـتطعُمُ كَبـدَ كـلِّ غـضنفَر (2)

أما أبو ماضى فقد أوردها بمعنى الرجل القوي الشديد في سياق حديثه عن المعركة:

قادَهُ ذلك الغضنفرُ (نوجي) ونياطُ الحسام بالصنديدِ (3) وبالمعنى نفسه يقول أيضاً:

ما قاتل البطل النجيد غضنفر في الغضنفر من عصى شهواته (4)

كما جاءت بمعنى الأسد في سياق حديث الشاعر عن تبدل حال الأمة المتردية:

أسدُ الرُّخام وإن حكى في شكله شكل الغضنفر ليس بالفر اس (5) و عل ْ

رد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الواو والعين واللام وهي كلمتان: أحداهما الوَعْلُ: ذكر الأروى وعلى التشبيه قيل لكبار الناس وعول، والثانية قولهم: لا وعل عنه، أي لا ملجأ<sup>(6)</sup>. وتفيد المعاجم أن الوعل هو تيس الجبل، وعلى المجاز هو الشريف والرئيس تشبيهاً بالوعل الذي يعيش في أعالى الجبال، وأفادت المعاجم بأنه الملجأ<sup>(7)</sup>.

وفي الأدب القديم أوردها المتنبي بمعنى تيس الجبل يقول:

وأتيت مُعْتزماً ولا أسَد ومضيت مُنْهَزماً ولا وَعلل (8)

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخــرون، المعجــم الوســيط، مـــادة غضفر.

<sup>(2)</sup> الديوان، 153.

<sup>(3)</sup> الديوان، 287.

<sup>(4)</sup> نفسه، 215.

<sup>(5)</sup> نفسه، 477.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة وعل.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، مادة وعل.

<sup>(8)</sup> الديوان، 308/3.

أما أبو ماضي فقد أوردها أيضاً بمعنى تيس الجبل في سياق حديثه عن انهزام العدو وفلولهم، فيقول:

# طاردتهم فوق الجبال وتحتَها كاللّيث يطُردُ دونَه الأوعالا(1) ابن آوى

لم ترد الكلمة عند صاحب المقاييس. في حين تردُّ المعاجم الأخرى الكلمة إلى مادة أوي، وهي أصلان أحدهما التجمع والآخر الإشفاق<sup>(2)</sup>، وابن آوى دويبة تجمع على بنات آوى، ويرى آخرون بأنه حيوان من الفصيلة الكلبية<sup>(3)</sup>.

واستخدم الأدب القديم الكلمة بمعنى الحيوان المعروف الذي يخرج ليلاً، يقول ابن الرومي:

## كأتي ما نبَّهت صحبي لشأنهم إذا ما ابن أوى آخر الليل وعوعا(4)

أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى الحيوان الجبان في سياق حديثه عن الجنود المنهزمين:

وقد فرق الشاعر بين الثعلب وابن آوى في سياق وصفه للطبيعة:

أشرف البدر على الغابة في إحدى الليالي فرأى الثعلب يمشي خِلْسة بين الدوالي،

ويمضي قائلاً:

ورأى البدر ابن آوى يتهادى في الفضاء(6)

ويرى أصحاب المعاجم فرقاً بين الكلمتين ودلالتهما ، وأنا أرى أن الشاعر ينتقي الكلمة التي تتوافق والمعنى الذي يريده ، هذا بالإضافة إلى الوزن .

<sup>(1)</sup> الديوان، 596.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مادة أوي.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أوي.

<sup>(4)</sup> الديوان، 338/2.

<sup>(5)</sup> الديوان، 596.

<sup>(6)</sup> نفسه، 587.

## نَمر

يرد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة النون والميم والراء، وهي أصلان: أحدهما لون من الألوان، والآخر يدل على نجوع وشراب وهو طلب الكلأ، فالأول النّمر معروف من اختلاط السواد والبياض في لونه، والثاني النّمير وهو الماء العذب النامي في الجسد<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن النمر ضرب من السباع أخبث من الأسد سمي بذلك لنمر فيه وألوانه المختلفة والأنثى نمرة، وعلى سبيل المجاز قيل: القطع من السحاب والكساء ذي الخطوط<sup>(2)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الحيوان المعروف في قول الـشاعر دريـد بـن الصمة:

وأوردها أبو ماضي في سياق حديثه عن الغابة - ولعله يقصد لبنان- بمعنى العدو والمستبد:

وأيضاً \_ أوردها بمعنى المستعمر المستبد وقصد بالذئب والنمر المحتل والظالم:

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، وأفادت المعاجم الأخرى أن الهزبر اسم من أسماء، الأسد، والهزنبرُ: الحديدُ السيء الخلق، وناقة هزبرة، صُلبة (6)

وحملت الكلمة دلالة الأسد في الأدب القديم، يقول عنترة:

وأما القائلون هزَبْرُ قَومِ فذاك الفَخرُ، لا شَرَفُ الجُدودِ(٢)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة نمر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نمر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 112.

<sup>(4)</sup> نفسه، 405.

<sup>(5)</sup> نفسه، 446.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة هزبر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 121.

أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى الأسد القوي، فكأنه يفرق بين الأسد والهزبر، فهو أكثر قوة:

ترجع الكلمة في أصلها إلى مادة الدال والباء المضعفة وهو أصل واحد صحيح منقاس، حركة على الأرض أخف من المشي، دَبَّ دبيباً، وكلُّ ما مشى على الأرض فهو دابة<sup>(2)</sup>، فيبدو أن دلالة الكلمة جاءت من الحركة، فالدب يسير بحركة بطيئة، وتغيد المعاجم أنه حيوان من السباع اللواحم كبير ثقيل يمشي على أخمص أقدامه يجمع على دباب ودببة<sup>(3)</sup>.

جاءت في الأدب القديم بمعنى الحيوان المعروف الذي يتصف بالجبن، يقول المتنبى:

الخنانيص : جمع خنوص : وهو ولد الخنزير .

وأوردها أبو ماضى بمعنى المتسلط في سياق هجائه للمستعمرين، يقول:

يرد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة السين والياء والدال، وهي كلمة واحدة السيّد بمعنى الذئب<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم أن السيّد الذئب، وفي لغة هذيل: الأسد، ويجمع على سيدان<sup>(8)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الذئب في قول الشنفرى:

أما أبو ماضى فقد أوردها مجازياً بمعنى المستعمر المستبد:

(2) ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة دبّ.

<sup>(1)</sup> الديوان، 609.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دبّ.

<sup>(4)</sup> الخنانيص: جمع خنوص وهو ولد الخنزير.

<sup>(5)</sup> الديوان، 3/315.

<sup>(6)</sup> الديوان، 495.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سيد.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سيد.

<sup>(9)</sup> الديوان، 55.

## قَسُورَة:

تعود الكلمة في أصلها إلى مادة القاف والسين والراء، وهي أصل يدل على قهر وغلبة بشدة، ومن ذلك القسر، الغلبة والقهر، والقسورة الأسد، سمي بذلك لقوته وغلبته وغلبته المعاجم أن القسورة: العزيز يقتسر غيره أي يقهرُه، والقسورُ: الأسد. في حين يرى آخرون أنه من أسماء الأسد، وقيل: القسورة: الشجاع وأول الليل. وضرب من الشجر (3).

واستخدمها الشعر القديم بمعنى الرجل الشجاع الذي يشبه الأسد، يقول امرؤ القيس:

بذي شُطْبِ عَضبِ كمشية قَـسوْرا (4)

وعَمْرُو بْنُ دَرْمُاءَ الْهُمَامُ إِذَا غَدَا

تحنو على ظَبْسى وقسورة

وأبو ماضي استخدمها بمعنى مجازي:

أرأيتم سرين في صندر؟ (5)

#### ب- الألفاظ الدالة على غير المفترس من الحيوان

| تکر ار ها | الوحدة الدلالية                                                                                        | تكرارها | الوحدة الدلالية                                 |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------|
| 2         | أنعام                                                                                                  | 21      | ظَبْي                                           |
| 2         | بَعير                                                                                                  | 16      | ظَبْی<br>خَیْل<br>شاة                           |
| 2         | خر اف                                                                                                  | 9       | شَاة                                            |
| 2         | رُشأ                                                                                                   | 9       | مَها<br>مَطِيَّة<br>غَزَ الله<br>غَنَم<br>كَلْب |
| 2         | فَر َس                                                                                                 | 8       | مَطيَّة                                         |
| 1         | أَبْقار                                                                                                | 7       | غَزُالة                                         |
| 1         | أَيَّل                                                                                                 | 6       | غُنُم                                           |
| 1         | بَهَائِم                                                                                               | 6       | كَلْب                                           |
| 1         | ثُورُ                                                                                                  | 6       | نِياق                                           |
| 1         | حصبان                                                                                                  | 5       | أيل                                             |
| 1         | سِنْجِاب                                                                                               | 4       | ٲڒؙۘٛ۫ٛٛڹؘٮ                                     |
| 1         | خراف<br>رَشاً<br>فَرَس<br>فَرَس<br>أَبِّقار<br>أَبِّل<br>بَهائِم<br>شُور<br>حصان<br>سنجاب<br>السِّنُور | 3       | نیاق<br>اَبل<br>اَرْنَب<br>جُوْذر               |
| 1         | ضياًنْ                                                                                                 | 3       | حَمَل                                           |

<sup>(1)</sup> نفسه، 292

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة قسر.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قسر.

<sup>(4)</sup> الديوان، 98.

<sup>(5)</sup> الديوان، 405.

| 1   | فَأر         | 3 | رئم  |
|-----|--------------|---|------|
| 1   | مُهْر        | 3 | نعاج |
| 31  | عدد الوحدات: | 3 | هر   |
| 132 | تكرارها:     |   |      |

## ظَبْی

تعود الكلمة في أصلها إلى مادة الظاء والباء والباء، وهي كلمتان إحداهما الظبي وهو معروف، والأخرى ظُبة السيف<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الظبي الغزال والجمع أظب وظباء وظبي. وقيل: الظبي سمة لبعض العرب، واسم رجل، واسم واد، وعلى سبيل المجاز يقولون ظبية المرأة: لجهاز ها<sup>(2)</sup>.

أما الأدب العربي القديم فقد أوردها بمعنى الغزال الجميل، أو نوع معين من جنس الغزال، يقول عنترة:

كذلك أوردها أبو ماضي بمعنى الغزال الجميل في سياق الغزل:

كما وصف الشاعر نفسه بالظبي ليبين مشاعره الإنسانية وكرهه لحياة الظلم:

الخاء والياء واللام أصل واحد يدل على حركة وسكون، فمن ذلك الخيال، وهو الشخص، وأصله ما يتخيله الإنسان في منامه، لأنه يتشبه به ويتلون، يقال خيَّات للناقة، إذا وضعت لولدها

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ظبي.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ظبي.

<sup>(3)</sup> الديوان، 53.

<sup>(4)</sup> الديوان، 529.

<sup>(5)</sup> نفسه، 188.

<sup>(6)</sup> نفسه، 478.

خيالاً يفزع منه الذئب فلا يقربه، والخيل معروفة سميت بذلك لاختيالها في المشية، وتعدد ألوان حركتها<sup>(1)</sup>، وبالتالي أرجع صاحب المقاييس الكلمة إلى المادة المذكورة.

وتفيد المعاجم أن الخيل جماعة الأفراس لا واحد له من لفظه، أما على سبيل المجاز فتأتي بمعنى التكبر والإعجاب بالنفس والتزين والافتخار (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى مجموعة الأفراس، يقول امرؤ القيس:

أما أبو ماضى فقد أوردها بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن تقدم العصر قائلاً:

لا تُفَ اخِر بالوَاخد دات ولا بالخيال من أدهم ومن شهباع (6) وعلى سبيل المجاز جاءت بمعنى الطائرات في قوله:

طارت بها خَيلُ الزمان ونوقه نحو الزمان المدلهم الأسود (8)

#### شاة

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الشين والواو والهاء وهي أصلان: أحدهما يدل على قبح الخلقة، والثاني نوع من النظر بالعين، فالأول الشوه: قبح الخلقة، والآخر: نقول رجل شائه البصر إذا كان حديد البصر، وقد شذ عن هذا الباب الشاة (9). وتغيد المعاجم بأن الشاة الواحدة من الضأن والمعز البقر والظباء وحمر الوحش، وهناك من ذهب إلى القول بأنها: الثور الوحشي (10)، وردت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الحيوان الضعيف، يقول عبيد بن الأبرص:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة خيل.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة خيل.

<sup>(1)</sup> الصوار : قطيع بقر الوحش .

<sup>(2)</sup> جمزى: اسم موضوع.

<sup>(5)</sup> الديوان، 144.

<sup>(6)</sup> الديوان، 117.

<sup>(7)</sup> نفسه، 697.

<sup>(8)</sup> نفسه، 250.

<sup>(9)</sup> المقاييس في اللغة، مادة شوه.

<sup>(10)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجـم الوسـيط، مـادة شوه.

ولقد أذعَر السروب بطرف مثل شاة الإران غير مُذال (1) وأبو ماضي استخدمها بمعنى الحيوان الذي يُذبَح كذلك:

فيلا الكاسيراتُ ولا السضيغمُ ولا السشاةُ تمدح جزّارها الا الكاسيراتُ ولا السفاعر بمعنى الإنسان المسالم:

## هُو الموتُ أن نحيا شياهاً وديعةً وقد صار كلُّ الناسِ من حولنا أُسدا (3) مَهَا

تعود الكلمة إلى مادة الميم والهاء والياء، وهي أصل صحيح يدل على إمهال وإرخاء وسهولة في الشيء، ومنه أمهيت الحبل: أرخيته، والمها جمع المهاة وهي البلورة، سميت بدلك لصفائها كأنها ماء، والبقرة سميت مهاة تشبيها بالبلورة (4)، وتجمع المعاجم على أن المهاة: الحجارة البيض التي تبرق أو البلورة الشديدة البياض، وأضافت بأنها بقرة الوحش لبياضها على التشبيه بالبلورة.

والأدب القديم أوردها بمعنى البلورة والبقرة الوحشية، يقول ابن المعتز:

بوحـ شيّة قفر تَخـالُ سَرابَها مَها لا معات أو مُلاءً مُنَـ شَرًا (6) وأبو ماضى أوردها بمعناها المجازي في سياق الغزل:

تحكى المُدامة رقة وقساوة تحكى المهاة لواحظاً وتليلا<sup>(7)</sup> وأوردها على سبيل المجاز بمعنى الفتاة الجميلة:

ذهب الساحرون والسحرُ باق في عيون المها وفي كلماته في المها وفي كلماته في المها وفي كلماته في مُطيّة

<sup>(1)</sup> الديوان، 115.

<sup>(2)</sup> الديوان، 276.

<sup>(3)</sup> الديوان، 311.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة مهي.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مهو.

<sup>(6)</sup> الديوان، 285.

<sup>(7)</sup> الديوان، 607.

<sup>(8)</sup> نفسه، 217.

تعود الكلمة إلى مادة الميم والطاء والواو، وهي أصل صحيح يدل على مد في السشيء وامتداد، والمطية سميت بذلك لأنه يركب مطاها، أي ظهرها، وسمي الظهر المطا للامتداد الذي فيه (1)، وتفيد المعاجم أن المطية الناقة التي يركب مطاها أو البعير الذي يمتطى ظهره، وتجمع على مطايا، ومن المجاز: تمطى الليل إذا طال (2).

أوردها الأدب القديم بمعنى الحيوانات التي تمتطى ولعله قصد النياق، يقول الشنفرى:

وكذلك أبو ماضي أوردها بمعنى الناقة في سياق حديثه عن مسرح العشاق:

ويقول أيضاً مورداً الكلمة بمعناها الحقيقى:

يرى صاحب المقاييس أن الأصل الغين والزاي واللام ثلاث كلمات متباينات، فالأولى الغزل، يقال: غزلت المرأة غزلها، والثانية الغزل وهو حديث الفتيان والفتيات، والثالثة الغزال: وهو معروف والأنثى الغزالة<sup>(6)</sup>. وتقيد المعاجم أن الغزال ولد الظبية من لحظة الولادة حتى بلوغ أشده، وقيل: هي عشبة أو نبات يشبه نبات البقلة، وأضافت المعاجم بأن الغزالة الشمس، واعتبر بعضهم المغازلة مجازاً<sup>(7)</sup>.

استخدمها الأدب القديم بمعنى ولد الظبية لوداعته وجماله، يقول عنترة:

واستخدمها أبو ماضى بمعنى ولد الظبية في سياق الغزل غالباً:

أخجلَت شمس الضُّحى طلعتُها واستحى من لَحظها لحظُ الغزال(9)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة مطي.

<sup>(2)</sup> الجوهري، ا**لصحاح،** الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مطو.

<sup>(3)</sup> الديوان، 55.

<sup>(4)</sup> الديوان، 379.

<sup>(5)</sup> نفسه، 404.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة غزل.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غزل.

<sup>(8)</sup> الديوان، 85.

<sup>(9)</sup> نفسه، 439.

وكذلك أوردها بمعنى الشمس:

## في سطْحهِ فتبيتُ عَطْشى راويَه (1)

## وترى الغزالة طيفها عند الضُّحى

غَنَم

يرى صاحب المقاييس أن الكلمة تعود إلى الغين والنون والميم وهو أصل صحيح يدل على إفادة شيء لم يملك من قبل، ثم يختص به ما أخذ من مال المشركين بقهر وغلبة (2)، وتفيد المعاجم أن الغنم الشاء لا واحد له من لفظه، وقد ثني على غنمان، ويرى أصحاب المعاجم بأن الغنم القطيع من الماعز والضأن (3).

والأدب القديم استخدمها بمعنى القطيع من الماعز والضأن، يقول الفرزدق:

لُـسونوبان أغْنَـام رَعـتهُنَّ أمُّـه لللهُ الشَّيْبُ فوقَ الذَّوائب(4)

وأبو ماضي أوردها أيضاً بمعنى القطيع من الماعز والضأن، فيقول في سياق حديثه عن الاستعمار:

ربَّ ليــــل بـــتّ ترقبـــه وقبــة الــسرحان للغــنم(5)

ويقول أيضاً مورداً الكلمة بالمعنى نفسه:

أصبحتُ أنحلَ من طَيفٍ، وأحير مِن ضيفٍ وأسهر من راعٍ على غَنَمِ<sup>(6)</sup> كُلْب

تعود الكلمة إلى مادة الكاف واللام والباء وهي أصل واحد صحيح يدل على تعلق الشيء في شدة وجذب، ومن ذلك الكُلْب<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم أن الكلب كل سبع عقور وحيوان أهلي من الفصيلة الكلبية، وكل ما وثق به شيء كالحبل، وأضاف أصحاب المعاجم بأنه السعيرة والمسمار، وحديدة عقفاء يعلق عليها المسافر الزاد من الرحل، وعلى سبيل المجاز الكُلْب: الجوع<sup>(8)</sup>.

<sup>(1)</sup> نفسه، 824.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مادة غنم.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غنم.

<sup>(4)</sup> الديوان، 88.

<sup>(5)</sup> الديوان، 643.

<sup>(6)</sup> نفسه، 646.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة كلب.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة كلب.

والأدب القديم استخدم الكلمة بمعنى الحيوان العقور المعروف، يقول الفرزدق:

وأبو ماضى أوردها بمعناها الحقيقى وهو الحيوان العقور في سياق حديثه عن الظلم:

## لا أبالي سطوة الراعي ولا الكلب المجرب وصياله (2)

نياق

أصل الكلمة مادة النون والواو والقاف وهو أصل يدل على سمو وارتفاع، والناقة من هذا القياس لارتفاع خلقها<sup>(3)</sup>، وتفيد المعاجم أن الناقة الأنثى من الإبل، ومجموعة الكواكب على هيئة الناقة، وتجمع على نوق ونياق، ومن المجاز: استنوق الجمل وقيل العندل والناقة العظيمة الرأس.<sup>(4)</sup>

وجاءت في الأدب القديم بمعنى أنثى الجمل، يقول ابن المعتز:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى أنثى الجمل في سياق حديثه عن الطيران:

أعاد ابن فارس الكلمة لمادة الهمزة والباء واللام وهي أصل يدل على ثلاثة: الإبل، والاجتزاء، والثقل والغلبة (7)، وتفيد المعاجم أن الإبل هي النوق والجمال، لا واحد له من لفظه مؤنث يجمع على آبال، ومن المجاز تأبل فلان إذا ترك النكاح ولم يقرب النساء (1).

<sup>(1)</sup> الديوان، 19.

<sup>(2)</sup> الديوان، 588.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نوق.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، السان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة نوق.

<sup>(5)</sup> الديوان، 577.

<sup>(6)</sup> الديوان، 117.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة أبل.

والأدب القديم أوردها بمعنى النوق والجمال، يقول عَبيد بن الأبرص:

وأبو ماضى استخدمها فقد استخدمها بمعناها الحقيقي:

تكدح المرأة كدر الإبل وفي موقع آخر يقول:

ما تراها وهي الا حول لها تحدث عداء فالحبال (3)

تجيء إليه الطير عطشى فترتوي وإن وردته الإبل لم يز جر الإبلا (4)

#### أرنب:

أعاد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الراء والنون والباء وهي كلمة واحدة لا يشتق منها ولا يقاس عليها، لكن يشبه بها، فالأرنب معروف، ثم شبهت به أرنبة الأنف، وأرنبة الرمل، وهي حقف منه مُنْحَن (5)، وتفيد المعاجم أن الأرنب حيوان معروف، وتطلق اللفظة على الذكر والأنثى، وقيل: طرف الأنف، وضرب من الحُلى، وعشبه (6).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الحلي، يقول امرؤ القيس:

أما أبو ماضى فأورها بمعنى الحيوان الضعيف في سياق الغزل:

وفي موقع آخر يقول واصفاً الطبيعة:

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أبل.

<sup>(2)</sup> الديوان، 26.

<sup>(3)</sup> الديوان، 572.

<sup>(4)</sup> نفسه، 600.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في الفقه، مادة رنب.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة رنب.

<sup>(7)</sup> الديوان، 74.

<sup>(8)</sup> الديوان، 136.

<sup>(9)</sup> نفسه، 589.

## جُونْدر:

لم أجد الكلمة في مقاييس اللغة، وتفيد المعاجم الأخرى أن الجؤذر ولد البقرة أو البقرة الوحشية، تجمع على جآذر وأضافت بأنها فارسية (1).

والأدب القديم أوردها بمعنى ولد البقرة الوحشية، يقول أبو نواس:

ويكي على شَادِنِ سَباني أحسنَ من جُوذَر الفَلَاة (2)

وأبو ماضى أوردها أيضاً الفتاة الجميلة، فيقول:

جُـــــؤذر لكنَّهـــا آنِـــسنَةٌ لـم يَرُعها ما يروع الجوذرا<sup>(3)</sup> حَمَل:

يبين صاحب المقاييس أن أصل الكلمة مادة الحاء والميم واللام، ويدل على إقلال الشيء، والحمل ما كان في بطن أو على رأس شجر، يقال امرأة حامل وحاملة (4)، وتغيد المعاجم أن الحمل الخروف أو ولد الضأن، والسحاب الكثير الماء، وبرج من بروج السماء، والنوء، وعلى سبيل المجاز نقول: أحمله على أمر فلا يتحمل عليه (5).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى برج من أبراج السماء، يقول ابن الرومي:

أنى يكون ربيعي ممرعاً غدقاً إن لم يكن هكذا والشَّمس في الحَمَل (6)

وأبو ماضي استخدمها بمعنى صغير الضأن:

... أو كلباً يعدو، أو حَمَالًا يرعى أو نهراً أو هضبة (<sup>7)</sup> رئم:

أعاد ابن فارس الكلمة لمادة الراء والهمزة والميم وهي أصل يدل على مصامّة وقرب وعطف، يقال لكل من أحبّ شيئاً وألفه: قد رئمه، لذلك سميت الناقة بالرؤوم (1)، وتفيد المعاجم أن الرئم هو الخالص من الظباء أو ولد الظبي والجمع أرْآم وقلبوا، فقيل آرام (2).

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، مادة جأذر، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة جذر.

<sup>(2)</sup> الديوان، 271.

<sup>(3)</sup> الديوان، 437.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، مادة حمل.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العسرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حمل.

<sup>(6)</sup> الديوان، 173/3.

<sup>(7)</sup> الديوان، 469.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الظبي، يقول الأعشى:

مُبتَّلَّةُ هَيْفَاءُ رَوْدٌ شَابُها لها مُقْلَتَا رئْم وَأَسْوَدُ فَاحمُ (3)

وأبو ماضي كذلك أوردها بمعنى ولد الظبي في سياق الغزل:

أب صرتها في الخمس والعشر فرأيت أخت الرئم والبدر (4) نعاج:

تعود الكلمة في أصلها إلى مادة النون والعين والجيم، وهو أصل صحيح يدل على لون من الألوان، منه النعج: البياض الخالص، وجمل ناعج: حسن اللون كريم، ومنه النعجة من الألوان، ويكون من بقر الوحش ومن شاء الجبل، يقال لإناث هذه الأجناس نعاج، ونعاج الرَّمْلِ: البقر (5)، وتفيد المعاجم أن النعجة الأنثى من الضأن والظباء والبقر الوحشي والشاء الجبلي والجمع نعاج ونعجات، وتكني العرب بالنعجة والشاة عن المرأة، ويسمون الشور الوحشي النعجة (6).

وردت الكلمة في الأدب القديم بمعنى بقر الوحش، يقول النابغة الذبياني:

كأنّ على الحُدوج نعاجَ رَمْل زَهَاهَا الذّعرُ أو سَمعَتْ صياحًا (7)

أما أبو ماضي فقد استخدمها بمعنى المجموعة من أنثى الضأن في سياق حديثه عن شدة المطر، بقول:

واكتسست الأرضُ بمثال العاج (8)

وجاءت بالمعنى المجازي في قوله:

كنعاج عميت أبصارُها ووهت في طلب العشب قواها(1)

\_

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة رأم. (2) الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وأخرون، المعجم الوسيط،

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، اساس البلاعة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم انسيس واخرون، المعجم الوسسيط، مادة رأم.

<sup>(3)</sup> الديوان، 263.

<sup>(4)</sup> الديوان، 395.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نعج.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نعج.

<sup>(7)</sup> الديوان، 28.

<sup>(8)</sup> الديوان، 231.

هر

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الهاء والراء المضعفة وهي أصل صحيح يدل على صوت من الأصوات، فيقولون: الهر ُ دعاء الغنم، والهرة: السنّورة كأنها سميت لصوتها<sup>(2)</sup>، وتفيد المعاجم أن الهر: السنّور والجمع هررة ذكر أو أنثى، وأضافت بأنها دعاء الغنم إلى العلف، والعقوق والخصومة، وعلى سبيل المجاز وردت بمعنى التجهم، فيقولون: هر في وجهد: تجهمه (3).

وقد استخدمها الأدب القديم بمعنى الحيوان المعروف، فيقول تأبط شراً:

وأبو ماضى استخدم الكلمة بمعنى القط المعروف في سياق حديثه عن المتسلطين:

تعود الكلمة في أصلها إلى مادة النون والعين الميم، وهو أصل يدل على ترف وطيب عيش وصلاح، ومنه النعمة والأنعام، وهي البهائم، ومن ذلك النعامة لنعمة ريشها<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن الأنعام الإبل والبقر والغنم، والنعم، والنعم، والأنعام، والإبل والشاء، ومن العرب من سمى الإبل الأنعام والأناعيم والنعامي، وقيل: هي ريح الجنوب لأنها أرطب الرياح<sup>(7)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى قطيع الإبل، يقول النابغة الذبياني:

أما أبو ماضي فقد استخدمها بمعنى البهائم مجتمعة ولم يخص الإبل، فيقول:

<sup>(1)</sup> نفسه، 784.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة هر.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة هرّ.

<sup>(4)</sup> الديوان، 107.

<sup>(5)</sup> الديوان، 406.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نعم.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نعم.

<sup>(8)</sup> الديوان، 18.

<sup>(9)</sup> الديوان، 649.

#### بعير:

أعاد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الباء والعين والراء وهي أصلان: الجمال والبعر (1)، وتغيد المعاجم أن البعير الجمل البازل، وكل ما يركب، ويقال في العبرانية بعير لكل ما يحمل، ويجمع على أباعر وأباعير وبعران (2).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الجمل، يقول عروة بن الورد:

ولا بصري عند الهياج بطامح كأني بعير فارق الشول نازع (3)

وأوردها أبو ماضى بمعنى الحيوان المعروف في سياق حديثه عن المركبة:

تعود الكلمة إلى مادة الخاء والراء والفاء، وهي أصلان: أحدهما أن يجتنى الشيء، والآخر الطريق، فالأول قولهم اخترفت الثمرة إذا جنيتها، والثاني: المَخْرَفة: الطريق<sup>(5)</sup>، ولعل الدلالـة التي تحملها في عصرنا تعود للأصل الأول لأن الخروف يجتنى من أمه، وتفيد المعاجم أن الخروف ولد الحمل ويجمع على أخرفه وخرفان، ومن الخيل ما نتج في الخريف، أو ما رعلى الخريف، وقيل الخروف ولد الفرس إذا بلغ ستة أشهر أو سبعة، وخُرِف ت الأرض وربعت: مُطرت وأخرفنا بها: أقمنا في الخريف<sup>(6)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى مجازي يقول ابن الرومي:

كأني أراك وقد قلت: جاء يأخذ حنطتنا بالخراف(7)

أوردها أبو ماضي بمعنى الشعب المسالم في قوله:

نامَ الرعاةُ عن الخِراف ولم تنم فإليك نشكو الهاجعينَ النوَّما(8)

وفي موقع آخر أوردها أيضاً بمعنى الناس الأبرياء في سياق حديثه عن الاستعمار:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة بعر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بعر

<sup>(3)</sup> الديوان، 66.

<sup>(4)</sup> الديوان، 330.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة خرف.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العسرب، إبــراهيم أنــيس وآخــرون، المعجــم الوسسيط، مادة خرف.

<sup>(7)</sup> الديوان، 425/2.

<sup>(8)</sup> الديوان، 659.

# خرافُك بين أشداق الصقواري ومثلك من حمى ووقى النقادا(1) رشاً:

يرجع صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الراء والشين والهمزة، وهي كلمة واحدة الرشا ولد الظبية (2)، وتفيد المعاجم أن الرشأ ولد الظبية إذا قوي وتحرك ومشى مع أمه، والجمع أرشاء، وقيل هو شجرة تسمو فوق القامة لا ثمر لها، وعشبه يدبغ بها(3).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ولد الغزال، يقول أبو نواس:

رَشَا إذا لحظ العفيف بنظرة كانت له سبباً إلى الفحشاء (4)

وأبو ماضي استعملها بمعنى مجازي كذلك في سياق الغزل:

مالي وما للرشا الأغيد خَلَتُ مِنَ الحبِ ومنه يدي (5) فرس:

يرى ابن فارس أن أصل الكلمة يعود لمادة الفاء والراء والسين، وهو أصل يدل على وطء الشيء ودقة، يقولون فرس عنقه إذا دقها، ويقال: فرس الأسد فريسته، والرفس من هذا القياس لركله الأرض بقوائمه ووطئه إياها<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن الفرس واحد الخيل، والجمع أفراس الذكر والأنثى في ذلك سواء، ولا يقال للأنثى فرسة، وقيل: الفرس نجم معروف لمشاكلته الفرس في صورته (7).

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى واحد الخيل، يقول عنترة:

وَيحمِل عُدَّتي فَرس كريم الله واعي (8)

لم يستخدم أبو ماضى الكلمة إلا بمعناها الحقيقى:

فم ا أع رف مَرْكوباً سبوَى الأفراسِ والإبْللِ (9)

<sup>(1)</sup> الديوان، 297.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مادة رشأ.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العـرب، إبـراهيم أنـيس وآخـرون، المعجـم الوسـيط، مادة فرس.

<sup>(4)</sup> الديوان، 12.

<sup>(5)</sup> الديوان، 282.

<sup>(6)</sup> المقاييس في اللغة، مادة فرس.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فرس.

<sup>(8)</sup> الديوان، 168.

<sup>(9)</sup> الديوان، 590.

#### أبقار:

يرى صاحب المقاييس أن أصل الكلمة الباء والقاف والراء أصلان، وليس واحداً كما زعم بعض الناس، الأول البقر، والآخر: التوسعُ في الشيء، وفتح الشيء أما البقر فجماعة البقرة، والثاني التبقر التوسع والتفتح<sup>(1)</sup>، وقد يكون الأصل واحداً فالبقر سميت بذلك لتبقر بطونها، وتفيد المعاجم أن البقر يشمل الثور والجاموس ويطلق على الذكر والأنثى، وهو اسم جنس واحده بقرة، والباقر جماعة البقر مع رعاتها، والبقار: صاحب البقر<sup>(2)</sup>.

والأدب القديم أوردها بمعناها المجازي في سياق الغزل . يقول جرير:

بقر أوانس لم تُصب غرّاتِها نبلُ الرُّمَاة ولا رماح المُستَّمي(3)

وأبو ماضي أوردها بمعنى جماعة البقر:

والسشّاء سارحة مسع الأبقسار لأرى الطّيور الواقعات على التّرى (4)

#### أيل:

تعود الكلمة إلى مادة الهمزة والواو واللام، وهي أصلان: ابتداء الأمر وانتهاؤه، ومنه مبتدأ الشيء، والأصل الثاني: الأيل الذكر من الوعول والجمع أيائل، وسمي أيّلا لأنه يؤول إلى الجبل يتحصن (5)، وتفيد المعاجم أن الأيل الذكر من الأوعال، وتضيف بأنه من يؤول قومه، أو آيلُ مال (6).

جاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى ذكر الوعول، يقول عنترة:

وكان متنيه إذا جردته وتَزَعْت عَنْهُ الجُلْ مَتنا أيلِ (7)

و استخدمها أبو ماضي بمعنى ذكر الوعول:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة بقر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العسرب، إبــراهيم أنــيس وآخــرون، المعجــم الوســيط، مادة أيل.

<sup>(3)</sup> الديوان، 395.

<sup>(4)</sup> نفسه، 385.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة أول.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العسرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أيل.

<sup>(7)</sup> الديوان، 61.

## أشتاق عصركِ يا شبيبةُ، مثلما يستناقُ للماءِ النميرِ الأيّللُ (1)

#### بهائم:

اعتبر ابن فارس الكلمة من شواذ مادة الباء والهاء والميم والتي تدل على الإبهام، ويضيف قائلاً إن البَهْم: صِغَارُ الغنَم (2)، وتجمع المعاجم على أن البهائم صغار الغنم، وقيل: البهيمة، كل ذوات أربع قوائم من دواب البر والبحر (3).

استخدمها الأدب القديم بمعنى الأغنام، يقول الفرزدق:

كما بعث الله النبي محمداً على فترة، والناسُ مثلُ البهائم (4)

وأبو ماضي استخدمها بمعنى المواشي في سياق حديثه عن الدستور العثماني:

فو الله ما ترضى قيودك أمَّة من الناسِ إلا أصبحت في البهائمِ (5) ثُور:

يردها صاحب المقاييس إلى مادة الثاء والواو والراء وهي أصلان أحدهما: التُوران، والثاني: جنس من الحيوان<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن الثور الذكر من البقر، والقطعة من الأقط والأحمق من الرجال، وعلى سبيل المجاز: نقول ثارت بينهم فتنة<sup>(7)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى ذكر البقر، يقول امرؤ القيس:

فعادى عِداءً بين تُور ونعجة وكان عِداء الوَحش مني على بال (8)

وأوردها كذلك أبو ماضى بمعنى ذكر البقر في سياق حديثه عن تفاوت البشر في الطباع:

فعجبت كيف ذبحت توري في الصحى والهند ساجدة هناك لديه في (9)

<sup>(1)</sup> الديوان، 549.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة بهم.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بهم.

<sup>(4)</sup> الديوان، 612.

<sup>(5)</sup> الديوان، 640.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة ثور.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ثور.

<sup>(8)</sup> الديوان، 144.

<sup>(</sup>**9) الديوان،**779.

#### حصان:

تعود الكلمة إلى مادة الحاء والصاد والنون، وهي أصل واحد منقاس، وهو الحفظ والحياطة والحرز، والحصان سمي بذلك لأنه مشتق من الحصانة فهو محرز لفارسه<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الحصان: الفحل من الخيل والجمع حُصن، والحَصان: المرأة المتعففة الحاصنة فرجها، وعلى سبيل المجاز نقول: جاء يحمل حصناً: أي سلاحاً (2).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الذكر من الخيل القوي في المعركة، يقول المتنبى:

واستخدمها أبو ماضي بمعناها المجازي في سياق حديثه عن الحقيقة:

لم ترد الكلمة في المعاجم القديمة، لكن إبراهيم أنيس يرى أنها تعود لمادة سنج، ويقول بأن السنجاب: حيوان أكبر من الجرذ، وله ذنب طويل كثيف الشعر يرفعه صعدا، يضرب به المثل في خفة الصعود (5).

وفي الأدب القديم جاءت بمعنى الحيوان المعروف، يقول أبو نواس:

وأبو ماضي أوردها بمعناها الحقيقي كذلك :

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة حصن.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حصن.

<sup>(3)</sup> الديوان، 3/360.

<sup>(4)</sup> الديوان، 719.

<sup>(5)</sup> المعجم الوسيط، مادة سنج.

<sup>(6)</sup> الديوان، 650.

<sup>(7)</sup> الديوان، 589.

## السِّنُّور:

أوردها صاحب المقاييس في باب ما جاء من كلام العرب على أكثر من ثلاثة أحرف أوله سين  $^{(1)}$ ، وتفيد المعاجم بأن السنّور الهر وجمعه سنانير، والسلاح من الحديد يلبس في الحرب، وقيل: الدرع $^{(2)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى الهر، يقول أبو نواس:

كذلك استخدمها أبو ماضى بمعنى الهر في قوله:

تعود الكلمة إلى مادة الضاد والهمزة والنون، أصل صحيح وهو بعض الأنعام، من ذلك الضأن (5)، وتغيد المعاجم أن الضأن من الغنم ذي الصوف، فيوصف به فيقال: كبش ضائن، والأنثى ضائنة، والضائن خلاف الماعز، ومن المجاز يقولون: رجلٌ ضائن: لين الجانب (6) وأوردها الأدب القديم بمعنى الغنم ذي الصوف، يقول ابن الرومي:

فحذارِ من أن تُخدعوا بلباسِهم فهُمُ الضّواري في لباس الضّانِ(8)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة سنور.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إيراهيم أنيس، المعجم الوسيط، مادة سنر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 359.

<sup>(4)</sup> الديوان، 431.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس، مادة ضأن.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة ضأن.

<sup>(7)</sup> الديوان، 176/2.

<sup>(8)</sup> الديوان، 706.

#### فأر:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الفاء والألف والراء وهي أصل يدل على الفار، وهو معروف، ومكان فأر أي كثير الفأر<sup>(1)</sup>، وتغيد المعاجم أن الفار جمع فأرة وهو الحيوان المعروف<sup>(2)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الحيوان المعروف، يقول امرؤ القيس:

تَرَى الفَأْرَ في مُستَنقع القَاعِ لاحباً على جَدَدِ الصّحراءِ من شَدِّ مُلْهَ بِ(3)

ثم أوردها أبو ماضي بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن السلم:

لا سلمَ ما بيني وبينهم لا سلمَ بين الهِّرِ والفَارِ (4) مُهْر:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الميم والهاء والراء وهي أصلان، يدل أحدهما على أجر في شيء خاص، والآخر شيء من الحيوان، فالأول المَهر، مهر المرأة أجرها، والآخر المُمْهر: الفرس ذات المُهْر (5)، وتغيد المعاجم أن المهر ولد الفرس أول ما ينتح من الخيل والحُمْر الأهلية وغيرها والجمع مُهر ومهرات وأمهار، والمهر مفاصل متلاحمة في الصدر، وقيل غراضيف الضلوع (6).

ومن معاني ورودها في الأدب القديم ولد الفرس، يقول أبو فراس الحمداني:

أُسِرِتُ وما صَحبي بغُرْلٍ لدى السوَغى ولا فَرسني مُهرٌ ولا رَبَّه غَمْرُ (7)

و أبو ماضي أوردها بمعنى ولد الفرس:

أو ديكاً ينقد ، أو رُجالاً يمشي، أو مهراً ، أو عَرَبِهُ (8)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة ، مادة فأر .

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فأر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 69.

<sup>(4)</sup> الديوان، 406.

<sup>(5)</sup> المقاييس في اللغة، مادة مهر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مهر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 145.

<sup>(8)</sup> الديوان، 469.

## ج- الألفاظ الدالة على حيوان البحر

| تكرارها | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 5       | حُوت            |
| 4       | أًصداف          |
| 3       | أسماك           |
| 1       | بلّم            |
| 1       | ضفْدَع          |
| 5       | عدد الوحدات     |
| 14      | تكرارها         |

#### حوت:

تعود الكلمة إلى مادة الحاء والواو والتاء وهي أصل صحيح منقاس، وهو من الاضطراب والرّوغان، فالحوت العظيم من السمك، وهو مضطرب غير مستقر (1)، وتغيد المعاجم أن الحوت السمكة صغيرة كانت أو كبيرة غير أن بعض أصحاب المعاجم خصها بالعظيم من السمك، وقيل هو برج من السماء، أو المراوغة(2).

ومن صور ورودها في الأدب القديم العظيم من السمك، يقول حسان بن ثابت:

أبو ماضى فقد أوردها بمعناها الحقيقى في سياق حديثه عن عالم القوة:

يرقصُ الموْجُ وفي قاعِكَ حربٌ لـن تـزولا تخلقُ الأسماكَ لكن تخلقُ الحوتَ الأكـولا(4)

وجاءت في الديوان لتدلل على الظلم في قول الشاعر:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة حوت.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس، المعجم الوسيط، مادة حوت.

<sup>(3)</sup> الديوان، 388.

<sup>(4)</sup> الديوان، 194.

<sup>(5)</sup> نفسه، 643.

#### أصداف:

ترجع الكلمة لمادة الصاد والدال والفاء، وهي أصلان، الأول يدل على الميل في قولهم: صدف عن الشيء إذا مال عنه وولى ذاهباً، ومن ذلك جانب الجبل يقال له صدف، وسمي بذلك لميله إلى إحدى الجهتين، والثاني: المحارة وهي معروفة (1)، وتفيد المعاجم أن الصدف عوج في البدين، وميل في القدمين، وقيل غشاء في البحر تضمه صدفتان مفروجتان عن لحم فيه روح يسمى المحارة (2).

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى حيوان البحر، يقول أبو فراس:

و أوردها أبو ماضي بمعناها المجازي في قوله:

## فيك مثلي أيّها الجبارُ أصندافٌ ورَمنل(4)

#### أسماك:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة السين والميم والكاف، وهي أصل يدل على العلو، يقال سمك إذا ارتفع، والسماك نجم، والسمك المعروف شاذ عن هذا الأصل $^{(5)}$ ، وتغيد المعاجم أن السمك الحوت من خلق الماء، واحدته سمكة، والجمع سماك وسموك، والسمكة: برج في السماء من بروج الفلك $^{(6)}$ .

وحملت الكلمة معنى السمك (حيوان البحر) في الأدب القديم، يقول حسان بن ثابت:

وأيضاً وردت بمعناها الحقيقي في ديوان أبي ماضي:

أنا الذي لولاه مات الناس

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة صدف.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس، المعجم الوسيط، مادة صدف.

<sup>(3)</sup> الديوان، 170.

<sup>(4)</sup> الديوان، 195.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سمك.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سمك.

<sup>(7)</sup> الديوان، 349.

#### والطّيرُ والأسماكُ والأغراسُ (1)

بِلُم:

تعود الكلمة إلى مادة الباء واللام والميم وهي أصلان، أحدهما ورم وهو داء يأخذ الناقـة في رحمها، والثاني الأبلم ضرب من الخوص $^{(2)}$ ، وتفيد المعاجم أن البلم: الناقة التي لا ترغو من شدة الضبعة، أو الناقة البكرة التي لم تنتج قط ولم يضربها فحل، وقيل البلمـاء: ليلـة البـدر، والإبليم، العسل $^{(3)}$ ، أما دلالة الكلمة على السمك الصغير فلم يرد إلا عند إبر اهيم أنيس $^{(4)}$ ، لذلك لم أجد الكلمة تحمل دلالة السمك في الأدب القديم

أما أبو ماضى أوردها بمعنى السمك الصغير في سياق حديثه عن قوة الشر، يقول:

فلقد وأيت الكون، سُنتَه كالبحر يأكل حوته البلَما (5)

ضفدع:

أورد ابن فارس الكلمة في باب ما جاء من كلام العرب على أكثر من ثلاثة أحرف أوله ضاد، وهي معروفة (6)، وتفيد المعاجم أن الضِّفدع والضَّفدع: عظم يكون في باطن حافر الفرس، وقيل: حيوان برمائي ذو نقيق يجمع على ضفادع (7).

والأدب القديم أوردها بمعنى حيوان برمائي، يقول ابن الرومي:

كأنه ضِفدعٌ في لُجةٍ هَرمٌ إذا شدا نغماً أو كرر النظرا(8)

وأيضاً استخدمها أبوماضي بمعناها المجازي في سياق حديثه عن الاستعمار:

صَاحت الصفقدع لما شاهدت حوالها في الماء أظلل النّجوم (9)

<sup>(1)</sup> الديوان، 579.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بلم.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، مادة بلم .

<sup>(4)</sup> المعجم الوسيط، مادة بلم.

<sup>(5)</sup> الديوان، 661.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ضفدع.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ضفدع.

<sup>(8)</sup> الديوان، 134/2.

<sup>(9)</sup> الديوان، 667.

#### د- الألفاظ الدالة على أعضاء جسم الحيوان.

| تكرارها | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 22      | أَنْياب         |
| 17      | ظُفْر           |
| 2       | نَواجِذ         |
| 1       | جِلْد           |
| 4       | عدد الوحدات     |
| 42      | تكرارها         |

#### أنياب:

لم يذكر ابن فارس الكلمة في معجمه، وتفيد المعاجم أن الناب السن خلف الرباعية، ورجل أنيب، غليظ الناب، وقيل الناب والنيوب: الناقة المسنة، وأفادت أيضاً أن الناب سيد القوم، ويجمع على أنياب ونيوب وأنيب، ومن المجاز عضته أنياب الدهر (1).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الأضراس، تقول الخنساء:

كذلك أبو ماضي أوردها بمعنى أضراس الوحش:

تعود الكلمة إلى مادة الظاء والفاء والراء وهي أصلان صحيحان، يدل أحدهما على القهر والفوز والغلبة والفلج بالشيء، والآخر يدل على قوة في الشيء ومنه ظُفر الإنسان، ويقال ظفّر

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ظفر.

<sup>(2)</sup> السبنتي: الجريء الصدر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 48.

<sup>(4)</sup> الديوان، 634.

<sup>(5)</sup> نفسه، 642.

في الشيء، إذا جعل ظفره فيه (1)، وتفيد المعاجم أن الظفر: ظفر الإصبع، وظفر الطائر ويجمع على أظفار، معروف، وتضيف بأنه ضرب من العطر أسود مقتلف من أصله على شكل ظفر الإنسان، والظُفر لحم ينبت في بياض العين، والأظفار كبار الفردان وكواكب صغار (2).

والأدب القديم أوردها بمعنى الظفر المعروف، يقول امرؤ القيس:

أما أبو ماضى فقد أقرن الكلمة بحديثه عن الحيوانات الضارية:

#### نواجد:

تعود الكلمة إلى مادة النون والجيم والذال وهي كلمة واحدة: الناجذ، وهو السن بين الناب والأضراس، ثم يستعار. فيقال للرجل: المنجد، وهو المُجرب، ويرى ابن فارس بان النواجد الأضراس كلها<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن النواجذ أقصى الأضراس، وهي أربعة في أقصى الأسنان، وتسمى ضرس الحلم لأنه ينبت بعد البلوغ وكمال العقل، ويقال ضحك حتى بانت نواجده، ونواجذ الفرس هي الأنياب من الخف والسوالغ من الظّنف، والنَجدُ شدة العض (7).

والأدب القديم استخدمها بمعنى أواخر الأضراس في قول تأبط شراً

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ظفر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نيب.

<sup>(3)</sup> الديوان، 73.

<sup>(4)</sup> الديوان، 276.

<sup>(5)</sup> نفسه، 387.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نجدْ.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نجد.

<sup>(8)</sup> الديوان، 53.

أما أبو ماضى فقد أوردها بمعنى الأضراس الخلفية عند الكلب فيقول:

# فطوی نواجذه علیه کأنما عضت نواجِذه علی العنقاءِ (۱) حلد:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الجيم واللام والدال وهي أصل واحد يدل على قوة وصلابة، فالجلد معروف، وهو أقوى وأصلب مما تحته من اللحم $^{(2)}$ ، وتغيد المعاجم أن الجلد غشاء جسم الحيوان وتجمع على أجلاد وجلود وجلده، والجلّد هو سلخ الجلد، والمجلدة: قطعة من جلد أو خرقة تلطم بها النائحة وجهها، والجلّد: الصلابة والأرض الصلبة، كذلك الكبار من النون التي لا أو لاد لها و لا ألبان، ويقال جلداً للشاة التي يموت ولدها حين تضعه  $^{(3)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الغشاء الخارجي للحيوان، فيقول عنترة:

وأبو ماضي أوردها بالمعنى نفسه، فيقول:

العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الحيوان.

#### الترادف:

طبيعة الموضوع قد لا توحي بأن هناك عدداً من المترادفات بين ألفاظ الطبيعة، وخوفاً من أن أعتبر عدداً من الألفاظ تشترك في الدلالة على حيوان واحد، حاولت استخدام المكونات التشخيصية لتكشف عن المترادفات بالفعل، أما الألفاظ التي لا تحتاج لمكونات تشخيصية أشرت الى العلاقة مباشرة.

أولاً: بحث في الألفاظ الدالة على الأسد.

<sup>(1)</sup> الديوان، 113.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة جلد

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جلد.

<sup>(4)</sup> الديوان، 33.

<sup>(5)</sup> الديوان، 719.

| قسورة | هزبر | غضد | شبل | رئبال | ضيغم | ضرغام | أسد | ليث | المكونات التشخيصية |
|-------|------|-----|-----|-------|------|-------|-----|-----|--------------------|
| +     | +    | +   | +   | +     | +    | +     | +   | +   | ذكر                |
| -     | 1    | 1   | -   | _     | 1    | 1     | 1   | ı   | أنثى               |
| _     | -    | _   | +   | _     | _    | _     |     | -   | صغير الحجم         |
| _     | _    | +   | _   | +     | _    | _     |     | _   | الضخامة            |
| _     | _    | _   | _   | _     | +    | _     | _   | _   | اتساع الشدق        |
| =     | =    | =   | =   | _     | +    | +     | =   | =   | العض               |
| +     | +    |     | ı   | _     | -    | -     | l   | -   | اسم من أسماء الأسد |

- إشارة (+) الصفة موجودة وإشارة (-) الصفة غير موجودة ، وإشارة (=) موقع متوسط .
  - أشرت للعلاقات بين الكلمات حسب ورودها عند الشاعر.

من خلال الجدول السابق قد وجدت ترادفاً بين أسد وليث، كذلك استعملها الـشاعر فـي سياق الشجاعة والرثاء.

ووقع الترادف بين هزبر وقسورة، فقد أورها الشاعر في سياق القوة وشدة اليأس.

ثانياً: وقع الترادف بين ذئب وسيد، أما سرحان فهو اسم من أسماء الذئب.

ثالثاً: لا يوجد ترادف بين ثعلب وابن آوى، لأن الثانية تدل على الجنسين ذكر وأنثى.

ر ابعاً: جاء الترادف بين رئم، رشا، فكلاهما يدل على صغير الغزال.

خامساً: وقع الترادف بين الهر والسنور.

#### التضاد

لم أجد متضادات كثيرة بين الكلمات، وقد وقع بين المفردات الآتية:

ثور \_ بقرة.

فرس \_ حصان.

بعير \_ ناقة.

#### المشترك اللفظي

لا يعتبر المعنى المجازي ضمن دائرة المشترك اللفظي، عالجته مسبقاً، لذلك لم أجد مشتركاً لفظياً في مجال الألفاظ الدالة على الحيوان باستثناء: (ناب: بمعنى الضرس والناقة المسنة)، لكن الشاعر لم يستعمل المعنى الأخير.

#### الاشتمال

طبيعة الموضوع تفرض هذه العلاقة، وقد جاءت في الألفاظ الآتية:

- 1. وحش: تشمل مفردات الألفاظ الدالة على المفترس من الحيوان.
- 2. بهائم: تشتمل على: خيل، مطية، نياق، إبل، أنعام، بعير، فرس، أبقار، حصان.
  - 3. خيل: تشتمل على: فرس، حصان.
- 4. أنعام: تشتمل على: إبل، بقر، غنم، نياق، شاة، جؤذر، نعاج، خراف، بعير، ضأن، حمل، ثور.
  - 5. نعاج: تشتمل على: غنم، شاة، خراف، ضأن، حمل.

#### مجال الألفاظ الدالة على الطير

- الألفاظ الدالة على المفترس من الحيوان.

| تكرارها | الوحدة الدلالية |  |  |  |  |
|---------|-----------------|--|--|--|--|
| 16      | نُسِر           |  |  |  |  |
| 10      | غُراب           |  |  |  |  |
| 9       | بُوم            |  |  |  |  |
| 8       | صقر             |  |  |  |  |
| 7       | عُقاب           |  |  |  |  |
| 5       | أَجْدل          |  |  |  |  |
| 4       | قَشْعَم         |  |  |  |  |
| 3       | البَازي         |  |  |  |  |
| 2       | باشقِ           |  |  |  |  |
| 2       | شاهِین          |  |  |  |  |
| 10      | عدد الوحدات     |  |  |  |  |
| 66      | تكرارها         |  |  |  |  |

## نُسِر:

تعود الكلمة إلى مادة النون والراء وهي أصل صحيح على اختلاس واستلاب، منه النّسر: الطير المعروف، وتناول شيء من طعام، ومن التشبيه كوكب في السماء  $^{(1)}$ ، وتفيد المعاجم أن النّسر طائر معروف، حاد البصر قوي من الفصيلة النسرية من رتبة الصقريات، وهو أكبر الجوارح حجماً، وله منقار معقوف، وقبل النسران كوكبان في السماء معروفان على التشبية بالنّسر الطائر، ومن معاني ورودها لحمة صلبة في باطن الحافر كأنها حصاة أو نَواة  $^{(2)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الطائر القوي، يقول عنترة:

وأبو ماضى أوردها بمعنى الطائر الجارح في سياق حديثه عن الضعف:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نسر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نسر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 211.

## أصبحتُ مثل النسسِ قُص جناحُه فهوى، ولو سَلمَ الجناحُ لحلَّقا (1)

كما ربطها الشاعر بالحديث عن الظالمين لأن النسر طائر جارح كاسر، فيقول معتبراً المستعمر كالنسر:

# شَـقِيَ الجَميعُ بِها وعـز ثلاثـة في ذب الفـلاةِ ونَـسرُها والأَجْدلُ (2) غُراب:

تعود الكلمة إلى الغين والراء والباء وهو أصل صحيح وكلمة غير منقاسة، لكنها متجانسة ومنها الغرب والغراب (3)، وتفيد المعاجم أن الغراب حدُّ الورك الذي يلي الظهر، والطائر الأسود المعروف ويجمع على أغربة وأغرب وغربان، ويُقال فأس حديدة الغراب، أي حديدة الطرف، وتضيف بأنه اسم فرس، وقيل ضرب من صرِّ الإبل شديد، لا يقدر الفصيل على الرضع منه (4)، وجاءت في الأدب القديم بمعنى الطائر المراوغ، يقول كعب بن زهير:

ولم يخرج أبو ماضي دلالة الكلمة عن الطائر المراوغ في استخداماته لها، فيقول في المراوغين:

ودلل بها على الظالم المستبد الذي يستنكر كره الناس له، فيقول:

قال الغُرابُ وقد رأى كلَفَ الورَى وَهُ وَهُ وَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

<sup>(1)</sup> الديوان، 518.

<sup>(2)</sup> نفسه، 559.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غرب.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غرب.

<sup>(5)</sup> الديوان، 79.

<sup>(6)</sup> الديوان، 148.

<sup>(7)</sup> نفسه، 236.

#### بُوم:

تعود الكلمة إلى مادة الباء والواو والميم وهي كلمة واحدة لا يقاس عليها، فالبوم ذكر الهام جمع بُومَة  $^{(1)}$ ، وتغيد المعاجم أن البوم ذكر الهام وهو طائر من طيور الليل يألف المقابر وقيل هو الصدى، واحدته بومة يجمع على أبوام  $^{(2)}$ .

كذلك أوردها الأدب القديم بمعنى الطائر النائح على الميت، يقول ابن الرومي:

ينوحُ به بومٌ وتعزف جنّة فيعوي لها سِيدٌ ويَصيحُ سَمُ سَمُ (3)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الطائر النائح في سياق حديثه عن الديار:

لا غُراباً يطارِدُ الدُّودَ في الأر ض وبوماً في الليل يبكي الطُّلولا(4)

وبما أن الكلمة تحمل رمز الشؤم في مفهومنا اليوم، فاستخدمها الشاعر في معظم مواقعها بمعنى المستعمر والظالم:

خرست بَلابُلها الشَّوادي في الصُّحى وعلا صِياحُ البُومِ والغِربانِ (5) ويقول أيضاً:

هــــذه دورنــــا منــــازل للبـــو م وكانـــت منـــازل الورقـــاء (6) مــَقُر

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الصاد والقاف والراء وهو أُصيل يدل على وقع شيء بشدة من ذلك الصقر، وهو ضرب الصخرة بمعول، ويقال للمعول الصاقور والصاقورة، وسمي الصقر بذلك لأنه يصقر الصيد صقراً (7)، وتفيد المعاجم أن الصقر الطائر الذي يصاد به، يجمع

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بوم.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بــوم، هوم.

<sup>(3)</sup> الديوان، 211/3.

<sup>(4)</sup> الديوان، 606.

<sup>(5)</sup> نفسه، 716.

<sup>(6)</sup> نفسه، 102.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة صقر.

يجمع على أصقر وصقور وصقار، أو اللبن الشديد الحموضة أو الدبس، أو شدة وقع الشمس $^{(1)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الطائر المفترس، يقول الحارث بن حلِّزَة.

كذلك أوردها أبو ماضي بمعنى الطائر المفترس في سياق حديثه عن همومه:

ودلل بالكلمة على المستعمر والمستبد في سياق حديثه عن الإنسان الحر:

فهو إن حط إلى الغبراء شك السهم صدره وإذا ما طار لا قى قشعم الجو وصوره (4)

#### عُقاب:

تعود الكلمة إلى العين والقاف والباء وهي أصلان صحيحان أحدهما يدل على تأخير شيء وإتيانه بعد غيره، ويقولون كل شيء يعقب شيئاً فهو عقيبه، بمنزلة الليل والنهار إذا مضى أحدهما عقب الآخر.

أما الأصل الثاني فالعقبة طريق في الجبل وجمعها عقاب، والعقاب من الطير، سميت بذلك لشدتها وقوتها $^{(5)}$ ، وتغيد المعاجم أن العقاب طائر يقع على الذكر والأنثى يجمع على أعقب، وقيل الراية، والحرب، وصخرة في البئر تخرق الدلاء، وخيط صغير يدخل في خرتي حلقة القرط $^{(6)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى الطائر الجارح السريع الحركة، فيقول تأبط شراً:

وأشقر ُ غَيداق 
$$^{(7)}$$
 الجراء $^{(8)}$  كأنّه عُقابٌ تدلّى بين نيفَين كاسر  $^{(9)}$ 

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صقر.

<sup>(2)</sup> الديوان، 50.

<sup>(3)</sup> الديوان، 365.

<sup>(4)</sup> نفسه، 452.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة عقب.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة عقب.

<sup>(6)</sup> الغيداق: الطويل.

<sup>(7)</sup> الجراء: الجري.

<sup>(9)</sup> الديوان، 64.

وأيضاً جاءت الكلمة عند أبي ماضي بمعنى الطائر الجارح في سياق حديثه عن ريح الشمال، فيقول:

## ذات شوك كالحراب أو كأظفار العقاب (1)

كما أوردها بمعنى الطائرة الحربية في سياق حديثه عن الأعداء، فيقول:

رقد العدى فتحمسوا، حتى إذا جد الوغى ركبوا العقاب وطاروا<sup>(2)</sup> أَجْدل:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الجيم والدال واللام وهي أصل واحد من باب استخدام الشيء في استرسال يكون فيه وامتداد الخصومة ومراجعة الكلام، والأجدل سمي بذلك لقوته (3)0 وتفيد المعاجم أن الأجدل الصقر وأصله الجدل الذي هو الشدة ويجمع على أجادل وجُدل، وقيال السم فرس أبي ذر الغفاري، ومنه جدل الحبل فتله ليصبح قويا(4).

أوردها الأدب القديم بمعنى الطير الجارح الذي لا يخاف، يقول الشنفرى:

فلم تَكُ إلا نَبْأَةً ثُمَّ هَو مَت فَقُلْنَا قَطَاةٌ ريْعَ أَمْ ريَعَ أَجْدَلُ (5)

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى الطير القوي، أو أكثر الطيور شراسة، فيقول:

أو تكن في الطّير كن كالأجدل (6)

واستخدمها بمعنى العدو الغاشم في سياق حديثه عن بلده:

شَـقي الجميع بها وعـز ثلاثـة في الجميع بها وعـز ثلاثـة في الجميع بها وعـز ثلاثـة فقشعم:

تعود الكلمة إلى القاف والشين والعين في أصلها، وهو أصل صحيح واحد يدل على كل شيء خف فقد قشع، ومنه انقشع الغيم (8)، وتفيد المعاجم أن القشعوم الصغير الجسم، وبه سمي

<sup>(1)</sup>الديوان، 160.

<sup>(2)</sup>نفسه ، 343

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة جدل.

<sup>(4)</sup> الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة جدل.

<sup>(5)</sup> الديوان، 64.

<sup>(6)</sup> الديوان، 569.

<sup>(7)</sup> الديوان، 559.

<sup>(8)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة قشع.

القراد، وقيل: القشعم و القشعام المسن من الرجال والنسور والرخَم لطول عمره، وقيل هو الضخم المسن من كل شيء $^{(1)}$ .

ومن مواضع ورودها في الأدب القديم بمعنى صغير النسر، يقول الفرزدق:

أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى الطائر الجارح أو بمعنى النسر، فيقول في سياق حديثه عن عالم الشر:

## وإذا ما طار القى قسشعم الجو وصعر وهم (3)

ويبدو أن الشاعر لم يفرق بين القشعم والنسر بل اعتبرها سياناً، فيقول في سياق حديثه عن الأتراك وقائدهم في المعركة:

أما مجازياً فقد دلل بالكلمة على أقرانه من أدباء الهجر:

تعود الكلمة إلى مادة الباء والزاي والواو وهي أصل واحد يدل على هيئة من هيئات الجسم في خروج صدر أو تطاول أو ما أشبه ذلك، والبازي يبدو في تطاوله (6)، وتغيد المعاجم أن البازي جنس من الصقور الصغيرة ويجمع على بوازٍ وبزاة، وهو من الطيور الأسد طلباً للصيد (7).

استعمل الأدب القديم الكلمة بمعنى الطائر السريع الخطف وكأن البازي أكثر الطيور شراسة بين الصقور، فيقول الفرزدق:

هوى الخَطفى $^{(8)}$  لمّا اخْتطَفتُ دِماغَـهُ كما اخْتَطَف البَازِي الخَـشاش المُقـارِغ  $^1$ 

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قشع.

<sup>(2)</sup> الديوان، 606.

<sup>(3)</sup> الديوان، 452.

<sup>(4)</sup> الديوان، 535.

<sup>(5)</sup> نفسه، 616.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بزو.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبر اهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة بزو.

<sup>(7)</sup> الخطفى : جد جرير .

ووردت الكلمة عند أبي ماضي بمعنى الطائر الجارح الذي تخافه معظم الطيور في سياق حديثه عن الإنسان الحر:

حائرٌ كالطائرِ الخائفِ قد ضيعً وكره فوقه البازي والأشراك في نجد وحفره (2)

#### باشق:

لم أجد للكلمة أصلاً في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن الباشق اسم طائر أعجمي معرب، من الفصيلة النسرية، ويشبه البازي في طول جسمه وقصر منقاره، ويجمع على بواشق<sup>(3)</sup>.

ومن معاني ورودها في الأدب القديم بمعنى الطائر الجارح، يقول المتنبي:

وأبو ماضي كذلك استخدمها بمعنى الطير الجارح الشديد الضراوة، فيقول في سياق حديثه عن المنهزمين:

## شاهين:

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس أما المعاجم الأخرى فتغيد بأن الشاهين من سباع الطير وجوارحها، والكلمة ليست عربية محضة (6).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الطير الجارح، يقول أبو نواس:

والشاعر أوردها بمعنى طير جارح في سياق حديثه عن قومه المسالمين:

<sup>(8)</sup> 

<sup>(2)</sup> الديوان، 452.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بشق.

<sup>(4)</sup> الديوان، 357/2.

<sup>(5)</sup> الديوان، 596.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شهن.

<sup>(7)</sup> الديوان، 104.

ب- الألفاظ الدالة على بغاث الطير

| تكرارها | الوحدة الدلالية | تكرارها | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|---------|-----------------|
| 2       | عَنْدَلِيب      | 128     | طَيْر           |
| 1       | أُوْز           | 35      | بُلْبُل         |
| 1       | حَجَل           | 18      | حَمامة          |
| 1       | حَسُّون         | 13      | هَزار           |
| 1       | دَجَاج          | 12      | عُصقور          |
| 1       | دُرَّاج         | 8       | دِیْك           |
| 1       | رأُل            | 8       | وَرْقاء         |
| 1       | طَاوُوس         | 7       | كِنًّاري        |
| 1       | ظَلِيم          | 6       | قُمْر ي         |
| 1       | فِراخ           | 4       | قطاة            |
| 1       | قُبَّرة         | 3       | شُحْرُ ور       |
| 1       | نَعَام          |         |                 |
| 23      | عدد الوحدات     |         |                 |
| 255     | تكرارها         |         |                 |

#### طَيْر:

لقد أوردت الكلمة ضمن الكلمات الدالة على بغاث الطير مع العلم أنها تدلل على الجارحة وغيرها، لكن الشاعر في أغلب المواقع استخدمها في سياق يدل على الطير الأليف أو الوديع الذي يرفرف على أغصان الأشجار ويبحث عن الحرية، بالإضافة إلى ذلك فإنه قد ذكر الجوارح بأسمائها.

وبالعودة إلى الكلمة فإن ابن فارس ردها إلى مادة الطاء والياء والراء وهي أصل واحد يدل على خفة الشيء في الهواء، ومن ذلك سمي الطير بذلك لخفته وارتفاعه في الهواء (1)، وتغيد

<sup>(1)</sup> الديوان، 688.

المعاجم أن الطير كلمة تطلق على ما يطير، مؤنث، والواحد طائر والأنثى طائرة، والطائر عند العرب الحظ وقيل العمل، ومجازاً يقال: طائر الله لا طائرك<sup>(2)</sup>.

وفي الأدب القديم حملت الكلمة دلالة كل ما يطير، يقول تأبط شراً:

أما أبو ماضى فقد استخدمها بمعنى الطيور الشادية:

ويقول في موقع آخر:

فقد ذكرها في البيت السابق بمعنى الطير عموماً.

واستخدمها أيضاً بمعنى الطائرات الحديثة حيث التشابه في الارتفاع والعلو:

وجاءت بمعنى الإنسان المسالم في سياق حديثه عن المستعمر:

تعود الكلمة إلى مادة الباء واللام المضعفة وهي أصول خمسة، الأول: الندى ويقال: بللت الشيء والثاني: الإبلال من المرض، يقال بل وابل واستبل إذا برأ، والثالث: أخذ الشيء والذهاب به، يقال: بل فلان بكذا، إذا وقع في يده، والرابع: البلل وهو مصدر الأبل من الرجال وهو الجريء المقدم، والفاجر الشديد الخصومة، والخامس: أصوات وأشياء ليست أصولاً تتقاس، فالبلل صوت كالأنين، والبلبل طائر، والبلبلة وسواس الهموم في الصدر، والبلبال وبلبلة الألسن اختلاطها في الكلام (8)، وتفيد المعاجم أن البلبل العندليب، وطائر حسن الصوت يالف الحرم

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة طير.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة طير.

<sup>(3)</sup> الديوان، 66.

<sup>(4)</sup> الديوان، 157.

<sup>(5)</sup> نفسه، 181.

<sup>(6)</sup> نفسه، 116.

<sup>(7)</sup> نفسه، 398.

<sup>(8)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بلل.

ويدعوه أهل الحجاز النُّغر، وقيل: المُبِّلل: الطاووس الصدّاح، ومن المجاز يقولون: بُلُوا أرحامكم أي بمعنى الوصل<sup>(1)</sup>.

ولم أجدها في الأدب القديم.

وأبو ماضى فقد أوردها أيضاً بمعنى الطائر الحسن الصوت:

وأوردها كذلك بمعنى الصوت الجميل في سياق رثائه لأحد أصدقائه في المهجر:

#### حَمَامة:

ردّ ابن فارس الكلمة إلى مادة الحاء والميم المضعفة، وهي أصل فيه تفاوت؛ لأنه متشعب الأبواب جداً، فأحد أصوله الاسوداد ومنه الفحم، ونقول: حمم الفرخ إذا طلع ريشه، والباب الثاني: الحرارة ومنه الحميم والاستحمام، والثالث: الدنو والحضور، فيقولون أحمّت الحاجة أي حضرت، والرابع: الصوت ومنه حممت الفرس، والخامس: القصد ومنه حممت حمّه أي قصده (4)، وتفيد بعض المعاجم أن الحمام طائر، وتقول العرب حمامة ذكر وحمامة أنثى، والجمع الحمام، في حين ذهبت أخرى إلى إطلاق اللفظة على النوع الذي لا يألف البيوت، فالذي يالف البيوت يمام، وتضيف المعاجم بأنه الطيور ذوات الأطواق من نحو الفواخت والقماريّ، والقطا، والوراشين وأشباه ذلك وقيل الحمامة: خيار المال وساحة القصر، والمرأة الجميلة، والحمائم كرائم الإبل (5).

واستعملت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الفتاة الوديعة، يقول الحارث بن حلِّزَّة:

وأبو ماضى استخدمها في سياق المدح ذات الأصوات الجميلة:

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بلل.

<sup>(2)</sup> الديوان، 550.

<sup>(3)</sup> نفسه، 296.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة حمم.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حمم.

<sup>(6)</sup> الديوان، 50.

## تصفق لاسمك الأمواه فيها ويهتف في خمائلها الحمام (1)

كذلك أوردها بمعنى الطيور التي تنوح وكانها تشعر كالإنسان، وهذه صفه شائعة في عصرنا نطلقها على الحمام:

وشبه أبو ماضى فتاته التي يصف بالحمامة حيث الوداعة والجمال:

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى بأن الهزر الصرب بالخشب ونحوه، والغمز الشديد، لكن الكلمة بمدلولها الحالي لم ترد في المعاجم القديمة، في حين أوردها أنيس بمعنى طائر حسن الصوت، والكلمة فارسية معربة فيقال: هزار دستان، لأنه يغني ألحاناً كثيرة (4).

واستعملها الأدب القديم بمعنى الإنسان ذي الصوت الجميل، يقول ابن الرومى:

وأوردها الشاعر بمعنى الطائر الحسن الصوت في سياق حديثه عن بلده التي غاب عنها الجمال والنضارة في فصل الشتاء:

وقد شبه أبو ماضي نفسه بالهزار في سياق مدحه لأهل بلده ذلك البستان الذي صقل موهبته حتى غدا علماً من أعلام الأدب:

<sup>(1)</sup> الديوان، 627.

<sup>(2)</sup> الديوان، 663.

<sup>(3)</sup> نفسه، 378.

<sup>(4)</sup> ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة هزر.

<sup>(5)</sup> الديوان، 276/3.

<sup>(6)</sup> الديوان، 841.

إن أكن فرقداً فأنتم سمائي أو هَزاراً فَأنتم بستاني (1)

أما مجازاً فقد جاءت بمعنى الرجل المتفائل الوديع، فيقول مخاطباً:

كُن هَزَاراً في عشّه يتغنى ومع الكَبْلِ لا يبالي الكُبُولا<sup>(2)</sup> عُصنْفُور:

لم تأت الكلمة في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن الكلمة معربة رباعية الأصل من مادة عصفر، والعصفر نبات يصبغ به ينبت في أرض العرب، والعصفور السيد، وطائر ذكر، والأنثى عصفورة، وقيل هو خشبة في الهودج، والخشب الذي تشد به رؤوس الأقتاب، وعظم ناتئ في جبين الفرس، وقطعة من الدماغ، والعصافير ضرب من الشجر له صورة كصورة العصفور (3).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الطائر الصغير المعروف، يقول امرؤ القيس:

يبدو أن أبا ماضي قد استخدمها بمعنى الطائر الضعيف الذي يتقي الجوارح في معظم مواقعها التي وردت فيها، يقول:

وبَاتَ فُوادي يَتَقي يَرُواتِهِ كما يتقى العُصفور بَاسَ الكواسر (5) وفي موقع آخر يقول:

وكم تعولين، وكم تصرخين كع صفورة راعها الأجدل (6) كما حملت الكلمة في ديوان الشاعر دلالة التفاؤل لذلك قال:

و لاذ قلب ي ب صدري كأن ع صفور (7)

<sup>(1)</sup> الديوان، 690.

<sup>(2)</sup> الديوان، 606.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عصفر.

<sup>(4)</sup> الديوان، 72.

<sup>(5)</sup> الديوان، 791.

<sup>(6)</sup> نفسه، 552.

<sup>(7)</sup> نفسه، 330.

#### ديك:

أرجع ابن فارس الكلمة إلى مادة الدال والياء والكاف وهي ليس أصلاً يتفرع منه، إنما هو الديك، ويقولون: هو عظم ناتئ في جبهة الفرس<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الديك ذكر الدجاج، ويجمع على أدياك وديوك وديكة، وقيل: هو عظم خلف الأذن، وفي لغية اليمن الرجل المشفق الرؤوم<sup>(2)</sup>.

ووردت في الأدب القديم بمعنى ذكر الدجاج، يقول ابن الرومي:

وأبو ماضي استخدمها في سياق حديثه عن الخمرة بمعناها الحقيقي:

ويبدو أن الكلمة لم تخرج عن معناها الحقيقي عند الشاعر، فيقول في سياق حديثه عن قلقه وهمومه:

#### وَرُقاء:

تعود الكلمة إلى الواو والراء والقاف وهي أصلان: أحدهما يدل على خير ومال ومنه ورق الشجر والمال، والآخر الورقة لون يشبه لون الرماد ومنه حمامة ورقاء، سميت بلك للونها (6)، وتفيد المعاجم أن الورقة سواد وبياض كدخان الربّمث يكون في أنواع البهائم وأكثر ذلك في الإبل، والورقاء الحمامة التي تميل إلى السواد في لونها، والأورق من الناس: الأسمر، والأورق من كل شيء ما كان لونه لون الرماد ولعله يقصد الفضة (7).

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة ديك.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ديك.

<sup>(3)</sup> الديوان، 20/3.

<sup>(4)</sup> الديوان، 373.

<sup>(5)</sup> نفسه، 456.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ورق.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ورق.

واستخدمها الشاعر القديم بمعنى حمامة مميزة عن الحمام المعروف، تقول الخنساء:

أبكى لصنفر إذا ناحَت مطوّقَة حمامة شجوَها ورثقاء بالوادي(1)

وأبو ماضى استخدمها بالمعنى نفسه:

تصغي وتنصت، والحمامة تسجع إصغاؤها لك ليس للورقاء(2)

وفي موقع آخر أوردها أيضاً بمعنى الحمامة:

أحنى على الحُرِّ من أمِّ على ولَدِ فالحُرُّ في مصر كالورقاء في الحَرَم (3)

أما مجازاً فقد جاءت بمعنى الجمال والصوت الرائع:

يا أخا الورقاءِ غن فالغنا شعرُ السماء (4) كنَّارى:

يفيد صاحب المقاييس أن الكاف و النون و الراء أصل فارسي فيه كلمتان فارسيتان: الكِّنار، الشقة من ثياب الكتان، و الكِّنار ات: العيدان أو الدفوف<sup>(5)</sup>، لم تخرج المعاجم القديمة عن المعنيين السابقين، لكن أنيس ذهب إلى القول بأن الكِنَّاري طائر من فصيلة العصافير حسن الصوت، منسوب إلى جزر كنارية<sup>(6)</sup>، ويبدو أن الصوت و دلالة الدفوف جمعت بين الكلمة و دلالتها الحالية.

تتبعت عدداً من الدواوين الشعرية القديمة فلم أجدها، لكن أبا ماضي استعملها سبع مرات وفي معظم المواقع جاءت بمعنى الطائر الحسن الصوت، فيقول:

أيه المحزون هيا واسمع اليوم الكنار (<sup>7)</sup> واسمع اليوم الكنار (<sup>7)</sup> وأحياناً أوردها بمعنى الإنسان المكبوت الحرية:

نـــسيَ الكنــار نــشيدَهُ فتعالَ كـي ننـسي الكنـار (8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 34.

<sup>(2)</sup> الديوان، 99.

<sup>(3)</sup> نفسه، 647.

<sup>(4)</sup> نفسه، 681.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة كنر.

<sup>(6)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة كنر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 682.

<sup>(8)</sup> الديوان، 455.

## قُمْري:

أعاد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة القاف والميم والراء وهو أصل صحيح يدل على بياض في شيء ثم يفرع منه القمر، سمي بذلك لأنه يشبه في لونه لون القمر (1)، وتغيد المعاجم أن القُمري طائر من الحمام يشبه القمر الأبيض، وهناك من قال: إنه منسوب إلى طير قُمْر، حسن الصوت يجمع على قماري وأقمر، ومن المجاز: تقمره خدعه، ومنه القمار (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الطائر المغرد، يقول ابن المعتز:

وأوردها أبو ماضي في ديوانه بمعنى الطائر الوديع في سياق حديثه عن الغزل:

وفي سياق حديثه عن شوقه البلده كذلك أوردها بمعناها الحقيقي:

تعود الكلمة إلى مادة القاف والطاء والواو وهي أصل صحيح يدل على مقاربة في المشي، وبه سميت القطاة لأنها تقطو في المشية<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن القطا طائر معروف سمي بذلك لثقل في مشيته يجمع على قطوات وقطيات، وقيل: مقعد الردف، أما القطو فهو تقارب الخطو<sup>(7)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الطير البطيء الحركة، يقول كعب بن زهير:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة قمر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قطو.

<sup>(3)</sup> الديوان، 413.

<sup>(4)</sup> الديوان، 398.

<sup>(5)</sup> نفسه، 803.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة قطو.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قطو.

<sup>(8)</sup> الديوان، 39.

وأبو ماضي أوردها بمعنى الطير المعروف البطيء الحركة في كل المواقع التي ذكرها: 

أباعثـــة المطايـــا مِــن حديـــد كأســـراب القطـــا للعالمينـــا(1)

شُكْرُور:

يرى صاحب المقاييس بأن الشين والحاء والراء ليس بشيء، ولعله اسم بلد<sup>(2)</sup>، وتفيد المعاجم أن الشحرور طائر أسود فويق العصفور يصوت أصواتاً، وأضافت أن الشحر ساحل عمان، والشحير ضرب من الشجر<sup>(3)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الطائر الحسن الصوت، فيقول صفى الدين الحلى:

وقد ترنَّم شادِ صوتُه غَرِدٌ كأنَّهُ ناطقٌ من حَلَق شُحرُور (4)

وأبو ماضي كذلك أوردها بمعنى الطائر الغرد، في سياق الغزل:

تعالى قبلما تسكت في الروض الشمارير (5)

## عَنْدَليب:

لم يورد صاحب المقاييس أصل الكلمة، لكن المعاجم الأخرى ترى العندليب طائراً يصوت ألواناً، وهو أصغر من العصفور، وقيل: العندل الناقة العظيمة الرأس. في حين أفد بعض أصحاب المعاجم أنه الهزار، لكنهم اختلفوا في الأصل فمنهم من أتبعه لمادة عندل في حين أورده الزمخشري تحت باب عندلب<sup>(6)</sup>.

والأدب القديم أوردها بمعنى الطائر ذي الصوت الحسن، يقول صفى الدين الحلى:

كُلّم ان احَ عَن دَايب الزَّهَر (7)

كذلك أبو ماضي أوردها بمعنى الطائر الصادح في سياق حديثه عن الغزل:

<sup>(1)</sup> الديوان، 747.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة شحر.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة شحر.

<sup>(4)</sup> الديوان، 146.

<sup>(5)</sup> الديوان، 499.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عندل، عندلب

<sup>(7)</sup> الديوان، 132

# كاد لولا ما به من عنفوان يقف الورق به والعندايب(1) أورز:

لم ترد الكلمة في معجم المقاييس، لكن المعاجم الأخرى تفيد أن الأَوْز: حسابٌ من مجاري القمر، وهو فضول ما يدخل بين الشهور والسنين، ورجل إوزّ: قصير غليظ والأنشى إوزة، وفرس إوز ": مُتَلاحِك الخَلْقِ شديده، والإوزي مشية فيها ترقص مرة على الجانب الأيمن ومرة على الأيسر، وأضافت بعض المعاجم قائلةً: الإوزرَّةُ والإوزرُّ: البط وقد جمعوه على إوزرُّون (2).

لم أجد الكلمة في الأدب القديم أما أبو ماضي فأوردها بمعنى الطائر في سياق الوصف:

#### الحَجَل:

اعتبر ابن فارس أن دلالة الكلمة على الطائر المعروف من شواذ مادة الحاء والجيم واللام، وهي أصل ليس يتقارب الكلام فيه إلا من جهة واحدة فيها ضعف، فالحَجل: والحوجلة القارورة (4)، وتفيد المعاجم أن الحجل القبج، وقيل الذكور من القبج والواحدة حجلة وحجلان، وإناث اليعاقيب، صغار الإبل، وعلى سبيل المجاز يقولون حَجّل أمره: شهره، وأضاف أنسيس بأنه طائر في حجم الحمام أحمر المنقار والرجلين طيب اللحم (5).

واستخدم الأدب القديم الكلمة بمعنى الطائر المعروف السريع الحركة، يقول حسان بن ثابت:

<sup>(1)</sup> الديوان، 440.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أوز

<sup>(3)</sup> الديوان، 233.

<sup>(4)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حجل.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حجل.

## وأسـرنا مـنكمُ أعـدادهُم فانـصرفتُم مثـل إفـلات الحَجـل(1)

أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى الطائر الضعيف الذي يفر أمام الجوارح في سياق حديثه عن المعارك:

# وفر قائد هم لما عَرضت لَه كما يفر أمَامَ القشعمِ الحَجَلُ (2) حَستون:

لم يرد في المعاجم أن الكلمة تدل على طائر، كذلك لم أجدها في الأدب القديم بمعنى الطائر، ومع ذلك أوردها الشاعر بمعنى الطائر الشجى ذي الصوت الموسيقى:

رد ابن فارس الكلمة إلى مادة الدال والجيم المضعفة وهي أصلان، أحدهما تشبه السدبيب ومنه قولهم دج دجيجاً إذا دب وسعى، والدجاجة سميت بذلك لأنها تُدَجْدِجُ أي تجيء وتسروح، والآخر شيء يغشي ويغطي ومنه قولهم تدجدج الليل إذا أظلم (4)، وتفيد المعاجم أن الدجاجة تطلق على الذكر والأنثى والجمع دَجاج ودجاج ودجاج، وقيل الدجاج: ما نتأ من صدر الفرس (5).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الطائر المعروف، يقول حسان بن ثابت:

## بتنا بدارة جَوّاتا يفزّعنا صوتُ الدجاج وأصوات النواقيس(6)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الطائر الأليف الذي يأكل الحب في سياق حديثه عن قسوة الشتاء في بلده:

# ف امتنع المرع على النعاج وامتنع الحبُّ على السدَّجاج (<sup>7)</sup>

<sup>(1)</sup> الديوان، 124.

<sup>(2)</sup> الديوان، 535.

<sup>(3)</sup> الديوان، 726.

<sup>(4)</sup> المقاييس في اللغة، مادة دجج.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دجج.

<sup>(6)</sup> الديوان، 270.

<sup>(7)</sup> الديوان، 231.

## الدُّرّاج:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الدال والراء والجيم وهي أصل يدل على مضى الشيء لذلك سمى الطير بالدرّاج لأنه يدرج في مشيه (<sup>1)</sup>، وتفيد أن المعـــاجم الـــدرج هـــو الانقـــراض والموت، والدُّراج والدُّراجة ضرب من الطير للذكر والأنشى، أرقط، أنقط<sup>(2)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الطائر، يقول أبو فراس الحمداني:

أما أبو ماضى فقد أوردها بمعنى الطائر في سياق الوصف، وقد ذكرت البيت في حديثي عن الإوز.

## ر َأْل:

يرى صاحب المقاييس أن الراء والهمزة واللام كلمة واحدة تدل على فراخ النعام وهي الرأل والجمع رئال والأنثى رألة<sup>(4)</sup>، وتفيد المعاجم أن الرأل هو ولد النعـــام وخـــص بعــضهم الحولي منها، وقيل الرئال الكواكب<sup>(5)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى ذكر النعام، يقول الطرماح:

وجاءت عند أبي ماضى بمعنى فراخ النعام في سياق حديثه عن آليات النقل الحديثة:

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة درج.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة درج.

<sup>(3)</sup> الديوان، 283.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة رأل.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم وآخرون، المعجم الوسيط، مادة رأل.

<sup>(6)</sup> الديوان، 324.

<sup>(7)</sup> الديوان، 380.

#### طَاووس:

يفيد ابن فارس أن الطاء والواو والسين ليس بأصل إنما فيه الذي يقال له الطاووس، ثـم يشتق منه فيقال للشيء الحسن: مُطوّس  $^{(1)}$ ، وتفيد المعاجم أن الطاووس في لغـة أهـل الـيمن الفضة، وقيل الأرض المخضرة التي عليها كل ضرب من الورد أيام الربيع، وتضيف بأنه طائر حسن همزته بدل من واو لقولهم طواويس  $^{(2)}$ .

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الطائر الجميل، يقول ابن الرومي:

بطاووس بُستان يدور وينجلي وينفض عن أرياشه بلل القطر(3)

ووردت عند أبي ماضي بمعنى الطائر المتبختر في سياق الغزل:

فتاةً هي الطاووس عَجباً وذيلُها وذيلُها ولم يك ذي لاً، شعرها المتهدلُ (4) ظليم:

تعود الكلمة إلى مادة الظاء واللام والميم وهي أصلان صحيحان، أحدهما خلاف الصياء والنور وفيه الظلمة والجمع ظلمات، والآخر وضع الشيء غير موضعه، فيقولون: "من أشبه أباه فما ظلم" أي ما وضع الشبه غير موضعه (5)، في حين أفادت المعاجم الأخرى أن الظليم الذكر من النعام يجمع على أظلمة وظُلمات، وسمي بذلك لأنه ذكر الأرض فيدحى في غير موضع تدحيه، والظليمان نجمان، والمُظلّم من الطير الرَّخَم والغرْبان (6).

ومن معانى ورودها في الأدب القديم ذكر النعام، يقول الفرزدق:

كان رجال الدّاعريّة تحتها قلاص نعام ينتحيها ظليمها (7)

و أبو ماضي استخدمها أيضاً بمعنى ذكر النعام في سياق حديثه عن حكم الأتراك:

ما التُّركُ أَهلٌ أن يُسودُوا فيكُم أو تُحكَم الآسادُ بالظُّلمَان (8)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة طوس.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري.

<sup>(3)</sup> الديوان، 172/2.

<sup>(4)</sup> الديوان، 547.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ظلم.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة حا.

<sup>(7)</sup> الديوان، 573.

<sup>(8)</sup> الديوان، 700.

#### فراخ:

يفيد صاحب المقاييس أن الكلمة تعود إلى الفاء والراء والخاء وهي كلمة واحدة، ويقاس عليه عليه الفارخ ولد الطائر، فيقال أفرخ الطائر ويقاس عليه  $^{(1)}$ ، وتغيد المعاجم عدة دلالات للكلمة ففي الأصل ولد الطائر، وقيل كل صغير من الحيوان والنبات والشجر وغيرها، ومن الرجال: الذليل، وتضيف بأنه أول الزرع، تجمع أفرُخ وأفراخ وفروخ $^{(2)}$ .

والأدب القديم استخدمها بمعنى صغير الطير، يقول امرؤ القيس:

أما أبو ماضي في فقد أوردها بمعنى صغار القطا في سياق حديثه عن المنكوبين في الحرب:

لم ترد الكلمة في معجم المقاييس، وأفادت المعاجم الأخرى أن القبرة والقُنبرة والقُنبرة والقُنبرة والقُنبرة والقُنبرة والقُنبراء: طائر يشبه الحُمَّرة، مخروطية المنقار، سمر في أعلاها، ضاربة إلى بياض في أسفلها، وعلى صدرها بقعة سوداء (6).

وقد جاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الطائر الضعيف، يقول طرفة:

وقد أوردها أبو ماضي بمعنى الطائر الضعيف في سياق حديثه عن الأمة التي هوت وسقطت:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة فرخ.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فرخ.

<sup>(3)</sup> **جو ومسطح**: موضعان .

<sup>(4)</sup> الديوان، 154.

<sup>(5)</sup> الديوان، 679.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قبر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 46.

<sup>(8)</sup> الديوان، 428.

## نَعام:

رد ابن فارس الكلمة إلى مادة النون والعين والميم وهي متفرعة كثيرة ترجع لأصل واحد يدل على ترفه وطيب عيش ومنه النعمة والأنعام والنعامة (1)، وتغيد المعاجم أن النعامة طائر كبير الحجم طويل العنق تجمع على نعام ونعائم، وعلى سبيل المجاز يقولون: خفّت نعامتهم: ذهبو ا(2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الطائر المعروف، يقول امرؤ القيس:

وأبو ماضي أوردها في سياق الغزل بمعنى الطائر المعروف كذلك :

ج- الألفاظ الدالة على أعضاء جسم الطير

| تكرارها | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 30      | جَناح           |
| 10      | مِخْلب          |
| 9       | ذَيْل           |
| 4       | ڔۣۑۺ            |
| 1       | مِنْقار         |
| 4       | عدد الوحدات     |
| 54      | تكرارها         |

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة نعم.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نعم.

<sup>(3)</sup> الديوان، 135.

<sup>(4)</sup> نفسه، 262.

#### جناح

تعود الكلمة إلى الجيم والنون والحاء وهو أصل واحد يدل على الميل والعدوان، ويقال جنح إلى كذا أي مال إليه وسمي الجناحان بذلك لميلهما في الشقين (1)، وتغيد المعاجم أن الجناح ما يخفف به الطائر في الطيران، وجناح الإنسان يده، وبالتالي يقولون: اخفض لهما جناح الدل بمعنى ألن، وجناح الوادي: مجراه (2).

واستعملها الأدب القديم بمعنى طرف الطير المعروف، يقول تأبط شراً:

وأبو ماضي أوردها بمعنى طرف الطير في سياق حديثه عن الحرية:

وأكثر الشاعر من استخدامها مجازياً، فيقول في سياق حديثه عن الضعف وعدم القدرة:

وفي سياق حديثه عن الظلم يقول:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الخاء واللام والباء وهي أصول ثلاثة: أحدهما إمالة الشيء إلى نفسك ومنه مخلب الطائر لأنه يختلب به الشيء إلى نفسه، والآخر شيء يشمل شيئاً، فالخُلْب اللِّيف لأنه يشمل الشجرة، والثالث: فساد في الشيء، فالخُلْب الطِّين والحَمْاَة (7)، وتفيد المعاجم أن المخلب ظفر من يصيد من الطير، وقيل ظفر السبع من الماشي والطائر، والمنجل الساذج الذي لا أسنان له (8).

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة جنح.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة خلب.

<sup>(3)</sup> الديوان، 93.

<sup>(4)</sup> الديوان، 776.

<sup>(5)</sup> نفسه، 668.

<sup>(6)</sup> نفسه، 715.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة خلب.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة خلب.

وذكرها الأدب القديم بمعنى ظفر الطائر المفترس، يقول بشار بن برد:

تعود الكلمة إلى مادة الذال والياء واللام وهي أصيل واحد مطرد منقاس، وهو شيء يسفل في إطافة ومن ذلك الذيل ذيل القميص وغيره (4)، وتغيد المعاجم أن الذيل آخر كل شيء، وذيل الثوب ما جر منه، وذيل الريح ما انسحب منها على الأرض، وذيل الفرس والبعير ونحوهما، ما أسبل من ذنبه متعلق، والذيّال: طويل الذنب (5).

وقد أوردها الأدب القديم بمعنى مجازي في غالب الأحيان، يقول عنترة:

<sup>(1)</sup> الديوان، 156.

<sup>(2)</sup> الديوان، 576.

<sup>(3)</sup> نفسه، 145.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ذيل.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، العجم الوسيط، مادة ذيل.

<sup>(6)</sup> الديوان، 101.

<sup>(7)</sup> الديوان، 605.

<sup>(8)</sup> نفسه، 595.

#### ریش

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الراء والياء والشين وهي أصل واحد يدل على حسن الحال، وما يكتسب الإنسان من خير، فالريش الخير، وريش الطائر من هذا الباب، والأريش الكثير شعر الأذنين خاصة (1)، وتفيد المعاجم أن الريش: الزينة، والرياش، كل اللباس، والقشر، وقيل: المتاع والثياب، وأضافت بأنه ضرب من الحمض يشبه القيصوم ووردها وورقها ينبتان خيطاناً من أصل واحد (2).

وأوردها الأدب القديم بمعنى ما يغطى جسم الطائر، يقول الفرزدق:

وجاءت في شعر أبي ماضي بمعناها المجازي في سياق حديثه عن معاناته:

أعاد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة النون والقاف والراء وهي أصل صحيح يدل على قرع شيء حتى تهزم فيه هزمة، ثم يتوسع فيه، ومنه منقار الطائر، لأنه ينقر به الشيء حتى يؤثر فيه، ونقرت الرحى بالمنقار، وهي تلك الحديدة (6)، وتغيد المعاجم أن المنقار منسر الطائر ويجمع على مناقير، وحديدة كالفأس مشككة مستديرة لها خلف تقطع به الحجارة، وآلة ينقر بها الخشب، ومقدمة الخف، ومن المجاز نقول نقرته: عبته و غبته (7).

أوردها الأدب القديم بمعنى منسر الطائر، يقول ابن الرومي:

وأوردها أبو ماضي بمعنى منسر الطائر في سياق حديثه عن الوطن:

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة ريش.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ريش.

<sup>(3)</sup> الديوان، 337.

<sup>(4)</sup> الديوان، 493

<sup>(5)</sup> نفسه، 455.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة نقر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نقر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 2/88.

#### فيدفع عنها بمنقاره(1)

#### ويخشى الهزار على وكنته

## - العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الطير

- الترادف
- وقع الترادف عند الشاعر بين صقر والأجدل
- جاء الترادف كذلك بين النسر وقشعم مع أن الأخير هو صغير النسر كما أفادت المعاجم
  - وقع الترادف بين حمامة وورقاء

#### • التضاد

جاء التضاد في الألفاظ الدالة على الطير بين: دبك - دجاجة

#### • المشترك اللفظى:

لم أجد ألفاظاً لها مشترك لفظي بين المفردات.

#### • الاشتمال:

طير تشتمل على كل مفردات الحقل سواء المفترس أو بغاث الطير

<sup>(1)</sup> الديوان، 276.

## د - مجال الألفاظ الدالة على الحشرات والديدان

| التكرار | الوحدة الدلالية | التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|---------|-----------------|
| 5       | عَنَاكِب        | 18      | نَحْل           |
| 3       | حَشَرات         | 14      | دُود            |
| 3       | ذُبَاب          | 12      | فَر اش          |
| 2       | بَعُوض          | 8       | نَمْل           |
| 2       | ذَرُ            | 7       | عَقْرَب         |
| 2       | قُر َاد         | 5       | جَرَاد          |
| 11      | عدد الوحدات     |         |                 |
| 78      | تكرارها         |         |                 |

## نَحْل:

أورد صاحب المقاييس الكلمة ضمن مادة النون والحاء واللام وهي ثلاث كلمات: الأولى تدل على دقة وهزال، والأخرى على العطاء، والثالثة تدل على ادعاء $^{(1)}$ ، وقد تكون الكلمة جاءت من الأصلين الأولين فالنحلة صغيرة في حجمها تتميز بعطائها، وتغيد المعاجم أن النحل ذباب العسل، واحدته نحله، وقيل النّحل والنحلة الدّبْر، يقع على الذكر والأنثى $^{(2)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ذباب العسل، يقول امرؤ القيس:

وأبو ماضي استخدمها بمعنى الحشرة المعروفة في سياق حديثه عن فلسفته ورأيه الذي يختلف عن الآخرين:

وفي رثاء مصطفى كامل يقول مبيناً رأيه في الجهاد:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة نحل.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نحل.

<sup>(3)</sup> الخشلة : ثمرة شجرة الدوم .

<sup>(4)</sup> الديوان، 178.

<sup>(5)</sup> الديوان، 601.

#### دُو د :

تعود الكلمة إلى مادة الدال والواو والدال وهي ليس أصلاً يفرع منه، والدود معروف (2)، وتفيد المعاجم أن الدودة دويبة صغيرة مستطيلة، فيقولون دود الطعام: أي وقع فيه الدود $^{(8)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الدويبة الصغيرة يقول امرؤ القيس:

واستخدمها أبو ماضى بمعنى الدويبة الصغيرة التي تسير على الأرض في سياق حديثه عن البلبل قائلا:

وخص الشاعر نوعاً معيناً من الديدان وهي دودة القز، فقال مخاطباً المتكبر من البشر:

وبالمعنى نفسه بقول أبضاً:

تعود الكلمة إلى مادة الفاء والراء والشين وهي أصل صحيح يدل علي تمهيد الشيء وبسطه وسمى الفراش بذلك لأنه يفترش الأرض بجناحيه إذا اقترب منها<sup>(9)</sup>، وتفيد المعـــاجم أن الفراش الصغار من الإبل والبقر والغنم، وقيل دواب البعوض تطير، وصغار البق يتهافت في

فراش:

<sup>(1)</sup> نفسه، 221.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة دود.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نحل.

<sup>(3)</sup> المُجلحة: الأكول.

<sup>(5)</sup> الديوان، 72.

<sup>(6)</sup> الديوان، 242.

<sup>(7)</sup> نفسه، 319.

<sup>(8)</sup> نفسه، 363.

<sup>(9)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة فرش.

النار، لذلك تقول العرب: أفرش الشجر: أغصن، وفرّخ الزرع وأفرش: نما، وافترش لسانه: تكلم (1).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الحشرة المعروفة، يقول الأخطل:

وأوردها الشاعر بمعنى الحشرة الصغيرة الوديعة في سياق الجمال والأمل الحالم:

ولم يخرج الشاعر عن المعنى السابق في استخدامه للكلمة، فيقول في سياق حديثه عن الإنسان الشاعر:

## نَمْل:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة النون والميم واللام وهي أصل تدل كلماته على تجمع في شيء وصغر وخفة ومنه النمل (<sup>5)</sup>، وتفيد المعاجم أن النمل ما كان له قوائم، فأما الصغار فهو الذر، وقيل الذي له ريش، فيقال: نمل ذو ريش، وتضيف المعاجم بأنها حشرة نشيطة، فيقال للفرس النشيط الذي لا يستقر حرصاً: إنه لنمل القوائم (<sup>6)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحشرة النشيطة التي تجمع طعامها، يقول امرؤ القيس:

وحين تابعت الكلمة لم أجد أبا ماضي قد خرج عن معنى الحشرة في استخداماته لها، فيقول في سياق حديثه عن الكون وحقيقة الإنسان:

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فرش.

<sup>(2)</sup> الديوان، 114.

<sup>(3)</sup> الديوان، 786.

<sup>(4)</sup> نفسه، 771.

<sup>(5)</sup> المقابيس في اللغة، مادة نمل.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نمل.

<sup>(7)</sup> العضب: القاطع.

<sup>(8)</sup> الديوان، 152.

## عَقْرَب:

يرى ابن فارس أن الكلمة تعود لمادة عقر والباء زائدة، والعقرب معروفة، وهي من عقر، ثم يستعار فيقال للذي يقرص الناس، أما العين والقاف والراء فأصلان متباعد ما بينهما، وكل واحد منهما مطرد في معناه، جامع لمعاني فروعه، فالأول الجرح، والثاني القصر الذي يكون متعمداً لأهل القرية<sup>(2)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن العقرب واحدة العقارب من الهوام، دويبة من العنكبيات ذات اسم تلسع، يكون للذكر والأنثى بلفظ واحد، وعقرب البحر سمكة في البحار الاستوائية ضخمة الرأس لها زعنفة ظهرية كبيرة، وقيل: العقرب: برج من بروج السماء، وسير مضفور في طرفه إبزيم يشد به ثغر الدابة في السرّج، أما عقارب الشتاء فشدائده (3).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الدويبة التي تلسع، يقول بشار بن برد:

أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى الحشرة المعروفة في سياق حديثه عن الغدر وعدم الوفاء:

وجاءت أيضاً بمعنى الهم الأوسع في سياق حديث الشاعر عن الغربة:

ثم تطورت الدلالة واستخدمها الشاعر بمعنى عقرب الساعة في سياق حديثه عن كآبته في قوله:

<sup>(1)</sup> الديوان، 319.

<sup>(2)</sup> المقابيس في اللغة، مادة عقرب.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عقرب.

<sup>(4)</sup> الديوان، 323.

<sup>(5)</sup> الديوان، 145.

<sup>(6)</sup> نفسه، 177.

<sup>(7)</sup> نفسه، 370.

تعود الكلمة إلى مادة الجيم والراء والدال وهي أصل، وهو بُدو ظاهر السيء حيث لا يستره ساتر، ثم يحمل عليه التجرد، ومنه الأرض الجرد وسنة جارودة أي محل ومن ذلك الجرد المعروف (1)، وتفيد المعاجم أن الجراد واحدته جرادة تقع على الذكر والأنثى، وهو من الحشرات المستقيمات الأجنحة، وسمي بذلك لأنه يجرد الأرض جرداً (2)، فالكلمة أخذت مدلولها من التجرد سواء من اللبس أو تجرد الأرض مما يغطيها من أعشاب.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الحشرة المعروفة التي لا تبقى شيئاً، يقول ابن الرومى:

وأوردها أبو ماضي بمعناها الحقيقي في سياق الوصف وحديثه عن فقر بلاده بعد الاستعمار:

وجاءت الكلمة أيضاً عند الشاعر بمعنى العدو الغاشم في سياق حديثه عن خيرات العرب في قوله:

#### عَنَاكب:

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، لكن صاحب اللسان يفيد أن العنكبوت دود يتولد في الشهد، ويفسد عنه العسل وتجمع على عناكب وعناكيب، ويفهم من هذا القول بأن العناكب هي النحل (6)، في حين يرى أنيس أن العنكبوت دويبة من رتبة العنكبيات لها أربعة أزواج من الأرجل تنسج نسجاً رقيقاً مهلهلاً تصيد به طعامها (7).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الحشرة المعروفة التي تنسج الخيوط، يقول أبو فراس:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة جرد.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جرد.

<sup>(3)</sup> الديوان، 454/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 114.

<sup>(5)</sup> نفسه، 557.

<sup>(6)</sup> ابن منظور، مادة عنكب.

<sup>(7)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عنكب.

تردى رداء الذل لما لقيتُه كما تتردي بالغبار العناكبُ (1)

وأوردها أبو ماضى بمعنى الدويبة المعروفة في سياق حديثه عن الملك الجائر:

أيحوكُ مثل العنكبوتِ بُيوتَهُ حَوْكاً؟ ويبني كالنَّسور وكورا(2)

واستخدمها مجازياً بمعنى النسيان في سياق حديثه عن وطنه قائلاً:

ويقولُ لا أنسساكَ يا حُلمي ولو نسجت علي عناكب النسيان (3) حَشر ات:

يرى ابن فارس بأن الحاء والشين والراء أصل يدل على السوق والبعث والانتشار والتجمع، وحشرات الأرض: دوابها الصغار<sup>(4)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحشرات هوام الأرض مما لا اسم له، وقيل: الصيد كله، أو كل ما أُكِلَ من بقل الأرض فهو حشرة، وأجمعت معظم المعاجم على أن الحشر هو يوم القيامة<sup>(5)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ما يطير من الكائنات الصغيرة، يقول أبو العلاء المعري:

تـشابه أنفس الحـشرات نفسي يكون لهن بالـصيف ارتباط(6)

واستعملها أبو ماضي بمعنى الحشرات الصغيرة في الجو، فيقول في سياق حديثه عن الطائرة:

رَجعت إلى الدنيا التي خُلِقت لها ليم تُخلق المشرات للأجواء (7) دُباب:

تعود الكلمة إلى مادة الذال والباء المضعفة وهي أصول ثلاثة: أحدهما طويئر ومنه الذباب، والآخر الحد والحركة ومنه الذباب أسنان البعير: حَدُّها، والثالث الاضطراب والحركة ومنه الذبذبة (8)، وأفادت المعاجم أن الذباب الطائر الأسود في البيوت، يسقط في الطعام واحدته ذبابة،

<sup>(1)</sup> الديوان، 34.

<sup>(2)</sup> الديوان، 773.

<sup>(3)</sup> نفسه، 712.

<sup>(4)</sup> المقابيس في اللغة، مادة حشر.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حشر.

<sup>(6)</sup> اللزوميات، 73/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 114.

<sup>(8)</sup> المقابيس في اللغة، مادة ذبّ.

فيقولون فرس مذبوب: دخل الذباب منخرة، وأضافت دلالات أخرى مثل: الطاعون والجنون والبقية من كلِّ شيء، والنحل<sup>(1)</sup>.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الطائر الأسود الصغير في البيت، يقول أبو فراس الحمداني:

وجاءت في ديوان أبي ماضى بمعنى حشرة البيت المعروفة في استخداماته لها:

إلاّ ذوو السبحَنِ السوداءِ واعجباً أجنَّاةٌ وذبابٌ في نواحيها(4)

يفيد صاحب المقاييس أن الباء والعين والضاد أصل واحد وهو تجزئة الشيء، وقد شذ عن هذا الأصل البعوض المعروف $^{(5)}$ ، وتفيد المعاجم أن البعوض ضرب من النباب واحدت بعوضة، وقيل هو البق، فيقولون أبعض القوم فيهم مبعضون: كثر في أرضهم البعوض $^{(6)}$ .

ووردت في الأدب القديم بمعنى الحشرة، يقول ابن المعتز:

وحملت الكلمة في ديوان الشاعر دلالة الحشرة المتطفلة في سياق حديثه عن الإنسان في قوله:

## أم عزيزٌ؟ وللبعوضة من خديَّكَ قوتٌ، وفي يديك

ىغوض:

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ذبّ.

<sup>(2)</sup> الديوان، 24.

<sup>(3)</sup> الديوان، 149.

<sup>(4)</sup> نفسه، 810.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة بعض.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بعض.

<sup>(7)</sup> الرّكايا: الآبار.

<sup>(8)</sup> الديوان، 622.

## **ُذ**رّ:

تعود الكلمة إلى مادة الذال والراء المشددة وهي أصل واحد يدل على لطافة وانتشار، ومن ذلك الذّرُ المعروف $^{(2)}$ ، وتغيد المعاجم أن الذر صغار النمل، وقيل النمل الأحمر الصغير واحدتها ذرة $^{(3)}$ .

أوردها الأدب القديم بمعنى صغار النمل في قول أبي فراس الحمداني:

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى صغار النمل أيضاً في سياق حديثه عن الدين، قائلاً:

## قُرَاد:

تعود الكلمة إلى مادة قرد وهي أصل صحيح يدل على تجمع في شيء مع تقطعه وقد سمي القراد بذلك التجمع خلقه (6)، وتفيد المعاجم بأن القُراد دويبة تعض الإبل وهو واحد القردان، فيقولون: بعير قردٌ كثير القردان وقرد بعيره: ألقى عنه القراد ومنه قردة الغراب: وقع عليه يلتقط القردان (7).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الدويبة الصغيرة في قول كعب بن زهير:

وحملت الكلمة دلالة الدويبة الصغيرة في سياق حديث الشاعر عن الأبله:

<sup>(1)</sup> الديوان، 319.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ذرّ.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ذرّ.

<sup>(4)</sup> الديوان، 286

<sup>(5)</sup> الديوان، 600.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة قرد.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قرد.

<sup>(8)</sup> الديوان، 87.

<sup>(9)</sup> الديوان، 837.

## العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الحشرات لم أجد علاقات بين هذه الألفاظ باستثناء علاقة الاشتمال.

- دود: تشمل الآتية: نمل، ذر، قراد.

- حشرات: تشمل الآتية: نحل، فراش، جراد، ذباب، بعوض.

هـ - مجال الألفاظ الدالة على الزواحف

| التكرار | الوحدة الدلالية |  |
|---------|-----------------|--|
| 10      | أَفَاعٍ         |  |
| 8       | أراقِم          |  |
| 3       | حَيَّة          |  |
| 2       | ثُعْبان         |  |
| 1       | رقطاء           |  |
| 1       | زَاحِفات        |  |
| 1       | صِلُّ           |  |
| 7       | عدد الوحدات     |  |
| 27      | تكرارها         |  |

# أفاع:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الفاء والعين والياء وهي أصل واحد وكلمة واحدة الأفعى (1)، وتفيد المعاجم أن الأفعى حية عريضة تمشي بتثنن على الأرض، والأفعوان ذكر الأفاعي، وقيل الأفعى من شرار الحيات دقيقة العنق عريضة الرأس، قاتلة السم ومنه قولهم تفعى فلان إذا تشبه بالأفعى (2) وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحية العريضة، يقول عنترة:

وحملت الكلمة دلالة الأفعى في سياق حديث الشاعر عن الغرب في قوله:

أهذا كأفعى همها نفث سمها ونهش الذي تلقى ولو أنه صخر (4)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة فعي.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة فعي.

<sup>(3)</sup> الديوان، 92.

<sup>(4)</sup> الديوان، 149.

واستخدمها أيضاً بمعنى ذكر الحية في سياق الغزل:

وجاءت كذلك بمعنى الدهاة والماكرين في سياق حديث الشاعر عن الاستعمار:

يفيد صاحب المقاييس أن الراء والقاف والميم أصل واحد يدل على خط وكتابة وما أشبه ذلك، والأرقم من الحيات سمي بذلك لأن ما على ظهره كالنقش<sup>(3)</sup>، وتفيد المعاجم أن الرقم هو الوشي، والأرقم من الحيات الذي فيه سواد وبياض أو الحيات الرقش، وقيل الأرقم: ذكر الحيات أو أخبثها<sup>(4)</sup> وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحية الخبيثة في قول الشنفرى:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الحيات السريعة في سياق حديثه عن المركبة:

وحملت الكلمة معنى العدو الغاشم في سياق حديث الشاعر عن الشام:

وأوردها أيضاً بمعنى صروف الدهر السيئة والهموم في قوله:

<sup>(1)</sup> الديوان، 440.

<sup>(2)</sup> نفسه، 804.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مادة رقم.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة رقم.

<sup>(5)</sup> الديوان، 50.

<sup>(6)</sup> الديوان، 379.

<sup>(7)</sup> نفسه، 166.

<sup>(8)</sup> نفسه، 657.

<sup>111</sup> 

#### حَيَّة:

يرى ابن فارس بأن الحاء والياء والواو أصلان أحدهما خلف الموت، والآخر الاستحياء<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحية تكون للذكر والأنثى، وهناك من قال بأن الحيوت ذكر الحيات، وهي من الزواحف، وسامة وخبيثة<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأفعى في قول عبيد بن الأبرص:

فامض ودعني أمارس حية الوادي(3)

وأورد أبو ماضي الكلمة بمعنى الزاحفة المعروفة في استخدامه لها، فيقول في سياق الحذر:

وهذا الجديد أبوه القديم ولا تلد الحية الأرنبا(4) ويقول أيضاً مبيناً دهاء الحية:

ومـــن الحيـــة أدهـــي؟ ومــن النحلــة أغــرب(٥)

# تُعْبان:

تعود الكلمة إلى مادة الثاء والعين والباء وهي أصل يدل على امتداد السشيء وانبساطه، وحمل الثعبان على ذلك لأنه ضخم طويل $^{(6)}$ ، وتفيد المعاجم أن الثعب سيل السوادي، وبالتالي تكون التسمية جاءت من السير أو الطول، وتضيف المعاجم الثعبان الحية الضخم الطويل خاصة الذكر، وخص بعض أصحاب المعاجم الكلمة بالذكر فقط $^{(7)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى ذكر الحية في قول ابن الرومي:

يا عدو الزاديا ثُع بان موسى المتلقّ ف (8)

وأبو ماضي أوردها بمعنى ذكر الحية في سياق حديثه عن حال الإنسان:

<sup>(1)</sup> المقابيس في اللغة، مادة حيو.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حيو.

<sup>(3)</sup> الديوان، 63.

<sup>(4)</sup> الديوان،176.

<sup>(5)</sup> نفسه، 212.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة ثعب.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ثعب.

<sup>(8)</sup> الديوان، 403/2.

بلوْتُهُ وهو مشتد القوى أسداً صعب المراس وعند الضعف ثعباناً (١)

وجاءت بمعنى الأعداء في سياق حديثه عن ديار بلده في قوله:

وعن الثعابين التي في أرضها وعن الذئاب العُصل خلف تخومها (2) د وقطاء:

يفيد ابن فارس أن الراء والقاف والطاء يدل على اختلاط لون بلون، وسميت الحية الرقطاء لاختلاط الألوان فيها<sup>(3)</sup>، وتغيد المعاجم أن الرقطة نقط صغار من سواد وبياض أو من حمرة وصفرة وتكون في الشاء والدجاج والحيات، وأضافت بأن الرقطاء دويبة من العظاء أو الحيات به رقطة، وقيل: الأرقط النمر<sup>(4)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأفعى الملونة في قول ابن المعتز:

مثل انسسيابِ حيّة رَفْطاءِ آنس بينَ السنفْحِ والفضاءِ (5)

وأوردها أبو ماضى بمعنى الحية السامة في سياق حديثة عن السياسة:

فيها من الرقطاء ناقع سَمّها ولها نيوب الذئب والأظفار (6)

زَاحفات:

تعود الكلمة إلى مادة الزاي والحاء والفاء وهي أصل يدل على الاندفاع والمضي قدماً (7)، وتفيد المعاجم أن الزاحفات والزاحف البطيء في السير ويقال للذكر والأنثى وقيل السهم يقع دون الغرض ثم يزحف إليه (8).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الكائنات البطيئة السير في قول الفرزدق:

وقد أبطأ الأشياع حتى كأنما يساقون سوق المثقلات الزواحف (9)

<sup>(1)</sup> الديوان، 742.

<sup>(2)</sup> نفسه، 638.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة رقط.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة رقط.

<sup>(5)</sup> الديوان، 22.

<sup>(6)</sup> الديوان، 343.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة زحف.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة زحف.

<sup>(9)</sup> الديوان،377.

وأبو ماضي أوردها بمعنى الكائنات التي تزحف على الأرض في سياق حديثه عن قنبلة الفناء:

وفي الماشيات وفي الزاحفات عليها إلى آخر السلسلة(1) صلّ:

يفيد ابن فارس أن الصاد واللام المضعفة أصلان أحدهما يدل على ندى وماء قليل والآخر على صوت، وشذ عن ذلك الصل بمعنى الداهية (2)، وتفيد المعاجم أن الصل الداهية والحية التي إذا نهشت تقتل بساعتها، ولعل الدهاء والمكر هو سبب التسمية بذلك(3).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الأفعى الخبيثة في قول تأبط شراً:

مُطرقٌ يَرْشَحُ سماً كما أط صلٌّ (4)

أما أبو ماضي فقد أورد الكلمة بمعنى الثعبان في سياق حديثه عن السفينة وحركتها في البحر:

وتمـــشي فـــي عُبَــابِ المــا عِ مَــشْيَ الــصلّ فــي الرّمــلِ (5) العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الزواحف.

• الترادف

جاء الترادف عند الشاعر بين:

- صل وثعبان
  - التضاد
- وقع التضاد بين ثعبان حية
  - المشترك اللفظي

لم أجد هذه العلاقة بين الألفاظ.

• الاشتمال

وقع الاشتمال في الألفاظ الآتية:

<sup>(1)</sup> الديوان، 594.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة صل.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صل.

<sup>(4)</sup> الديوان،63.

<sup>(5)</sup> الديوان، 590.

أفعى تشمل ما يلي: أراقم \_ حية \_ رقطاء زواحف تشمل ما يلي: أفاع، أراقم، حية، ثعبان، رقطاء، صل

#### و - مجال الألفاظ الدالة على غرائب الكائنات.

| تكرارها | الوحدة الدلالية |  |
|---------|-----------------|--|
| 6       | عَنْقاء         |  |
| 3       | غُول            |  |
| 2       | بُر اق          |  |
| 1       | نِتِّين         |  |
| 4       | عدد الوحدات     |  |
| 12      | تكرارها         |  |

#### عَنْقاء

تعود الكلمة إلى مادة العين والنون والقاف وهي أصل واحد صحيح يدل على امتداد في شيء إما في ارتفاع وإما في انسياح، ومنه العنق، وسميت العنقاء بذلك لبياض في عنقها<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن العنقاء طائر يكون عند مغرب الشمس لم يره أحد، وهو طائر وهمي، وقيل: العُقاب، وأكمة فوق جبل مشرف<sup>(2)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى الطائر في قول البحتري:

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى الطائر الخرافي في سياق حديث الشاعر عن الطائرة كاختراع لم يسبق إليه أحد في قوله:

واستخدمها بمعنى الجيد في سياق حديث الشاعر عن رؤيا له:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة عنق.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبر اهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عنق.

<sup>(3)</sup> الديوان، 74/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 115.

#### فطوى نواجذه عليه كأنما

## غُول

يفيد ابن فارس إن الغين والواو واللام أصل صحيح يدل على ختل وأخذ من حيث لا يدري<sup>(2)</sup>، وتفيد المعاجم أن الغول: المنية، وكل شيء يذهب العقل، والداهية، والحية، وقيل: شيطان يأكل الناس، وتزعم العرب أنها في الغلاة تتراءى للناس<sup>(3)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى الكائن الخرافي الذي يتلون، يقول كعب بن زهير:

فما تدوم على حال تكون بها كما تلون في أثوابها الغُولُ (4)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الكائن الخرافي في سياق حديثه عن المروءة في بلاده:

فظننتها شيئاً تلاشى واندثر أو أنها كالغول ليس لها أثر (5)

وجاءت بمعنى العجوز الطاعن في السن والمنية على الترتيب في سياق حديثه عن شكوى فتاة أرغمها أهلها على الزواج من رجل طاعن في السن:

تُــم بـالغول أبــي هـدني أين من غول المنايا مهربـي (6)

#### براق

يرى ابن فارس أن الباء والراء والقاف أصلان أحدهما لمعان الشيء وفيه البرق وميض السحاب، والآخر اجتماع السواد والبياض في شيء ومنه العين البرقاء<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم أن البراق دابة يركبها الأنبياء فقد ركبها سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم ليلة الإسراء والمعراج، وسمي بذلك لنصوع لونه وشدة بريقه أو لسرعة حركته شبهه فيها بالبراق<sup>(8)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الدابة، يقول ابن الرومي:

<sup>(1)</sup> نفسه، 113.

<sup>(2)</sup> المقابيس في اللغة، مادة غول

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عنق.

<sup>(4)</sup> الديوان، 85.

<sup>(5)</sup> الديوان، 839.

<sup>(6)</sup> نفسه، 141.

<sup>(7)</sup> المقابيس في اللغة، مادة برق.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة برق.

وأوردها الشاعر أبو ماضي بمعنى الدابة الغريبة في سياق حديثه عن عدو الإبل:

هربت منسك المسودًا تُ على ظهر البُراق (1)

لسولا الجليد وطار بالمهتاج

مثال البراق بفتى المعراج (2)

## تنيِّن

يفيد صاحب المقاييس أن التاء والنون المضعفة كلمتان يدري أصلهما، لكنه قال: يسمون الترب التن، ويقولون أتنه المرض إذا قصعه وهو لا يكاد يَشببُ (3)، وأفادت المعاجم بأن التنين ضرب من الحيات من أعظمها، ونجم على التشبيه بالحية، وحيوان أسطوري يجمع بين الزواحف والطير، ويقال له مخالب أسد وأجنحة نسر، وذنب أفعى، وزعم أن سحابة حملتها الى السماء لأن الحيوانات اشتكت منها (4).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الحية العظيمة في قول ابن الرومي:

إنى لأعلم أن عندك نفثة تشفى السقيم ونفثة التنين (5)

وجاءت الكلمة عند أبي ماضي بمعنى الحيوان الأسطوري في سياق حديثه عن الأشباح الثلاثة:

#### مجال الألفاظ الدالة على النباتات والزهور

<sup>(1)</sup> الديوان، 483/2.

<sup>(2)</sup> الديوان، 232.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مادة تنّ.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة تنّ.

<sup>(5)</sup> الديوان، 476/3.

<sup>(6)</sup> الديوان، 469.

#### أ. الألفاظ الدالة على الشجر والنبات

| تكرارها | الوحدة الدلالية | تكرارها | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|---------|-----------------|
| 3       | قَصيَب          | 36      | شُوڭ            |
| 2       | أرَاك           | 35      | شُجَر           |
| 2       | بَقْل           | 23      | بشُد            |
| 2       | تينْة           | 19      | نَبات           |
| 2       | زرْع            | 10      | كُرُوم          |
| 1       | بُر ْتقال       | 8       | نَخْلة          |
| 1       | جُمَّيْزة       | 6       | دَالِية         |
| 1       | حِنْطة          | 5       | أرز             |
| 1       | سنْديانة        | 5       | غَرْسة          |
| 1       | عُلَّيْق        | 5       | قتاد            |
| 1       | عَوْسَج         | 4       | آس              |
| 1       | قَيْصوم         | 4       | خُزام           |
|         |                 | 4       | صَفْصاف         |
| 27      | عدد الوحدات     | 4       | صاب             |
| 189     | تكرارها         | 3       | تُفَاح          |

## شُوك

تعود الكلمة إلى مادة الشين والواو والكاف وهي أصل واحد يدل على خشونة وحدة طرف، ومن ذلك الشوك المعروف<sup>(1)</sup>، وتغيد المعاجم أن الشوك من النبات، واحدت شوكة، والطاقة منها شوكة، ونقول أرض شاكة وشائكة، ومُشيكة: فيها شوك، في حين يرى آخرون أن الشوك ما يخرج من الشجر أو النبات دقيقاً صلباً محدد الرأس كالإبر، ومن المجاز: شوك الزرع، إذا خرج أوله (2).

استخدمها الأدب القديم بمعنى النبات الشائك، يقول الأعشى:

بَاكَرِتْهَا الأغرابُ في سنَّة النَّوْ م فتَجري خلالَ شَوْك السَّيَالِ(3)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة شوك.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شوك.

<sup>(3)</sup> الديوان، 246.

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى النبات الشائك:

وتجعل السفوك ذا أريسج وتجعل السصفر ذا شعور (1) ويقول في سياق حديثه عن بلده مستخدماً الكلمة بمعناها الحقيقى:

أحببت حتى السُّوك في صحرائها وعسُّقت حتى نخلها المتكبرا(2)

واستخدمها مجازياً بمعنى اليأس وشدة المعاناة:

ثم استفقت وليس في روض المنى إلا الضباب وغير شوك الياس (3)

وجاءت كذلك بمعنى الظلم ومرارته في سياق حديثه عن معاناة أهل بلده:

أتبيت قومك فوق أشواك الغضى وتبيت تخطر بالحرير وترفل (4)

وحين تابعت الكلمة وجدت الشاعر قد أكثر من إيرادها مجازياً في سياق حديثه عن الكآبة والحزن حيث تحمل الكلمة دلالة سلبية في ذهن المستمع.

## شُجَر

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الشين والجيم والراء وهي أصلان متداخلان يقرب بعضهما من بعض، ولا يخلو معناهما من تداخل الشيء بعضه في بعض، ومن علو في شيء وارتفاع، فالشجر مرتفع ومتداخل الأغصان، وشجر الإنسان مفرج الفم لأن اللحيين إذا اجتمعا فقد اشتجرا<sup>(5)</sup>، وتفيد المعاجم أن الشجر من النبات وهو ما قام على ساق، وكل ما سما بنفسه والواحدة شجرة وشجرة وشجراء، وأرض شجرة: كثيرة الشجر، ويقولون هو من شجرة النبوة، ومن شجرة طيبة على سبيل المجاز (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى النبتة المعروفة، يقول طرفة:

خير ما ترْعَون مِنْ شَجِرِ يَابِسُ الطَّحْمَاءِ أو سَحَمُه (7)

وجاءت بمعناها الحقيقي في سياق حديث الشاعر عن بلده:

<sup>(1)</sup> نفسه، 369.

<sup>(2)</sup> نفسه، 435.

<sup>(3)</sup> نفسه، 475.

<sup>(4)</sup> نفسه، 561.

<sup>(5)</sup> المقاييس في اللغة، مادة شجر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شجر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 85.

#### ترسل السمحب فتسمقي أرضنا

أما مجازياً فقد أوردها أبو ماضى بمعنى الأمة الضعيفة الواهية:

هـــزأ الـــشاعر مــنهم قـــائلاً بلـغ الـسوس أصـول الـشجرة<sup>(2)</sup> و أيضاً جاءت بمعنى الأمنيات في سياق المدح ليبين إعجابه بالشخصية:

لـولاه لـم يخـصر قـاع مجـدب لولاكم شـجر المنـى لـم يُـورق<sup>(3)</sup> عُشْب:

تعود الكلمة إلى مادة العين والشين والباء وهي أصل واحد صحيح يدل على يبس في شيء وقحول وما أشبه ذلك، ومن ذلك العشب وهو سرعان الكلأ في الربيع، ثم يهيج و لا بقاء له (4)، وتفيد المعاجم أن العشب الكلأ الرطب واحدته عشبة ويجمع على أعشاب، والرطب من البقول البرية، ينبت في الربيع، ويقال روض عاشب ذو عشب، وأضافت بأنه كل ما أباده الشتاء، وكان ثانية من أرومة أو بذر، وفي علم النبات، نبات طري غير متخشب ساقه خضراء قليلة الاحتمال (5).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الكلأ المعروف، يقول ابن الرومي:

واستخدمها أبو ماضي بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن نضارة بلده:

أبدأ في نضارة، لا يجف العشب فيها، ولا يفيض

وأيضاً جاءت بمعناها الحقيقي في سياق المدح:

عادت رياض القوافي وهي خالية وكان صوّح فيها الزهر والعشب(8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 194.

<sup>(2)</sup> الديوان، 430.

<sup>(3)</sup> نفسه، 505.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة عشب.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادةعشب.

<sup>(6)</sup> الديوان، 212/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 95.

<sup>(8)</sup> نفسه، 138..

وحين تابعت الكلمة في الديوان وجدت أبا ماضي قد استخدمها بمعناها الحقيقي في غرضي الغزل والمدح.

## نَبَات

تعود الكلمة إلى مادة النون والباء والتاء، وهي أصل واحد يدل على نماء في مزروع، ثم يستعار، فيقال: أنبتت الأرض، ونبت الشجر: غرسته<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن النبت كل ما أنبت الله في الأرض، والمتنبت المتأصل لأن جذوره ممتدة في الأرض والماء، والنبتة الواحدة من النبات، والنابت من كل شيء: الطري حين ينبت صغيراً، والتنبيت أول خروج النبات، ومن المجاز نبت فلان منبت صدق<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ما ينبت في الأرض، يقول عروة بن الورد:

وقد استخدمها أبو ماضى في معظم مواقعها بمعناها الحقيقي في سياق المدح:

وأيضاً وردت بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن الحرب والدمار:

أما مجازياً، فقد استخدمها بمعنى الخير:

# الْكُرُوم

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نبت.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نبت.

<sup>(3)</sup> الديوان، 27.

<sup>(4)</sup> الديوان، 226.

<sup>(5)</sup> نفسه، 594.

<sup>(6)</sup> نفسه، 346

تعود الكلمة إلى مادة الكاف والراء والميم وهي أصل صحيح له بابان أحدهما شرف في الشيء في نفسه أو شرف في خلق من الأخلاق، يقال رجل كريم، وفرس كريم، ونبات كريم، والأصل الآخر الكرم، وهي القلادة والعنب أيضاً لأنه مجتمع الشعب منظوم الحبب(1)، وتفيد المعاجم أن الكرم شجرة العنب واحدتها كرمة، وسمي الكرم كرماً لأن الخمرة المتخذة منه تحث على السخاء والكرم، والكرم الرجل المسلم، والقلادة من الذهب والفضة، وشيء يصاغ من فضة يلبس في القلائد، وابنة الكرم: الخمر (2).

ووردت الكلمة بمعنى شجرة العنب، يقول امرؤ القيس:

وأبو ماضى استخدم الكلمة بمعناها المجازي في سياق حديثه عن تأصله بالأرض:

وأوردها بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن بلده التي يفتخر بها:

تعود الكلمة إلى مادة النون والخاء واللام وهي كملة تدل على انتقاء السشيء واختياره، وانتخلته استقصيت حتى أخذت أفضله، وسمي النخل بذلك لأنه أشرف كل شجر ذي ساق<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن النخلة شجرة التمر تجمع على نخل ونخيل، وقيل النخيل ماء، وضرب من الحلى، وبطن نخلة موضع بين مكة والطائف، وعلى سبيل المجاز يقولون: نخل له النصيحة<sup>(7)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى الشجرة المعروفة ذات التمر، يقول امرؤ القيس:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة كرم

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة كرم.

<sup>(3)</sup> الديوان، 163.

<sup>(4)</sup> الديوان، 152.

<sup>(5)</sup> نفسه، 292.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في الفقه، مادة نخل.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة النخيل.

<sup>(8)</sup> الديوان، 61.

أما أبو ماضي، فقد أوردها في كل مواقعها بمعنى الشجرة المعروفة، في سياق وصفه مصر:

كان نخيل مصر قد حساها و إلا ما اهتزاز نخيل مصر (1) وفي سياق حديث الشاعر عن عصر الرشيد قال مادحاً:

واجتاحَ مجتاحُ العروشِ ملوكها فكأنّهم أعجاز نخلٍ خاوية (2) دَالية:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الدال واللام والياء وهي أصل يدل على مقاربة السيء ومداناته بسهولة ورفق ومنه أدليت الدلو إذا أرسلته في البئر<sup>(3)</sup>، فيبدو أن التسمية جاءت من التدلي لأن ثمار ابنته تتدلى إلى أسفل، وتفيد المعاجم أن الدالية شيء يتخذ من خوص وخشب يستقي به بحبال تشد في رأس جذع طويل، وقيل: الأرض التي تسقي بالدلو والمنجنون، وأضافت أن الدوالي عنب أسود غير مالك وعناقيده أعظم العناقيد، أو داء يؤخذ في الساق وترم عروقها<sup>(4)</sup>، وتدل الكلمة في أيامنا على شجرة العنب المعروفة.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الناعورة، يقول ابن الرومي:

قلت داليةً أعانتني الجِنْ ن علهيا لا شك دون الأسيس (5)

أبو ماضى استخدمها بمعنى شجرة العنب في سياق حديثه عن الخمرة:

فهي قبل الزِّق كانت في عُروق الدالية (6)

وفي السياق نفسه يقول:

لا شيء يدرك في الدنيا بلا تعب من اشتهى الخمر فليزرع دوالهيا (<sup>7)</sup> أَرْز:

<sup>(1)</sup> الديوان، 394.

<sup>(2)</sup> نفسه، 824.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة ولي.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ولي.

<sup>(5)</sup> الديوان، 217/2.

<sup>(6)</sup> الديوان، 213.

<sup>(7)</sup> الديوان، 800.

يرى صاحب المقاييس أن الكلمة تعود إلى مادة الهمزة والراء والزاي وهي أصل واحد لا يخلف قياسه بتة، وهو التجمع والتضام<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الأرز العرر: شجر بالـشام يقـال لثمرة الصنوبر، وهو شجر عظيم دائم الخضرة، يعلو كثيراً تصنع منه السفن، وأشهر أنواعـه أرز لبنان وهو شعار له، وقيل هو الشجرة الثابتة<sup>(2)</sup>، يبدو أن استخدام الشعر القديم لها كان قليلاً لذلك لم أعثر على شواهد تحمل المعنى المذكور للكلمة، أما أبو ماضي فقد استخدمها في ديوانه لأنها رمز لبلده التي يعشق، فقد أوردها في سياق حديثه عن بهجة لبنان:

يا أرزُ صفَّقُ، ويا أبناءه ابتهجوا قد أصبح السرَّب في أمن من السيِّد (3) و أشار الشاعر بها إلى تفرد لبنان قائلاً:

تعود الكلمة إلى مادة الغين والراء والسين وهي أصل يدل على رز الشيء، فيقال غرست الشجر غرساً، ويقال أن الغريسة النخلة أول ما تنبت<sup>(5)</sup>، وتفيد المعاجم أن الغرسة النواة التي تزرع، والفسيلة ساعة وضعها في الأرض حتى تعلق والجمع غرائس وغراس، وقيل: الغراس: زمن الغرس أو ما يغرس من الشجر، والغريسة شجر العنب أول ما يغرس، في حين ذهب بعض أصحاب المعاجم إلى القول بأن الغرس: الغراب الصغير (6).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى النبتة الصغيرة التي تزرع في الأرض، يقول ابن الرومي: 
يَدُل على إقبال أمرك أنه عريسة حين فيه تحيا الفرائس (7)

أما أبو ماضي فقد استخدمها بمعناها الحقيقي في كل استخداماته لها، فيقول واصفاً أرضه:

نمشي على تلك الهضاب ودوننا بحر من الأغراس والأشجار (1)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة أرز.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أرز.

<sup>(3)</sup> الديوان، 292.

<sup>(4)</sup> الديوان، 727.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غرس.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة غرس.

<sup>(7)</sup> الديوان، 229/2.

ويستخدم الكلمة بمعناها الحقيقي أيضاً في سياق حديثه عن تمسكه بأرض بلده:

يفيد صاحب المقاييس أن الكلمة تعود لمادة القاف والتاء والدال وهي أصل صحيح، وهو كلمتان: القتد خشب الرحل وجمعه أقتاد وقتود، والأخرى القتاد: ضرب من العضاه، ويقولون قتائد مكان<sup>(3)</sup>، وتغيد المعاجم أن القتاد شجر شاك صلب يشبه شجر التفاح، يستخدم في صلاعة الأخشاب، لذلك يسمى في السودان بالخشّاب، ويستخرج منه أجود أنواع الصمغ، لا تأكله الإبل إلا في عام جدب بعد إضرام النار فيه لتحرق أشواكه (4).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الشجر الشائك، يقول الفرزدق:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الشجر الشائك في سياق حديثه عن الأبله الذي لا يميز بين الخير والشر:

وجاءت بمعنى المصائب والويلات في سياق حديثه عن معاناته:

لم ترد الكلمة في المعاجم القديمة، ويفيد إبراهيم أنيس أنها لفظ دخيل، وهو شــجر دائــم الخضرة، بيضي الورق والزهر، وثماره تجفف على أنها توابل<sup>(1)</sup>، ومع ذلك فقــد وردت فــي الأدب القديم بمعنى النبت، يقول ابن الرومي:

<sup>(1)</sup> الديوان، 388.

<sup>(2)</sup> نفسه، 97.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مادة قتد.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قتد.

<sup>(5)</sup> الديوان، 161.

<sup>(6)</sup> الديوان، 837.

<sup>(7)</sup> نفسه، 298.

ألوى بقلبك عن غصون الناس غصن يتيه على غصون الآس (2)

وكذلك أبو ماضي أورد الكلمة في استخداماته لها بمعنى الشجر ذي العطر، في سياق وصفه لأرض بلاده:

كأنّمـــا لا وردَ فــــي الياســـمين كأنمـــا لا عطــرَ فـــي الآس<sup>(3)</sup>

وفي سياق الغزل يقول أيضاً:

تعالي، قبلما تسكت في السروض السشحارير ويذوي الحور والصفصاف والنرجس والآس

# الخُّزَام:

تعود الكلمة إلى مادة الخاء والزاي والميم وهي أصل يدل على انثقاب الشيء، فكل مثقوب مخزوم، والطير كلها مخزومة، لأن وترات أنفها مخزومة، فيقال خزمت الجراد في العود نظمته، وخزمت البعير إذا جعلت في وتر أنفه خزامة من شعر، وعلى هذا القياس يسمى شجرة من الشجر خَزَمة: وذلك أن لها لحاءً يفتل منه الحبال، والحبال خزامات (5)، وتفيد المعاجم أن الخزام شجر مثل شجر الدوم، وله أفنان وبسر صغار، وتتخذ من لحائه الحبال، وقيل نبت طيب الريح، وعشبه طويلة العيدان صغيرة الورق حمراء الزهرة، طيبة الريح، وعلى سبيل المجاز، يقولون: خزمت أنفه إذا أذللته (6).

ووردت في الأدب القديم بمعنى النبت الطيب الريح، يقول امرؤ القيس:

كان المُدامَ وصَوْبَ الغمام وريحَ الخزامي ونَاشْرَ القُطُر (<sup>(7)</sup> واستخدمها أبو ماضي بمعنى النبت الجميل في سياق المدح:

وذابَ فيك الحب بُ ذوبَ الندى في مبسم الورد وجفن الخزام (8) ودابَ فيك الحب للمدن الشاعر قد أوردها بمعناها الحقيقي فقط، فيقول أيضاً:

<sup>(1)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة آس.

<sup>(2)</sup> الديوان، 200/2.

<sup>(3)</sup> الديوان، 474.

<sup>(4)</sup> نفسه، 499.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة خزم.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة خزم.

<sup>(7)</sup> الديوان، 110.

<sup>(8)</sup> الديوان، 668.

## سيخسسُ الصنبابُ عن الروابي ويبدو الوردُ فيها والخزام (1)

#### الصَفْصاف:

يفيد ابن فارس أن الصاد والفاء المضعفة أصل واحد يدل على استواء على الشيء وتساو بين شيئين في المقر (2) فلعل هذه التسمية لهذا النوع من الشجر جاءت من التساوي في الطول، وتفيد المعاجم أن الصنفصاف: الخلاف، واحدته صفصافه، وقيل: شجر الخلاف شامية، والصنف السطر المستوي ومنه اصطف القوم، وتفيد أيضاً أن الصفصف: الأرض المستوية أو التي لا نبات فيها(3).

ويبدو أن استخدام الأدب القديم للكلمة بمعنى النبتة قليل الورود، أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى النبتة في كل موقع استخدمها فيه، فيقول واصفاً في سياق الغزل:

تعود الكلمة إلى مادة الصاد والواو والباء وهي أصل صحيح يدل على نزول شيء واستقرار قراره ومن ذلك الصواب $^{(5)}$ ، وتفيد المعاجم أن الصاب ضرب من الشجر مر واحدته صابةً، وقيل عصارة شجر مر أو عصارة الصبر $^{(6)}$ .

واستخدمها الشعر القديم بمعنى عصارة الشجر المر، يقول ابن الرومي:

وأنا الذي من أرضه يمتاز حنظه وصابه (7) واستخدمها أبو ماضي أيضاً بمعنى الشراب المر:

وضحكت مع أحلامها، وبكيت في آلامها، وجرعت معها الصاّبا (8) وفي موقع آخر يقول:

<sup>(1)</sup> نفسه، 627.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة صفّ.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخــرون، المعجــم الوســيط، مـــادة صفّ.

<sup>(4)</sup> الديوان، 364.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة صوب.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صوب.

<sup>(7)</sup> الديوان، 104/1.

<sup>(8)</sup> الديوان، 167.

قال النّفار "وفرجيني" على مَصض تجرّعُ الأَنْقَعَيْن: الصَّابَ والصّبرا (1) ولم يوردها الشاعر بمعنى الشجر المر في المواقع التي استخدمها.

## تُفْاح:

يفيد ابن فارس أن التاء والفاء كلمة واحدة وهي التُفاح (2)، وأفاد أصحاب المعاجم أن التفاح ثمر معروف واحدته تفاحة، والتَّفحة الرائحة الطيبة، والمتْفَحة المكان الذي ينبت فيه التفاح الكثير، وقيل: التُّفاحة: رأس الفخذ والورك(3).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى ثمر شجر التفاح، يقول ابن الرومى:

ولم يخرج أبو ماضي عن معنى ثمر شجر التفاح في استخدامه للكلمة، فيقول في سياق الغزل:

يا صاح كم تفّاحَة غَضّة بعضّة بعضّة الرّوض غُصن رطيب (6)

## قَصَب:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة القاف والصاد والباء وهي أصلان صحيحان، يدل أحدهما على قطع الشيء، فيقال سيف قصاب، والآخر يدل على امتداد في أشياء مجوفة ومنه الأقصاب: الأمعاء<sup>(7)</sup>، وتغيد المعاجم أن القصب كل نبات ذي أنابيب، وقيل كل عظم مستدير أجوف، وكل عظم أجوف بها مخ، والقَصِب: القطع، والقصابة: المزمار (8).

<sup>(1)</sup> نفسه، 446.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة تفح.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نفح.

<sup>(4)</sup> الديوان، 1/328.

<sup>(5)</sup> الديوان، 437.

<sup>(6)</sup> نفسه، 188.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة قصب.

 <sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخــرون، المعجــم الوســيط، مــادة قصب.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى المزمار، يقول الأعشى:

أما الشاعر فاستخدمها بمعنى لحاء الشجر الذي يصنع منه، فيقول في سياق الرثاء:

تعود الكلمة إلى مادة الهمزة والراء والكاف، وهي أصلان أحدهما شجر الأراك المعروف، والآخر الإقامة ومنه الأريكة (4)، وتفيد المعاجم أن الأراك شجرة خصراء طويلة ناعمة كثيرة الورق والأغصان، وهي شجرة السواك، وهو شجر من الحمضى الواحدة أراكة (5).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى شجر الأراك المعروف، يقول ابن الرومي:

وأوردها أبو ماضي بمعنى الشجر المعروف في سياق حديثه عن سوريا وجمالها:

## بَقْل:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى الباء والقاف واللام وهو أصل واحد من النبات، إليه ترجع فروع الباب كلّه (8) و تغيد المعاجم أن البقل من النبات ما ليس بشجر دق و لا جلّ، ولم تبق له أرومة على الشتاء بعدما يرعى، وقيل كل نباتة في أول ما تنبت فهو البقل (9).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى العشب الصغير، يقول حسان بن ثابت:

<sup>(1)</sup> الديوان، 37.

<sup>(2)</sup> الديوان، 138.

<sup>(3)</sup> نفسه، 469.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة أرك.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أرك.

<sup>(6)</sup> الديوان، 10/2.

<sup>(7)</sup> الديوان، 681.

<sup>(8)</sup> المقاييس في اللغة، مادة بقل.

<sup>(9)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بقل.

أباحَ لها بطريق فارسَ غائطاً له من ذُرى الجَولان بَقْلٌ وزاهرُ (1)

وكذلك أوردها أبو ماضي بمعنى النبت الصغير في سياق تحسره على أيام شبابه:

فما ديمةً صبَّت على الصخر ماءَها فما أنبتت زهراً ولا أطلعت بقلا (2)

## تينة:

تعود الكلمة إلى مادة التاء والنون وهي ليست أصلاً إلا التين وهو معروف، وقيل: التين: الجبل<sup>(3)</sup> وتفيد المعاجم أن التين: الذي يُؤكل، وشجر البلس، وقيل هو البلس نفسه، واحدته تينة، أجناسه كثيرة بريّة وريفية وسهلية وجبلية، وهو كثير بأرض العَرب، وأضافت المعاجم بأن التينة: الدبر، أو جبل بالشام<sup>(4)</sup>.

وردت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الجبل، يقول النابغة الذبياني:

صُهبَ الظلال أتينَ التّينَ عن عُـرُضِ يُرْجِين غَيْماً قلـيلاً ماؤهُ شَـبما(5)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى شجرة التين المعروفة في سياق وصفها بأسلوبه الفلسفي:

وتينةً غضه الأفنانِ باسقة قالت الأثرابها والصيف يحتضر (6)

## زرع:

تعود الكلمة إلى مادة الزاي والراء والعين وهي أصل يدل على تنمية الشيء، والزرع اسم لما نبت<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم أن الزرع نبات كل شيء يحرث وطرح البذور، وقيل الزرع: الإنبات، فيقال زرعه الله أي أنبته، فيقولون: زرع الله ولدك للخير (8).

وأوردها الأدب القديم بمعنى النبات بشكل عام، يقول عمر بن أبي ربيعة: ومن أجل ذات الخال آلفُ منزلاً أحل أبه لاذا صديق ولازرع(9)

130

<sup>(1)</sup> الديوان، 304.

<sup>(2)</sup> الديوان، 602.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة تين.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة تنين.

<sup>(5)</sup> الديوان، 102.

<sup>(6)</sup> الديوان، 337.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة زرع.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة زرع.

<sup>(9)</sup> الديوان، 232.

وأورد الشاعر أبو ماضي الكلمة بمعنى أبناء قومه في سياق حديثه عن ضرورة اليقظة والصحو:

# من كان لا يدري فيقظة زرعها من فَضلِ هذا الهاجع المستغرق (1) برُتقال:

لم أجد الكلمة في المعاجم القديمة لكن أنيس يرى أن البرتقال شجر صغير مستديم الخضرة، أزهاره بيض عطرة الرائحة، يزرع لثمره، ومنه ضروب كثيرة(2).

وقد أوردها أبو ماضي بمعنى الشجر المعروف في سياق وصفه "لوس أنجلوس": وبدت غياض البرتقالِ فأشبهت جلباب خَوْدٍ بالنَّصارِ مزرَّرا<sup>(3)</sup> جُمَّيْزة:

تعود الكلمة إلى مادة الجيم والميم والزاي وهي أصل واحد وهو ضرب من السير، وشذت عن هذا القياس الجمزة بمعنى الكتلة من التمر<sup>(4)</sup>، وتفيد المعاجم أن الجُمَّيز والجُمَّيزى ضرب من الشجر يشبه حَمِّلَه التِّين، واحدة وهي نوع من السير<sup>(5)</sup>.

لم أجد في الأدب القديم الكلمة تحمل دلالة الشجرة المعروفة لدينا، أما أبو ماضي فقد أوردها في سياق وصفه للطبيعة بمعنى الشجرة:

يرى ابن فارس أن الحاء والنون والطاء ليس بذلك الأصل الذي يقاس منه أو عليه، وفيه أنه حبٌّ أو شبيه به، ومنه الحنطة المعروفة<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم أن الحنطة: البُر، والحنّاط: بائع الحنطة، أما الحنوط فهو طيب يخلط للميت<sup>(8)</sup>.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى حبوب الشام، يقول الفرزدق:

(2) إبراهيم أنيس وأخرون، المعجم الوسيط، مادة برتقال.

<sup>(1)</sup> الديوان، 505.

<sup>(3)</sup> الديوان، 436.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة جمز.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جمز.

<sup>(6)</sup> الديوان، 589.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حنط.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حنط.

أتتهم بعير لم تكن هَجَريّه ولا حِنْطَة الشَّأْمِ المَزيت خَمِيرُها (1) وأوردها أبو ماضي بمعنى الشعير:

أم أنْت كالحقل على رغمه ينمو مع الحنطة فيه القتاد (2)

#### سنديانة:

السين والنون والدال أصل يدل على انضمام الشيء إلى الشيء، ومنه الإسناد<sup>(3)</sup>، وتفيد المعاجم أن السَّنَدُ: ما ارتفع من الأرض في قبل الجبل أو الوادي ولم ترد الكلمة تحت هذا الأصل<sup>(4)</sup> لكن المعاجم الحديثة تفيد بأنها شجر الأحراج المتراص الأغصان المرتفع، وبالتالي التسمية جاءت من دلالة الارتفاع<sup>(5)</sup>.

قل ورود الكلمة في الأدب القديم ، أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى الشجرة العالية المرتفعة في سياق وصفه لنفسه:

فإذا أنا كالسنديانة شوشت أغصانها الريح التي تلويها (6)

# عُلِّيْق:

يفيد صاحب المقاييس أن أصل المادة هو العين واللام والقاف، أصل كبير يرجع إلى معنى واحد، وهو أن يناط الشيء بالشيء العالي<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم بأن العُليق نبات معروف يتعلق بالشجر ويلتوي عليه، وقيل شجر من شجر الشوك لا يعظم، وإذا نشب فيه شيء لم يكد يتخلص من كثرة شوكه (8).

واستخدمها الأدب القديم من باب التعلق بالشيء، يقول جرير:

<sup>(1)</sup> الديوان، 318.

<sup>(2)</sup> الديوان، 837.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سند.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، مادة سند.

<sup>(5)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سند.

<sup>(6)</sup> الديوان، 792.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مادة علق.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة علق.

لديوان، 318.

# إذا علقَ ت مخالبُ له بقرن أصاب القلب أو هَتَك الحجابَاً (1)

وأوردها أبو ماضي بمعنى النبات الذي يتعلق في سياق حديثه عن نفسه:

# وإذا ما صرت كالعلِّيق تمثال اكتئاب (2)

## عَوْسنج:

تعود الكلمة إلى مادة العين والسين والجيم وهي كلمة صحيحة، والعسج مد العُنق في المشي (3) وتفيد المعاجم أن العوسج شجر من شجر الشوك، وله ثمر أحمر واحدت عوسجة، وبعض المعاجم ترى أن هذا الشجر على أنواع (4).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الشجر الشائك ذي الثمار الطيبة الطعم، ابن الرومي:

وأبو ماضي أيضاً استخدمها بمعنى الشجر الشائك، فيقول في سياق حديثه عن انقضاء الربيع:

# حزت المحاسن في الربيع وفقته إذ ليس عندك عوسع يدمينا (7) قيصوم:

يرى ابن فارس أن القاف والصاد والميم أصل صحيح يدل على الكسر، والقصيمة والقيصوم: نبتان (8)، وتفيد المعاجم أن القيصوم ما طال من العشب، وهو من نبات السهل، طيب الرائحة ورقه هَدَب وله نوره صفراء، وقيل: رجل قصيم ضعيف سريع الانكسار (9).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الرمل الذي ينبت فيه الغضا، يقول الفرزدق:

طرازَ بلادِ عَن عُريْج بُن جَنْدَب وَعَنْ حَيِّ جُنجُود حمَار القَصائم (10)

<sup>(1)</sup> الديوان، 61.

<sup>(2)</sup> الديوان، 162.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة عسج.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عسج.

<sup>(7)</sup> **لهوج أمره**: برمه.

<sup>(6)</sup> الديوان، 296/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 746.

<sup>(8)</sup> المقاييس في اللغة، مادة قصم.

<sup>(9)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قصيم.

<sup>(10)</sup> الديوان، 604.

وأبو ماضي استخدم الكلمة بمعنى النبات ذي الرائحة في سياق المدح قائلاً: والسريح يلتقط السشندى وتذيعه من شيحها طوراً ومن قيصومها(1)

ب- الألفاظ الدالة على الزهور والورود

| التكرار | الوحدة الدلالية                               |
|---------|-----------------------------------------------|
| 162     | ز َهْر                                        |
| 54      | و َر ْد                                       |
| 31      | أُقْحو ان                                     |
| 7       | نَر ْ <del>ج</del> س                          |
| 6       | رَيْحَان                                      |
| 6       | نسْرين                                        |
| 4       | بَنَفسَج                                      |
| 4       | يَاسمين                                       |
| 3       | يَاسمي <u>ن</u><br>ز َنْبق                    |
| 3       | سكوڤىين                                       |
| 1       | سَوْسن<br>جُلَّنار<br>دفْلی<br>شَقَائق<br>فُل |
| 1       | دفلي                                          |
| 1       | شُفَائق                                       |
| 1       | فُل                                           |
| 14      | عدد الوحدات                                   |
| 284     | تكرارها                                       |

## زَهْر:

تعود الكلمة إلى مادة الزاي والهاء والراء وهي أصل يدل على حسن وضياء وصفاء ومن ذلك الزُّهَرة وهو النجم المعروف ومنه الزَّهْر نور كلِّ نبات  $^{(2)}$ ، وتغيد معظم المعاجم أن الزَّهْرة نور كل نبات، والزاهر الحسن من النبات والزُّهرة البياض، ومنه الأزهر: الرجل الشديد البياض يزهر كما يزهر النجم والسراج $^{(3)}$ .

واستخدم الأدب القديم الكلمة بمعنى نُور الثمر، يقول عنترة:

<sup>(1)</sup> الديوان، 637.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة زهر.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة زهر.

أيامَ غُصنُ شبابي في نُعومت في سياق الرثاء قائلاً:

لم يبرح الروض فيه الماءُ والزَهَرُ ولم يَزَلُ في السَّماءِ الشَّمسُ والقَمَرُ (2)

وفي موقع آخر بين الشاعر بأنه يفضل الأزهار على غيرها من النباتات، وهذا ليس غريباً على شاعر من أتباع المذهب الرومانسي:

وما هَوِيتَ من الأزهار؟ قلت لهم: الحب عندي لناميها وذاويها(3)

أما مجازيا فقد جاءت بمعنى أول الأعمار في سياق حديثه عن أيام الشباب:

إنَّ أماني السروُوح أزهارها وإنَّ روحي اليومَ قفر يَباب (4)

وفي موقع آخر أوردها بمعنى التسامح والتفاؤل في سياق حديثه عن تعامل الإنسان في الحباة:

أنْ نكن زهراً فما أمجدنا أو نكن شوكاً فهذا الخطر (5)

<sup>(1)</sup> الديوان، 150.

<sup>(2)</sup> الديوان، 349.

<sup>(3)</sup> نفسه، 810.

<sup>(4)</sup> نفسه، 831.

<sup>(5)</sup> نفسه، 346.

## وَرْد:

أعاد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الواو والراء والدال وهي أصلان، أحدهما الموافاة إلى الشيء، ومنه الموارد: الطرق، والثاني لون من الألوان، فيقال فرس ورد إذا كان لونه لون الورد (1)، وتفيد المعاجم أن الورد نور كل شجرة وزهر كل نبته واحدته وردة منه الريفي والبري والجبلي، وهو ما يشم، وقيل: الشجرة الواردة الأغصان: التي أزهرت أغصانها، وذهب بعض أصحاب المعاجم إلى تخصيص الورد باللون الأحمر الذي يميل إلى الصُفرة (2).

واستخدم الأدب القديم الكلمة بمعنى نبات الورد الجوري المعروف، يقول أبو فراس:

وأبو ماضى استخدم الكلمة بمعنى الزهر في النبات، في سياق الغزل:

وجاءت بمعنى التفاؤل والحب في سياق حديثه عن المرح في الحياة:

وأوردها أيضاً بمعنى لون الوجه الذي يميل إلى الحُمرة، وهو صفة من صفات الجمال لدى العرب، في سياق الغزل:

تعود الكلمة إلى مادة القاف والحاء والواو وهي أصل يدل على كلمة واحدة، يقولون: القحو: تأسيس الأقحوان (7) وتفيد المعاجم أن الأقحوان نبتة البابونج أو القراص واحدت

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ورد.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ورد.

<sup>(3)</sup> الديوان، 88.

<sup>(4)</sup> الديوان، 444.

<sup>(5)</sup> نفسه، 487.

<sup>(6)</sup> نفسه، 135.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة قحو.

أقحوانة ويجمع على أقاح، وهو نبت طيب الريح حواليه ورق أبيض ووسطه أصفر، ومجازياً دللت عليه العرب بالشبب (1).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى النبت ذي الأزهار البيضاء، يقول ابن المعتز: يا مقمراً في السُعر الأسود وضاحكاً في المقرون ندي (2)

وأوردها أبو ماضي بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن أشواقه لبلده وأرضه، فيقول:

شاقني روح خفي نحو ذياك المكان فإذا بالسر أضحى زهرة من أقدوان<sup>(3)</sup>

وفي سياق حديثه عن الخمر، يقول أيضاً:

حيث أكون جارياً يكون الـــورد وأُمُّك ك الكرْمَــة يــا

## نُرْجِس:

لم أجد الكلمة قد أشار إليها صاحب المقاييس، وتغيد المعاجم الأخرى أن النرجس نبت من الرياحين، وهو من الفصيلة النرجسية، ومنه أنواع تزرع لجمال زهرها وطيب رائحته، وزهرته تشبّه بها الأعين، واحدته نرجسة، وهو لفظ دخيل (5).

أوردها الأدب القديم بمعنى الزهر الجميل في سياق الوصف، يقول أبو نواس:

والنَّرجسُ الغض لدَى وَرْدِهِ والسورَدُ قد حُفَّ بنسرينه (6)

كذلك استخدمها أبو ماضي بمعنى التفاؤل، في سياق حديثه عن الخمر:

ونسقي النرجس الواشي بقايا الراح في الكاس الكاس (7) أما مجازياً فقد استخدمها الشاعر بمعنى العيون الجميلة، في سياق الغزل:

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قحو.

<sup>(2)</sup> الديوان، 227.

<sup>(3)</sup> الديوان، 709.

<sup>(4)</sup> نفسه، 579.

<sup>(5)</sup> ابن منظور، لسان العرب، إبر اهيم وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نرجس.

<sup>(6)</sup> الديوان، 83.

<sup>(7)</sup> الديوان، 497.

# وكم مسحت دموع النَّرجس الباكي (1)

# وكم لثمت شفاه الورد هائمة

## رَيْحَان:

تعود الكلمة إلى مادة الراء والواو والحاء وهي أصل كبير مطرد يدل على سَعَة وفسحة واطراد، وأصل ذلك الريح (2) وتفيد المعاجم أن الريحان كل بقل طيب الريح، ريحانة ويجمع على رياحين، وقيل أطراف كل بقلة طيبة الريح إذا خرج عليها أوائل النور، والريّحانة: الطاقة من الريّحان، أما على سبيل المجاز فهو الرزق على سبيل التشبيه (3).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى النبتة الطيبة الرائحة، يقول بشار بن برد:

وجاءت في شعر أبي ماض بمعنى النبات في سياق المدح للشعر:

وأوردها الشاعر أيضاً بمعنى النباتات ذات الرائحة في سياق الوصف:

لم ترد الكلمة في المقاييس والصحاح، وتغيد المعاجم الأخرى أن النّسرين ضرب من الرياحين له ورد أبيض، واحدته نسرينة، والكلمة غير عربية $^{(7)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى النبات ذي الرائحة الطيبة، يقول ابن الرومي:

واستخدمها أبو ماضى بمعنى النبت في سياق حديثه عن التفاؤل:

<sup>(1)</sup> الديوان، 523.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة روح.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة روح.

<sup>(4)</sup> الديوان، 223.

<sup>(5)</sup> الديوان، 691.

<sup>(6)</sup> نفسه، 723.

<sup>(7)</sup> ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نسر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 478/3.

والرجاء الذي يصيرُ به الفد فد روضاً، وشَوكُهُ نَسرينا(1)

أما مجازاً فقد جاءت بمعنى الأمل في سياق حديث الشاعر عن الربيع ووداعته:

لو دُمت لم تحزَنْ عليه قلوبُنا ولئن أضعنا الوردَ والنِّسرينا (2)

## بَنَفسج:

لم تشر المعاجم القديمة إلى الكلمة، لكن أنيس يرى بأن البنفسج نبات زهري من الفصيلة البنفسجية يزرع للزينة وزهوره عطرة الرائحة (3)، فيبدو لي أن الكلمة دخيلة غير عربية. ومع ذلك فإن الشاعر القديم استخدمها بمعنى النبت الجميل، يقول ابن الرومى:

بنفسج جُمعت أوراقُه فحكى كُحلاً تشرَّبَ دمعاً يومَ تشتيت (4)

وأبو ماضي أوردها بمعنى النبتة الجميلة ذات الأزهار في كل المواقع التي جاءت فيها، فيقول في سياق الرثاء:

عاش في الأرض مثل زهر البنفسنج كلّما زاد فركه يتأرج(5)

## يَاسمين:

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس وأفادت المعاجم الأخرى أن الياسمين فارسي معرّب، وقد جرى في كلام العرب، والياسمينة جُنيبُة من الفصيلة الزيتونية والقبيلة الياسمينية، تررع لزهرها، وبعض المعاجم قالت، بأنه ياسمون فأجرته مجرى الجمع $^{(6)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى النبتة الجميلة الأزهار، يقول الأعشى:

وَشَاهَسْفَرِمْ (7) والياسمينُ ونرجسٌ يُصبّحنا في كُلَّ دَجْن تَغيّمَا (8)

وكذلك أوردها أبو ماضي بمعنى النبتة الجميلة في سياق الغزل، يقول:

فَتَّانَ مَينَة في شَدَاها (9)

139

<sup>(1)</sup> الديوان، 753.

<sup>(2)</sup> نفسه، 746.

<sup>(3)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بنفسج.

<sup>(4)</sup> الديوان، 276/1.

<sup>(5)</sup> الديوان، 461.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة يسم.

<sup>(7)</sup> شاهشفرم: لفظة فارسية تعنى نوعا من الريحان.

<sup>(8)</sup> الديوان، 278.

<sup>(9)</sup> الديوان، 786.

أما مجازاً فقد استخدمها بمعنى الود والعلاقة الطيبة في سياق الغزل قائلاً:

# وانثري السورد حولسه وعليسه واغرسي عند قابسه ياسمينة (1) زنبق:

لم أجد الكلمة في المقاييس وبعض المعاجم القديمة، في حين تفيد الأخرى أن الزنبق دهن الياسمين، وقيل نبات من الفصيلة الزنبقية له زهر طيب الرائحة، أو المزمار، وأم زنبق من كنى الخمر وهي الزرْقاءُ والقنْديد (2).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى النبت الجميل، يقول صفى الدين الحلى:

زنبق بين قُصب آس وبان وأقاح ونرجس وورود(3)

وأوردها أبو ماضى أيضاً بمعنى الجميلة، في سياق وصفه الطبيعة:

وكلّما نورت في السفح زَنْبَقَةٌ صفّقت من طرب واهتز عطف اك (4) سوسن:

لم أجد الكلمة في المقاييس، والمعاجم الأخرى تفيد أنه نبت له زهور جذابة مختلفة الألوان، وهو أعجمي معرّب وجرى في كلام العرب $^{(5)}$ ، واستخدمها الأدب القديم بمعنى النبتة، يقول الأعشى:

وآسٌ وَخيريٌ ومَروٌ وسوسَن إذا كان هنْزُمنٌ (6) ورَحْتُ مُخَسَشَمَا (7)

وأبو ماضي أوردها بمعنى النبتة الجميلة في سياق الوصف والحديث عن ذكرياته في لبنان: للحقال يَارُهُ وَ سوساناً أو سوساناً أو سوساناً أو سوساناً أو جُلَّنار:

<sup>(1)</sup> الديوان، 760.

<sup>(2)</sup> ابن منظور ، لسان العرب، إبر اهيم أنيس و أخرون، المعجم الوسيط، مادة زنبق.

<sup>(3)</sup> الديوان، 556.

<sup>(4)</sup> الديوان، 523.

<sup>(5)</sup> ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سوسن.

<sup>(6)</sup> هنزمن : عيد من أعياد النساطرة

<sup>(7)</sup> الديوان، 278.

<sup>(8)</sup> الديوان، 737.

لم ترد الكلمة في المعاجم القديمة وخاصة المقاييس، لكن المعاجم الأخرى تفيد أن الجلنار: زهر الرمان وهو لفظ معرّب $^{(1)}$ ، وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الزهر في سياق الوصف، يقول البحتري:

وكذلك أوردها أبو ماضى بمعنى الزهر الجميل في سياق وصفه للطبيعة الخلابة:

وأقد وان يريك ذراً وجُنَّا الهيبال (3)

# دفْلى:

يرى ابن فارس أن الدال والفاء واللام ليس أصلاً وإن جاء فيه الدِّفلى  $^{(4)}$ ، وتفيد المعاجم أنه شجر أخضر حسن المنظر زهره كالورد أحمر، وقيل هو الحنظل، أو شجرة مرة الطعم من السموم  $^{(5)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى النبات المزهر، يقول ابن الرومي:

فيه دفلي وفيه شوك وفيه من ثمار كرائم ألوان (6)

وأوردها أبو ماضي أيضاً بمعنى النبت ذي الأزهار لكنه أقرنه بالشوك وكأنه نبت غير مرغوب فيه، فيقول:

# وديني كدين الغيث إن سح لله المنطق الشوك والدفلي (7) وديني كدين الغيث إن سح لله المنطق والدفلي (7) المنطق الشوك والدفلي (7) المنطق المنط

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الشين والقاف والراء وهي أصل يدل على لون ويمكن حمل هذا المعنى على الشقائق (1)، وتفيد المعاجم أن الشقائق نبت أحمر الزهر تعيش في الرمل

<sup>(1)</sup> ابن منظور، لسان العرب، إبر اهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جلنر.

<sup>(2)</sup> الديوان، 71/2.

<sup>(3)</sup> الديوان، 183.

<sup>(4)</sup> المقاييس في اللغة، مادة دفل.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دفل.

<sup>(6)</sup> الديوان، 5/902.

<sup>(7)</sup> الديوان، 600.

الرمل ولها ريح ذَمرة وأضيف إلى النعمان؛ لأن النعمان بن المنذر نزل على شقائق رمل قد أنبتت الشقر الأحمر، فاستحسنها وأمر أن تحمى فقيل شقائق النعمان.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الأزهار الجميلة المعروفة، يقول البحتري:

وأوردها أبو ماضى بمعنى اللون الأحمر في الشفتين في سياق الغزل:

لما رأيت الورد في خديك وشائق النُّعمان في شائق النُّعمان في شائق النُّعمان في شائق (3)

## فُل:

لم ترد الكلمة في المعاجم القديمة بمعنى النبت المزهر، لكن أنيس يرى بأنه لفظ يطلق على الياسمين (4)، وكذلك أوردها أبو ماضي بمعنى النبات المزهر، فيقول في سياق الغزل:

# ج- الألفاظ الدالة على أجزاء النبات:

| <b>تكرارها</b><br>71 | الوحدة الدلالية |
|----------------------|-----------------|
| 71                   | غُصنْ           |
| 34                   | أورْ اق         |
| 17                   | ثْمَر           |
| 6                    | حَبُّ           |
| 5                    | عُود            |
| 4                    | أفنان           |
| 3                    | الأُكْمام       |
| 3                    | سُنْبلة         |
| 1                    | الجَنَى         |

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة شقر.

<sup>(2)</sup> الديوان، 261/1.

<sup>(3)</sup> الديوان، 525.

<sup>(4)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فلّ.

<sup>(5)</sup> الديوان، 525.

| 9   | عدد الوحدات |
|-----|-------------|
| 144 | تكرارها     |

## غُصنْ:

تعود الكلمة إلى مادة العين والصاد والنون وهي كلمة واحدة: غصن الـشجرة (1)، وتفيد المعاجم أن الغصن ما تشعب عن ساق الشجرة دقاقها وغلاظها والجمع أغصان وغصون وغصنة، والغُصنة: الشعبة الصغيرة منه، وأبو الغُصن: كنية جحا<sup>(2)</sup>.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الجزء من الشجرة يقول امرؤ القيس:

يدافع أعطاف المطايا بركنه كما مال غُصنٌ ناعمٌ فوق أغصان (3)

وأبو ماضي أوردها بمعنى ما يتفرع من الشجرة في سياق الرثاء قائلاً:

ستبكيك الكواكب في الدّياجي كما تبكيك في الرّوض الغصون (4)

وحين تابعت الكلمة وجدت الشاعر قد استخدمها بمعناها الحقيقي المعروف لكنه استخدمها في سياق حديثه عن أبناء قومه المهاجرين بمعنى الذكريات الجميلة:

ولقد تظللتم بأشجار فهل رفّت غصون فوقكم لغصوني (5)

وبدا لي أن الشاعر قد أورد الكلمة في معظم مواقعها أثناء حديثه عن الغرل أو وصفه الطبيعة.

## أوراق:

ذكرت أصل الكلمة في حديثي عن الورقاء في الطيور، وتفيد المعاجم أن الورق ما تبسط من الشجر وكان له خط ناتئ تكتنفه حاشيتان، واحدته ورقة، والوارقة: الشجرة الخضراء الورق الحسنة، وقيل الورق: المال، والورق من الدم ما استدار منه على الأرض، وتورق الظبي: أكل الورق (6).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى ورق الشجر، يقول البحتري:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غصن.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غصن.

<sup>(3)</sup> الديوان، 174.

<sup>(4)</sup> الديوان، 685.

<sup>(5)</sup> نفسه، 726.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ورق.

## غُصنٌ إِن يكن غَصْ الورَقُ (1)

لستُ أرضى هزّةً ياتي بها

وأبو ماضي أوردها بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن كائنات الطبيعة التي تتذمر من فصل الخريف، قائلاً:

فَمضت تشتكي إلى الورق الساقط في الحقل أنها لم تجنّح (2)

وأشار إلى أن لذته تكمن في سماع صوت الطيور وحفيف الأوراق:

لــذة عنــدي أن أســمع تغريــد البلابــل وحفيف الورق الأخضر أو همس الجداول<sup>(3)</sup>

وجاءت أيضاً بمعنى المال ذي اللون الأخضر

كان دنانير سوى الورق الناضر (4) وليس دنانير سوى الورق الناضر (4)

أما مجازياً فقد استخدمها الشاعر بمعنى الشيء الباهت في سياق حديثه عن أصدقائه، فيقول:

والحربُ بيني وبينهم نَسْبَت مُ حربٌ، ولكن سهامَهَا الورَق (5)

كذلك جاءت بمعنى لمسات الجمال في سياق حديثه عن الغزل:

وأيضاً أوردها بمعنى الصفحات التي يكتب عليها:

حَـوَتُ دارُ" الـسميرِ" هديّتيــه وتحـوي هــذه الأوراقُ شُـكري (7)

<sup>(1)</sup> الديوان، 307/1.

<sup>(2)</sup> الديوان، 242.

<sup>(3)</sup> نفسه، 211.

<sup>(4)</sup> نفسه، 409.

<sup>(5)</sup> نفسه، 503.

<sup>(6)</sup> نفسه، 164.

<sup>(7)</sup> نفسه، 394.

<sup>144</sup> 

# ثُمَر:

يفيد ابن فارس أن الثاء والميم والراء أصل واحد، وهو شيء يتولد عن شيء متجمعاً (1)، وتفيد المعاجم أن الثمر حمل الشجر، وأنواع الولد والمال، ويقولون: شجرة ثمراء أي ذات ثمر، وأفاد بعضهم أنه الرطب في رأس النخلة فإذا كبر فهو التمر، وعلى سبيل المجاز استخدمته العرب بمعنى عقدة السوط (2).

والأدب القديم استخدمها بمعنى حمل الشجر في قول ابن الرومي:

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى محصول الشجر في سياق حديثه عن بلده وخصوبة أرضها:

أما مجازياً فقد جاءت بمعنى العيش الرغيد في سياق حديثه عن الناس يحصدون ثمار الآخرين:

واستخدمها أيضاً بمعنى العطاء الشعري واللغوي في سياق مدح نفسه:

يرى ابن فارس أن الحاء والباء المضعفة أصول ثلاثة: أحدهما اللزوم والثبات، والآخر الحبة من الشيء ذي الحبِّ، والثالث: وصف القصر (6)، وتفيد المعاجم أن الحب الزرع صغيراً

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة ثمر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ثمر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 283/2.

<sup>(4)</sup> الديوان، 99.

<sup>(5)</sup> نفسه، 337.

<sup>(6)</sup> المقابيس في اللغة، مادة حبّ.

كان أو كبيراً، واحدته حبة فنقول حَبة من بر، وحبة من شعير وحبة من عنب ويجمع على حبّات وحبّ وحبوب وحُبّان، وقيل الحَبة من الشيء: القطعة منه (1).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى بذور الفنا فقال زهير:

وجاءت في شعر أبي ماضي بمعنى الحبة والبُر أو الشعير في سياق حديثه عن الطيور قائلاً:

## غود:

تعود الكلمة إلى مادة العين والواو والدال وهي أصلان صحيحان، يدل أحدهما على تثنية في الأمر ومنه العَوْد والآخر جنس من الخشب $^{(4)}$ ، وتفيد المعاجم أن العود خشبة كل شجرة دق أو غلظ، وقيل هو ما جرى فيه الماء من الشجر ويكون للرطب واليابس ويجمع على أعواد وعيدان $^{(5)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الجزء من الشجرة، يقول عبيد بن الأبرص:

وأبو ماضي أورد الكلمة بمعنى الجزء من الشجر في سياق حديثه عن نبته العُليق المعروفة:

## إن عوداً فيه ماء ليس عوداً لاحتطاب(7)

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حب.

<sup>(2)</sup> الديوان، 77.

<sup>(3)</sup> الديوان، 605.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقابيس في اللغة، مادة عود.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عود.

<sup>(6)</sup> الديوان، 77.

<sup>(7)</sup> الديوان، 161.

# أفنان:

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الفاء والنون المضعفة وهي أصلان صحيحان، يدل أحدهما على تعنية واطراد شديد ومنه الفن، والآخر يدل على ضرب من الضروب في الأشياء كلّها ومنه الفنن وهو الغصن المعروف<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الفنن الفرع من الشجرة، وقيل: الغصن المستقيم من الشجر يجمع على أفنان وفُنُون، ويقولون: غصن فينان: كثير الأفنان<sup>(2)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى غصن في قول طرفة:

ولها كشما مهاة مُطفل تقري بالرمَل أفنان الزهر(3)

وأوردها أبو ماضى بمعنى الأغصان في سياق حديثه عن الغزل قائلاً:

لم انسس ليلاً سهرتُه مَعَها تحنُسو علينا الأَفنانُ والشَّجَرُ (4)

وفي موقع آخر أيضاً جاءت بمعناها الحقيقي في سياق حديث الشاعر عن ديار وطنه قائلاً:

ما ثم من فن إلى أوراقه يأوي، إذا شتد الهجير البلبلُ (5)

ولم يخرج الشاعر عن هذا المعنى في استخداماته للكلمة.

# الأَكْمام:

يرى ابن فارس أن الكاف و الميم المضعفة أصل و احد يدل على غشاء و غطاء ومن ذلك الكِمُّ و عاء الطلع و الجمع أكمام  $^{(6)}$  ، و تفيد المعاجم أن الكِم و الكِمام و عاء الطلع يجمع على أكمام و أكاميم، و قيل الشيء المستور، و منه كمّت النخلة و أكمّت، أخرجت أكمامها $^{(7)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى وعاء الطلع، يقول امرؤ القيس:

<sup>(1)</sup> المقابيس في اللغة، مادة فن.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العسرب، إبــراهيم أنــيس وآخــرون، المعجــم الوســيط، مادة فَن.

<sup>(3)</sup> الديوان، 51.

<sup>(4)</sup> الديوان، 353.

<sup>(5)</sup> نفسه، 557.

<sup>(6)</sup> المقابيس في اللغة، مادة كمّ.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة كمّ.

وَأَرْضَى بَنِي الرَّبْدَاءِ واعتمّ زهرُهُ

وأبو ماضي أوردها بمعنى وعاء الطلع في كل استخداماته لها، فيقول واصفاً:

لم أجد الكلمة في المقاييس، لكن المعاجم الأخرى تفيد أن السُّنبل جزء النبات الذي يتكون فيه الحب واحدته سنبلة، ومنهم من ذهب إلى القول بأن السنبلة برج في السماء، وبئر قديمة، وقيل: السُّنبل من الطيب<sup>(3)</sup>.

والأدب القديم أوردها بمعنى الجزء الذي يتكون فيه الحب، يقول الفرزدق:

وأوردها أبو ماضي بمعناها الحقيقي في كل استخداماته لها، فيقول واصفاً بلده قبل مغيب الشمس:

## الجنّي:

يفيد ابن فارس أن الجيم والنون والياء أصل واحد، وهو أخذ الثمرة من شجرها $^{(6)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن الجنى كل ما جني من النبات حتى القطن، وقيل هو الكلأ، فيقولون: هذه شجرة طيبة الجنى، وأجنى الشجر حان أن يجنى ثمره $^{(7)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الثمر، يقول ابن الرومي:

أَجْنَى جنَّى طابت مذاقت أ

<sup>(1)</sup> الديوان، 92.

<sup>(2)</sup> الديوان، 670.

<sup>(3)</sup> ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وأخرون، المعجم الوسيط، مادة سنبل.

<sup>(4)</sup> الديوان، 139.

<sup>(5)</sup> الديوان، 186.

<sup>(6)</sup> المقابيس في اللغة، مادة جني.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جني.

<sup>(8)</sup> الديوان، 2/515.

<sup>148</sup> 

وأوردها أبو ماضي بمعنى الثمر في سياق وصفه لبلده التي أصبحت ذكريات في مخيلته، فيقول:

للع شب أثقل أه الندى للغ صن أثقل أه الجني (1)

العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النبات

• الترادف.

وقع الترادف عند الـشاعر بين كرمة-دالية

ورد – ز هر

ثمر – جنی

فنن – غصن

#### • والتضاد:

جاء التصاد بين الألفاظ ورد - شوك

- المــــشترك اللفظـــي: لم أجد مشتركاً لفظياً بين الألفاظ الدالة على النبات:
  - علاقـــة الأشـــتمال:
  - نبات تشمل كل الألفاظ على الشجر والشوك والورود والرياحين.
- شجر تشمل التالية: كروم -دالية نخلة أرز قتاد- آس- خزام صفصاف صاب - آراك - تينة - برتقال - جميزة - سنديانة- عوسج.
  - شوك: تشمل التالية: قتاد علّيق عوسج.
  - زهر: تتضمن ألفاظ الحقل الدالة على الزهور والورود.
  - رياحين: تشمل ألفاظ الحقل الدالة على الزهور والورود.
    - عود: تشمل غصناً، فنناً.
    - الجني: تشمل الثمرَ، سنبلة، حَباً.

<sup>(1)</sup> الديوان، 737.

# الفَصْيِلُ السَّالِيْثُ

الألفاظ الدالة على الطبيعة الساكنة

- مجال الألف اظ الدالة على المكان
- أ. الألفاظ الدالة على النجوم والسماء والكواكب
- ب. الألف اظ الدالة على الأرض والثرى
- ج. الألفاظ الدالة على الروابى والجبال والصحراء
- د. الألف اظ الدالة على البحر والنهر
- ه. الألفاظ الدالة على السهل والوادي والطريق
- و. الألف الدالة على المنابست
- مجال الألفاظ الدالة على السزمن
- أ. الألف اظ الدالة على الزمن المحدد
- ب. الألف اظ الدالة على السزمن المطلق
- مجال الألف اظ الدالة على النور
- مجال الألفاظ الدالة على الظلمة
- مجال الألفاظ الدالة على الأمطار والهواء والسحب
- مجال الألفاظ الدائسة على اللون
- مجال الألفاظ الدالة على الصخور والحجارة

# مجال الألفاظ الدالة على المكان

# أ) الألفاظ الدالة على النجوم والسماء.

| التكرار | الوحدة الدلالية       |
|---------|-----------------------|
| 146     | نَجْم                 |
| 95      | سماء                  |
| 86      | شُمُس                 |
| 71      | ك <del>َ</del> و ْكَب |
| 62      | بَدْر                 |
| 47      | شِهَاب                |
| 31      | قُمَر                 |
| 15      | هِلال                 |
| 11      | الدَّرَارِي           |
| 8       | جَوْزاء               |
| 8       | ذُكَاء                |
| 6       | السُّها               |
| 6       | فَر ْقَد              |
| 4       | الثُّريا              |
| 4       | مَجَرَّة              |
| 3       | السَّمَاك             |
| 1       | قُبَّة زَرَ قاء       |
| 17      | عدد الوحدات           |
| 604     | تكرارها               |

# نُجْم

يفيد ابن فارس أن النون والجيم والميم أصل صحيح يدل على طلوع وظهور، ونجم النجم: طلع (1)، وترى المعاجم الأخرى أن النجم الكوكب وقد خص الثريا، وقيل: الوقت

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة نجم.

المضروب ومنه سمى المنجم، وضرب من النبات لم يكن على ساق، أو الـشجرة ونبتــه صغدة <sup>(1)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الكوكب في السماء، يقول أبو فراس:

نديمي النَّجُ ومُ (2) عَلَيْ عِي النَّجُ ومُ (2)

وأورد الشاعر أبو ماضي الكلمة بمعنى الجسم المضيء في السماء ليلاً، فيقول في سياق حديثه عن جمال سوريا:

واستوى الليك لابسساً تاج النجوم(3)

أما على سبيل المجاز فقد أوردها بمعنى أدباء المهجر، فيقول مفتخراً ببلده:

حَدِّقْ - أتدكرُ من أنا (4) وطننَ النجوم – أنا هنا و استخدم الكلمة بمعنى ملهمة الأمل:

وإذا أنجم آمالي توارت في الحجاب(5)

وجاءت بمعنى المكانة العالية في سياق حديث الشاعر عن أقرانه الأدباء في حفلة اليوبيل الذهبي لجريدة السمير:

وبهم عقدت على النجوم لوائي (6) بهم اقتحمت العاصفات بمركبي

تعود الكلمة إلى مادة السين والميم والواو، وهي أصل يدل على العلو<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الكلمة تقال لكل ما ارتفع وعلا، وهي سقف كل شيء وكل بيت، وقيل: السماء: السحاب، والمطر، وجاءت كذلك بمعنى ظهر الفرس (8).

وأوردها الأدب القديم بمعنى ما يغطى الأرض، يقول امرؤ القيس:

إذا ما الثَّريا في السماء تعرّضت تعرُّض أثناء الوشاح المفصلً (9)

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نجم.

<sup>(2)</sup> الديوان، 223.

<sup>(3)</sup> الديوان، 683.

<sup>(4)</sup> نفسه، 736.

<sup>(5)</sup> نفسه، 162.

<sup>(6)</sup> نفسه، 110.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سمو.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سمو.

<sup>(9)</sup> الديوان، 39.

كذلك استخدمها أبو ماضي بمعنى السموات المعروفة في سياق فخره بتاريخ العرب:

وجاءت بمعنى الله تعالى محقق العدل في سياق حديثه عن العدالة:

وأيضاً أوردها بمعنى الهدف السامي في سياق حديثه عن هوى النفس:

تعود الكلمة إلى مادة الشين والميم والسين، وهي أصل يدل على تلون وقلة استقرار، فالشمس معروفة وسميت بذلك لأنها غير مستقرة، هي أبداً متحركة (4), وتفيد المعاجم أن الشمس نجم رئيس تدور حوله الأرض، وسائر كواكب المجموعة الشمسية، وقيل: ضرب من الحلي والقلائد (5).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى النجم المعروف، يقول امرؤ القيس:

فَلَمّا أَجِنَّ السّمسَ عني غؤورُها نَزلْتُ إِلَيْهِ قَائِماً بِالحَضِيضِ<sup>(6)</sup> واستخدمها أبو ماضي بمعنى النجم المعروف في سياق حديثه عن الصيف ليصف جمال المنظر:

ذَهَ بُ السَّمسِ على آفاقها وسوادُ الليل مِسكٌ في تُراها<sup>(7)</sup> ويقول أيضاً في سياق الغزل مورداً الكلمة بمعناها الحقيقي:

فالوصلُ أجملهُ ما كان بعد نوى والشمس بعد الدجى أشهى لرائيها(8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 104.

<sup>(2)</sup> الديوان، 635.

<sup>(3)</sup> نفسه، 96.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة شمس.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شمس.

<sup>(6)</sup> الديوان، 127.

<sup>(7)</sup> الديوان، 788.

<sup>(8)</sup> الديوان، 806.

وقد تابع الباحث الكلمة في مختلف مواقعها فوجدتها قد جاءت بمعناها الحقيقي.

## کُو ْکُب

يفيد ابن فارس أن الكاف والباء المضعّفة أصل صحيح يدل على جمع وتجمع، وسمي الكوكب بذلك من هذا القياس<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الكوكب النجم المعروف، وأضافت دلالات أخرى مثل: الماء والسيف، وسيّد القوم والفُطْرُ نبات معروف، وقطرات تقع بالليل على الحشيش، وشدة الحرة، أما الكوكبة فهي الجماعة<sup>(2)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى النجم المعروف، فيقول الفرزدق:

تمنَّ ع جَري ر دَارِماً بِكُلْيب وَهَيْهاتَ من شَمْسِ النَّهارِ الْكَواكِبُ (3)

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى مجموعة النجوم في سياق حديث الشاعر عن مصرع حبيبين:

وقفت تُحيطُ بها الزهورُ كأتها قمرٌ تُحيطٌ به الكواكبُ في الفَضا (4) واستخدمها أيضاً بمعنى السيد الكريم المجتبى في سياق رثائه الأسقف عمانوئيل:

يا لهفة القومِ على كوكب ِ لاح قليلاً واختفى في الغَمام (<sup>5)</sup> بَدْر

تعود الكلمة إلى مادة الباء والدال والراء وهي أصلان أحدهما كمال الشيء وامتلاؤه ومنه البدر، والآخر الإسراع إلى الشيء ومنه بادرت إلى الشيء  $^{(6)}$ ، وتغيد المعاجم أن البدر القمر إذا امتلأ، وقيل: الغلام الممتلئ. فيقال: أبدر القوم: طلع عليهم البدر  $^{(7)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى القمر في ليلة كماله، في قول عنترة:

جواهِرُه النجوم وفيه بَدر التمام (8)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة كبّ.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة كوكب.

<sup>(3)</sup> الديوان، 84.

<sup>(4)</sup> الديوان، 129.

<sup>(5)</sup> نفسه، 672.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بدر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بدر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 213.

وأوردها أبو ماضى بمعنى القمر المكتمل في سياق حديثه عن أيار وصفاء الجو:

فلا ثلوج على الروابي ولا غمام على البدور<sup>(1)</sup> وجاءت كذلك بمعناها الحقيقي في سياق الرثاء قائلاً:

فُجِعنا به كالبدر عند تمامِهِ ولم نر بدراً قبله الأرض وستدا(2) شهاب

يفيد ابن فارس أن الشين والهاء والباء أصل واحد يدل على بياض في شيء من سواد ومن هذا الباب الشهاب $^{(3)}$ ، وتفيد المعاجم أن الشّهاب لون البياض، فيقال عام أشهب وسنة شهباء، وليلة شهباء إذا هبت فيها ريح باردة، وتضيف بأنه العود الذي فيه نار، والنجوم الساطعة والدر اري $^{(4)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى العود الذي يحمل النار، فيقول عروة بن الورد:

ولكن صعلوكاً صحيفة وجهه كضوء شهاب القابس المتنور (5)

وجاءت في شعر أبي ماضي بمعنى الأجسام المضيئة في السماء، فيقول في سياق حديثه عن المرأة:

ولو دَرَى أَنَّ هذي السَّهبُ تزعجُها أمسى يُروع في أفلاكها السُّهُبا(6)

وأيضاً وردت بمعنى الجسم المضيء في سياق المدح:

لا يدرك الهرم النجوم وأنت في الدنيا شهاب (7)

<sup>(1)</sup> الديوان، 369.

<sup>(2)</sup> نفسه، 301.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة شهب.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شهب.

<sup>(5)</sup> الديوان، 51.

<sup>(6)</sup> الديوان، 173.

<sup>(7)</sup> نفسه، 185.

## قَمَر

يرى ابن فارس أن القاف والميم والراء أصل صحيح يدل على بياض في شيء، ومن ذلك قمر السماء $^{(1)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن القمر جرم سماوي يدور حول كوكب أكبر منه ويكون تابعاً له، ومنه القمر التابع للأرض، وقيل هو الليلة الثالثة من الشهر أو الثلاثة الأخيرة من الشهر لبياضها، يجمع على أقمار $^{(2)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى قمر السماء المضيىء، يقول ابن الرومى:

استخدم أبو ماضي الكلمة في معظم مواقعها بمعنى قمر السماء، في سياق الغزل:

يفيد صاحب المقاييس أن الهاء واللام المضعفة أصل صحيح يدل على رفع صوت، شم يتوسع فيه فيسمى الشيء الذي يصوت عنده ببعض ألفاظ الهاء واللام، ويحمل على هذا المعنى الهلال في السماء، فقد سمي بذلك لإهلال الناس عند نظرهم إليه مكبرين وداعين (<sup>7)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن التهليل رفع الصوت بذكر الله، أما الهلال فغرة القمر حين يُهلُّهُ الناس في غرة الشهر وقيل الهلال: الجمل الهزيل والبياض الذي يظهر في أطراف الأصابع، وطرف الرحى إذا انكسر، وما يبقى في الحوض من الماء الصافى، والغلام الحسن الوجه (<sup>8)</sup>.

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة قمر.

<sup>.</sup> (2) الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قمر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 64/2.

<sup>(4)</sup> الديوان، 411.

<sup>(5)</sup> نفسه، 427.

<sup>(6)</sup> نفسه، 137.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مادة هل.

<sup>(8)</sup>الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة هلّ.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى القمر في أول الشهر في قول ابن الرومي:

وأوردها أبو ماضي بمعنى القمر في أول الشهر في سياق الغزل حيث يصف نفسه بعيداً عن فتاته:

واستخدمها بمعنى العلم والمكانة العالية في سياق حديثه عن فتح أورشليم:

وأيضاً جاءت بمعنى الراية في السياق نفسه، فيقول:

تعود الكلمة إلى مادة الدال والراء المضعفة وهي أصلان: أحدهما يدل على تولد شيء عن شيء ومنه دَرُّ اللبن ودرِّة السحاب، والثاني يدل على اضطراب في شيء ومنه السريعة، وسمي الدُّر بذلك لاضطراب يُرى فيه لصفائه، والكوكب السدُّريِّ شبه بالدُّر ونُسب إليه لبياضه (5)، وتفيد المعاجم أن الدّر اري جمع الدُّري نسبة إلى الدّر في حسنه وبهائه، وهو الكوكب المتلألئ الضوء، الشديد الإنارة، وقيل: هو العظيم المقدار (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الكواكب ، يقول البُحتري:

<sup>(1)</sup> الديوان، 74/3.

<sup>(2)</sup> الديوان، 375.

<sup>(3)</sup> نفسه، 595.

<sup>(4)</sup> نفسه، 698.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة در.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة درّ.

<sup>(7)</sup> الديوان، 1/74.

مسشهدٌ روّع السدّراري فباتَستْ حائِراتٍ في الْقُبِه ِ الزّرقاعِ (1) ويقول عن المنطاد مورداً الدلالة نفسها:

واعتلى النساس به مستن الهواء فهسم حسول السدراري يمرح ون (2)

أما مجازياً فقد جاءت بمعنى الأوسمة والشيء الجميل في سياق حديثه عن هازم الأتراك ومذلهم:

ورَصَّعناهُ بالسشُّهبِ السدَّراري لما زدناكَ فخراً أو مَديحاً (3) الجَوْزاء

يفيد ابن فارس أن الجيم والواو والزاي أصلان: أحدهما قطع الشيء، ومنه جزت الموضع قطعته، والآخر وسط الشيء ومنه الجوزاء الشاة يبيض وسطها، والجوزاء نجم سميت بها لأنها تعترض جوز السماء (4)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الجوزاء نجم من نجوم السماء، وقيل: برج من بروج السماء، واسم امرأة سميت باسم هذا البرج (5).

ومن معاني ورودها في الأدب القديم الكواكب، يقول البحتري:

فتراهُ مطرداً على أعرادهِ مثل الجَوادهِ مثل الطرادِ كواكبِ الجَواعِ (6) كذلك أوردها أبو ماضي بمعنى النجم في سياق حديثه عن الطيران متعجباً:

فرأيت الجوزاء تشكو الثّريا والثّريا تشكو إلى الجوزاء (7)

ولم يخرج الشاعر عن هذا المعنى في استخدامه للكلمة، في سياق المدح:

وكأتنا كُنّا نحلِّق في الفضا صُعُدا لنلمس منكب الجوزاء(8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 116.

<sup>(2)</sup> الديوان، 327.

<sup>(3)</sup> نفسه، 241.

<sup>(4)</sup> المقاييس في اللغة، مادة جوز.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جوز.

<sup>(6)</sup> الديوان، 3/330.

<sup>(7)</sup> الديوان، 116.

<sup>(8)</sup> نفسه، 118.

# ُذكاء

يشير صاحب المقاييس أن الذال والكاف والياء أصل واحد مطّرد منقاس يدل على حدة في الشيء ونفاذ، يقول للشمس ذُكاء لأنها تذكو كما تذكو النار<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الدذكاء هي الشمس، وابن الذكاء الصبح لأنه من ضوئها، والذُّكوة: الجمرة الملتهبة، ويقولون: استذكى الفحل على العانة، أي اشتد عليها وتوقد<sup>(2)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى المرأة الجميلة، يقول المتنبى:

قلقُ المليحة وَهْبِيَ مسْكُ هتكها ومسيرها في اللَّيْل وَهْبِي ذُكاءُ (3)

أبو ماضى استخدمها بمعنى الشمس في سياق حديثه عن السماء:

تلبس التبر مئرراً ووشاحاً كلما أشرقت وغابت ذكاء (4)

وجاءت بمعنى التوقد والفطنة في سياق المدح:

صَاغَكِ اللهُ شُعلةً من ضِياء وبرا المرءَ شُعلةً مِن ُذكاءِ (5)

وحملت الكلمة كذلك معنى الحرية في سياق حديث الشاعر عن البلبل السجين:

سَهِرِتَ شُوقاً إلى ذكاء أم عندك المقعد ألمقعد المقعدة

## الستُها

تعود الكلمة إلى مادة السين والهاء والواو، وهي أصل يدل على الغفلة والسكون، ومنه السَّهو: الغفلة (7)، ولعل التسمية جاءت من الخفاء فيسهى عن رؤية هذا الكوكب، وتفيد المعاجم

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ذكي.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ذكي.

<sup>(3)</sup> الديوان، 1/13.

<sup>(4)</sup> الديوان، 95.

<sup>(5)</sup> نفسه، 117.

<sup>(6)</sup> نفسه، 631.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سهو.

الأخرى أن السُّها: كوكب صغير خفي الضوء، لذلك يقولون: في بيته سَهوة أي بيت خفي صغير منحدر في الأرض وسمكه مرتفع (1).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الكوكب المرتفع الخفي، يقول عنترة:

وجاءت في ديوان أبي ماضي أيضاً بمعنى الكوكب المتميز البعيد، في سياق رثائه جورجي زيدان:

وفي سياق وصفه الريح يقول:

لم أجد الكلمة في المقاييس، أما المعاجم الأخرى فتفيد أن الفرقد ولد البقرة، والأنثى فرقدة، وأجمعت أيضاً على أن الفرقدين نجمان في السماء لا يغربان، وقيل: الفرقد نجم قريب من القطب الشمالي ثابت الموقع لذلك يهتدي به، وهو المسمى النجم القطبي ويجمع على فراقد وفراقيد (5).

واستخدمها الأدب القديم بدلالتها الحقيقية النجم في قول ابن الرومي:

يا أخي لا تَمِلْ بوجهِكَ عنّي ما أنا فحمة ولا أنت فرقد (7)

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سهو.

<sup>(2)</sup> الديوان، 168.

<sup>(3)</sup> الديوان، 792.

<sup>(4)</sup> نفسه، 552.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فرقد.

<sup>(6)</sup> الديوان، 472/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 316.

وكذلك أوردها بالمعنى نفسه في سياق حديثه عن الحمى وما حلّ به من مرض:

وطَـوراً أراها طائرات كأتها في سياق حديثه عن الأرض فرقدا(1)

الثّريا

لم أجد الكلمة في المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن الثريا نجم معروف، وقيل: اسم امرأة شبب بها عمر بن أبي ربيعة، وماء معروف، وثريا تصغير ثروى $\binom{(2)}{2}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى النجم في السماء، يقول امرؤ القيس:

إذا ما الثّريا في السماء تعرّضت تعرّض أثناء الوشاح المفصل (3) وكذلك أوردها أبو ماضي بمعنى النجم ، فيقول في سياق حديثه عن المصائب التي أصابت الأمة: ونقيس ما بين الثّريا والثّرى وأمورنا تجري بغير قياس (4) المَجَرَّةُ

يفيد صاحب المقاييس أن الجيم والراء المضعفة أصل واحد وهو مد الشيء وسحبه، ومنه جر ُ الحبل (5)، ولعل تسمية مجَّرة السماء بذلك لأنها كأثر المَجَرَّة والإجرار، وتغيد المعاجم الأخرى أن المجَرة مجموعة كبيرة من النجوم تركزت حتى تراءت من الأرض كوشاح أبيض يعترض في السماء، وقيل هو باب السماء(6).

وأوردها الأدب القديم بمعنى المجموعة من النجوم في قول الفرزدق:

كم من أب لي يا جرير كأته قمر المجرو أو سراج نهار (<sup>7)</sup> واستخدمها أبو ماضى بمعنى النجوم في سياق حديثه عن قطرة الطّل:

<sup>(1)</sup> الديوان، 302.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إيراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ثرى.

<sup>(3)</sup> الديوان، 39.

<sup>(4)</sup> الديوان، 477.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة جرر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جّر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 311.

# فارتقت في الجو تبغي منزلاً فوق المجَّرة (1)

ويقول مفتخراً بجيش الرشيد مورداً الكلمة بمعناها الحقيقي:

والشَّهُبُ من حولِ المَجَّرة صاديه (2)

## وردت خيــولهم المجّـرة شــزباً

#### الستماك

تعود الكلمة إلى مادة السين والميم والكاف وهي أصل واحد يدل على العلو. وشذ عن هذا الباب السَّمك (3)، وتفيد المعاجم أن السِّماك كل ما كان حائطاً أو سقفاً، فيقال: سمك الله السساء، وقيل هو نجم معروف (4).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى السماء، يقول ابن الرومى:

فسقاهم نوء السمّاك بما سقوا خديثه عن الشاعر: وأوردها أبو ماضى بمعنى السماء في سياق حديثه عن الشاعر:

وشاد فوق السسماك بيتي ومد ملكي على الفضاء (6)

# قُبَّة زَرْقاء

يفيد صاحب المقاييس أن القاف والباء المضعفة أصل صحيح يدل على جمع وتجمع (7)، وتفيد المعاجم الأخرى أن القبة بناء مستدير مقوس مجوف لذلك أطلق على الخيمة القبة، وتجمع على قباب وقببة (8).

الكلمة مركبة لم أجدها في الدواوين القديمة، أما أبو ماضي فقد أوردها بمعنى السماء في سياق حديثه عن الطائرة كأن الكلمة أصابها انزياح دلالي:

مسشهدٌ روّع السدّراري فباتست مسشهدٌ روع القُبَّةِ الزّرقَاءِ(9)

<sup>(1)</sup> الديوان، 454.

<sup>(2)</sup> الديوان، 827.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سمك.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سمك.

<sup>(5)</sup> الديوان، 1/231.

<sup>(6)</sup> الديوان، 125.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مادة قب.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قبّ.

<sup>(9)</sup> الديوان، 116.

## العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النجوم والسماء

#### • الترادف:

وقع الترادف عند الشاعر بين المفردات:

- الشمس، ذكاء.
- سماء، السِّماك، قبة زرقاء.
  - کوکب، نجم.

#### • التضاد:

لا توجد هذه العلاقة بين المفردات الدالة على النجوم والكواكب.

## • المشتركاللفظي:

هلال تدل على القمر في أوله ، وتدل على الحسن الجميل.

#### • الاشتمال:

#### جاءت هذه العلاقة في الألفاظ:

نجم: تشمل ما يلي: شمس ، كوكب، در اري، جوزاء، ذكاء، سها، فرقد، ثريا. مجرة: تشمل مفردات الحقل.

قمر: تشمل ما يلي: بدر، هلال.

# ب- الألفاظ الدالة على الأرض والثرى:

| التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 271     | أرْض            |
| 74      | ثر ی            |
| 35      | تُر اب          |
| 32      | قَفْر           |
| 21      | طِین            |
| 11      | غَبْراء         |
| 9       | بَلْقَع         |
| 9       | رَغَام          |
| 1       | البَسِيطة       |
| 9       | عدد الوحدات     |
| 463     | تكرارها         |

# أرْض

تعود الكلمة إلى مادة الهمزة والراء والضاد وهي ثلاثة أصول: أصل يتفرع وتكثر مسائلة، وأصلان لا ينقاسان، بل كل واحد موضوع حيث وضعته العرب: وهما الأرض الزُكمة والآخر الرِّعدة، والأصل الأول فكل شيء يقابل السماء يقال له أرض ومنه الأرض التي نحن عليها، ويقال لأعلى الفرس سماء ولقوائمه أرض (1)، وتفيد المعاجم أن الأرض دور يأخذ الرأس، والتأرض التثاقل إلى الأرض والتأني والانتظار، وتأرض فلان: لزم الأرض فلم يبرح، أما الأرضة فدودة بيضاء تأكل الخشب (2).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى ما يقابل السماء يقول طرفة:

وأوردها أبو ماضي بمعنى المكان الذي نعيش عليه في سياق حديثه عن تطور الإنسان وتقدم مخترعاته من أجل الراحة وخاصة الطيران:

صيّر الأرضَ جَنَّة دونها الجنَّة في الحسن والبَها والسرُّواء (4)

وجاءت الكلمة بمعنى الأرض فوق السموات في سياق حديثه عن أمنيات الراعي:

وهي عند المظلوم أرض كهذي الأرض لكن قد شاع فيها الإخاء(5)

واستخدمها كذلك بمعنى الأرض وما عليها في سياق حديثه عن خيرات بلاده التي نهبها المستعمر:

فلم يخرج الشاعر عن معنى الأرض المعروف لدى الجميع.

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة أرض.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أرض.

<sup>(3)</sup> الديوان، 78.

<sup>(4)</sup> الديوان، 115.

<sup>(5)</sup> نفسه، 96.

<sup>(6)</sup> نفسه، 297.

# ثری

يفيد ابن فارس أن الثاء والراء والياء أصل واحد وهو الكثرة، وخلاف اليُـبْس<sup>(1)</sup>، وتفيـد المعاجم الأخرى أن الثرى التراب الندي، وقيل: هو التراب الذي إذا بُل يصير طيناً لازباً، أو الندى، فيقال مكان ثريان، ويجمع على أثراء، فيقولون: شهر ثري أي تكون الأرض ندية أولاً، ثم ترى الخضرة، ثم يطول النبات حتى يصلح للراعية (2).

وأوردها الأدب القديم بمعنى التراب الندي، يقول عنترة:

وألتم أرضاً أنت فيها مقيمة لعل لهيبي من تَرى الأرض يَبْردُ (3)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الطبقة التحتية للقشرة الأرضية:

قَمران ضمهما التُّرابُ وما عرف تُ سواهُما قمرين ضمهما التَّرى(4)

وجاءت أيضاً بمعنى التراب، أو الطبقة السطحية للأرض، فيقول في سياق وصفه الـشاعر القروى:

هـ و نَفخْـة قدسية هبَطَـت إلـى هـ ذا الثـرى مـن عـالم الـالألاع (5) وفي سياق وصف معركة كَثر شهداؤها أورد الكلمة بمعنى التراب:

كه جَـريحٍ مُـضرَّج بـدماهُ وقتيلٍ على الثَّرى ممـدود (6) تُراب

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن التُرب والتُراب واحده، وهـو ما نعم من أديم الأرض، والتَرباء: الأرض نفسها، وأرض ترباء ذات تراب، ومكان ترب: كثيـر التراب(7).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ما نعم من أديم الأرض، يقول الفرزدق:

حتى رأيت تُرابَ دجلَه خارجاً تحد الرّكاب عليه بالأوقاد (8)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة ثرى.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ثرى.

<sup>(3)</sup> الديوان، 142.

<sup>(4)</sup> الديوان، 130.

<sup>(5)</sup> نفسه، 119.

<sup>(6)</sup> نفسه، 287.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ترب.

<sup>(8)</sup> الديوان، 237.

واستخدمها أبو ماضي بمعنى القشرة العليا للأرض في سياق حديثه عن أصل الإنسان من التراب:

وفي سياق حفل تكريم ظافر الرفاعي أورد الكلمة بمعناها الحقيقي وبمعنى الأرض على الترتيب:

تعود الكلمة إلى مادة القاف والفاء والراء وهي أصل يدل على خلو من خير، ومن ذلك القفر: الأرض الخالية (3)، وتغيد المعاجم الأخرى أن القفر والقفرة: الخلاء من الأرض، وجمعه قفار وقفور، وقيل مفازة لا نبات بها ولا ماء، وبلد لا شيء به، والقفرة من النساء القليلة اللحم (4). وتطورت دلالة الكلمة لتعني الأرض الزراعية في صعيد مصر.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأرض الخالية، يقول:

كذلك أوردها أبو ماضي بمعنى الأرض الخلاء في سياق حديثه عن الشاعر ورؤيته الخيالية وقدرته على التصوير وتحويل الحقائق:

واستخدمها أيضاً بمعنى الأرض الخالية من النبات والإنسان في سياق حديثه عن سقوط الأتراك:

يَطُوفُ في القَصْرَ لا يَلْوي عَلَى أَحَـدِ كَأنَّـه نَاسِكٌ في القَفْر مُعتَـزلُ<sup>(7)</sup>

<sup>(1)</sup> الديوان، 150.

<sup>(2)</sup> نفسه، 153.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة قفر.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قفر.

<sup>(5)</sup> الديوان، 153.

<sup>(6)</sup> الديوان، 414.

<sup>(7)</sup> نفسه، 536.

طین

تعود الكلمة إلى مادة الطاء والياء والنون وهي كلمة واحدة: الطين المعروف $^{(1)}$ ، وتفيد المعاجم أن الطين: الوحل واحدته طينة، ويوم طان كثير الطين والطينة قطعة من الطين $^{(2)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى الوحل، يقول ابن الرومي:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الإنسان المجبول بالماء، وبمعنى التراب على الترتيب في سياق حديثه عن أصل الإنسان:

وفي رثاء نسيب عريضة أوردها بمعنى جسم الأنسان:

يفيد صاحب المقاييس أن الغين والباء والراء أصلان صحيحان، فأحدهما يدل على البقاء، فيقال بالناقة غُبر، أي بقية، والآخر الغبار سمي لغبرته، وهي لونه، وأضاف بأن الغبراء: الأرض (6)، وتغيد المعاجم أن الغبراء الأرض لغبرتها، وأضافت دلالات أخرى: أنشى الجمل، ونبات سهيلي، وشجرة (7).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الأرض، يقول طرفة:

أما أبو ماضي فقد استخدمها أيضاً بمعنى الأرض في سياق حديثه عن النار:

نظرت اليك فأصبحت لا تقنع الغبراء (1) بالماء والأفياء في الغبراء (1)

(2) الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة طين.

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة طين.

<sup>(3)</sup> الديوان، 464/3.

<sup>(4)</sup> الديوان، 316.

<sup>(5)</sup> نفسه، 350.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة غبر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غبر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 31.

وجاءت أيضاً بمعنى الأرض في سياق حديثه عن المظالم:

جاءت الكلمة في باب ما ورد من كلام العرب على أكثر من ثلاثة أحرف أوله باء عند صاحب المقاييس الذي بدوره ذهب إلى القول بأن البلقع: الذي لا شيء به، واعتبر اللام زائدة (3)، وتفيد المعاجم الأخرى أن البلقع الأرض القفر التي لا شيء بها، والبلقعة: الأرض التي لا شحر بها تكون في الرمل وفي القيعان، وتجمع على بلاقع (4).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الأرض الخراب التي لا شيء فيها، تقول الخنساء:

وفي سياق حديث أبي ماضي عن كآبته وتضجره أورد الكلمة بمعنى الأرض الخالية:

كذلك أوردها في سياق الرثاء بمعنى الأرض الخالية من السكان والنبات:

تعود الكلمة إلى مادة الراء والغين والميم وهي أصلان: أحدهما التراب وهو الرَّغام، والآخر المَذْهَبُ ومنه المُراغم وهو المهرب، وشذ عن الأصليين الرُّغامي، وهي الأنف أو زيادة

<sup>(1)</sup> الديوان، 99.

<sup>(2)</sup> نفسه، 817.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مادة بلقع.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بلقع.

<sup>(5)</sup> الديوان، 96.

<sup>(6)</sup> الديوان، 493.

<sup>(7)</sup> نفسه، 487.

الكبد $^{(1)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن الرَّغم: التراب، أو رمل مختلط بتراب، وقيل: الرمل الذي لا يسيل من اليد أو التراب اللين $^{(2)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى التراب، يقول المتنبى:

وما أنا مِنهُمُ بِالعَيْشِ فيهم ولكِنْ مَعدِنُ الذَّهبِ الرَّعامُ (3)

واستخدمها أبو ماضى في سياق رثاء الأسقف عمانوئيل بمعنى التراب:

مَن الذي يمسح دمع الأسى وما سح الأدمُع تحت الرّغام (4)

وفي السياق نفسه وردت بمعنى التراب، فيقول:

غاضَ مثل الماء في الأرضِ العَراءُ ما عَهدتُ البدرَ مثواهُ الرُّغام (5)

## البسيطة

يفيد ابن فارس أن الباء والسين والطاء أصل واحد، وهو امتداد الشيء في عرض أو غير عرض، ومن ذلك البساط، وسميت الأرض بالبسيطة لامتدادها<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن البسط هو النشر والمد، والبسيطة الأرض المنبسطة المستوية وقيل الأرض، أو الأرض العريضة الواسعة<sup>(7)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى الأرض، يقول أبو تمام:

مَطَـرٌ أبـوك أبـو أهلَّـة وائـل مـلا البسيطة عُـدَّة وعديدا(8)

وكذلك استخدمها أبو ماضي بمعنى الأرض، فيقول في سياق الرثاء لأحد أصدقائه وبيان حتمية الموت:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة رغم.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة رغم.

<sup>(3)</sup> الديوان، 70/4.

<sup>(4)</sup> الديوان، 672.

<sup>(5)</sup> نفسه، 678.

<sup>(6)</sup> المقاييس في اللغة، مادة بسط.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة بسط.

<sup>(8)</sup> الديوان، 414/1.

#### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأرض والثرى:

• الترادف:

بلقع –قفر

تراب – رغام

أرض - بسيطة

- لا يوجد تضاد بين المفردات.
  - لم أجد مشتركاً لفظياً.
    - الاشتمال:

أرض تشمل ألفاظ الحقل ( الألفاظ الدالة على الأرض والثرى ).

تراب: يشمل الآتية: ثرى، رغام.

## ج- الألفاظ الدالة على الروابي والجبال والصحراء:

| التكرار | الوحدة الدلالية | التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|---------|-----------------|
| 4       | تلال            | 78      | رابية           |
| 3       | مَهْمَة         | 32      | جَبَل           |
| 2       | بادية           | 23      | طُود            |
| 1       | تَلْعُة         | 16      | هَضْبَة         |
| 1       | فَياف           | 11      | بَيْداء         |
| 1       | قُنن            | 9       | ستبسب           |
| 1       | مَفازَة         | 8       | غَدْفُد         |
| 1       | مَوْمَاة        | 7       | صَحْراء         |
|         |                 | 5       | فُلاة           |
| 17      | عدد الوحدات     |         |                 |
| 203     | تكرارها         |         |                 |

رَابِية

<sup>(1)</sup> الديوان، 487.

يفيد صاحب المقاييس أن الراء والباء والباء وكذلك المهموز منه يدل على أصل واحد، وهو الزيادة والنمو والعلو، ومن ذلك: الرابية والرّبو، والرّبوة (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الرابية كل ما ارتفع من الأرض وربا، لذلك فالفردوس ربوة الجنة أي أرفعها، والرابية فيها إشراف تنبت أجود البقل الذي في الرّمال، وينزلها أكثر الناس (2).

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الأرض المرتفعة، يقول الفرزدق:

وأوردها الشاعر بمعنى الأرض المرتفعة قليلاً في سياق حديثه عن أرض لبنان:

وساقها أيضاً بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن فتح أورشليم:

وحين تابعت الكلمة وجدت أبا ماضي قد استخدمها بمعناها الحقيقي المعروف رغم تعدد مواقعها.

#### جَبَل

تعود الكلمة إلى مادة الجيم والباء واللام وهي أصل يطرد ويقاس، وهو تجمع الشيء في ارتفاع، ومنه الجبل المعروف<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن الجبل اسم لكل أوتاد الأرض إذا عظم وطال من الأعلام والأطواد الشناخيب، وأما ما صغر فهو من القنان والأكم، والجمع أَجْبُل وأَجْبال وأجبال وجبال، وقيل: الجبل هو سيد القوم، والصدى والداهية (7).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى وتد الأرض المعروف في قول امرئ القيس:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ربي.

<sup>(1)</sup> 

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ربي.

<sup>(3)</sup> الديوان، 206.

<sup>(4)</sup> الديوان، 803.

<sup>(5)</sup> نفسه، 596.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة جبل.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جبل.

<sup>(8)</sup> الديوان، 154.

وكذلك استخدمها أبو ماضى بمعنى معلم الطبيعة المعروف في سياق الوصف:

حتى رأيت الشمس تُلقي نورها في الأرض فوق سهولِها وجبالها (1)

وخص أيضاً لبنان بكثرة الجبال مورداً الكلمة بالمعنى الحقيقي:

الأرضُ سوريّا، أحب بُّ ربوعها عندي، ولبنان أعزُّ جبالها(2)

وجاءت بمعنى الشيء المتراكم كالجبل في سياق حديث الشاعر عن الغيوم:

وحوَّات طُرفي إلى المشرق فلم أر غير جبال الغيوم (3) طَود ملك عند المسترق فلم أر غير جبال الغيوم طَود المسترق

يرد صاحب المقاييس الكلمة إلى مادة الطاء والواو والدال وهي أصل صحيح، وفيه كلمة واحدة وهو الطود بمعنى الجبل العظيم $^{(4)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن الطود الجبل العظيم أيضاً، المرتفع نحو السماء $^{(5)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى الجبل العظيم الارتفاع، فيقول الحارث بن حلِّزَة:

ليس ينجي مُوائِلاً من حِذارِ رأسُ طَودٍ وحَرَّةٌ رجَ لاءُ (6)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الجبل الشديد الارتفاع في سياق المدح:

المسبغين على النوابغ فضلهُمْ كالفجر منبسطاً على الأطواد<sup>(7)</sup> وفي سياق وصف الشاعر لـ "مونتريال" أورد الكلمة بمعناها الحقيقي:

ويغيب عنّي طودُها وقبابُها وقب

سُفُنٌ هي الأطوادُ لولا سيْرَها أعهدتُمَ جبلاً مَسْسَى أو سارا (9)

<sup>(1)</sup> الديوان، 584.

<sup>(2)</sup> نفسه،586.

<sup>(3)</sup> نفسه، 275.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، مادة طود.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة طود.

<sup>(6)</sup> الديوان، 30.

<sup>(7)</sup> الديوان، 258.

<sup>(8)</sup> نفسه، 506.

<sup>(9)</sup> الديوان، 420.

#### هَضْبَة

يفيد صاحب المقاييس أن الهاء والضاد والباء أصل يدل على اتساع وكثرة وفيض، ومنه الهضبة الملساء<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم أن الهضبة: كل جبل خلق من صخرة واحدة، وكل صخرة راسية صلبة ضخمة، وقيل هي الجبل المنبسط أو الطويل الممتتع المنفرد والجمع هضاب وأهاضيب<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ما يرتفع قليلاً من الأرض، يقول عبيد بن الأبرص:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الأرض المرتفعة في سياق حديثه عن فترة صباه في الوطن:

ولم يخرج الشاعر في استخداماته للكلمة عن معناها الحقيقي المعروف، فيقول في سياق حديثه عن ريح الشمال:

تعود الكلمة إلى مادة الباء والياء والدال وهي أصل واحد، بمعنى أن يودي الشيء، يقال باد الشيء بيداً وبيوداً، والبيداء مقفرة النبات فيها مبادة (6) وتضيف المعاجم الأخرى أن البيداء الفلاة أو المفازة المستوية يجري فيها الخيل، والمكان المستوي المشرف، وقيل هي المفازة الجرداء التي لا شيء فيها (7).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الصحراء الخالية، يقول عنترة:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة هضب.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبر اهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة هضب.

<sup>(3)</sup> الديوان، 25.

<sup>(4)</sup> الديوان، 150.

<sup>(5)</sup> نفسه، 552.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بيد.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بيد.

كم ليلة سرنتُ في البيداء منفرداً والليلُ للغربِ قد مالت كواكبُهُ (1) وجاءت عند أبي ماضي بمعنى الأرض الخالية من النبات في سياق المدح:

ما طائر كان في بيداء موحشة في ما طائر كان في بيداء موحشة كما جاءت بمعنى الصحراء في حديثه عن الطيران:

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن السبسب: شـجر يتخـذ منـه السهام، وقيل المفازة والقفر، والأرض المستوية البعيدة أو الأرض البعيدة الجدبة، ويوم السباسب: عيد النصاري(4).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الأرض المستوية، يقول المتنبي:

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى الأرض الخالية الجدباء في سياق المدح:

وأمْ رحُ في بَلَدٍ عامرٍ وأَحْ سنبُني قاطناً سنب سنبا<sup>(7)</sup> فَدْفَد

<sup>(1)</sup> الديوان، 91.

<sup>(2)</sup> الديوان، 724.

<sup>(3)</sup> نفسه، 116.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سبسب.

<sup>(5)</sup> الديوان، 215/3.

<sup>(6)</sup> الديوان، 175.

<sup>(7)</sup> نفسه، 177.

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس أما المعاجم الأخرى فتفيد أن الفدفد الفلاة التي لا شيء بها، وقيل: هي الأرض الغليظة ذات الحصى أو المكان الصلب المرتفع، في حين ذكرتها بعض المعاجم بمعنى الأرض المستوية، والفدفدة صوت كالحفيف (1).

وأوردها الأدب القديم بمعنى المكان الصلب، يقول النابغة الذبياني:

سقى دار سُعْدَى حيثُ حَلَّت بها النَّوى فَانْعَمَ مِنْها كَلَّ ربَعٍ وفَدْفَ د (2)

واستخدمها أبو ماضى بمعنى الأرض المستوية في سياق حديثه عن النفس:

فكأتُّها محمولةٌ في بارقٍ أو عارضٍ، أو عاصفٍ في فدف د(3)

وجاءت بمعنى الأرض القفر في سياق حديث الشاعر عن عصر الصِّبا:

أسير في الرّوضة عند النصُّحى حيرانَ كالمُدلجِ في فَدْفَدرِ (4) صَحْراء

يفيد صاحب المقاييس أن الصاد والحاء والراء أصلان: أحدهما البراز من الأرض ومنه الصحراء، والآخر لون من الألوان ومنه الصّحرة: اللون الأبيض المشرب بالحمرة (5)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الصحراء من الأرض المستوية في لين وغلظ دون القُف، وقيل: هي الفضاء الواسع لا نبات فيه (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأرض المقفرة المرتفعة الحرارة، يقول امرؤ القيس:

ترى الفأرَ في مستنقع القاع لاحباً على جَدَد الصحراء من شدَّ ملُه ب(7)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الأرض المستوية المقفرة في سياق حديثه عن الحجر الصعغير الأغد :

ورأى السدَّ خلفها محكم البنال البنان والماء يستبه الصحراء (8)

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فدفد.

<sup>(2)</sup> الديوان، 42.

<sup>(3)</sup> الديوان، 250.

<sup>(4)</sup> نفسه، 282.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة صحر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صحر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 69.

<sup>(8)</sup> الديوان، 121.

وفي سياق حديثه عن الأتراك استخدم الكلمة بمعنى الأرض المقفرة:

ومجازياً أوردها بمعنى الخيال الواسع في سياق حديث الشاعر عن هواجسه وهمومه وخياله:

#### فكلاة

تعود الكلمة إلى مادة الفاء واللام والواو وهي أصل يدل على ثلاث كلمات: التربية مثل: فلوت المهر إذا ربيته، والتفتيش مثل فليت الرأس، والكلمة الثالثة: الفلاة وهي المفازة (3)، وتضيف المعاجم أن الفلاة القفر من الأرض لأنها فليت، وقيل الأرض التي لا ماء بها ولا أنيس، والمستوية التي ليس فيها شيء (4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأرض المستوية، يقول ابن المعتز:

واستخدمها أبو ماضى في سياق الرثاء بمعنى الصحراء والأرض المقفرة:

وأوردها بمعنى الأرض المستوية الممتدة في سياق حديثه عن الفكر:

تلال

<sup>(1)</sup> نفسه، 241.

<sup>(2)</sup> نفسه، 415.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة فلو.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فلو وفلى.

<sup>(5)</sup> الديوان، 324.

<sup>(6)</sup> الديوان، 226.

<sup>(7)</sup> نفسه، 592.

يفيد صاحب المقاييس أن التاء واللام المضعفة أصل صحيح وهو دليل الانتصاب وضد الانتصاب، فأما الانتصاب فالتل معروف، وأما ضده فتله أي صرعه  $^{(1)}$ ، وتفيد المعاجم أن التل من صغار الآكام، وقيل التل الرابية من التراب مكبوساً ليس خلِقه، في حين أفاد آخرون أنها عند العرب الروابي المخلوقة  $^{(2)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الكومة من التراب المرتفعة عن الأرض، يقول ابن الرومي: بديّت تِلكُمُ القصور تِللا من رماد ومن تُراب ركام (3)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الأكمة والمرتفع من الأرض قليلاً، فيقول في سياق تساؤله شتته:

يصرخ، والريحُ تردّدُ الصدى في أذن الفضاءِ والتلل (4)

و في سياق حديثه عن فترة صباه أورد الكلمة بمعناها الحقيقي أيضاً:

ولكم وثبنا في الستلا ل وكم ركضنا في الوعور (5)

#### مَهْمَه

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، في حين أفادت المعاجم الأخرى أن المهمه المفازة البعيدة، الخرق الأملس الواسع، وقيل الفلاة بعينها لا ماء بها و لا أنيس أو البلدة المقفرة (6).

وأوردها الأدب القديم بمعنى المفازة في قول امرئ القيس:

وكم دونها من مَهْمَه ومَفَازة وكم أرْضُ جَدبِ دونها ولصوص (7)

واستخدمها أبو ماضي كذلك بمعنى الأرض المقفرة البعيدة في سياق حديثه عن جيش العدو:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة تلّ.

<sup>.</sup> (2) الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة تلّ.

<sup>(3)</sup> الديوان، 340/3.

<sup>(4)</sup> الديوان، 580.

<sup>(5)</sup> نفسه، 378.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مهه.

<sup>(7)</sup> الديوان، 122.

## بادية

يفيد صاحب المقاييس أن الباء والدال والواو أصل واحد وهو ظهور الشيء، وسمي البدو بذلك لأنهم في براز من الأرض وليسوا في قرى تسترهم<sup>(2)</sup>، وتضيف المعاجم الأخرى أن البادية اسم للأرض التي لا حضر فيها، والبادية والبداوة والبداوة خلاف الحضر، فيقال بدوت يا فلان أي نزلت البادية<sup>(3)</sup>.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى خلاف الحضر، يقول الفرزدق:

ووردت بمعنى ضد الحاضرة في قول أبي ماضي أثناء حديثه عن عصر الرشيد:

تعود الكلمة إلى مادة التاء واللام والعين وهي أصل واحد يدل على الامتداد والطول صنعداً، وسميت التلعة بذلك لأنها عريضة يتردد فيها السيل ثم يدفع منها إلى تلعة أسفل منها (6)، وتفيد المعاجم الأخرى أن التلعة ما انهبط من الأرض، وقيل: ما ارتفع منها، وبالتالي هي من الأضداد، وأضافت بأنها مجرى الماء من أعلى الوادي إلى بطون الأرض والجمع تلاع، والرجل التليع: طويل العنق (7).

وأوردها الأدب القديم بمعنى الأرض المنخفضة، يقول ابن الرومي:

كذباً عليه بعد زَعْمِكه نصب الجفان بربوة تلعة (8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 308.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مادة بدو.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إيراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بدو.

<sup>(4)</sup> الديوان، 172.

<sup>(5)</sup> الديوان، 825.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة تلع.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة تلع.

<sup>(8)</sup> الديوان، 381/2.

في حين جاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى ما يرتفع من الأرض قليلاً، فيقول في سياق حديثه عن الشام:

# واهبط على بردى يصفِّق ضاحكاً يستعطِفُ التلعاتِ والأَعشابا<sup>(1)</sup> فياف

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس أما المعاجم الأخرى فتفيد أن الفيف والفيفاة المفازة التي لا ماء فيها، والفيفاء: الصحراء الملساء، وقيل الفيف: المكان المستوي<sup>(2)</sup>.

وأورد الأدب القديم الكلمة بمعنى المفازة والأرض المقفرة، وقد ذكرت في ذلك الحديث عن المهمه في قول امرئ القيس السابق.

وقد استخدم أبو ماضي الكلمة بمعنى الأرض المقفرة من الحياة والنبات في سياق حديثه عن الحرب والسلم:

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس في حين أفادت المعاجم الأخرى بأن القُنة الأعلى في كل شيء، والجبل المنفرد المرتفع في السماء ويجمع على قُنن وقنان<sup>(4)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الأرض المرتفعة، يقول البحترى:

وكذلك وردت في شعر أبي ماضي بمعنى الأرض المرتفعة، فيقول في سياق حديثه عن فراق الأحبة:

والسحبُ إن وقفت وما هطلت للم ترو أوديةً ولا قِنَدا (6) مَفازَة

<sup>(1)</sup> الديوان، 165.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بفيف.

<sup>(3)</sup> الديوان، 818.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قنن.

<sup>(5)</sup> الديوان، 203/1.

<sup>(6)</sup> الديوان، 733.

يفيد صاحب المقاييس أن الفاء والواو والزاي كلمتان متضادتان، الأولى النجاة ومنه الفائز، والثانية الهلكة ومنه قولهم فور الرجل إذا مات، ثم اختلف في المفازة، فقال قوم: سميت بدلك تفاؤلاً لراكبها بالسلامة والنجاة، والمفازة: المنجاة، وقال آخرون: اللفظة مأخوذة من الهلكة، فيقال: فور الرجل، إذا ركب المفازة (1)، وتضيف المعاجم الأخرى بأن المفازة: البرية القفر وتجمع على مفاوز، والفلاة التي لا ماء فيها (2).

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الأرض البعيدة المقفرة، يقول ابن الرومي: لأقمع كللَّ عفريت وجن بكلٌ مَفازة وبكلٌ بيد (3)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الصحراء في سياق حديثه عن عواطف الشاعر الجياشة:

ويوشك أن يُقَهْقِ ف ي الجنازة

موهماة

يفيد صاحب المقاييس أن الميم والواو والميم كلمتان متباينتان جداً، المُوم الحُمى مع البرسام، والمَو مُاة المفازة الواسعة الملساء (5)، وتفيد المعاجم الأخرى أن المَو ماة الفلاة التي لا ماء بها ولا أنيس بها، والموامي الجَماعة، فيقال: قطعوا المَو ماة والمَو المي (6).

وأورد الأدب القديم الكلمة بمعنى الصحراء والأرض المقفرة الواسعة، يقول قيس بن الملوّج:

وما سكك الموماة من كل قسرة طليح كجفن السيف تهوي فتركب أ(7)

وجاءت في شعر أبي ماضي بمعنى الصحراء، في سياق حديثه عن العمر:

العمرُ، إلا بالماتُر، فارغٌ كالبيتِ مهجوراً وكالموماتِ (8)

### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الجبال والروابي والصحراء:

• الترادف:

وقع الترادف عند الشاعر بين:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة فوز.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فوز.

<sup>(3)</sup> الديوان، 470/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 416.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة موم.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة موم.

<sup>(7)</sup> الديوان، 24.

<sup>(8)</sup> الديوان، 219.

طود وجبل بیداء وفدفد فلاة وصحراء موماة ومفازة

• التضاد:

لم أجد هذه العلاقة بين المفردات.

• المشترك اللفظي:

لم أجد هذه العلاقة بين المفردات.

• الاشمتال:

العلاقة غير موجودة بين مفردات الحقل .

## د- الألفاظ الدالة على البحر والنهر:

| التكرار | الوحدة الدلالية                             |  |
|---------|---------------------------------------------|--|
| 98      | بَحْر                                       |  |
| 47      | بَحْر<br>نَهْر                              |  |
| 39      | مَوْجَة                                     |  |
| 33      | غُدير                                       |  |
| 32      | جَدُولَ                                     |  |
| 13      | مَوْجة<br>غدير<br>جَدُول<br>شَطّ            |  |
| 11      | شاطئ                                        |  |
| 9       | عُبَاب                                      |  |
| 6       | ضفَّة                                       |  |
| 5       | شُلال                                       |  |
| 2       | شاطئ<br>عُبَاب<br>ضفَّة<br>شَلال<br>مَشْرَع |  |
| 1       | يَمٌ                                        |  |
| 12      | عدد الوحدات                                 |  |
| 296     | تكرارها                                     |  |

#### بَحْر

يرى صاحب المقاييس أن الباء والحاء والراء أصل يدل على الانبساط والسبعة، وسمى البحر بذلك لاستبحاره $^{(1)}$ ، ويفيد أصحاب المعاجم الأخرى أن البحر الماء الكثير ملحـاً كـان أو عذبا، وهو خلاف البر، سمى بذلك لعمقه واتساعه، وقيل: البحر الرجل الكريم الكثير المعروف، أو الريف، والبحرة الأرض والبلدة، ويقولون: استبحر المكان اتسع وصار كالبحر (2).

وأوردها الأدب القديم بمعنى البحر المعروف، يقول عبيد بن الأبرص:

منَ الحوت الذي في لُحجّ بحر يجيدُ السبّحَ في اللجع القماص(3) كذلك استخدمها أبو ماضى بمعناها الحقيقي في سياق المدح:

هو الشعبُ قد وافاكَ كالبحر زاخراً وكالجيش يقفو فيلق إثر فَيْلَق (4) وأيضاً جاءت بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن كثرة الجيوش وتضجره من عالم الـشر و الكره:

والبحر بالسنُّفن الدَّوارع مثقَلُ (5) والجَوُ بالنقع المُثار مُلتُمُ

وقد تابعت الكلمة في الديوان فوجدتها تتكرر في قصيدة الطلاسم بكثرة ليعبر الشاعر عن همومه وحيرته في الحياة.

## نَهْر

تعود الكلمة إلى مادة النون والهاء والراء وهي أصل صحيح يدل على تفتح شيء أو فتحه، وسمى النهر لأنه ينهر الأرض أي يسقيها<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن النَّهَر والنَّهْرُ واحد الأنهار من مجاري المياه يجمع أيضاً على نُهرُ ونهُور، وقيل النهر الماء العذب الغزير الجاري أو السعة و الضياء<sup>(7)</sup>.

ووردت الكلمة في الأدب القديم بمعنى مجرى الماء المعروف، يقول ابن الرومي: يشبب لما صفّق الماء في النهر (8) تراقصت الأشجار والسريح قسد غدا

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة بحر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بحر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 85.

<sup>(4)</sup> الديوان، 507.

<sup>(5)</sup> نفسه، 559.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نهر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نهر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 172/2.

وحملت الكلمة معناها الحقيقي في سياق حديث أبي ماضي عن الجمال والوداعة:

في صَحوة وقف النسمُ بها مُتَردداً في صفحة النهر(1)

وجاءت كذلك بمعنى مجرى الماء في سياق حديثه عن الثورة:

فحذار ثم حذار من يوم به يجري النجيع على الثّرى أنهارا(2)

واستخدمها كذلك بمعنى الطعنة العميقة في الصدر في سياق حديثه عن فتاة ما:

لكنَّها عَجَلَت له غَيْر وانية بطعنَة فجّرت في صدره نَه را(3)

وأوردها بمعنى الدم المراق الكثير في سياق حديثه عن الحرب العظمي:

والنّهر مما سَالَ من مُهجَاتِهِمْ يجري على أرض من المرجَان (4)

ورمز للثائر بالنهر دلالة على تمرده واستمرار عمله:

لا فرقَ عند الليل بين النهر والمستنقع يخفي ابتسامات الطروب كأدمع المتوجّع (5)

#### مَوْجة

يفيد ابن فارس أن الميم والواو والجيم أصل واحد يدل على اضطراب في الشيء، وسمي الموج بذلك لاضطرابه (6)، وتضيف المعاجم الأخرى أن الموج ما ارتفع من الماء فوق الماء والجمع أمواج، لذلك يقولون: ماجت الفتنة إذا انتشرت (7).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الماء المرتفع في البحر، يقول المتنبى:

كأني من الوَجْنَاءِ في ظَهرِ مَوْجَةٍ رَمَتْ بي بِحاراً ما لَهُنَ سَواحِلُ (8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 398.

<sup>(2)</sup> نفسه، 424.

<sup>(3)</sup> نفسه، 450.

<sup>(4)</sup> نفسه، 715.

<sup>(5)</sup> نفسه، 766.

<sup>(3)</sup> 

<sup>(6)</sup> المقاييس في اللغة، مادة موج.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة موج.

<sup>(8)</sup> الديوان، 3/176.

وجاءت الكلمة بمعناها الحقيقي في سياق حديث أبي ماضي عن الفكر وعصفه الذهن: أم تراه انحل كالموجة في نفسى وغارا فأنا أبحثُ عنه وهو فيها(1)

أما مجازياً فقد أوردها أبو ماضى بمعنى الجهل والفساد في سياق نقده للواقع:

ألقاك جهلك في يد الأمواج(2) تالله تطمع بالسسلامة بعدما

وكذلك استخدمها بمعنى سرب الحمام في سياق حديثه عن ذكرياته الجميلة:

وإذا الحمام شدا وصفق موجهه أن لا أصفق للحمام الشادي(3) غدير

يفيد ابن فارس أن الغين والدال والراء أصل صحيح يدل على ترك الشيء من ذلك الغَـدر، وسمى الغدير بذلك لأن السيل غادره أي تركه <sup>(4)</sup>، وترى المعاجم الأخرى أن الغدير القطعة من الماء يغادرها السيل، ومستنقع ماء المطر صغيراً أو كبيراً، وقيل على التشبيه: هو السيف والقطعة من النيات<sup>(5)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى مستنقع الماء، يقول ابن الرومي:

أيام يرعاني الشباب ممتعا في روضة من لهوه وغدير (6) وأبو ماضي استخدم الكلمة بمعنى مستنقع الماء كذلك في سياق الغزل:

والجوقُ صاف كالغدير (7) والـــشمسُ إبّــان الـــضُّحي وأيضاً حملت معناها الحقيقي في سياق الرثاء:

نضب الغدير وجف ماء المشرع(8) استغدبوا الماء المسلسل بعدما جِدُّو کِل

<sup>(1)</sup> الديوان، 205.

<sup>(2)</sup> نفسه، 230.

<sup>(3)</sup> نفسه، 257.

<sup>(4)</sup> المقاييس في اللغة، مادة غدر.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة غدر.

<sup>(6)</sup> الديوان، 2/165.

<sup>(7)</sup> الديوان، 378.

<sup>(8)</sup> نفسه، 489.

تعود الكلمة إلى مادة الجيم والدال واللام وهي أصل واحد من باب استحكام السشيء في استرسال يكون فيه وامتداد الخصومة ومراجعة الكلام، والجدول نهر صغير، وهو ممتد، وماؤه أقوى في اجتماع أجزائه من المنبطح السائح $^{(1)}$ ، وتضيف المعاجم الأخرى قائلة: إن الجدول النهر الصغير، ونهر الحوض ونحو ذلك من الأنهار الصغار، في حين بعضها يرى بأنه النهر $^{(2)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى النهر الصغير، يقول ابن الرومى:

#### تُـم جلسنا مجلس المحبور على حفافي جَدول مسجور (3)

وأوردها أبو ماضي بمعنى النهر الصغير كذلك في سياق وصفه الطبيعة ليعكس رؤيته الرومانسية وميله إلى الجو الشاعري الجميل:

وبين كذلك عشقة لصوت الجدول، وأكّد على روح التأمل عنده:

أنا شاعر أبداً تائق إلى الحس في الناس والكائنات أحسب في الناس والكائنات أحسب في الناس والكائنات أحسب في الناس والكائنات أحسب ألزها والقهقهات (5) وضحك الجَداول والقهقهات (5)

وجاءت عنده أيضاً بمعنى الهموم الكثيرة، فيقول في سياق حديثه عن الـوهم واضـطراب الحباة:

# من كان يشرَبُ من جداولِ وهمه قطع الحياة بغلة لم تُنقع (<sup>6)</sup> شاطئ

أورد الشاعر أبو ماضي الكلمة بالصيغة السابقة وأحياناً أخرى بصيغة شط مع أن المعاجم فرقت بين الاثنتين أحياناً واعتبرتها واحدة أحياناً أخرى، ويرى صاحب المقاييس أن الشين والطاء المضعفة أصلان أحدهما البعد ومنه الشطاط، والآخر الميل ومنه شط النهر، أما السين

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة جدل.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جدل.

<sup>(3)</sup> الديوان، 64/2.

<sup>(4)</sup> الديوان، 556.

<sup>(5)</sup> نفسه، 228.

<sup>(6)</sup> نفسه، 494.

والطاء والهمزة فكلمتان إحداهما الشطء شطء النبات، وهو ما خرج من حول الأصل، والآخر شاطئ الوادي جانبه، وهما متباينان<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى بأن الشط شاطئ النهر وجانب و والبحم في والجمع شطوط وشطان، وجانب السنام، أما الشاطئ فجانب الروادي والنهر، وشاطئ البحر ساحله<sup>(2)</sup>. وأرى أن كلمة شط أكثر استعمالا في وقتنا الحاضر وتطلق على جزئي البحر والنهر.

والأدب القديم أورد الكلمة بمعنى جانب الأرض، يقول أبو نواس:

أما أبو ماضى فقد أورد كلمة شط بمعنى جانب البحر في سياق حديثه عن الهدوء:

أنا مَوجَاةٌ دفعتها الحياة الح

ووردت كلمة شاطئ بمعنى جانب البحر في سياق مخاطبة الشاعر البحر:

أيها البحرُ، أتدري كم قصنت ألف عليكا وهَل الشاطئ يدري أنه جات لديكا<sup>(5)</sup>

ولم يخرج الشاعر عن المعاني السابقة في إيراده الكلمتين.

#### عُبَاب

يرى صاحب المقاييس أن العين والباء المضعفة أصل صحيح واحد يدل على كثرة ومعظم في ماء وغيره، ومن ذلك العباب $^{(6)}$ ، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى بأن العُباب المطر الكثير، وكثرة الماء، ومعظم السيل، وعباب الماء أوله ومعظمه $^{(7)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى الماء الكثير، فيقول أبو فراس الحمداني:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة شط، وشطأ.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة شط وشطأ.

<sup>(3)</sup> الديوان، 250.

<sup>(4)</sup> الديوان، 484.

<sup>(5)</sup> نفسه، 193.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة عبّ.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عبّ.

فكيف وفيما بيننا ملك قيْصر وللبَدْ رزدْ رة وعبابُ (1)

وجاءت الكلمة في ديوان أبي ماضي بمعنى الموج المتلاطم الشديد الظلام، في سياق المدح: حيرة ليس لها مَثَلُ سوى حيرة الزورق في طاغي العباب (2)

وأوردها كذلك بمعنى الشيء العظيم في سياق حديثه عن الشام ومحاسنها الكثيرة:

وأقولُ إني عاجزٌ عن شُكرِهِ عجز الأنامِلِ أنْ تَلُم عُبابا (3)

## ضفَّة

يفيد صاحب المقاييس أن الضاد والفاء المضعفة أصل صحيح يدل على أمرين: أحدهما الاجتماع ومنه الضعف، وجانبا النهر: ضفتاه لاجتماعهما عليه، وأما الآخر القلة والضعف، فيقولون: في رأي فلان ضفف (4)، وترى المعاجم الأخرى كذلك أن الضّفّة جانب النهر الذي نقع عليه النبائت، وضفّة البحر: ساحله، وضفّة الوادي: جانبه أما الضّفّة والجَفّة: جماعة القوم (5).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى جانب النهر في قول ابن الرومي:

وقد أرست بنا في ضَفتيه الص جواري المنشآت مع المغيب (6)

وأبو ماضي أوردها بمعنى جانب النهر في سياق رثائه جورجي زيدان:

وهل في ضفاف النيل بين نخيله مغردة أو آنِس غير نافر (7)

واستخدمها كذلك بمعنى جانب الوادي في سياق مدحه مجلة المقتطف:

قل للحمائم في ضفاف الوادي يا ليتكن على شغاف فوادي (8)

تعود الكلمة إلى مادة الشين واللام المضعفة وهي أصل يدل على تباعد، والشليل من الوادي وسطه حيث يسيل معظم الماء، فكأن الماء يتباعد (9)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الشلال التفرق،

شكلل

<sup>(1)</sup> الديوان، 26.

<sup>(2)</sup> الديوان، 151.

<sup>(3)</sup> نفسه، 168.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، مادة ضفّ.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ضفّ.

<sup>(6)</sup> الديوان، 225/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 791.

<sup>(8)</sup> الديوان، 256.

<sup>(9)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة شلّ.

وترى أخرى بأنه سقوط فجائي في مجرى النهر ينشأ من اختلاف مقاومة صخور قاعه للنحت<sup>(1)</sup>. وجاءت في الأدب القديم بمعنى مجرى النهر الصغير في قول أبي العلاء المعري:

وأوردها أبو ماضي بمعنى النهر الفجائي الصغير في سياق حديثه عن اضطرابه النفسي:

أطار عني النوم صوت في الدجى كأنّسه دمدمة السشلل (3)

وفي سياق تأمله الطبيعة حملت الكلمة معناها الحقيقي:

وشذوت مع أطيارها وسهرتُ مع أقمارِها ورقصتُ مع شاللها(4)

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شلّ.

<sup>(2)</sup> اللزوميات، 386/2.

<sup>(3)</sup> الديوان، 580.

<sup>(4)</sup> نفسه، 586.

## المشرع

يرى ابن فارس أن الشين والراء والعين أصل واحد، وهو شيء يفتح في امتداد يكون فيه، ومن ذلك الشريعة، وهي مورد الشرب $^{(1)}$ ، وتفيد المعاجم الأخرى أن الشريعة والشّراع والمشّرعة المواضع التي ينحدر إلى الماء منها $^{(2)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى موضع منحدر الماء يقول ابن المعتز:

أيا سدرة الوادي على المَشرع العذب سقاك حَياً حيُّ الثرى ميّتُ الجَدب(3)

واستخدمها أبو ماضى بمعنى النهر الصغير في سياق حديثه عن الإنسان:

أنا قطرة لمعت في الضحّى قليلاً على ضِفّة المشرع (4) يَمّ ليمّ

يفيد صاحب المقاييس أن الياء والميم المشددة كلمة تدل على قصد الشيء وتعمده، وخرج عن هذا القياس اليم بمعنى البحر  $(^{5})$ ، وتفيد المعاجم الأخرى أن اليم البحر الذي لا يدرك قعره و لا شطّاه، وقيل اليم: الحية $(^{6})$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى البحر العظيم، يقول الفرزدق:

رَميت به في اليمِّ لمّا رَأَيْته كفرِقُة طَوْدَيْ يَدبُلِ وشَمامِ (7)

وكذلك أوردها أبو ماضى بمعنى البحر العظيم في سياق حديثه عن السفينة:

فَطْ وراً في قَرارِ السيمِّ للغَ امِن تَسستَجلي (8)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة شرع.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شرع.

<sup>(3)</sup> الديوان، 63.

<sup>(4)</sup> الديوان، 484.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة يمّ.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة يمّ.

<sup>(7)</sup> الديوان، 540.

<sup>(8)</sup> الديوان، 590.

#### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على البحر والنمر

• الترادف: جاء عند الشاعر فيما يلي:

شط- شاطئ

بحر – يم

مشرع- جدول

أما العلاقات الأخرى فغير موجودة

## هـ - الألفاظ الدالة على السهل والوادي والطريق:

| التكرار | الوحدة الدلالية |  |
|---------|-----------------|--|
| 25      | وَادِ           |  |
| 19      | سَهْل           |  |
| 17      | دَرْب           |  |
| 16      | طَريق           |  |
| 5       | غُورْ           |  |
| 5       | و َهْد          |  |
| 4       | فِجَاج          |  |
| 4       | مَسْلَكَ        |  |
| 1       | سببيل           |  |
| 9       | عدد الوحدات     |  |
| 96      | تكرارها         |  |

#### وَاد

يفيد صاحب المقاييس أن الواو والدال والياء ثلاث كلمات غير منقاسة، والأولى: ودَي الفرس ليضرب أو يبول، ومنه الوَدْي: ماء يخرج من الإنسان كالمَذْي، والثانية: ودَيْتُ الرجل أديه دية، والثالثة: الوديُّ: صغار الفُسلان<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الوادي كل مفرج بين الجبال والتكلل والأكمام، وسمي بذلك لسيلانه، حيث يكون مسلكلاً ومنفذاً للسيل، والجمع أوداء وأودية، ووديان<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المفرج بين الجبل في قول أبي فراس الحمدانى:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ودي.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ودي.

سللمٌ رائحٌ، غاد على ساكنة الوادي(1)

وحملت الكلمة معناها الحقيقي وهو المفرج بين الجبال في سياق حديث أبي ماضي عن الغزل:

## فهذي زهرةُ السوادي تنديع العطر في

وجاءت كذلك بمعناها الحقيقي في سياق حديث الشاعر عن السحب وأهمية المطر في استمر ار الحياة:

والسحبُ إن وقفت وما هطت للم ترو أوديةٌ ولا قِناا(3)

وفي سياق حديثه عن المعاناة والحصار وردت بمعنى المواقف الصعبة:

سَلكوا بنا في كل واد ضيق حتى قنطنا أن يصيبوا ضيقًا (4) سيهل

تعود الكلمة إلى مادة السين والهاء واللام وهي أصل يدل على لين وخلف حُزونة، والسَّهل: خلاف الحَزْن (5)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الأمر السَّهل الذي أصبح سهلاً بعد صعوبة، وأما السهل في الأرض فنقيض الحَزْن والجمع سهول (6).

ووردت في الأدب القديم بمعنى الأرض الممتدة في قول الفرزدق:

ولم يبق من مالٍ يَسومُ بأهله ولا مَرتع في حَزْنِ أرضٍ ولا سَهلِ (7)

واستخدمها أبو ماضى بمعناها الحقيقى وهو ضد الحزن في سياق حديثه عن سوريا:

م وطن نه وی سهولَه مثلم انه وی رباه (8)

وكذلك جاءت بالمعنى الحقيقي في سياق وصفه الطبيعة:

<sup>(1)</sup> الديوان، 84.

<sup>(2)</sup> الديوان، 497.

<sup>(3)</sup> نفسه، 733.

<sup>(4)</sup> نفسه، 519.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سهل.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سهل.

<sup>(7)</sup> الديوان، 434.

<sup>(8)</sup> الديوان، 683.

## إن كان قد ستر البلاد سهولُها ووعورها لم يسلب الزهر الأريج ولا المياه خريرُها(1)

#### دَرْب

يفيد صاحب المقاييس أن الدال والراء والباء أصل واحد، وهو أن يغرى بالشيء ويلزمه، فيقال: درب بالشيء إذا لزمه ولصق به، ودرب المدينة معروف، فإن كان صحيحاً عربياً فهو قياس الباب. لأن الناس يدربون به قصداً (2)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الدَّرْب باب السكة الواسع والجمع دراب، وقيل: المضيق في الجبال، والموضع الذي يُجْعلُ فيه التَّمْرُ ليَقبُ (3).

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الطريق في قول أبي فراس الحمداني:

وأوردها أبو ماضى بمعنى الطريق في كل استخداماته لها في سياق الوصف:

## الهوى ملءٌ فؤادي والصبى ملء إهابي والمئنى تُنبت في دربى وتمشى في ركابي (6)

## طريق

يرى صاحب المقاييس أن الطاء والراء والقاف أربعة أصول، أحدهما الإتيان مساءً ومنه الطُّروق، والثاني الضرب ومنه الطَّرْق، والثالث: استرخاء الشيء ومن ذلك الطَّرَق وهو لين في جنس الطائر، والرابع: خصف شيء على شيء، فيقال نعل مُطارقة، ومن هذا الباب الطريق،

<sup>(1)</sup> نفسه، 766.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مادة درب.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة درب.

<sup>(4)</sup> الديوان، 31.

<sup>(5)</sup> الديوان، 318.

<sup>(6)</sup> نفسه، 161.

وذلك أنه شيء يعلو الأرض، فكأنها قد طورقت به وخصفت به (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الطريق السبيل(2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى السبيل في قول الفرزدق:

وأوردها أبو ماضي بمعنى الدرب في كل استخداماته لها، فيقول في سياق حديثه عن المستعمر ومراقبة العدو له:

تعود الكلمة إلى مادة الغين والواو والراء وهي أصلان صحيحان: أحدهما خفوض في الشيء وانحطاط وتطامن، ومنه القول: غار الماء غوراً، والآخر إقدام على أخذ مال قهراً أو حرباً ومنه الإغارة، أما الغور فسميت بذلك لأنها خلاف المرتفع وتدل على خفوض  $^{(6)}$ ، وتفيد المعاجم الأخرى أن الغور قعر كل شيء، وقيل تهامة وما يلي اليمن، في حين ذهب آخرون إلى القول بأن الغور ما انخفض من الأرض، والجنس ما ارتفع منها $^{(7)}$ .

وأوردها الأدب القديم بمعنى المنخفض من أرض تهامة في قول الفرزدق:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة طرق.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبر اهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة طرق.

<sup>(3)</sup> الديوان، 396.

<sup>(4)</sup> الديوان، 403.

<sup>(5)</sup> نفسه، 675.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غور.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غور.

<sup>(6)</sup> المخرم: منقطع انف الجبل.

<sup>(9)</sup> الديوان، 169.

تضفر لرأسك من أزاهرها الربي تاجاً وتهتف باسمك الأغوار (1)

وأيضاً وردت بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن الظلم والاستعمار:

والليالُ آفاتٌ على أغوارِهَا والهولُ أنجادٌ على الأنجادِ (2)

وَهُد

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الواو والهاء والدال وهي كلمة واحدة، وهي الوَهدة: المكان المطمئن والجمع وهاد(3)، وتجمع المعاجم الأخرى على أن الوهد والوُهدة: المطمئن من الأرض والمكان المنخفض كأنه حفرة(4).

واستخدم الأدب القديم الكلمة بمعنى المطمئن من الأرض، يقول البحتري:

مَهيباً كنصل السيف لو ضربت بــه (5) في أجا (5)ظنَّت وأعلامها وُهْـد (6)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الأرض المطمئنة في سياق المدح:

خلع الـشّبابُ على الكنانــةِ مُطرقــاً هو كــالربيعِ على ربــى ً ووهــاد ِ(٢)

وفي سياق الحديث عن حالة الفرح التي كان يشعر بها:

يرى ابن فارس أن الفاء والجيم المضعفة أصل صحيح يدل على تفتح وانفراج، من ذلك الفج: الطريق الواسع (<sup>9)</sup>، وتغيد المعاجم الأخرى أن الفج الطريق الواسع بين جبلين، وقيل: المضرب الواسع، والشِّعب الواسع بين الجبلين، وما انخفض من الطرق (10)

<sup>(1)</sup> الديوان، 343.

<sup>(2)</sup> نفسه، 259.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة وهد.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة وهد.

<sup>(5)</sup> أجأ: جبل لطيء

<sup>(6)</sup> الديوان، 165/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 258.

<sup>(8)</sup> نفسه، 272.

<sup>(9)</sup> المقاييس في اللغة، مادة فجّ.

<sup>(10)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فج

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الأرض الواسعة في قول عروة:

## مذاهبه أن الفجاج عريضة إذا ضن عنه بالفعال أقاربه (1)

و أوردها كذلك أبو ماضي بمعنى الطريق في كل استخداماته لها، فيقول في سياق حديثه عن التشاؤم وانعدام الرؤيا للمستقبل:

أرى السدننى ضييقة الفَجساج ولسم تسضق، لكنّمسا احتيساجي السي طريسق واضسح السشّجَاج (2)(3)

#### مساك

تعود الكلمة إلى مادة السين واللام والكاف وهي أصل يدل على نفوذ الشيء في شيء، فيقال: سلكت الطريق أسلكه $^{(4)}$ ، وتجمع المعاجم الأخرى على أن المسلك الطريق $^{(5)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الطريق في قول ابن الرومي:

وأوردها أبو ماضى بمعنى الطريق في سياق حديثه عن الاستعمار والظالمين:

يرى صاحب المقاييس أن السين والباء واللام أصل واحد يدل على إرسال شيء من علو اللى سُفل، وعلى امتداد شيء، فإرسال الشيء: أسبلت السحابة ماءها، والممتد طولاً: السبيل وهو الطريق، سمي بذلك لامتداده (8)، وتفيد المعاجم الأخرى أن السبيل الطريق وما وضح منه، ومن

<sup>(1)</sup> الديوان، 20.

<sup>(2)</sup> الديوان، 233.

<sup>(3)</sup> الشجاج: النجوم.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سلك.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سلك.

<sup>(6)</sup> الديوان، 277/1.

<sup>(7)</sup> الديوان، 593.

<sup>(8)</sup> ابن فارس، مادة سبل.

ذلك سبيل الله طريق الهدى الذي دعا إليه، وابن السبيل هو المسافر الذي انقطع ويريد العودة (1).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الطريق، يقول طرفة:

وأوردها أبو ماضي بمعنى الطريق أو المنفذ في سياق حديثه عن العام الشديد:

#### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على السمل والوادي والطريق:

- الترادف: وقع عند الشاعر بين:
  - درب طريق مسلك سبيل.
    - لا توجد علاقات أخرى.

## و- الألفاظ الدالة على المنابت:

| التكرار | الوحدة الدلالية |  |  |
|---------|-----------------|--|--|
| 103     | رَوْضة          |  |  |
| 47      | حَقْل           |  |  |
| 33      | غَابة           |  |  |
| 18      | خُمائِل         |  |  |
| 14      | مُرُوج          |  |  |
| 10      | بُستان          |  |  |
| 7       | حَدِيقة         |  |  |
| 3       | غُوطة           |  |  |
| 2       | مَغارِس         |  |  |
| 1       | أَدْغَال        |  |  |
| 11      | عدد الوحدات     |  |  |
| 269     | تكرارها         |  |  |

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سبل.

<sup>(2)</sup> الديوان، 80.

<sup>(3)</sup> الديوان، 563.

#### رَوْضة

تعود الكلمة إلى مادة الراء والواو والضاد وهي أصلان متقاربان في القياس، أحدهما يدل على اتساع ومن هذا الباب الروضة، والآخر يدل على تليين وتسهيل ومنه قولهم رُضت الناقة أرُوضها رياضة (1).

وتغيد المعاجم أن الروضة الأرض ذات الخضرة، والبستان الحسن، وقيل: عشب وماء ولا تكون روضة إلا بماء معها أو إلى جنبها، وذهبت بعض المعاجم إلى القول: الروضة قاع فيه جراثيم ورواب<sup>(2)</sup>.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى البستان، فيقول عنترة:

واستخدمها أبو ماضى بمعنى البستان الأخضر في سياق حديثه عن روح التأمل لديه:

وأوردها بمعنى الشعر الجيد في قوله:

وجاءت أيضاً بمعنى الملكة الشعرية في سياق رثائه لجبران خليل جبران:

يفيد ابن فارس أن الكلمة تعود إلى الحاء والقاف واللام وهو أصل واحد، يدل على الأرض وما يقاربه $^{(7)}$ ، وترى المعاجم الأخرى بأن الحقل: قراح طيب يزرع فيه أو الموضع البكر الذي لم يزرع فيه قط، وقيل: الزرع إذا تشعبت أغصانه أو الروضة $^{(8)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى الأرض المزروعة في قول ابن الرومي:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة روض.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة روض.

<sup>(3)</sup> الديوان، 18.

<sup>(4)</sup> الديوان، 113.

<sup>(5)</sup> نفسه، 138.

<sup>(6)</sup> نفسه، 239.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حقل.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حقل.

## مطبوع ـــــةً مـــــصنوعةً تختال في الحقال النصموم (١)

وجاءت في ديوان أبي ماضي بمعنى السهل المنبسط، في سياق الوصف:

أبصرت في الحقل قُبيْلَ المغيب سنبلة في سنبلة في سنقح ذاك الكثيب (2)

وفي السياق نفسه يقول أيضاً مورداً الكلمة بمعنى الأرض المنبسطة:

أيلولُ يمشي في الحقولِ وفي الربُّبي والأرضُ في أيلول أحسن منظرا (3)

واستخدمها بمعنى الكائنات الحية على الأرض في سياق حديثه عن القضاء والموت:

حاصدٌ حقله الوجودُ، وما الأحياء إلا كشوكه ونباته ه<sup>(4)</sup> غاية

تعود الكلمة إلى مادة الغين والياء والباء وهي أصل صحيح يدل على تستر الـشيء عـن العيون، ومن ذلك الغيب: ما غاب، والغابة: الأجمة والجمع غابات وغاب، وسميت بـذلك لأنـه يغاب فيها<sup>(5)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الغابة الأجمة ذات الشجر الكثيف، وقيـل: الجمـع مـن الناس، لذلك يُقال: أتونا في غابة أي في رماح كثيرة كالشجراء<sup>(6)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى الأرض ذات الشجر الكثيف في قول عنتره:

فرزارة قد هيّجتم ليث غابة والرئشد (<sup>7)</sup> ولم تُفرقوا بين الضِّلالة والرئشد (<sup>7)</sup> وأوردها أبو ماضي بمعنى الأرض ذات الشجر الكثيف، فيقول في سياق حديثه عن نفسيته:

لم يسَعْ سري فؤادي، لم تَسعَ نفسي فقصدتُ الغابَ وحدي والدُّجي ملقى

<sup>(1)</sup> الديوان، 349/3.

<sup>(2)</sup> الديوان، 186.

<sup>(3)</sup> نفسه، 432.

<sup>(4)</sup> نفسه، 216.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غيب.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غيب.

<sup>(7)</sup> الديوان، 130.

<sup>(8)</sup> الديوان، 707.

واستخدمها بمعنى لبنان أو ضيعته التي غاب عنها:

كنت وهنداً نلتقى فيها (1)

#### يا لهفة النفس على غابة

#### خُمائل

تعود الكلمة إلى مادة الخاء والميم واللام وهي أصل واحد يدل على انخفاض واسترسال وسقوط<sup>(2)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الخميلة المنهبَط الغامض من الرمل، ومفرج بين هبطة وصلابة، وهي مكرمة للنبات، وقيل: رمل ينبت الشجر، أو الشجر الكثيف المجتمع الملتف الذي لا يرى فيه الشيء<sup>(3)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الروضة في قول البحتري:

مسشين على خمائل ذي طلوح وقد ضاقت بما فيها الحُجولُ (4)

وأبو ماضي استخدمها بمعنى الروضة أو الحديقة ذات الأشجار الكثيفة في سياق حديثه عن سورية التي علا صوتها، مكرراً الكلمة في القصيدة نفسها ثماني مرات:

صوتُك العذب السرخيمْ ضاحك مثال الخميلات ق(5)

وأوردها كذلك بمعنى الحدائق في سياق حديثه عن لبنان:

فأسمَعَ الطيرَ تشدو في خمائِله وأبصر الحقل فيه الشيخ والبان (6) مروج

تعود الكلمة إلى مادة الميم والراء والجيم وهي أصل صحيح يدل على مجيء وذهاب واضطراب، والمرج أصله أرض ذات نبات تمرج فيها الدواب<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن المرج: الفضاء، أو أرض ذات كلأ ترعى فيها الدواب، والموضع الذي ترعى فيه الدواب<sup>(8)</sup>.

(2) ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة خمل.

<sup>(1)</sup> الديوان، 803.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة خمل.

<sup>(4)</sup> الديوان، 1/284.

<sup>(5)</sup> الديوان، 681.

<sup>(6)</sup> نفسه، 689.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة مرج.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مرج.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأرض الخضراء، يقول المتنبي:

بين المُروج الفيح والأغيال مُجاورَ الخنْزير والرِّيْبال (١)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الأرض الخضراء الواسعة، فيقول في سياق حديثه عن أرض لبنان:

فسماء الراعبي كما يتمناها مسروج فسسيحة خسضراء (2)

وجاءت كذلك بمعنى السهول الخضراء الواسعة في سياق حديثه عن الرعاة:

وأعانق النَّسسمات في الأسحار لأرى رُعَاتك في المروج وفي الرُّبي

#### بُسنتان

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، والمعاجم الأخرى تفيد أن الكلمة معربة، وهي الحديقة التي يتخللها أشجار النخيل المتفرقة يمكن الزراعة فيها<sup>(4)</sup>.

استخدمها الأدب القديم بمعنى الحديقة في قول ابن المعتز:

يا زَهرة البُستانِ يا نفحَة الرَّيحانِ (5)

وأبو ماضى أوردها بمعنى الحديقة، في سياق الوصف:

إني امرؤ لا شيء يطرب روحه ويهزُّها كالزهرِ والألحان الله النهرِ والألحان الله النهر في حقلٍ وفي بستان (6)

ويقول في سياق رثائه نسيب عريضة:

لسوف يرجع عطراً في الرياحين أو نسمة تتهادى في البساتين (7)

200

<sup>(1)</sup> الديوان، 3/315.

<sup>(2)</sup> الديوان، 95.

<sup>(3)</sup> نفسه، 385.

<sup>(4)</sup> إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة بستن.

<sup>(5)</sup> الديوان، 679.

<sup>(6)</sup> الديوان، 694.

<sup>(7)</sup> نفسه، 350.

## حَديقة

يفيد ابن فارس أن الحاء والدال والقاف أصل واحد وهو الشيء يحيط بشيء، يقال: حدق القوم بالرجل وأحدقوا به (1)، وترى المعاجم الأخرى أن الحديقة كل أرض استدارت وأحدق بها حاجز أو أرض مرتفعة، وكل أرض ذات شجر مثمر ونخل، وقيل: هي البستان أو حفرة تكون في الوادى تحبس الماء (2).

ووردت في الأدب القديم بمعنى البستان يقول ابن الرومي:

وعــزّى أناســاً أن كــل حديقــة وإن أغْـدقت أفنانها ستخـضدُ (3)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى البستان في سياق المدح:

وأحب أزهار الحدائق ورددها وأحب من ورد الرياض عبيره (4)

وجاءت كذلك بمعنى القصائد الجميلة في سياق حديثه عن الشاعر:

وإذا كتبت ففي الطروس (5) حدائق وشعى حواشيها اليراع ونمنما (6) غوطة

يفيد صاحب المقاييس أن الغين والواو والطاء أصل صحيح يدل على اطمئنان وغور، وغوطة دمشق سميت بذلك لأنها أرض منخفضة (7)، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى بأن الغو طة مجتمع النبات والماء، وهي موضع بالشام كثير الشجر والماء، وقيل: الوهدة في الأرض المنخفضة (8).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأرض ذات الشجر، يقول الأخطل:

وقد نُصِرْتَ أميرَ المومنينَ بنا لَمّا أتاكَ ببطن الغُوطة الخَبَرُ (9)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حدق.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حدق.

<sup>(3)</sup> الديوان، 376/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 367.

<sup>(5)</sup> الطروس: الصحائف.

<sup>(6)</sup> نفسه، 658.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مادة غوط.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غوط.

<sup>(9)</sup> الديوان، 93.

أما أبو ماضي فقد خص الكلمة بدمشق في سياق حديثه عن ذكرياته الجميلة:

حـــي الـــشآم مهنداً و كتابــاً والغوطــة الخـضراء والمحرابـا(1) مغارس

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الغين والراء والسين وهي أصل صحيح يدل على رز الشيء في الشيء، فيقال: غرست الشجر غرساً  $\binom{(2)}{}$ ، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى أن المغرس: موضع الغرس $\binom{(3)}{}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المنبت، يقول ابن الرومي:

غصن من البان في وشاح ركب في مغرس رداح (4) و أوردها أبو ماضي كذلك بمعنى المنبت في سياق حديثه عن "ميامي"

توزِّعُ السحرَ شطراً في مغارسها وآخرَ في لحاظِ الخُرَدِ العين (5) أَدْعَال

تعود الكلمة إلى مادة الدال والغين واللام وهي أصل يدل على التباس والتواء من شيئين يتداخلان ومن ذلك الدَّغَل (6)، وجاء في المعاجم الأخرى أن الدَّغَل الفساد والشجر الكثيف الملتف واشتباك النبت وكثرته، وقيل: كلّ موضع يُخاف فيه الاغتيال (7).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الغابة ذات الشجر الملتف، يقول المتنبي:

فَلَهُ مِيْ لِنُ مِا طَارَ غَيْرَ آلً وما عدا فانغلَّ في الأدغال (8)

كذلك استخدمها أبو ماضي بمعنى الغابة كثيرة الشجر والشوك في سياق التأمل:

وهجرت روضته فأصبح ورددها لليأس كالأشواك في أدغالها (9)

<sup>(1)</sup> الديوان، 165.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة غرس.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غرس.

<sup>(4)</sup> الديوان، 326/1.

<sup>(5)</sup> الديوان، 724.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة دغل.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دغل.

<sup>(8)</sup> الديوان، 3/315.

<sup>(9)</sup> الديوان، 585.

#### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على المنابت:

• الترادف:

غابة - أدغال.

حديقة - بستان - روضة.

• لا توجد علاقة التضاد والمشترك.

• الاشتمال:

مغرس تشمل الألفاظ الدالة على المنابت.

#### مجال الألفاظ الدالة على الزمن

### أ) الألفاظ الدالة على الزمن المحدد.

| التكرار | الوحدة الدلالية                                                                                                              | التكرار | الوحدة الدلالية                                      |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------------|
| 11      | ثُوان                                                                                                                        | 115     | يَو ْم                                               |
| 10      | ثوانِ سَحَرُ سَحَرُ عَشْيَة دَقيقة خُرُوب بُكرَة غُرُوب جُكرَة غُرُون عَصْرْ خَريف قَرْن عَصْرْ خَريف لَمْشاء حَجَّة لَمْشْر | 65      | يَوْم<br>ضُحَى<br>صِبُح<br>لَيْلَة<br>غَدْ<br>أَمْسِ |
| 9       | عَشيَّة                                                                                                                      | 61      | صبُرْح                                               |
| 7       | لَحْظَة                                                                                                                      | 55      | عَلِيْلَ                                             |
| 6       | دَقيقة                                                                                                                       | 45      | عُدْ                                                 |
| 5       | غُرُوب                                                                                                                       | 36      | أُمْس                                                |
| 3 3     | بُكْر َة                                                                                                                     | 30      | رَبِيعَ<br>عَام<br>ساعة                              |
| 3       | خُريف                                                                                                                        | 30      | عَامَ                                                |
| 3       | عَصَرْ                                                                                                                       | 24      | ساَعَة                                               |
| 3       | قُر ْن                                                                                                                       | 24      | شُهْر<br>نهار<br>صنیف<br>شتاء                        |
| 2       | إمساء                                                                                                                        | 23      | نُهَار                                               |
| 2       | حجَّة                                                                                                                        | 21      | صييف                                                 |
| 2       | ظُهْر                                                                                                                        | 17      | شتًاء                                                |
| 1       | حَوثل                                                                                                                        | 15      | سنُون<br>أُصيل                                       |
|         |                                                                                                                              | 11      | أُصِيل                                               |
| 29      | عدد الوحدات                                                                                                                  |         |                                                      |
| 639     | تكرارها                                                                                                                      |         |                                                      |

## يَوْم

يفيد صاحب المقاييس أن الياء والواو والميم كلمة واحدة، وهي اليوم: الواحد من الأيام شم يستعيرونه في الأمر العظيم<sup>(1)</sup>، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى أن اليوم معروف المقدار من طلوع

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة يوم.

الشمس إلى غروبها والجمع أيام، وقيل: هو الوقت مطلقاً، والكون، وأضافت بأن الأيام الوقائع والنعم (1).

وأوردها الأدب القديم الواقعة الصعبة أو الحرب، يقول النابغة الذبياني:

إني لأخشى عليكم أن يكون لكم من أجل بغضائهم، يوم كأيّام (2)

أما أبو ماضي فقد أورد الكلمة بمعناها الحقيقي المعروف في سياق حديثه عن شوقه الأرضه:

لقد كنت أخشى اليوم أن لا تلاقيا (3) وفي سياق حديثه عن كآبته وعدم قدرته على الكتابة يقول أيضاً:

لا تسسألوني اليوم عن قيثارتي قيثارتي خشب بالا أنغام (4) ضُمَى

تعود الكلمة إلى مادة الضاد والحاء والياء وهي أصل صحيح واحد يدل على بروز الشيء، فالضّحَاء: امتداد النهار، وهو الوقت البارز المنكشف<sup>(5)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الصنَّحَو والصنَّحْوة والضنَّحيَّة: ارتفاع النهار، وقيل: الضحى من طلوع الشمس إلى أن يرتفع النهار، وتبيض الشمس جداً<sup>(6)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى وقت طلوع الشمس يقول امرؤ القيس:

وتضحي فتيت المسك فوق فراشيها نؤوم الضحى لم تنطق عن تفضل (7) واستخدمها أبو ماضى بمعناها الحقيقى وهو وقت الضّحى في سياق وصفه الطبيعة:

ولو جاز بين الضّعى والدّبى لقاتل فيه الضّعى الغيهبا<sup>(8)</sup> وأوردها بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن الحرية:

عجباً كيف أصبح الأصلُ فرعاً والضُّحى كيف حلَّ في الظّلماء (9)

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة يوم.

<sup>(2)</sup> الديوان، 104.

<sup>(3)</sup> الديوان، 814.

<sup>(4)</sup> نفسه، 652.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ضحى.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ضحي.

<sup>(7)</sup> الديوان، 45.

<sup>(8)</sup> الديوان، 180.

<sup>(9)</sup> نفسه، 103.

### صُبْح

يفيد صاحب المقاييس أن الصاد والباء والحاء أصل واحد مطّرد، وهو لون من الألوان، وقالوا أصله الحمرة، وسمي الصبح لحمرته  $^{(1)}$ ، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى بأن الصبح أول النهار، والفجر، وأضافت أن الصباح: نقيض المساء، والجمع أصباح  $^{(2)}$ .

واستخدمها الأدب القديم بمعنى أول النهار، يقول عنترة:

شبيه الليل لَوْني غير أني عير أني السهي (3)

وأبو ماضى أوردها بمعنى أول النهار في سياق حديثه عن الخمرة:

وجاءت بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن الأوضاع السائدة في ذلك الوقت:

دنيا الورى ليلٌ وصبحٌ مبين وليس في دنياك إلا الضبابُ(5)

وفي سياق الغزل استخدمها بمعنى الفجر:

مشيت من الصبح في حندس (6)

أعندك إن غبت عن ناظري

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة صبح.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صبح.

<sup>(3)</sup> الديوان، 231.

<sup>(4)</sup> الديوان، 240.

<sup>(5)</sup> نفسه، 474.

<sup>(6)</sup> الديوان، 463.

وجاءت كذلك بمعنى الزمن في سياق حديثه عن المعاناة:

# أطوي الدَّياجي وتطويني على جَـزَعِ تخشى افتضاحي وأخشى الصُبُّح يطويها (1) لَيْلة

أصل الكلمة اللام والياء واللام وهو كلمة الليل: خلاف النهار، فيقال ليلة وليلات<sup>(2)</sup>، وتضيف المعاجم بأن الليل: عقيب النهار من غروب الشمس، وضد النهار، أو ظلام الليل، أما الليلة الليلاء فليلة الثلاثين من الشهر، وقيل: اللّيلُ: طير الحباري، أو ولد الكروان<sup>(3)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ضد النهار يقول امرؤ القيس:

أما أبو ماضي فقد استخدمها في سياق حديثه عن نفسه ومواكبته على كتابة الشعر بمعناها الحقيقي:

ويقول في سياق حديثه عن فناء الأمة مورداً الكلمة بمعناها الحقيقى:

#### غدٌ

أعاد ابن فارس الكلمة إلى الغين والدال والواو وهو أصل صحيح يدل على زمان، من ذلك الغُدو، يقال: غدا يغدو<sup>(7)</sup>، ويفيد أصحاب المعاجم الأخرى أن الغد اليوم الثاني من يوم الإنسسان، أما الغدوة فهى الوقت ما بين صلاة الغداة وطلوع الشمس<sup>(8)</sup>.

<sup>(1)</sup> الديوان، 807.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ليل.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ليل.

<sup>(4)</sup> الديوان، 97.

<sup>(5)</sup> الديوان، 646.

<sup>(6)</sup> نفسه، 678.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة غدو.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غدو.

واستخدمها الأدب القديم بمعنى اليوم التالي يقول زهير بن أبي سلمى:

وأعلمُ ما في اليومِ والأمسِ قبله ولكنني عن علم ما في غد عم (1)

كذلك أوردها أبو ماضي بمعنى الزمن المستقبل في سياق حديثه عن تغير الزمن:

ويكون أبعد ما يرجوه ورة صاحب ويكون أبعد ما يرجي في غد(2)

وجاءت عنده بمعنى الزمن المستقبل في سياق حديثه عن أصل الإنسان:

لستُ أدري من أين جئت ؟ ولا ما أكون ، يا صاحِ ، في غد<sup>(3)</sup> أمس أمس

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، والمعاجم الأخرى تفيد أن الأمس: اليوم الذي قبل اليـوم الحاضر، وقيل: الماضى المطلق يجمع على أموس وآماس<sup>(4)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اليوم السابق، يقول امرؤ القيس:

ألا إنّ قَوْماً كنُتم أمس دُونَهُم هم منعوا جاراً لكم آلَ غُدْران (5)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى المستقبل في سياق حديثه عن المتضجرين، والملل وتشابه الأحداث والظروف:

لقد كان في أمس ما قبله وفي غده يومُك المقبلُ (6)

وأوردها كذلك بمعنى الزمن الماضي في سياق حديثه عن أهل فلسطين متضامناً مع صمودهم ضد العدو:

لقد دافعوا أمس دون الحمى فكانت حروبهم حربنا (7)

<sup>(1)</sup> الديوان، 86.

<sup>(2)</sup> الديوان، 250.

<sup>(3)</sup> نفسه، 317.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أمس.

<sup>(5)</sup> الديوان، 169.

<sup>(6)</sup> الديوان، 553.

<sup>(7)</sup> نفسه، 740.

#### رَبيع

يرى صاحب المقاييس بأن الراء والباء والعين أصول ثلاثة: أحدهما جزء من أربعة أشياء ومنه الربع والربيع فهو زمان من أربعة أزمنة، والآخر الإقامة ومنه الربع، والثالث الإسالة والرقع ومنه ربعت الحجر إذا أشَلْتَه وشذ عن الأصول الربعة، وهي المسافة بني أثافي القدر (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الربيع جزء من أجزاء السنة، والربيع عند العرب ربيعان: ربيع الشهور شهران بعد صفر، وربيع الأزمنة وهو الفصل المعروف وأضافت أنه الجدول، والمطر، وما تعتلفه الدواب من الخُضر (2).

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى فصل من فصول السنة يقول ابن الرومي:

أزمانك كلها بنائلك مثل زمان الربيع ذي الأنق (3)

وأبو ماضي أوردها بمعنى فصل الربيع المعروف بعد الشتاء، فيقول واصفاً هذا الفصل مبيناً روحه التأملية ورومانسيته:

عاد الربيع إلى الدنيا بموكبه فازينت واكتست بالسُندسِ الشجرُ (4) وجاءت عنده كذلك بمعنى فصل الربيع:

شهور العام أجملُها ربيع وأبغضها إلى الدُنيا جمادي (5) عَلم

لم ترد الكلمة في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن العام: الحول يأتي على شَــتَوة وَصيفة، والجمع أعوام وقيل السنة (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحول، يقول عنترة:

فعيشُكَ تحت ظلّ العنزّ يوماً ولا تحت المَذلَّة ألف عام (7)

و أوردها أبو ماضي بمعنى السنة في سياق حديثه وشوقه لأهل مصر، فيبدو أنه كان عاشقاً لأرض تلك البلد:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ربع.

<sup>.</sup> (2) الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ربع.

<sup>(3)</sup> الديوان، 465/2.

<sup>(4)</sup> الديوان، 337.

<sup>(5)</sup> نفسه، 297.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عوم.

<sup>(7)</sup> الديوان، 210.

مضى عامٌ على بأرضِ مصر وذا عامٌ، وسوف يجيء عامُ (1)

ويقول في سياق حديثه عن الدستور العثماني وحكمه الجائر الواقع على أرض بلاده وأهله:

ثلاثون عاماً والنّوائبُ فوقنا مخيمةٌ مثالُ الغيومِ القواتِمِ (2)

ساعة

أعاد ابن فارس الكلمة إلى السين والواو والعين وهو أصل يدل على استمرار السيء ومضيه، من ذلك الساعة (3)، ويفيد أصحاب المعاجم الأخرى أن الساعة جزء من أجراء الليل والنهار والجمع ساعات وساع، وقيل: الوقت الحاضر، ويوم القيامة، والبعد، والهلكي (4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الجزء من الوقت، يقول الشنفرى:

وظلت بفتيانِ معي أتَّقيهُم بهن قليلاً سَاعَة ثُمَّ خُيبُوا(5)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الجزء من الوقت في سياق حديثه عن أصل الإنسان الذي يعود إلى الطين، وبالتالى يرفض التكبر:

نسسيّ الطينُ ساعةً أنّـه طينٌ حقيرٌ فـصال تيهاً وعَربُد (6)

ويقول في سياق حديثه عن الحرية:

وأشبهت ساعك القرونا(7)

قد طال ياليال فيك صبري

<sup>(1)</sup> الديوان، 629.

<sup>(2)</sup> نفسه، 639.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة سوع.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سوع.

<sup>(5)</sup> الديوان، 34.

<sup>(6)</sup> الديوان، 316.

<sup>(7)</sup> نفسه، 632.

## شكهر

يفيد صاحب المقاييس أن الشين والهاء والراء أصل صحيح يدل على وضوح في الأمر وإضاءة، من ذلك الشهر<sup>(1)</sup>، وتضيف المعاجم الأخرى بأن الشهر: العدد المعروف من الأيام، والقمر، وسمي بذلك لأنه يشهر بالقمر وفيه علامة ابتدائه وانتهائه، وقيل: الهلال، ويجمع على أشهر وشهور<sup>(2)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى الشهر الحرام، يقول البحتري:

أما أبو ماضي فقد استخدمها بمعنى الوقت المعروف المكون من ثلاثين يوماً، فيقول واصفاً مدينة "مونتريال" والمناظر الطبيعية:

تعود الكلمة إلى مادة النون والهاء والراء وهي أصل صحيح يدل على تفتح شيء أو فتحة، ومنه النهار انفتاح الظلمة عن الضياء ما بين طلوع الفجر إلى غروب الشمس ( $^{(5)}$ )، وتفيد المعاجم الأخرى أن النهار: ضد الليل، وانتشار ضوء البصر واجتماعه، واسم لكل يوم، وقيل: فرخ الحبارى  $^{(6)}$ .

وجاءت في الأدب القديم الآراء والتوجيهات الصائبة يقول ابن الفارض:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الوقت من طلوع الفجر إلى غروب الشمس في سياق الغزل:

وأوردها كذلك بمعنى الحرية في سياق حديثه عن الكنار الصامت:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة شهر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شهر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 16/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 433.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نهر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة نهر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 111.

<sup>(8)</sup> الديوان، 380.

<sup>(9)</sup> الديوان، 455.

#### صَيْف

يرى ابن فارس بأن الصاد والياء والفاء أصلان: أحدهما يدل على زمان ومنه الصيف، والآخر يدل على ميل وعدول ومنه قولهم: صاف عن الشيء إذا عدل عنه (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الصيف من الأزمنة معروف وجمعه أصياف وصيوف، أو المطر الذي يجيء في الصيف (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى فصل من فصول السنة، يقول زهير بن أبي سلمى: فجاور مُكرماً حتى إذا ما دعاه الصيف وانقطع الشتاء(3)

وكذلك وردت في ديوان أبي ماضي بمعنى الفصل المعروف باعتدال مُناخه في لبنان في سياق شوقه لبلده:

فقلت : يار ربّ، فصل صيف فقلت : يار ربّ، فصل صيف شقاء (4)

تعود الكلمة إلى الشين والتاء والواو، أصل واحد لزمان من الأزمنة، وهو الشتاء: خلف الصيف $^{(5)}$ ، وتفيد المعاجم الأخرى أن الشتاء أحد أرباع السنة يجمع على أشْتية $^{(6)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى أحد فصول السنة الماطر، يقول طرفة:

إنسي من القوم الذين إذا أزمَ الشَّتاءُ ودوخلَت حُجَرُه (٢)

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة صيف.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صيف.

<sup>(3)</sup> الديوان، 13.

<sup>(4)</sup> الديوان، 126.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة شنو.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شتو.

<sup>(7)</sup> الديوان، 61.

وأوردها أبو ماضى بمعنى الفصل المعروف في سياق حديثه عن أيار:

واستخدمها بمعنى الظلم والاستعمار في سياق حديثه عن أرض الجزيرة وتبدل الأحوال فيها وتغير الظروف نحو الأسوأ:

## نزلَ الشتاء فأنتِ مَلعبٌ كلِّ ساقيَةٍ دَبورِ (2)

## سنُون

أعاد ابن فارس الكلمة إلى السين والنون والهاء، وهو أصل واحد يدل على زمان، ومنه السنة المعروفة (3)، وتغيد المعاجم الأخرى أن السنة واحدة السنين، وقيل: الأزمة والجدّب(4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى واحدة السنين، يقول عنترة:

المطعمون إذا السسّنونُ تتابعت محلاً وضن سَحابُها بسجال (5)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الجزء من الزمن الذي مر من عمره في سياق حديث عن آثاره التي ألف:

تلك السنون الغاربات ورائب سيفر كتبت حروف بدمائي (6)

ويقول في سياق حديثه عن الأمة العربية مورداً الكلمة بمعناها الحقيقي:

مرت عليها سنون كلُّها نِقَم ما كان أسعدَها لو أنها نعَم (7)

<sup>(1)</sup> الديوان، 369.

<sup>(2)</sup> نفسه، 377.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة سنة.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سنه، سنو.

<sup>(5)</sup> الديوان، 194.

<sup>(6)</sup> الديوان، 109.

<sup>(7)</sup> نفسه، 621.

## أصيل

يرى صاحب المقاييس بأن الهمزة والصاد واللام ثلاثة أصول متباعد بعضها من بعض، أحدهما أساس شيء ومنه أصل الشيء، والثاني الحية ومنه الأصلة الحية العظيمة، والثالث: ما كان من النهار بعد العشي ومنه الأصيل<sup>(1)</sup>، ويفيد أصحاب المعاجم الأخرى أن الأصيل: العشي وهو الوقت بعد العصر إلى المغرب ويجمع على أصل وأصلان، وقيل: الهلاك<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت بعد العصر إلى المغرب، يقول ابن الرومي:

استـــشف الروضـــة الحـــف راء عــن شــمس الأصــيل<sup>(3)</sup> وأوردها أبو ماضي في سياق الوصف بمعنى الوقت المعروف بعد العـصر فـي سياق الوصف حيث الجمال والرومانسية:

وأناجيك في المساسا وردً (<sup>4)</sup> ويضيف قائلاً مورداً الكلمة بمعناها الحقيقى:

وتركت الحمى وسرت وإيّاها وقد ذهّ ب الأصيل الروابي (5) ثوان

لم أجد مدلول الكلمة على الزمن في المعاجم القديمة؛ لذلك يقول أنيس: إن الثانية قسم من الستين قسماً التي تنقسم إليها الدقيقة الستينية، والجمع ثوان، ولقد أقرها المجمع بهذا المعنى (6).

وحين تتبعت الكلمة في الأدب القديم لم أجدها تحمل المدلول الزمني المعروف في وقتنا الحاضر وحملت معنى الجزء الدقيق المتقن، أما أبو ماضي فقد استخدمها بمعنى الجزء من الدقيقة في سياق حديثه عن شوقه لأيام السعادة التي قضاها في وطنه:

خليلي أعوامُ السرُّور دقائق وأيامُه كادت تكون ثوانيا (7)

213

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة أصل.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أصل.

<sup>(3)</sup> الديوان، 90/3.

<sup>(4)</sup> الديوان، 272.

<sup>(5)</sup> نفسه، 150.

<sup>(6)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ثني.

<sup>(7)</sup> الديوان، 815.

ويقول أيضاً في سياق حديثه عن ديوانه الخمائل:

لا تقول وا دق الق وت وان ذاهبات فالعمر هذي الثواني (1)

#### سَحَر

يفيد صاحب المقاييس أن السين والحاء والراء أصول ثلاثة متباينة، أحدهما عضو من الأعضاء ومنه السّر ما لصق بالحلقوم والمريء، والآخر خَدْعٌ وشبهه ومنه السّر، والثالث وقت من الأوقات ومنه السّحر والسّحرة (2)، وتضيف المعاجم الأخرى أن السّحر آخر الليل قبيل الصبح، وقطعة من الليل، والسّحور طعام السّحر وشرابه (3).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت آخر الليل في قول ابن الرومي:

كأن سنا الشَّتم في عرضه سنا الفجر في السَّحر الأغبش (4)

وأوردها أبو ماضي بمعنى القطعة من الليل في سياق وصفه لأرض لبنان وعشقه لأنهارها الجميلة والجلوس في مناخها الحسن:

وجلس العُشّاق حولي في السّعر على بساط العشب في ضَوع القمر (5)

واستخدمها بمعنى الحرية والشيء الجميل والوقع الحسن في سياق رثائه موسى الحسيني: ماذا يُقيدكَ أَنْ يكونَ لك الثّرى ولغيرك الآصالُ والأسحارُ (6)

#### عَشيَّة

أعاد ابن فارس الكلمة إلى العين والشين والواو أصل صحيح يدل على ظلام وقلة وضوح في الشيء ومن ذلك العشاء والعَشي (<sup>7)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن العشي والعَشية آخر النهار، وأضافت بأنه الوقت من زوال الشمس إلى الصباح، ومن صلاة المغرب إلى العَتمة (<sup>8)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى آخر النهار يقول عروة بن الورد:

<sup>(1)</sup> الديوان، 693.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، مادة سحر.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سحر.

<sup>(4)</sup> الديوان، 248/2.

<sup>(5)</sup> الديوان، 579.

<sup>(6)</sup> نفسه، 342.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة عشي.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عشى.

قلت لقوم في الكنيف تَروَّحوا عَشيَّة بتنا عند ماوان (1) رُزّحُ (2)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى آخر النهار أيضاً، فيقول في سياق حديثه عن الأسى والمعاناة في بلده من شدة الظلم والاستعمار:

سَـمعتُ عويـل النائحـات عـشيةً في الحـي يبتعـثُ الأسـي ويثيـرُ (3)

#### لَحْظة

يفيد صاحب المقاييس أن اللام والحاء والظاء كلمتان متباينتان، الله ط: لحظ العين، والأخرى الله عالم الله عالم الله الله والحاء والأخرى الله المعاجم الأخرى أن الله والأخرى الله المعاجم الأخرى أن الله النظرة من جانب الأذن، والمرة من لحظ العين، والوقت القصير بمقدار لحظ العين، وقيل اسم موضوع (5).

جاءت في الأدب القديم بمعنى لحظ العين، ولم ترد بمعنى الجزء القليل من الزمن، في حين استخدمها أبو ماضي بمعنى البرهة من الزمن في سياق تساؤله عن حقيقة الموت:

أكذا نموتُ وتنقضي أحلامُنا في لحظة، وإلى التَّراب نصيرُ (<sup>6)</sup> دَقيقة

أصل الكلمة الدال والقاف المضعفة يدل على صغر وحقارة، ومنه الدقيق<sup>(7)</sup>، وتغيد المعاجم الأخرى أن الدقيقة الشاة أو الناقة، وتفرد أنيس في دلالة الكلمة على الوحدة الزمنية التي تعادل جزءاً من ستين جزءاً من الساعة، وأضاف بأن الكلمة أقرها مجمع العربية<sup>(8)</sup>.

وأوردها الأدب القديم بمعنى الصغير والطحين، ولم تأت بمعنى الجزء من الزمن، أما أبو ماضي فقد استخدمها بمعنى الجزء من الساعة في سياق حديثه عن المعركة الشديدة الوطيس:

شَابَتْ مَفَارِقُها وَكَانَت ْ طَفْلَة ً عَذراءَ منذُ دقائق وثوان (9) غُروب

<sup>(1)</sup> ماوان : واد فيه ماء .

<sup>(2)</sup> الديوان، 26.

<sup>(3)</sup> الديوان، 362.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، مادة لحظ.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة لحظ.

<sup>(6)</sup> الديوان، 363.

<sup>(7)</sup> أبن فارس، المقاييس في اللغة، مادة دق.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دقّ.

<sup>(9)</sup> الديوان، 696.

أعاد ابن فارس الكلمة إلى الغين والراء والباء أصل صحيح، وكلمة غير منقاسة، لكنها متجانسة، فالغرب حد الشيء، والغرب الورم في المأق، والغربة: البعد عن الوطن ومنه الغروب<sup>(1)</sup>، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى بأن الغروب: غيوب الشمس، والدموع حين تخرج من العين، وغروب الأسنان الماء الذي يجري عليها<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت عند غروب الشمس يقول حسان بن ثابت:

## غداة كأن جمعهم وحراء بدت أركانه جنح الغروب(٥)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الوقت عند غروب الشمس في سياق حديث عن نفسيته المتغيرة وضيقه وتضجره من الغربة، فيقول:

## هل أنا اليوم أنا منذ ليال وشهور أم أنا عند غروب الشمس غيري في

وأوردها كذلك بمعنى الظلام في سياق حديثه عن الاستعمار:

الباء والكاف والراء أصل واحد يرجع إليه فرعان هما منه، فالأول أول الشيء وبدؤه ومنه البُكرة، والبَكر من الإبل، والثاني يدل على التشبيه ومنه البكرة التي يستقي عليها<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن البُكرة: الغُدوة، والبكرة من الغد، والبكور والتبيكر: الخروج في ذلك الوقت، والعامة يسمون يوم الغد كله بكرة وباكراً<sup>(7)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت المبكر من اليوم يقول ابن الرومي:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الوقت في أول النهار في سياق حديثه عن وطنه:

ولقد وقفت عيال نَهْ رك بُكرةً

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة غرب.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غرب.

<sup>(3)</sup> الديوان، 135.

<sup>(4)</sup> الديوان، 207.

<sup>(5)</sup> نفسه، 131.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بكر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بكر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 3/333.

#### والطير في الوكنات والأوكسار (1)

خُريف

يفيد صاحب المقاييس أن الخاء والراء والفاء أصلان، أحدهما أن يجتنى السشيء، ومنه الخريف: الزمان الذي يخترف فيه الثمار، والآخر الطريق ومنه المخرفة، أما الخرف فقد شدتت عن هذا الأصل<sup>(2)</sup>، وتضيف المعاجم الأخرى أن الخريف أحد فصول السنة، وسمي بذلك لأن الثمار تخرف فيه أي تجتنى، وأضافت أنه أول ما يبدأ من المطر في إقبال الشتاء، والمطر في الخريف، والربُّطب المجنى، والساقية، والسنة<sup>(3)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الفصل المعروف من فصول السنة، يقول ابن الرومي:

ويجوز الخريف وهو ربيع وتسور المياه في العيدان (4)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى أحد فصول العام في سياق حديثه عن بلده وأيام غربته، شوقه للده:

فمشى عليه مِن الخريفِ سُرادق في السياق نفسه: كالليلِ خيم في المكان ِ البَاْقَعِ (5) وأوردها بمعنى الفراق في السياق نفسه:

يا ليت ينثرنا الغريفُ الجاني (6) عَليهما من قبلُ ينثرُنا الخريفُ الجاني (6) عَصِدْ

تعود الكلمة إلى مادة العين والصاد والراء وهي أصول ثلاثة، الأول دهر ومنه العصران: الليل والنهار، وسميت صلاة العصر، لأنها تعصر أي تؤخر عن الظهر، والثاني العصارة: ما تحلب من شيء تعصره، والأصل الثالث العصر: الملجأ، فيقول: اعتصر بالمكان (٢)، وترى المعاجم الأخرى أن العصر والعصر والعصر: الدهر، وما يلي المغرب من النهار، والعصران: الليل والنهار، وقيل الليلة واليوم، أو العشي إلى احمرار الشمس (8).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت من بعد الظهر إلى احمر ار الشمس، فيقول الفرزدق:

(1)

<sup>(1)</sup> الديوان، 390.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة خرف. (3) الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة خرف.

<sup>(4)</sup> الديوان، 418/3.

<sup>(5)</sup> الديوان، 493.

<sup>(6)</sup> نفسه، 695.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة عصر.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عصر.

عُمَارة عَبْس بعدما جَنحَ العَصرُ (2)

وهُن بشرِ حاف (1) تداركن دَالِقاً

شرحاف: موضع

واستخدمها أبو ماضي بمعنى وقت العصر في سياق الغزل:

أتلو أناشيد النبي ضُحى وأطالِعُ الإنجيلَ في العَصرُ (3) قرن

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة القاف والراء والنون وهي أصلان صحيحان: أحدهما يدل على جمع شيء على شيء ومنه القران والقرن والقرن، والثاني شيء ينتأ بقوة وشدة، ومنه القرن للشاة وغيرها<sup>(4)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن القرن: القوة والذؤابة، والدفعة من العرق، ومئة سنة، والوقت من الزمان، وقيل: القرن ثمانون سنة أو سبعون<sup>(5)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الزمن المعروف مقداره في عصرنا مئة عام، فيقول حــسان بــن ثابت:

إذا مرر قرن كفى نسله وخلّف قرناً إذا انقصم (6) وخلّف وخلّف وخلّف قرناء الله الله الله والمواقع من المدة المكونة من مئة عام في سياق الرثاء، قائلاً:

حكيت البدر في عمر ولكن ذكاؤك لا تكون أله في عمر ولكن إمساء

يفيد صاحب المقاييس أن الميم والسين والياء كلمتان متبانيتان جداً، الأولى: زمان من الأزمنة وهو خلاف الإصباح ومنه المساء، والأخرى المسيّ ومنه الماسي: الماجن (8)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الإمساء نقيض الإصباح والمساء ضد الصباح، لذلك يقال: صبحك الله بخير ومسّاك به (9).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى وقت دخول المساء، تقول الخنساء:

إني سابكي أبا حسان نادبة ما زلت في كل إمساء وإشراق (10)

<sup>(3)</sup> شرحاف : موضع.

<sup>(2)</sup> الديوان، 224.

<sup>(3)</sup> الديوان، 397.

<sup>(4)</sup> المقاييس في اللغة، مادة قرن.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قرن.

<sup>(6)</sup> الديوان، 140.

<sup>(7)</sup> الديوان، 684.

<sup>(8)</sup> ابن فارس، مادة مسي.

<sup>(9)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مسى.

<sup>(10)</sup> الديوان، 105.

واستخدمها أبو ماضى بمعنى نقيض الصباح في سياق حديثه عن فلسطين، يقول:

# ما طوت كارثاً يد الصبح إلا نشرته لنا يد الإمساع (1) حجّة

أعاد ابن فارس الكلمة إلى الحاء والجيم المضعفة أصول أربعة، الأول القصد ومنه الحِج، والثاني الحِجة السنة، والثالث: الحجاج وهو العظم المستدير حول العين، والرابع الحجحجة النكوص<sup>(2)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحجة المرة الواحدة، والسنة والجمع حِجج، وذو الحِجة: شهر الحَجِّ<sup>(3)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى العام، يقول زهير بن أبي سلمى:

وقفت بها من بعد عشرين حِجة فلأياً عرفت الدار بعد توهم (4) وأبو ماضي أوردها بمعنى العام كذلك في سياق حديثه عن عام 1916:

تعود الكلمة إلى مادة الظاء والهاء والراء وهي أصل صحيح يدل على قوة بروز، ومن ذلك الظهور، ومن الباب أظهرنا إذا سرنا في وقت الظهر<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن الظهر اسم لنصف النهار سمي به من ظهيرة الشمس، وهو شدة حرها، والظّهر: ساعة الزوال، وقيل: صلاة الظّهر، والظّهيرة: الهاجرة<sup>(7)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت وسط النهار، يقول المتنبى:

وأوردها أبو ماضي بمعنى منتصف النهار في سياق حديثه عن القهوة والبن:

<sup>(1)</sup> الديوان، 102.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حج.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إيراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حجّ.

<sup>(4)</sup> الديوان، 75.

<sup>(5)</sup> الديوان، 565.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ظهر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ظهر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 37/3.

#### وتحسن أن تكون شراب ظهر(1)

## وتصلح أن يطاف بها مساءً حَول

يفيد ابن فارس أن الحاء والواو واللام أصل واحد، وهو تحرك في دور (2)، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى بأن الحول سنة بأسرها والجمع أحوال وحوول وحؤول، وقيل: الحول الحذق وجودة النظر والقدرة على دقة التصرف، والدواهي(3).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى العام، يقول ابن الرومي:

كأنه من شهور الحول نيسان(4)

زمانسه بنسداه مُمْسرع خَسصبٌ

وقد انقضَى حـولانِ مـن عمـري(5)

فعجبت مني كيف أذكرها

ووردت في ديوان أبي ماضي بمعنى السنة في سياق الغزل:

#### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الزمن المحدد

• الترادف:

عام - حول- سنة - حجة

إمساء- عشية

• التضاد

صيف - شتاء

ربيع – خريف

• المشترك اللفظي:

قرن: تدل على الفترة مئة عام، وما يبرز من رأس الحيوان.

أصيل: تدل على وقت الأصيل، والأصالة في كل شيء.

حجة: تدل على البرهان، والعام.

عصر: تدل على عملية العصر، ووقت العصر.

نهار: تدل على الطير، ووقت الصباح إلى المساء.

• الأشتمال: لم أجد هذه العلاقة بين الألفاظ.

<sup>(1)</sup> الديوان، 394.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حول.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حول.

<sup>(4)</sup> الديوان، 3/5/3.

<sup>(5)</sup> الديوان، 396.

## - الألفاظ الدالة على الزمن المطلق.

| التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 130     | دَهْر           |
| 108     | زَمَن           |
| 55      | أَيّام          |
| 51      | عُمْر           |
| 37      | عَصرْ           |
| 25      | حين             |
| 22      | آونة            |
| 21      | عُوْد           |
| 11      | وَقت            |
| 8       | أبد<br>أحْقاب   |
| 6       | أحْقَاب         |
| 2       | أُمَدْ          |
| 12      | عدد الوحدات     |
| 478     | تكرارها         |

#### دَهْر

أعاد ابن فارس الكلمة إلى الدال والهاء والراء أصل واحد، وهو الغلبة والقهر، وسمي دهراً لأنه يأتي على كل شيء ويغلبه (1)، وتفيد المعاجم أن الدهر الأمد الممدود، وقيل: ألف سنة، وجاءت بتسكين الهاء وفتحها، الدَّهْر أو الدَّهَر (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الزمن الغير معروف يقول عنترة:

بربِّك سِرْ حيث الخليُ فإتني فتى لا أرى غير المصائبِ في دهري (4)

ولم يخرج الشاعر عن هذا المعنى في استخداماته للكلمة، وأقرنها مع المصائب والحياة السلبية دوماً.

#### زَمَن

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة دهر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دهر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 124.

<sup>(4)</sup> الديوان، 408.

يرى صاحب المقاييس أن الزاي والميم والنون أصل واحد يدل على وقت من الوقت ومن ذلك الزمان  $^{(1)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن الزّمن والزّمان: اسم لقليل الوقت وكثيره، وقيل: زمان الرّطب والفاكهة، وزمان الحر والبرد، ويقولون: زمن زامن أي شديد  $^{(2)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت غير المعروف يقول زهير:

كم للمنازل من عام ومن زمن لأل أسماء بالقُفّين فالرُقُنِ (3)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الوقت غير المحدد في سياق حديثه عن أيام الشباب التي انقضت:

كَـمْ تـسألوني أن أعيد زمانَـه يا قومُ، مَر زَمانُـه وزَماني (4)

واستخدمها بمعنى الوقت الأبدي في سياق حديثه عن نفسه:

أنا شبخ راكض مسسرع مع النزمن السراكض المسسرع (5)

وأحياناً وردت محددة الوقت، فقد أضافها إلى الربيع والصّبا والشباب، ومع ذلك يبقى الوقت مجهولاً، فيقول في سياق حديثه عن ذكرياته وطفولته:

وأجملُ أيامِ الفتى زمَنُ الصبى وخيرُ الصبّا ما كان في الحُب نامياً (6) أيّام

تحدثت عن دلالة الكلمة في المعاجم عندما عالجت كلمة يوم، وهنا أوردها أبو ماضي جمعاً لكنها غير محددة الوقت أو معلومة، فيقول في سياق حديثه عن جور الأتراك:

كنت كالأيّام ما قصدت بالرزايا غير ذي شمم(7)

ويقول كذلك في سياق الغزل وحديثه عن أيام الصبّبا مورداً الكلمة بمعناها الحقيقي:

أيّامَ أمري في يَدي أيّامَ نجمي في ظهور (8) عُمْر

\_\_\_\_\_

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة زمن.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة زمن.

<sup>(3)</sup> الديوان، 105.

<sup>(4)</sup> الديوان، 715.

<sup>(5)</sup> الديوان، 484.

<sup>(6)</sup> الديوان، 815.

<sup>(7)</sup> نفسه، 643.

<sup>(8)</sup> نفسه، 377.

تعود الكلمة إلى مادة العين والميم والراء وهي أصلان صحيحان، أحدهما يدل على بقاء وامتداد زمان ومنه العمر، والآخر يدل على شيء يعلو من صوت وغيره ومنه العَوْمَره: الصياح والجبلة، وشذ عن هذين البابين العَمْر: ضرب من النخل<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن العُمُر والعُمْر: الحياة، ومن هنا التعمير، فيقال: استعمر الله عباده في الأرض أي طلب منهم العمارة فيها<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الزمن، يقول امرؤ القيس:

## ألا إن بعد العُدم للمرء قنوة وبَعد المشيب طولَ عُمر ومَلبسا(٥)

وأوردها أبو ماضي بمعنى امتداد الزمن في سياق حديثه عن المجد للأمة الإسلامية الذي ظل وسيظل في الأذهان:

عالجت الكلمة في سياق حديثي عن وقت العصر، أما العصر هنا فهو الدهر، وجاءت عند أبى ماضى بمعنى الدهر الذي يعيشه الشاعر:

## يأبي لنا العزُّ أن نرضى المذّلة في عصر رأينا به العبدان تحترمُ (5)

ويذم كذلك الوقت الذي يعيش في سياق حديثه عن الظلم الذي وقع على الأمة، مستخدماً الكلمة بمعناها الحقيقي:

يرى ابن فارس بأن الحاء والياء والنون أصل واحد، ثم يحمل عليه وهو الزمان<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحين الوقت قليله وكثيره، والدهر، والمدة، فيقال حان حينه: جاء وقته<sup>(8)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الوقت، يقول زهير:

## سَـواءٌ عَليـه أيَّ حـينْ أتيتـه أسـاعة نحس تتقـى أم بأسعد (١)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة عمر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عمر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 118.

<sup>(4)</sup> الديوان، 626.

<sup>(5)</sup> الديوان، 622.

<sup>(6)</sup> نفسه، 640.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حين.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حين.

وأوردها أبو ماضي بمعنى الوقت في سياق حديثه عن ليالي "بوسطن" الجميلة، وتذكره بلاده وأرضه:

وفي سياق الرثاء استخدمها بمعناها الحقيقي:

لم أجد الكلمة في معجم المقابيس، أما المعاجم الأخرى فتفيد أن الأوان الحين والزمان والآونة الجزء من الزمن، فيقال، يَفعل ذلك آونة بعد آونة (4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحقبة من الزمن يقول ابن الرومي:

## لــو مــر بالأجـداث آونــة ليرت به الأرواح في الـرمم (5)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الجزء من الزمن في سياق الغزل وحديثه عن حالته النفسية المضطربة:

يفيد صاحب المقاييس أن العين والهاء والدال أصل دال على الاحتفاظ بالشيء وإحداث العهد به $^{(8)}$ ، ويرى أصحاب المعاجم الأخرى بأن العهد: الوصية، والأمان، وكل ما عوهد عليه، وأول المطر الموسمي $^{(9)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الزمن الممتد يقول طرفة:

<sup>(1)</sup> الديوان، 23.

<sup>(2)</sup> الديوان، 491.

<sup>(3)</sup> الديوان، 350.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس و آخرون، المعجم الوسيط، مادة أون.

<sup>(5)</sup> الديوان، 3/303.

<sup>(6)</sup> الديوان، 397.

<sup>(7)</sup> نفسه، 302.

<sup>(8)</sup> ابن فارس، مادة عهد.

<sup>(9)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة عهد.

وركوب تعزف الجن أبه قبل هذا الجيل من عَهد أبد (١)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الزمان والدهر في سياق حديثه عن الدستور العثماني الظالم:

إلى حيث ألقت يا زمانَ المظالمِ ولا عُدتَ يا عهد الشَّقا المتقادِمِ (2)

وأوردها بمعنى التعاهد في سياق الغزل:

يكفيكِ أني فيكِ خنت امرأتي! ولم يَخُن قلبها عهدي ولا خفرا<sup>(3)</sup> و قُت

تعود الكلمة إلى مادة الواو والقاف والتاء وهي أصل يدل على حد شيء وكنهه في زمان وغيره (4)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الوقت مقدار من الزمان، وكل شيء قدرت له حنياً، فهو موقوت. والهلال ميقات الشهر، والآخرة ميقات الخلق وهو مصير الوقت (5).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المقدار من الزمن، يقول عنترة:

سَــتَذْكُرني المعــامعُ كــلَّ وقــت على طـولِ الحيـاة إلــى الممـات (6)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى المقدار من الزمن في سياق حديثه عن القهوة:

وبعضهم يشربها أحياناً وبعضهم في أيِّ وقت كانا (7) ألد

يرى صاحب المقاييس بأن الهمزة والباء والدال يدل بناؤها على طول المدة (8)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الأبد الدهر، والجمع آباد وأبود، وقيل، هو الدائم والتأبيد، فيقال: لا أفعله أبد الآباد، وأبد الأبيد، وأبد الآبدين (9).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الزمن المطلق يقول ابن الرومي:

تررُمُّ عظام لابسها وتُبلي ولا تَبلي على أبد الأبيد (10)

<sup>(1)</sup> الديوان، 42.

<sup>(2)</sup> الديوان، 639.

<sup>(3)</sup> نفسه، 448.

<sup>(4)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة وقت.

<sup>(5)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة وقت.

<sup>(6)</sup> الديوان، 106.

<sup>(7)</sup> الديوان، 479.

<sup>(8)</sup> ابن فارس، مادة أبد.

<sup>(9)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أبد.

<sup>(10)</sup> الديوان، 470/1.

وفي سياق المدح أورد أبو ماضي الكلمة بمعنى الديمومة:

ليس الودادُ الذي يبقى إلى أبدٍ مثل الوداد الذي يبقى إلى حين<sup>(1)</sup> وتحدث عن خلود الشعر مورداً الكلمة بمعناها الحقيقى:

والـــشاعر المقتول باقية "أقوالـه فكأنها الأبـدُ(2)

يرى صاحب المقاييس أن الحاء والقاف والباء أصل واحد يدل على الحبس، فيقال: حَقَب العام، إذا احتبس مطره (3)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحقبة من الدهر: مدة لا وقت لها، والسّنة، والحُقب والحُقب: ثمانون سنة، وقيل: الحقب الدهر، والأحقاب: الدهور (4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المدة التي لا وقت لها، يقول عروة بن الورد:

ويُدَعُونني كهلاً وقد عِشت حقبةً وهن عن الأزواج نَدْوي نوازعُ (5)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى المدة المبهمة من الزمن في سياق حديثه عن الطبيعة الصامتة وتضجره من القصور والمدن:

ساعةً في الخلاءِ خيرٌ من الأ عوامِ تُقضى في القصر والأحقابِ<sup>(6)</sup> أَمَدُ

يرى صاحب المقاييس بأن الهمزة والميم والدال الأمد: الغاية، وهو كلمة واحدة لا يقاس عليها (<sup>7)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الأمد الغاية، ومنتهى الأجل، وللإنسان أمدان: أحدهما ابتداء خلقه الذي يظهر عند مولده والأمد الثاني: الموت (<sup>8)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الزمن الممتد، يقول ابن الرومي:

أعني العلاء الذي لم يَجرِ في أمدٍ إلا وفات إلى القصوى ولم يُفَتِ (9) وأوردها أبو ماضي بمعنى الزمن الممتد في سياق الغزل:

<sup>(1)</sup> الديوان، 725.

<sup>(2)</sup> نفسه، 775.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مادة حقب.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حقب.

<sup>(5)</sup> الديوان، 67.

<sup>(6)</sup> الديوان، 150.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، مادة أمد.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة أمد.

<sup>(9)</sup> الديوان، 258/1.

## قالت متى صرت بعلاً؟ قال من أحد

## العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الزمن المطلق

- الترادف:
- حين، آونة.
- زمن، عهد، وقت.
- التضاد: لم أجد هذه العلاقة بين كلمات الحقل.
- المشترك اللفظي: لم أجد هذه العلاقة بين كلمات الحقل.
  - الاشتمال:

تشمل كلمة زمن بقية كلمات الحقل.

#### - مجال الألفاظ الدالة على النور

| التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 111     | نُور            |
| 74      | نَار            |
| 63      | فَجْر           |
| 41      | ضيِاء           |
| 39      | ؠؘڔ ۠ق          |
| 27      | سكنا            |
| 18      | شُعاع           |
| 14      | شُرُوق          |
| 4       | صاعِقة          |
| 9       | عدد الوحدات     |
| 391     | تكرارها         |

<sup>(1)</sup> الديوان، 448.

## نُور

يرى ابن فارس بأن النون والواو والراء أصل صحيح يدل على إضاءة وقلة ثبات ومنه النور والنار، وجاءت التسمية من طريقة الإضاءة، حيث تكون مضطربة سريعة الحركة<sup>(1)</sup>، ويفيد أصحاب المعاجم الأخرى أن النور من صفات الله عز وجل، وضد الظلمة، أو الضياء، فيقال: أنار السراج ونورّه، واهتدوا بمنار الأرض: أعلامها<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الضياء يقول النابغة الذبياني:

واستخدمها أبو ماضي كذلك بمعنى الضياء في سياق حديثه عن سفن المعارك الكبيرة الحجم، وكرهه للحرب:

وأوردها بمعنى الحرية في سياق وصفه الطبيعة وتأمله:

ذكر ابن فارس الكلمة في سياق حديثه عن النور، وتفيد المعاجم الأخرى أن التنوير: الإنارة والإسفار، والنار مؤنثة والجمع نور ونيران، وقيل: النار السِّمة (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ما يشعله الإنسان من الحطب للإنارة، يقول النابغة الذبياني:

واستخدمها أبو ماضي بمعناها الحقيقي في سياق حديثه عن الفقير:

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة نور.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نور.

<sup>(3)</sup> الديوان، 105.

<sup>(4)</sup> الديوان، 420.

<sup>(5)</sup> نفسه، 122.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نور.

<sup>(7)</sup> الديوان، 53.

والحزن نار غير ذات ضياء(1)

نفس أقام الحزن بين ضلوعه

وأوردها بمعنى القذائف المشتعلة في سياق حديثه عن شدة ضراوة المعارك:

ما بَينَ بارجة وطرّاد إلى نسسّافة والكلُّ يقذف نارا(2) فَجْر

يفيد صاحب المقاييس أن الفاء والجيم والراء أصل واحد، وهو التفتح في السشيء ومنه الفجر (3)، ويفيد أصحاب المعاجم الأخرى أن الفجر ضوء الصباح وحمرة الشمس في سواد الليل، والفجر في آخر الليل كالشفق في أوله، وفجر الماء في أرضه: تفتح، وانفجر العدو: جاء بكثرة (4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى بداية الصباح وتبدد الظلام، يقول عنترة:

يعيبون لوني بالسواد جهالة ولولا سواد الليل ماطلع الفجر (5)

وأوردها أبو ماضي بمعنى ضوء الصباح وبياضه في سياق الغزل، فيقول مخاطباً فتاةً ما متفائلاً:

ابسمي كالورد في فجر الصباء وابسمي كالنَّجم إن جُن المساء (6)

واستخدمها بمعنى بداية العمر في سياق حديثه عن نبته العليقة:

أنا في فجر حياتي، أنا في شرخ شبابي(7)

وفي سياق المدح أوردها بمعنى الحرية وحقل الحياة:

سيّرت في فجر الحياة سفينتي واخترت قلبي أن يكونَ أمامي(8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 105.

<sup>(2)</sup> نفسه، 421.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، مادة فجر.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة فجر.

<sup>(5)</sup> الديوان، 155.

<sup>(6)</sup> الديوان، 124.

<sup>(7)</sup> نفسه، 161.

<sup>(8)</sup> نفسه، 650.

#### ضياء

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الضاد والواو والهمزة وهي أصل صحيح يدل على نور، من ذلك الضوّء و الضوّء وهو الضياء والنور<sup>(1)</sup>، وتغيد المعاجم الأخرى أن الضياء أضاء لك، فيقال: أضاءت الشمس وضاءت، وضاء، وضاء السرّاج<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى النور وما يضيء، يقول ابن الرومي:

## وترانا في مدحه كيف كنّا كالمعُنّى في أن يضيء النضياء(3)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى النور في سياق حديثه عن الأماني وعدم تحقيقه ما يبتغي إليه في المهجر:

ماتت أمانينا الحسانِ أجنَّة لحسانِ أجنَّة المعانِ أجنَّة المعانِ أجنَّا المعاعِ (4) وأوردها للدلالة على إبراهيم اليازجي في سياق رثائه وبيان قدرته اللغوية:

أين (الضياء) الذي زان البلاد كما يزين البدرُ في جنحِ الدُّجى الجلدا<sup>(5)</sup> بَرْق

يرى صاحب المقاييس أن الباء والراء والقاف أصلان: أحدهما لمعان الشيء ومنه البَرق، والآخر اجتماع السواد والبياض في الشيء، ومنه العين البرقاء سميت بذلك لسوادها وبياضها وتفيد المعاجم الأخرى أن البرق: سوط من نور يزجر به الملك السحاب، وما يلمع في الغيم، وجمعه بروق، وبعض المعاجم ذهب إلى القول بأنها دخيلة في العربية وقد استعملها (7).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ما يلمع في الغيم، يقول عنترة:

ومن دار عبلة نار بدت أم البرق سلَّ من الغيم عَضبه (8)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى ما يلمع في الغيم كذلك في سياق تساؤله والكشف عن حيرته ويأسه من الواقع الذي يعيش فيقول:

<sup>(1)</sup> المقاييس في اللغة، مادة ضوأ.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ضوأ.

<sup>(3)</sup> الديوان، 21/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 118.

<sup>(5)</sup> نفسه، 309.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة برق.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة برق.

<sup>(8)</sup> الديوان، 89.

## كلَّمــا أومــض بـرق أو أضـاء على المرق أو أضـاء المرق أن أشكو في الدُّجى وقع السهام (1)

سنا

أصل الكلمة السين والنون والياء، أصل واحد يدل على سقي، فيقال سنت الناقة إذا سقت الأرض، وأما الذي يدل على الرفعة فالسناء $^{(2)}$ ، وأفادت المعاجم الأخرى عدة معان للكلمة منها: الضوء، وضوء النار والبرق، والمجد والشرف والرفعة، وقيل: السنا: نبت يتداوى به $^{(3)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ضوء البرق، يقول النابغة الذبياني:

المحة من سَنا بَرْق رأى بَصري أم وَجه نُعْم بدا لي أم سنا نار (4)

وأوردها أبو ماضي بمعنى ضوء الشمس في سياق حديثه عن النيل، ومحاولات وصفه للطبيعة الجميلة في مصر:

لما تركوا شمس النهار يزوره سناها ولا زهر النُّجوم تُسامره (5)

واستخدمها بمعنى الحرية في سياق حديثه عن التفاؤل:

جعت والخبر وثير في وطابي (6) والسنّا حَولي وروحي في ضباب (7) الوطاب : سقاء اللبن .

وفي سياق المدح استخدمها بمعنى رقة اللفظ وسهولته:

وكأنه لصفائه وسنائه بحر تعوم به الطّيور الحوَّمُ (8)

<sup>(1)</sup> الديوان، 675.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة سني.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سني.

<sup>(4)</sup> الديوان، 49.

<sup>(5)</sup> الديوان، 340.

<sup>(6)</sup> الوطاب: سقاء اللبن.

<sup>(7)</sup> الديوان، 154.

<sup>(8)</sup> نفسه، 610.

## شُعَاع

يفيد صاحب المقاييس أن الشين والعين المضعفة أصل واحد يدل على التفرق والانتشار ومن ذلك الشُعاع<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الشُعاع: ضوء الشمس عند ذروتها، وانتشار الضوّء، وقيل: ضوء الدم وحمرته وتفرقه<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ضوء الشمس، يقول ابن الرومي:

أنت شمس أضاءت الشرق والغر بَ وأضحى لها إلينا شُعاعا(3)

وأوردها أبو ماضي بمعنى ضوء الشمس في سياق مخاطبته النرجس، يقول:

وإذا انحل في الشُعاع كياني فأنا في الضُّعى عبير رُ (4)

واستخدمها بمعنى الحرية في سياق حديثه عن تطلعاته وأمله في التعبير على لسان النرجس:

ولأعشْ في السّعاع بِضع توان فهي خيرٌ من ألف عامْ (5) شُرُوق

أصل الكلمة الشين والراء والقاف، وهو أصل واحد يدل على إضاءة وفتح  $^{(6)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن الشّرق: الشمس، والضوء، أما الشروق فطلوع الشمس من الشرق، فيقال: طلع الشّرق والشّارق: للشمس، وشجرة شرقية: تطلع عليها الشمس من شروقها إلى نصف النهار  $^{(7)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى طلوع الشمس، يقول امرؤ القيس:

ف صبحة عند و السشروق غُديّة كلاب ابن مرّ أو كلاب ابن سينبس (8) واستخدمها أبو ماضى بمعناها الحقيقى في سياق حديثه عن قريته وبلده:

أب صرتُها، والشمسُ عند شروقها فرأيتها، والمغمورة بالنار (9)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة شعّ.

<sup>. 1 -1 . 11 . 11 (2)</sup> 

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شع.

<sup>(3)</sup> الديوان، 2/،382.

<sup>(4)</sup> الديوان، 249.

<sup>(5)</sup> نفسه، 249.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة شرق.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شرق.

<sup>(8)</sup> الديوان، 116.

<sup>(9)</sup> الديوان، 384.

#### صاعقة

يفيد صاحب المقاييس أن الصاد والعين والقاف أصل واحد يدل على صلقة وشدة صوت (1)، والمعاجم الأخرى ترى بأن الصاعقة الصوت الشديد من الرعدة يسقط معها قطعة نار، والعذاب، والصعقة: الغشية، والصاعقة: صيحة العذاب (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى القطعة من النار مع البرق، يقول ابن الرومي:

فكنت كمستسق سماءً مُخيلةً حَيا، فأصابته بإحدى الصواعق(3)

وأوردها أبو ماضى بمعنى النار التي تصاحب الرعدة في سياق حديثه عن المعارك:

إحداهما ظَفِرت بها مقْدُوفة "فكأن صاعقة أصابت دارا(4)

وفي سياق الرثاء استخدمها بمعنى الحزن القاتل الشديد:

فمن الجوى بين الصنُّلوع صواعق وعلى الخدود من الدُّموع سيولُ (5) العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على النور

• التر ادف:

نور - ضياء

سَنا- شُعاع

• التضاد

لا توجد هذه العلاقة بين كلمات الحقل.

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة صعق.

<sup>(2)</sup>الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صعق.

<sup>(3)</sup> الديوان، 463/2.

<sup>(4)</sup> الديوان، 422.

<sup>(5)</sup> نفسه، 544.

• المشترك اللفظي:

لا توجد هذه العلاقة بين كلمات الحقل.

• الاشتمال:

نور تشمل الآتية: ضياء - سنا - شعاع.

- مجال الألفاظ الدالة على الظلمة

| التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 169     | لَيْل           |
| 93      | دُجضى           |
| 71      | ظُلْمة          |
| 26      | مُسّاء          |
| 6       | حندس            |
| 6       | غُسَق           |
| 6       | غَيْهَب         |
| 5       | دُجْنة          |
| 2       | دَيْجُور        |
| 1       | أُغْلاس         |
| 10      | عدد الوحدات     |
| 385     | تكرارها         |

#### لَيْل

يرى صاحب المقاييس أن اللام والياء واللام كلمة واحدة وهي الليـــل<sup>(1)</sup>، وتفيـــد المعـــاجم الأخرى أن الليل ضد النهار وظلام الليل، والذكر والأنثى من الحبارى، وولد الكروان<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ضد النهار في قول امرئ القيس:

وأبو ماضي استخدمها بمعنى ظلام الليل في سياق حديثه عن كآبته وحيرته وقلقه، ولعله نابع من غربته، فيقول:

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ليل.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ليل.

<sup>(3)</sup> الديوان، 49.

#### ويرجع اللَّيلُ عنه وهو حيران(1)

يأتى المساء عليه وهو مكتئب

وأوردها كذلك بمعنى الفقر والظلم في سياق حديثه عن الفقير:

يا ليلُ طلت وطال فيك عنائي(2)

طرد الكرى وأقسامَ يسشكو ليلسه

دُجَي

لم أجد الكلمة في المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن الدجى الظُلمة وسواد الليل مع غيم، وأن لا ترى نجماً ولا قمراً، والدُجية: جلدة توضع في طرف السير الذي تعلق به القوس، وقيل: صغار النحل<sup>(3)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الظلمة، يقول طرفة:

مصابيحُ لاحَتْ في دُجِىً مُتحالــك (4)

ومن عامر بيض كأن وجوهها

وأوردها أبو ماضي بمعنى الظلمة في سياق حديثه عن السجينة حيث يبين المعاناة ومرارة السجن، يقول:

حباحب تمضى في الددجي وتووب (5)

وأجملَ من نــور المــصابيح عنــدها

واستخدمها بمعنى الظلم في سياق حديثه عن فتاة أرغمها أهلها الزواج من طاعن في السن، يقول:

شاب ذعراً منه رأس الغيهب (6)

أشيب لو أنّه يخشى الدُّجي

<sup>(1)</sup> الديوان، 687.

<sup>(2)</sup> نفسه، 105.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دجي.

<sup>(4)</sup> الديوان، 72.

<sup>(5)</sup> الديوان، 131.

<sup>(6)</sup> نفسه، 141.

#### ظُلْمة

يفيد صاحب المقاييس أن الظاء والميم واللام أصلان صحيحان: أحدهما خلف الصياء والنور ومنه الظُلمة، والآخر وضع الشيء غير موضعه تعدياً، ومنه ظلمه يظلمه ظُلماً، فيقولون "من أشبه أباه فما ظلم"(1)، ويضيف أصحاب المعاجم الأخرى بأن الظُّلم الجور، والميل عن القصد، والظُلمة ذهاب النور، وقيل: أول الليل وإن كان مقمراً (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى خلاف الضياء، فيقول عنترة:

وأوردها أبو ماضي بمعنى غياب النور والضياء في سياق حديثه عن الرجل الشجاع الذي يكره الذل وحياة الهوان:

واستخدمها كذلك بمعنى الاستعمار وعالم الشر سياق حديثه عن الظلم:

أصل الكلمة الميم والسين والياء وهو كلمتان متبانيتان: الأولى زمان من الأزمنة ومنه المساء، والأخرى المسي وهو أن يدخل الراعي يده في رحم الناقة يمشط ماء الفحل من رحمها كراهة أن تحمل (6)، وتفيد المعاجم الأخرى أن المساء ضد الصباح، أو بعد الظهر إلى صلاة المغرب والجمع أمسية فيقال: مستى الليل إذا جاء المساء (7).

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة ظلم.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إيراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ظلم.

<sup>(3)</sup> الديوان، 39.

<sup>(4)</sup> الديوان، 713.

<sup>(5)</sup> نفسه، 109.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة مسى.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مسى.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ضد الصباح، يقول ابن الرومي:

لم يرزل يجعلُ المساءَ صباحاً كلَّما بُدِّل الصباحُ مساءَ(1)

و أوردها أبو ماضي بمعنى وقت حلول الظلام في سياق حديثه عن بلاده:

يــشهد "لبنــان" فـــى المــساء(2) 

واستخدمها بمعنى الظلم والقيود في سياق حديثه عن أمنيات النفس، فيقول:

وإذا لهم تبصر النفس المنسى فى الضّحى كيف تراها فى مسساها(3) حندس

لم ترد الكلمة في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحندس: الظُّلمة، والليل الشديد الظَّلمة، والحنادس: ثلاث ليال من الشهر لظلمتهن (4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الظلمة، يقول ابن الرومي:

كأنسه الأنسوارُ فسي الحنسدس(5) أمسا تسرى مونسق أنسواره

وأوردها أبو ماضي بمعنى الظلمة في سياق الوصف:

مشيت من الصبُّح في حندس (6) أعندك إن غبت عن ناظري

واستخدمها بمعنى الوهم والاضطراب في سياق حديثه عن الحكمة:

وازرع نجومَ الشيب في لمتى فينجلى ونجلك عندسُ أو هامي (7)

<sup>(1)</sup> الديوان، 34/1.

<sup>(2)</sup> الديوان، 127.

<sup>(3)</sup> الديوان، 788.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حندس.

<sup>(5)</sup> الديوان، 196/2.

<sup>(6)</sup> الديوان، 463.

<sup>(7)</sup> نفسه، 831.

### غُسنَق

يفيد صاحب المقاييس أن الغين والسين والقاف أصل صحيح يدل على ظلمة (1)، وترى المعاجم الأخرى بأن الغسق ظلام الليل، والغاسق القمر سمي بذلك لأنه يكسف فيغسق أي يذهب ضوءه، ويسود ويظلم، وقيل: الغاسق أول الليل، ويقال: غسقت العين: أي وقعت فأصبحت مظلمة (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى أول الليل في قول ابن الرومي:

ما ذا رعيناه في جناب فتًى كالبدر يجلو غواشي الغسق (3)

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الظلام في سياق حديثه عن ليالي جميلة وذكريات سارة له، ولعله يقصد بعض الليالي التي قضاها في "بوسطن":

ذهبت يا قلب بُ إلا ذكريات عن الشمس رمزاً للحرية: وأوردها بمعنى الظلم في سياق حديثه عن الشمس رمزاً للحرية:

غمرتها أمواج الغَسق فتوارت خلف الأمواج (<sup>5)</sup> غَيْهَب

أعاد ابن فارس الكلمة إلى الغين والهاء والباء أصل صحيح يدل على ظلم (6)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الغيهب شدة سواد الليل، والظلمة، والغيهب من الرجال الشديد السواد والجمع غياهب (7).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الظلمة يقول البحتري:

يتراكمون على الأسنّة في السوغى كالصبح فاض على نجوم الغيهب (8) واستخدمها أبو ماضي بمعنى الظلمة في سياق الرثاء:

قدومك بدّد عنّا الأسلى كما يكشف القمر الغيهبا(9)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة غسق.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غسق.

<sup>(3)</sup> الديوان، 2/465.

<sup>(4)</sup> الديوان، 491.

<sup>(5)</sup> نفسه، 471.

<sup>(6)</sup> المقاييس في اللغة، مادة غهب.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غهب.

<sup>(8)</sup> الديوان، 192/2.

<sup>(9)</sup> الديوان، 174.

#### دُجِنة

أصل الكلمة الدال والجيم والنون يدل على التغطية والسَّتر ومنه الدُجنة (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الدّجن: ظل الغيم في اليوم المطير، والمطر الكثير، أما الدجنة فالظلمة وجمعها دُجُن، وفي ألوان الإبل: أقبح السواد (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الظلمة يقول ابن الرومي:

وجلا الدُّجُنَّة لائح من نوره كشف الغطاء عن العيون ملاحُه (3)

واستخدمها أبو ماضى بمعنى الظلمة في سياق رثائه خليل مطران :

عادت الأرض وهاداً شاحبات وحزونا ترتدي الوحشة والهول ضباباً ودجونا (4)

#### دَيْجُور

يرى صاحب المقاييس بأن الدال والجيم والراء أصل يدل على لُبس $^{(5)}$ ، وتفيد المعاجم أن الديجور الظلام ويجمع على دياجير، وقيل: الديجور الكثير المتراكم من اليبيس، والتراب نفسه $^{(6)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الهم والمصائب يقول الفرزدق:

تجاوب وهي في دَيْجور ليل تصجع هامتين على الأروم (<sup>7)</sup> وهي ديْجور ليل وم الأروم (<sup>7)</sup> واستخدمها أبو ماضي بمعنى الظلام في سياق الرثاء:

وجمتُ، فأمسى كلّ شيء واجماً النصور،والأظلالُ، والصديجورُ (8) أغْلاس

أصل الكلمة الغين واللام والسين وهو كلمة واحدة وهي الغلَس (9)، وتفيد المعاجم أن الغلَس: ظلام آخر الليل، وأول الصبح حتى ينتشر في الآفاق، وقيل التُغلِّس: الداهية (10).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى ظلمة آخر الليل، يقول ابن الرومي:

لَــذكاؤه لهــبُ الحريــقِ وحلمُــهُ أندى وأبرد مـن نـدى الأغــلاسِ(١)

(1) ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة دجن.

<sup>(1)</sup> بن فارس، المعاييس في النعه، ماده دجن. (2) الرياد الرياد في الرياد في الرياد الريا

<sup>(2)</sup> الجوهري، ا**لصحاح**، الزمخشري، أ**ساس البلاغة**، ابن منظور، **لسان العرب**، إبراهيم أنيس وآخرون، ا**لمعجم الوسيط**، مادة دجن.

<sup>(3)</sup> الديوان، 1/331.

<sup>(4)</sup> الديوان، 751.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة دجر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دجر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 559.

<sup>(8)</sup> الديوان، 362.

<sup>(9)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غلس.

<sup>(10)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غلس.

وأوردها أبو ماضي بمعنى الظلام في سياق حديثه عن الخمرة:

كمشاعل الرُهبان في الأغلاس(2)

يا أيها السساقي أدر كاساتها

### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الظلمة

• الترادف:

وقع الترادف بين دجي – ظلمة.

- لا توجد علاقة تضاد
  - المشترك اللفظى:

غسق: وقت الغسق وتدل على الظلمة.

غيهب: الظلمة وتدل على العالم المجهول.

• الاشتمال:

الظلمة تشمل الآتية: دجنة ، ديجور ، حندس ، دجى ، أغلاس ، مساء.

<sup>(1)</sup> الديوان، 202/2.

<sup>(2)</sup> الديوان، 476.

## - الألفاظ الدالة على الأمطار والهواء والسحب.

| التكرار | الوحدة الدلالية               |
|---------|-------------------------------|
| 115     | هُواء                         |
| 43      | نُدَى                         |
| 37      | سَحاب                         |
| 36      | ڔڽۣ۫                          |
| 23      | ریْح<br>غینوم<br>غینث<br>صبَا |
| 15      | غَيْث                         |
| 12      |                               |
| 12      | أُمْطار                       |
| 9       | أَمْطار<br>طَلُ<br>قَطْرُ     |
| 6       | قَطْرُ                        |
| 4       | أنْواء                        |
| 2       | حَيَا                         |
| 1       | مُزنْنَة                      |
| 13      | عدد الوحدات                   |
| 315     | تكرارها                       |

### هُواء

يفيد صاحب المقاييس أن الهاء والواو والياء أصل صحيح يدل على خلو وسقوط، أصله الهواء بين الأرض و السماء، سمي لخلوه (1)، ويضيف أصحاب المعاجم الأخرى بأن الهواء: الجو ما بين السماء والأرض والجمع الأهوية، وقيل: كل فرجة بين شيئين كما بين أسفل البيت إلى أعلاه، والهوى: الضلال، فيقال: هو من أهل الأهواء (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الهواء المعروف، يقول أبو فراس الحمداني:

اتخذ الجوَّ ملعباً ثم أمسى راكضاً في الهواع ركض الهواء (1)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة هوي.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إيراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة هوي.

<sup>(3)</sup> الديوان، 13.

وأوردها بمعنى العشق في سياق الغزل:

## وقعت غدائرها على أقدامها فكأنّها قد عضّها ناب الهوى وي (2)

وفي سياق حديثه عن الأمة وعدم الوحدة أوردها أيضاً بمعنى التخاذل والجري وراء الملذات:

وجاءت بمعنى الملذات والمصالح الشخصية في سياق حديثه عن الحاكم وغياب العدل والرحمة:

يا من نريد صلاحة وصلاحنا إنّ العدول عن الهوى بك أجمل (4)

ندَی

أصل الكلمة النون والدال والياء يدل على تجمع ومنه النادي، وقد يدل على بلل في الشيء ومنه النّدى<sup>(5)</sup>.

وتفيد المعاجم الأخرى أن الندى البلل أو ما يسقط بالليل والجمع أنداء وأندية، وقيل: المطر والبلل، والسخاء، والكرم، والثرى، وضرب من الدُخن، وبُعد الصوت<sup>(6)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المطر الخفيف، يقول امرؤ القيس:

وقد أغتدي والطّير في وكناتها وماء الندى يجري على كلّ مننب(٢)

وأبو ماضى استخدمها بمعنى المطر الخفيف في سياق حديثه عن شدة المرض وضر اوته:

242

<sup>(1)</sup> الديوان، 115.

<sup>(2)</sup> نفسه، 128.

<sup>(3)</sup> نفسه، 514.

<sup>(4)</sup> نفسه، 561.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ندي.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ندي.

<sup>(7)</sup> الديوان، 67.

### كما تحزن الأزهار زايلها الندى(1)

### ويغلب نفسي الحزن عند رحيلها

وأوردها بمعنى السخاء والكرم في تقديمه العزاء لصديقه فهي الذي فجع بموت والدته وكريمته وشقيقته في اسبوع واحد:

فَتَبَّت يداهُ غادرٌ صَرعَ النّدى(2)

دهاك الرّدى لكن على حين فجاة

### سككاب

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة السين والحاء والباء وهي أصل صحيح يدل على جر شيء مبسوط ومده، تقول: سحبت ذيلي بالأرض سحباً، وسمي سحاباً تشبيهاً له بذلك (3)، وتفيد المعاجم الأخرى أن السَّحابة: الغيم التي يكون عنها المطر والجمع سحائب وسَحاب وسُحُب (4).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الغيم، يقول امرؤ القيس:

بماءِ سحابِ زلّ عَن مَتنِ صخرة للله الله بطن أُخرى طيّبِ ماؤُها خَصرِ (5)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الغيمة الماطرة في السماء في سياق حديثه عن الرياح ومصير الكائنات المعروف:

وعلى مَ تصعدُ كالسحابة في الفَضا وإلى التراب مصيرُ كلِّ سحاب (6)

واستخدمها أيضاً بمعنى الخير والعطاء في سياق حديثه عن عطاء المدنية وهدوئها:

كـم رُحـتُ استـسقي سـحائبها فَهمَـتْ ولكـن محنـةً وضـنى(7)

### ريح

يفيد صاحب المقاييس أن الراء والواو والحاء أصل كبير مطرد يدل على سَعَة وفُسحة والطّراد، وأصل ذلك كله الريح<sup>(8)</sup>، والمعاجم الأخرى ترى بأن الريح نسيم الهواء، فيقال: طعام مرياحٌ: نفّاخ يكثر الرياحَ في البطن، وأراح القوم: دخلوا في الريح<sup>(9)</sup>.

وجاءت الكلمة في الأدب القديم بمعنى نسيم الهواء يقول عنترة:

<sup>(1)</sup> الديوان، 302.

<sup>(2)</sup> نفسه، 300.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة سحب.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سحب.

<sup>(5)</sup> الديوان، 100.

<sup>(6)</sup> الديوان، 158.

<sup>(7)</sup> نفسه، 734.

<sup>(8)</sup> ابن فارس، مادة روح.

<sup>(9)</sup> الجوهري، ا**لصحاح**، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة روح.

شَفَت بهبوبها قَلْباً عليلا(1) إذا ريح الصببا هبت أصيلا

واستخدمها أبو ماضى بمعنى الهواء القوي في سياق حديثه عن الحزن والعويل:

قصب لوقع الريح فيه صفير (2) ومن القلوب الخافقات صبابة غُيُوم

أصل الكلمة الغين والياء والميم يدل على ستر شيء لشيء، ومن ذلك الغيم<sup>(3)</sup>، والمعـــاجم الأخرى ترى بأن الغيم السحاب، والعطش، فيقال: أغامت السماء وتغيّمت وغيّمت، وقيل: الغيم هو أن لا ترى شمساً من شدّة الدّجن، وجمعه غيوم وغيام (<sup>4)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى السحاب، يقول ابن الرومي:

فهُ مْ غيوتٌ بلا غيوم (5) مُــصحَّون مــستمطرون ســحاً

واستخدمها أبو ماضي بمعنى السحاب في سياق حديثه عن الضفادع والنجوم:

في نعيم لم تجده في الغيوم (6) وأقامست بعدنا مسن أرضسنا غیث

تعود الكلمة إلى مادة الغين والياء والثاء وهي أصل صحيح وهو الحيا النازل من الـسماء، فيقال: جادنا غيث<sup>(7)</sup>، وتغيد المعاجم الأخرى أن الغيث المطر والكلأ، وقيل: الأصل المطر، فيقال: سقط الغيث في أرض بني فلان (8).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المطر، يقول النابغة الذبياني:

نباتُ غَيث من الوسمي مبكار (9) مُجِـرَّسٌ وَحَـدٌ جَـابٌ أطـاعَ لــه وأوردها أبو ماضي بمعنى المطر في سياق وصفه الطبيعة:

ش\_\_\_\_\_\_\_ وارفٌ وزه\_\_\_\_\_\_رُ (1) وَهمى الغيثُ في الحقول ففيها

244

<sup>(1)</sup> الديوان، 185.

<sup>(2)</sup> الديوان، 363.

<sup>(3)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غيم.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غيم.

<sup>(5)</sup> الديوان، 306/3.

<sup>(6)</sup> الديوان، 667.

<sup>(7)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة غيث.

<sup>(8)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة غيث.

<sup>(9)</sup> الديوان، 50.

### صبا

يرى ابن فارس بأن الصاد والباء والياء ثلاثة أصول صحيحة: الأول يدل على صغر السن ومنه الصبّا، والثاني ريح من الرياح ومنه الصبّا، والثالث الإمالة ومنه قول العرب: صلبينت الرمح(2)، وتغيد المعاجم الأخرى أن الصبّا ريح تستقبل لأنها تحن إليه(3).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الريح، فيقول النابغة الذبياني:

عفا آیه ریح الجنوب مع الصباً وأسحم دانٍ مُزنه متصوب مع الصباً

ومسشت ريسخ السصبًا حسائرةً في المغاني حَيْسرة السعب العميد (5)

### أمطار

يفيد ابن فارس أن الميم والطاء والراء أصل صحيح فيه معنيان: أحدهما الغيث النازل من السماء، والآخر جنس من العدو ومنه قولهم: تمطر الرجل في الأرض إذا ذهب<sup>(6)</sup>، ويفيد أصحاب المعاجم الأخرى أن المطر الماء المنكسب من السحاب، فيقال سماء ممطار: مدر ار (<sup>7)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الغيث فيقول الفرزدق:

فلو أنّه مَطَرُ السَّمَاءِ لعُصْبَةٍ بِالمَجْد قَدْ سَبَقُوا بكُلَّ غَمامٍ (8) واستخدمها أبو ماضي بمعنى الغيث في سياق رثائه موسى الحسيني:

صَـقت مكافحة السشدائد نفسنه والروض تجلو حسنه الأمطار (9) طَلُ طَلُ الله المعار (9) طَلُ الله المعار (9) المعار

يرى صاحب المقاييس أن الطاء واللام المضعفة يدل على أصول ثلاثة، أحدهما عضاضة الـشيء وغضارته ومنه الطّل وسمي به لأنه يحسن الأرض، والآخر الإشراف ومنه الأطلال، والثالـث إبطـال

<sup>(1)</sup> الديوان، 249.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة صبي.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صبي.

<sup>(4)</sup> الديوان، 22.

<sup>(5)</sup> الديوان، 322.

<sup>(6)</sup> المقاييس في اللغة، مادة مطر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مطر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 597.

<sup>(9)</sup> الديوان، 342.

الشيء هو إطلال الدماء<sup>(1)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الطل أخف المطر وأضعفه، وقيــل: هـــو الندى، وينزل من السماء في الصحو، وأضافت بأنه اللبن (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الندى، يقول ابن الرومي:

وأوردها أبو ماضي بمعنى الندى في سياق وصفه الطبيعة وحديثه عن التفاؤل:

قَطْر

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة القاف والطاء والراء وهي باب موضوع على غير قياس، وكلمة متباينة الأصول منه القطر والأقطار بمعنى الجوانب، والقطر: قطر الماء وغيره، والقطر: النحاس<sup>(6)</sup>، وتفيد المعاجم أن القَطْر المطر، وما قطر من الماء وغيره واحدتـــه قطــرة والجمـــع قطار، ويقال: تقاطر القوم، جاؤوا إرسالاً<sup>(7)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المطر الخفيف يقول النابغة الذبياني:

سقى الغيثُ قبراً بين بُصرى وجَاسمٍ بغَيْثٍ من الوسِسْمي قطرٌ ووابـلُ
$$^{(8)}$$

واستخدمها أبو ماضي بمعنى المطر في سياق وصفه الطبيعة:

يرى صاحب المقاييس بأن النون والواو والياء أصل صحيح يدل على معنيين: أحدهما مقصد لشيء ومنه النوي: التحول من دار إلى دار، والآخر عجم شيء ومنه نوي التمر، أما بالهمز فكلمة تـــدل

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة طل.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة طلّ.

<sup>(3)</sup> الوبل: المطر الغزير.

<sup>(4)</sup> الديوان، 276/3.

<sup>(5)</sup> الديوان، 454.

<sup>(6)</sup> المقاييس في اللغة، مادة قطر.

<sup>(7)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة قطر.

<sup>(8)</sup> الديوان، 90.

<sup>(9)</sup> الديوان، 403.

على النهوض، ومنه أنواء المطر كأنه ينهض بالمطر (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن النوء الــنجم إذا مال إلى الغروب، والنهوض، والمطر الشديد، والعطاء والجمع أنواء، ونُوآن (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الأمطار، يقول أبو فراس الحمداني:

جادت عراصك يا شآمُ سحابة عرّاضة من أصدق ألأنواع (3)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الأمطار في سياق تذكره وطنه:

ولقد ذكرتك بعد يأس قاتل في ضحوة كَثُرت بها الأنواء (4)

### حَيا

أصل الكلمة الحاء والياء المضعفة أصلان:أحدهما خلاف الموت، والآخر الاستحياء الذي هو ضد الوقاحة  $^{(5)}$ ، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحيا: الخصب والمطر، ولعل المدلول جاء من الأصل الأول الذي ذكره ابن فارس $^{(6)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى المطر، يقول ابن الرومي:

ألا فارجُ له واختشه إنه هو الغيث فيه الحيا والصعق (7)

وأوردها أبو ماضى بمعنى المطر في سياق حديثه عن بلده التي يحب:

وأحبُّ غيث ما همى في أرضها حتى الحيا الباكي على أطلالها(8)

## مُزنَّة

يفيد صاحب المقاييس أن الميم والزاي والنون أصل صحيح فيه تـــلاث كلمـــات متباينـــة القياس، الأولى: المُزنْ السحاب، والثانية المازن: بيض النمل، والثالثة مَــزَن قِربْتـــه: ملأهـــا(9)، وترى المعاجم

<sup>(1)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة نوي.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة نوأ.

<sup>(3)</sup> الديوان، 12.

<sup>(4)</sup> الديوان، 97.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة حيّ.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حيّ.

<sup>(7)</sup> الديوان، 488/2.

<sup>(8)</sup> الديوان، 586.

<sup>(9)</sup> ابن فارس، مادة مزن.

الأخرى أن المُزنة المطرة، والسحابة، وابن مُزنة: الهلال، فيقال: فلان يتمـزن: يتـسخى كأنه يتشبه بالمُزن (1).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى السحاب، يقول عنترة:

وأوردها أبو ماضى بمعنى السحابة الممطرة أو المطر:

ربّ غيم صار لما لمسته السرّيح مُزنا(3)

## العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الأمطار والهواء والسحب:

• الترادف:

### وقع الترادف عند الشاعر بين:

غيوم – سحاب.

مطر – أنواء.

ندى – طل.

- التضاد: لا تضاد بين الكلمات.
- المشترك اللفظي: لا توجد هذه العلاقة بين الكلمات.
  - الاشتمال: لا علاقة اشتمال بين الكلمات.

## - مجال الألفاظ الدالة على اللون.

| التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 31      | أَلْو ان        |
| 23      | أَحْمر          |
| 23      | أُخْضَر         |
| 22      | أَبْيض          |
| 22      | أصثور           |
| 19      | أُسُود          |
| 4       | أَزْرق          |

<sup>(1)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة مزن.

<sup>(2)</sup> الديوان، 169.

<sup>(3)</sup> الديوان، 744.

| 3   | أُر ْجُو اني |
|-----|--------------|
| 3   | ۮؘۿؘڹؚۑ      |
| 1   | أَدْهم       |
| 1   | شُهْباء      |
| 1   | فضتي         |
| 12  | عدد الوحدات  |
| 153 | تكرارها      |

## أَلْوان

يرى صاحب المقاييس أن اللام والواو والنون كلمة واحدة، وهي سحنة الشيء، من ذلك اللّون: لون الشيء، كالحمرة والسواد $^{(1)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن اللون هيئة كالسواد والحمرة، ولوّنته فتلوّن، والألوان: الضروب، واللون النوع، والدّقل: وهو ضرب من النخل، ويقال: رجل مثلون: مختلف الأخلاق $^{(2)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى هيئة الجسم يقول الشنفرى:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الألوان المعروفة في سياق حديثه عن الملك الجائر والـشاعر صاحب الكلمة الجميلة التي تصل للقلوب:

وأوردها بمعنى الأنواع والتغير في سياق حديثه عن السياسة:

(1) ابن فارس، مادة لون.

<sup>(</sup>۱) بن درس، مده دون.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إيراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة لون.

<sup>(3)</sup> الديوان، 34.

<sup>(4)</sup> الديوان، 771.

<sup>(5)</sup> نفسه، 718.

<sup>(6)</sup> نفسه، 502.

## أحمر

أصل الكلمة الحاء والميم والراء، وهو أصل واحد يعرف بالحُمرة، وأضاف صاحب المقاييس بأنه يجوز أن يكون أصلين، أحدهما ما ذكرت سابقاً، والآخر: جنس الدواب، فالأول، الحُمرة في الألوان، والأصل الثاني الحمار وهو معروف (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الحُمرة من الألوان المتوسطة معروفة، والأحمر أن اللحم والخمر، وقيل: الذهب والزعفران، أما السنة الحمراء فالشديدة، ومنه خرجوا في حمارة القيظ أي في شدّته (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون الأحمر، يقول عنترة:

وأوردها أبو ماضي بمعنى اللون في سياق حديثه عن أيلول المشهور بألوانه الزاهية:

يفيد صاحب المقاييس أن الخاء والضاد والراء أصل واحد مستقيم، ومحمول عليه، فالخضرة من الألوان معروفة (5)، وتضيف المعاجم الأخرى بأن الخضرة من الألوان معروفة (5)، وتضيف المعاجم الأخرى بأن الخضرة وللشجرة الخضراء كثيرة الخضرة غضة، ويقال: اختضر النبات: أكل أخضر، والشجرة الفاكهة: أكلت قبل إدراكها (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون، يقول حسان بن ثابت:

واستخدمها أبو ماضى بمعنى اللون المعروف في سياق حديثه عن الخمر:

### إن المروج الحضر لا يحييها

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة حمر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حمر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 222.

<sup>(4)</sup> الديوان، 432.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، مادة خضر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة خضر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 224.

## غير وجودي حولها وفيها

### أبيض

أصل الكلمة الباء والياء والضاد يدل على لون، والبياض ضد السواد<sup>(2)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الأبيض لون من الألوان معروف، والأبيضان الماء والحنطة، والشحم والشباب في المرأة، واللبن والماء في المشروبات، والبيضاء: الحنطة، والشمس، والحُجة المبرهنة<sup>(3)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون المعروف، يقول طرفة بن العبد:

والديكُ الأبيضُ في القين يقت الكيوسف في الحسن (5) والديكُ الأبيض في الحسن (5) وأوردها كذلك بمعنى السيوف في سياق حديثه عن الحرب:

يرى ابن فارس أن الصاد والفاء والراء ستة أوجه، الأول لون من الألوان، والثاني الشيء الخالي، والثالث جوهر من جواهر الأرض، والرابع صوت، والخامس زمان، والسادس نبت<sup>(7)</sup>، وتفيد المعاجم الأخرى أن الصُّفرة من الألوان: معروفة تكون في الحيوان والنبات، وتنضيف بأن الصُّفرة السواد، والصفر سود الإبل، أما الأصفران فالذهب والزعفران، والصفراء الذهب للونها والقوس<sup>(8)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون يقول أبو نواس:

وأوردها أبو ماضي بمعنى اللون في سياق حديثه عن الأمة وحالتها المتردية:

<sup>(1)</sup> الديوان، 579.

<sup>(2)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة بيض.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة بيض.

<sup>(4)</sup> الديوان، 52.

<sup>(5)</sup> الديوان، 589.

<sup>(6)</sup> الديوان، 715.

<sup>(7)</sup> المقاييس في اللغة، مادة صفر.

<sup>(8)</sup> الجو هري، ا**لصحاح**، الزمخشري، أسا**س البلاغة**، ابن منظور ، **لسان العرب**، إيراهيم أنيس وآخرون، ا**لمعجم الوسيط**، مادة صفر .

<sup>(9)</sup> الديوان، 82.

### والشمس تبدو خلفها صفراء عاصبة

### أسود

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة السين والواو والدال وهي أصل واحد خلاف البياض في اللون (2)، وتفيد المعاجم أن السواد تقيض البياض، وأسود الرجل، ولد له ولد أسود، وسود الشيء غير بياضه سواداً، وقيل: السود ضروب متفرقة من الناس، والسواد عند العرب: الشخص، والأساود الحيات الخبيثة العظيمة، والأسودان، والتمر والماء، والحية والعقرب، والحرة والليل (3).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون القاتم يقول امرؤ القيس:

وأوردها أبو ماضي بمعنى اللون وأشار إلى السلالة السوداء المعروفة في أمريكا في سياق حديثه عن فلوريدا:

كلُّ الذي لاحَ لي في أرضها إلا ذوو السبحن السوداء واعجباً

## أزرق

لم أجد الكلمة في معجم المقاييس، وتفيد المعاجم الأخرى أن الزُرقة البياض حيثما كان، وخضرة في سواد العين، والزرقاء الخمر، والشديد الزّرق الزّرقم<sup>(6)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون يقول ابن الرومي:

وأوردها أبو ماضى بمعنى اللون في سياق حديثه عن مدينة "مونتريال":

<sup>(1)</sup> الديوان، 764.

<sup>(2)</sup> المقاييس في اللغة، مادة سود.

<sup>(3)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة سود.

<sup>(4)</sup> الديوان، 44.

<sup>(5)</sup> الديوان، 810.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة زرق.

<sup>(7)</sup> الديوان، 2/506.

## أُرْجُواني

لم تتحدث المعاجم القديمة إلا عن الأريج، أما الأرجوان فقد وردت عند صاحب الوسيط على أنها نبات له زهر شديد الحمرة، والمصبوغ فيه يقال له: أحمر أرجواني، والكلمة معربة (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون الأحمر يقول البحتري:

أرجوانية تُسشبَّهُ في الكاس بِتُفَّاحِ خَسدَّه الأُرْجِ واتي (3) وأوردها أبو ماضي بمعنى اللون الأحمر في سياق حزنه على غربته وفقدانه الأحبة:

ودمـــوعي بلونِهـــا الأرجــواني منهــلٌ لــيس يُعجــب الــورَّادا(4) في المرجــواني منهــلٌ لــيس يُعجــب الــورُّادا(4) في المرجــواني منهــل لــيس يُعجــب الــورُّادا(4)

أصل الكلمة الذال والهاء والباء وهو أصيل يدل على حسن ونضارة، ومن ذلك الدهب $^{(5)}$ ، وتفيد المعاجم الأخرى أن التبر، ومكيال معروف عند أهل اليمن $^{(6)}$ ، والكلمة منسوبة إلى الذهب.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون الأصفر يقول أبو نواس:

ف سقيناه على السور « في سياق حديثه عن الخمر ، يقول: وأوردها أبو ماضي بمعنى اللون في سياق حديثه عن الخمر ، يقول:

# فاصبغ رؤاك بها تُعد ذهبيَّة عطريّة الألوان والأنفاس (8) أَدْهم

يفيد صاحب المقاييس أن الدال والهاء والميم أصل يدل على غشيان الشيء في ظلام (9)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الأدهم الأسود، والدهماء الحديقة الخضراء التي تميل إلى السواد، وليلة تسع وعشرين من الشهر، وقيل: الأدهم: القيد لسواده، والفتنة السوداء (10).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الفرس الأدهم يقول عنترة:

<sup>(1)</sup> الديوان، 506.

<sup>(2)</sup> إبراهيم أنيس وآخرون، مادة أرج.

<sup>(3)</sup> الديوان، 1/136.

<sup>(4)</sup> الديوان، 294.

<sup>(5)</sup> ابن فارس، المقاييس في اللغة، مادة ذهب.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة ذهب.

<sup>(7)</sup> الديوان، 141.

<sup>(8)</sup> الديوان، 475.

<sup>(9)</sup> ابن فارس، مادة دهم.

<sup>(10)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة دهم.

## أدهم يصدع الدُّجي بسواد بين عينيه غُررة كالهلال (١)

وأوردها أبو ماضى بمعنى اللون في سياق حديثه عن الطائرة ومخترعات العصر:

## لا تفاخر بالواخدات ولا الخيل من أدهم ومن شهباء(2)

### شكهباء

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الشين والهاء والباء وهي أصل يدل على بياض في شيء من سواد ومن ذلك الشهبة في الفرس<sup>(3)</sup>، وتضيف المعاجم الأخرى أن الشهب والشهبة: لون بياض يصدعه سواد في خلاله، وتطلق على الخيل الذي غلب عليه البياض، والشهباء: الأرض البيضاء التي لا خضرة فيها لقلة المطر<sup>(4)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون المضيء، يقول النابغة الذبياني:

وأوردها أبو ماضي بمعنى الفرس الذي يغلب عليها البياض في سياق حديثه عن الطائرة، وقد ذكرت ذلك من قول أبي ماضي في البيت السابق.

## فضتي

يفيد صاحب المقاييس أن الفاء والضاد المضعفة أصل صحيح يدل على تفريق وتجزئة، وممكن أن تكون الفضة من ذلك كأنها تفضّ، لما يتخذ منها من حلي $^{(6)}$ ، وتغيد المعاجم الأخرى أن الفضة من الجواهر معروفة والجمع فضض، وشيء مفضض مموه بالفضة أو مرصعً بالفضة، أما التفضض فهو التفرق، فيقال: انفض القوم: تفرقوا $^{(7)}$ .

وجاءت في الأدب القديم بمعنى اللون الأبيض فيقول ابن المعتز:

وأوردها أبو ماضي بمعنى اللون المضيء في سياق وصفه طفلة بريئة، فيقول:

<sup>(1)</sup> الديوان، 200.

<sup>(2)</sup> الديوان، 117.

<sup>(3)</sup> المقاييس في اللغة، مادة شهب.

<sup>(4)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة شهب.

<sup>(5)</sup> الديوان، 51.

<sup>(6)</sup> ابن فارس، مادة فض.

<sup>(7)</sup> الجوهري، ا**لصحاح**، الزمخشري، أ**ساس البلاغة**، ابن منظور، **لسان العرب**، إبراهيم أنيس وآخرون، ا**لمعجم الوسيط**، مادة فضّ.

<sup>(8)</sup> الديوان، 748.

وإذا بالبدر قد مزّق عن

العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على اللون.

• الترادف:

أحمر - أرجواني.

أصفر – ذهبي.

أبيض – فضىي.

• التضاد:

أبيض – أسود.

- المشترك اللفظي: لم أجد هذه العلاقة.
- الاشتمال: كلمة لون تشمل كلمات الحقل كلّها.

## - مجال الألفاظ الدالة على الصخور والحجارة.

| التكرار | الوحدة الدلالية |
|---------|-----------------|
| 26      | صَخْر           |
| 15      | حَجَر           |
| 8       | جَلْمَد         |
| 7       | حَصني           |
| 3       | جَنَادِل        |
| 5       | عدد الوحدات     |
| 59      | تكرارها         |

<sup>(1)</sup> الديوان، 438.

## صَخْر

يفيد صاحب المقاييس أن الصاد والخاء والراء كلمة صحيحة وهي الصخرة (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أيضاً أن الصخرة الحجر العظيم الصلّلب، فيقال صخرة صماء، ومكان مصخر كثير الصخر، والصاخرة: إناء من خزف، والصاخر: صوت الحديد بعضه على بعض (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحجر العظيم، يقول امرؤ القيس:

وأوردها أبو ماضي بمعنى الحجر العظيم في سياق حديثه عن أبناء بلده وضعفهم وعدم قدرتهم على ردع الاستعمار:

### حَجَر

أعاد ابن فارس الكلمة إلى مادة الحاء والجيم والراء وهي أصل مطّرد، وهو المنع والإحاطة على الشيء، والحجر سمي بذلك لشدته وصلابته (5)، وتغيد المعاجم الأخرى أن الحجر الصخرة فيقال: أهل الحجر والمدر، وقد خصت بالكعبة، فيقال: الحجر الأسود (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى القلب القوي، يقول بشار بن برد:

كم تستثير بي الصبابة والهوى عني إليك، فإن قلبي مِنْ حَجَره (8)

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة صخر.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة صخر.

<sup>(3)</sup> الديوان، 52.

<sup>(4)</sup> الديوان، 121.

<sup>(5)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حجر.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حجر.

<sup>(7)</sup> الديوان، 3/265.

<sup>(8)</sup> الديوان، 456.

## جَلْمَد

أورد صاحب المقاييس الكلمة في باب ما جاء من كلام العرب على أكثر من ثلاثة أحرف أوله جيم (1)، وتفيد المعاجم الأخرى أن الجلمد والجلمود: الصخر، والقطيع الضخم من الإبل، والجلمد البقرة (2).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الصخرة، يقول أبو تمام:

ولا تعجبا للجَلْدِ يَبكي فربّما تفطّر عَن عين من الماء جَلْمدُ (3)

وأوردها أبو ماضي بمعنى الصخرة في سياق حديثه عن مرضه:

كأن خيـوط المهد صارت عقارباً كأن وسادي قد تحـوَّل جلمدا(4)

### حَصنَى

يرى ابن فارس أن الحاء والصاد والياء ثلاثة أصول: الأول المنع ومنه الحصو، والثاني العدد و الإحاطة ومنه أحصيت الشيء، والثالث شيء من أجزاء الأرض ومنه الحصى المعروف وهو صغار الحجارة، الواحدة منه حصاة (5)، وتضيف المعاجم الأخرى بأن الحصى صعار الحجارة الواحدة منه حصاة، وقيل: الحصى العدد الكثير تشبيها بالحجارة أما الحصاة فداء يقع في المثانة أو العقل و الرزانة (6).

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحجارة الصغيرة، يقول امرؤ القيس:

كأن الحصى من خُلْفِها وأمامها إذا نجلته رجلُها حَـذْفُ (7) أعـسرَا (8)

وأوردها أبو ماضي بمعناها الحقيقي المعروف في سياق حديثه عن أرض الشام وتعلقه بها:

فالثم بروحك أرضَها تلـ ثم عـصوراً للعلـى سكنت حَـصى وترابـا(9)

جَنَادِل

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة جلمد.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جلمد.

<sup>(3)</sup> الديوان، 373/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 303.

<sup>(5)</sup> المقاييس في اللغة، مادة حصى.

<sup>(6)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة حصى.

<sup>(7)</sup> الحذف: الرمي بالحصى.

<sup>(8)</sup> الديوان، 94.

<sup>(9)</sup> الديوان، 165.

يفيد صاحب المقاييس أن الجيم والنون والدال أصل يدل على التجمع والنُـصرة، والجَنـد: الأرض الغليظة فيها حجارة بيض<sup>(1)</sup>، وتضيف المعاجم الأخرى بأن الجندل: الحجارة، والمكان الغليظ فيه حجارة وصخرة مثل رأس الإنسان وجمعه جنادل، والجُنادل: العظيم القوي<sup>(2)</sup>.

وجاءت في الأدب القديم بمعنى الحجارة، يقول ابن الرومى:

واستخدمها أبو ماضي بمعنى الحجارة في سياق حديثه عن ذكرياته الجميلة في وطنه التي تراوده حيناً بعد الآخر:

### العلاقات الدلالية بين الألفاظ الدالة على الصخور والحجارة:

• الترادف:

صخر – جلمد

- التضاد: لا يوجد تضاد بين الكلمات.
- المشترك اللفظي: لم أجد هذه العلاقة.
- الاشتمال: حجر تشمل: حصى، جنادل.

<sup>(1)</sup> ابن فارس، مادة جند.

<sup>(2)</sup> الجوهري، الصحاح، الزمخشري، أساس البلاغة، ابن منظور، لسان العرب، إبراهيم أنيس وآخرون، المعجم الوسيط، مادة جند.

<sup>(3)</sup> الديوان، 340/1.

<sup>(4)</sup> الديوان، 553.

### الخاتمة

### الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات، وبعد:

لقد تتبعت ألفاظ البيئة الطبعية في ديوان الشاعر إيليا أبي ماضي ، وقمت بتوزيع الألفاظ على مجالات دلالية بعد أن أجريت الإحصاءات اللازمة ، واستطعت أن أخرج بمجموعة من النتائج أسوقها على النحو الآتى :

- تخدم النظريات الدلالية النقد الأدبي فلغة الشعر بل لغة الأدب عامة تقع في منطقة وسطى بين الدرس اللغوي والنقد الأدبي .
- استعمل الشاعر مئة وثمانيا وستين وحدة دلالية تدل على الطبيعة الحية مكررة ألف و أربعمائة وسبع عشرة مرة .
- استعمل أيضا مئة وخمسا وستين وحدة دلالية تدل على الطبيعة الـساكنة مكـررة أربعة آلاف وثلاثمائة وثمانيا وسبعين مرة .
- مال الشاعر الى استعمال المعنى المجازي في الألفاظ الدالة على الطبيعة الساكنة أكثر من ألفاظ البيئة الحية ، لكثرة تكرارها وتعلق الشاعر بالبيئة الساكنة حيث السكون والحرية والهدوء الذي يتناسب وحالته النفسية التي يعيشها .
- أرى أن وجود ألفاظ الطبيعة في الديوان بهذه الكثرة دليل على خصوبة الشعر من ناحية معجمية، فيمكن اعتبار أبي ماضي من الشعراء الذين يأتون في المرتبة التالية لشعراء كبار مثل شكسبير من حيث المعجم، ولعل هذه الكثرة في الألفاظ تبين النزعة الرومانسية لدى الشاعر فكان عاشقاً للورود والألوان، كما ظل ينقل تجربته الشعورية في الغربة.
- بدا لي أن الطبيعة وألفاظها لعبت دوراً كبيراً في تطور الشاعر فنياً، فساعدته على التسريح بخياله في هذه المناظر وإتقان الوصف بطريقة شيقة للقارئ، وألفاظ سلسة سهلة، لذلك لا تخلو المناهج من قصائد الشاعر.
- كشفت ألفاظ الطبيعة وتكرارها عن الأسلوب والصياغة اللذين ابتعدا عن التعقيد واتسما بالبساطة والرقة والشفافية، لكنه اعتمد على ثقافته العالية فتحدث عن عدة مواضيع بطريقة فلسفية.
- معظم الألفاظ الدالة على الطبيعة التي استخدمها الشاعر وجدت لها أصولاً في المعاجم، ومع ذلك فقد أورد ألفاظاً خاصة ببيئة الشام، وأورد كلمات من بيئات غير عربية مثل العندليب كما أشار صاحب اللسان فقد حاول أن يضم ديوانه أكبر قدر ممكن من ألفاظ الطبيعة.

- لقد كثرت ألفاظ الطبيعة لدى الشاعر التي توحي بالنزعة التفاؤلية وظل يتمتع بها في غربته، وجعلته أكثر اتزاناً في التعبير عن مشاعره، ومن هنا لم يحظ التضاد بنصيب وافر في العلاقات الدلالية.
- نال الترادف النسبة الأعلى في العلاقات الدلالية، فالشاعر أراد بتكرار المعنى التأكيد في نفس المستمع والكشف عن معجمه، كما أن طبيعة الموضوع جعلت لعلاقة الاشتمال حضوراً في معظم الحقول التي استخدمها.

### أما على صعيد التوصيات والاقتراحات، فقد رأيت الآتى:

- دراسة ألفاظ الشاعر دراسة دلالية تتح الفرصة للدارس المقارنة بين نسب الألفاظ في مختلف الموضوعات سواء أكانت تدل على الطبيعة أو غيرها، وإحصاء الألفاظ وتكرارتها يبين معجم الشاعر وحصيلته اللغوية.
  - الإفادة من علم الدلالة على صعيد دراسات أخرى عند شعراء آخرين.
- الإفادة من علم الدلالة في دراسة النصوص وتحليلها ؛ لأنه يقود إلى دراسات بعيدة عن التخمين والشك، وبالتالي يكون مساعداً للدراسات النقدية.
- تطبيق الدراسات الدلالية على النثر وخاصة الرواية، لأن الدراسات حول هذا الموضوع قليلة جداً أو غير موجودة.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

### المصادر والمراجع

- ابن الأبرص، عبيد، الديوان، دار صادر، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
- الأخطل، غياث بن غوث بن الصلت، <u>الديوان</u>، تقديم وشرح كارين صادر، بيروت، ط1، 1999م.
- الأعشى، ميمون بن قيس، الديوان، شرح يوسف شكري فرحات، دار الجيل، بيروت، ط1، 1992م.
  - · أنيس، إبر اهيم، دلالة الألفاظ، مكتبة الأنجلو المصرية، ط3، 1976م. و آخرون، المعجم الوسيط، دار الفكر، (د.ط)، (د.ت).
- أولمان، ستيفن، **دور الكلمة في اللغة**، ترجمة محمد كمال بشر، مكتبة الشباب، القاهرة، ط2، 1969م.
- بالمر، ف، ر، علم الدلالة، ترجمة إبراهيم صبري السيد، دار قطري بن الفجاءة، الدوحة، (د.ط)، 1986م.
- البحتري، أبو العبادة بن الوليد، الديوان، شرح يوسف الشيخ محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1987م.
- ابن برد، بشار، الديوان، تعليق محمد رفعت فتح الله، لجنة التأليف والترجمة والنـشر، (د.ط)، (د.ت).
  - بشر، محمد كمال، در اسات في علم المعنى، القاهرة، (د.ط)، 1985م.
- تأبط شراً، ثابت بن جابر، الديوان، إعداد طلل حرب، دار صادر، بيروت، ط1، 1996م.
- أبو تمام، حبيب بن أوس الطائي، الديوان، شرح التبريزي، تحقيق محمد عبده عزام، (د.ط)، (د.ت).
- تود، لوريتو، مدخل على علم اللغة، ترجمة مصطفى التوني، الهيئة المصرية العامة للكتاب، (د.ط)، (د.ت) 1994م.
- ابن ثابت، حسان، <u>الديوان</u>، تحقيق سيد حنفي حسين، دار المعارف، مصر، (د.ط)، 1983م.

- الثعالبي، عبد الملك بن محمد، فقه اللغة وسر العربية، تحقيق محمد السقا و آخرين، ط3، 1972م.
- جاد الله، حسن، الأدب العربي في المهجر، دار قطري بن الفجاءة، قطر، (د.ط)، 1985م.
  - جبران، خليل جبران، **دمعة وابتسامة**، دار العودة، بيروت، (د.ط)، 1972م.
- الجرجاني، عبد القاهر، دلائل الإعجاز، شرح محمود محمد شاكر، مكتبة الخانجي، القاهرة، (د.ط)، 1984م.
  - جرير، أبو حرزة بن عطية ، <u>الديوان</u>، دار صادر، بيروت، (د.ط)، 1991م.
- · ابن جعفر، قدامه، نقد الشعر، تحقيق كمال مصطفى، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط3، 1979م.
- الجوهري، إسماعيل بن حماد، الصحاح أحمد عبد الغفور عطا، دار العلم للملايين، بيروت، ط3، 1984م.
- حجازي، محمود فهمي، علم الدلالة، مجموعة محاضرات، دار الثقافة، القاهرة، (د.ط)، (د.ت).

### مدخل إلى علم اللغة، دار الثقافة، القاهرة، ط2، 1978م.

- · الحر، عبد المجيد، إيليا أبو ماضي، باعث الأمل ومفجر يتابيع التفاؤل، دار الفكر العربي، بيروت، 1، 1995م.
- حسام الدين، كريم زكي، أصول تراثية في اللسانيات الحديثة، مكتبة النهضة المصرية، ط3، 2001م.
- حسان، تمام، <u>اللغة العربية معناها ومبناها الهيئة المصرية العامة للكتاب</u>، القاهرة، (د.ط)، 1979م.
- ابن حلزة، الحارث، وعمر بن كلثوم، الديوان، شرح مجيد طراد، دار الجيا، بيروت، 1998م.
  - الحلي، صفي الدين، <u>الديوان</u>، دار صادر، بيروت، (د.ط)، 1990م.
  - حيدر، فريد عوض، علم الدلالة، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، (د.ط)، 1999م.

خفاجي، محمد عبد المنعم، حركات التجديد في الشعر العربية الحديث، دار الوفاء للطباعة والنشر، الإسكندرية، ط1، 2002م.

قصة الأدب المهجري، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط2، 1973م.

مدارس الشعر الحديث، دار الوفاء للطباعة والنشر، الإسكندرية، ط1، 2004م.

- خليل، حلمي، <u>الكلمة دراسة لغوية معجمية</u>، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، (د.ط)، 2003م.
- الخنساء، تماضر بنت عمرو، <u>الديوان</u>، تحقيق وشرح كرم البستاني، دار صادر، بيروت، ط1، 1996م.
- الخولي، محمد، مدخل على علم اللغة، دار الفلاح للنشر والتوزيع، الأردن، ط1، 1993م.
- الخويسكي، زين كامل، <u>لسانيات من اللسانيات</u>، دار المعرفة الجامعية، الإسكندرية، (د.ط)، 1997م.
- دي سوسير، فرديناد، فصول في علم اللغة، ترجمة أحمد نعيم الكراعين، دار المعرفة، الإسكندرية، (د.ط)، 1985م.
  - الذبياني، النابغة، <u>الديوان</u>، دار صادر، بيروت، ط1، 1998م.
  - ابن أبي ربيعة عمر، الديوان، دار صادر، بيروت، ط1، 1998م.
- ابن الرومي، أبو الحسن علي بن العباس، <u>الديوان</u>، شرح أحمد حسن بسج، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1994م.
- الزمخشري، أبو القاسم محمود بن عمر، أساس البلاغة، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، (د.ط)، 1994م.
  - ابن زهیر، کعب، الدیوان، تحقیق محمد یوسف نجم، دار صادر، بیروت، ط2، 2002م.
    - الزيدي، كاصد، فقه اللغة العربية، الموصول، (د.ط)، 1987م.
    - السامرائي، فاضل، <u>التعبير القرآني</u>، دار عمار، (د.ط)، (د.ت).
- السراج، نادرة، در اسات في شعر المهجر، شعراء الرابطة القامية، دار المعارف، مصر، (د.ط)، 1964م.

- السعران، محمود، علم اللغة مقدمة للقارئ العربي، دار الفكر العربي، القاهرة، (د.ط)، 1962م.
  - ابن أبي سلمي، زهير، الديوان، دار صادر، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
- سليم، جورج ديمتري، إيليا أبو ماضي، **دراسات عنه وأشعاره المجهولة**، دار المعارف، مصر، (د.ط)، 1977م.
- ابن سليمان، مقاتل، الأشباه والنظائر في القرآن الكريم، تحقيق عبد الله محمود شحاته، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، (د.ط)، 1975م.
- ابن سيدة، المخصص، <u>تحقيق لجنة إحياء التراث العربي</u>، دار الآفاق، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
- السيوطي، عبد الرحمن جلال الدين، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، شرح محمد جاد المولى و آخرين، منشورات المكتبة العصرية، بيروت، (د.ط)، 1986م.
- الشكعة، مصطفى، الأدب الأندلسي موضوعاته وفنونه، دار العلم للملابين، بيروت، ط5، 1983م.
  - الشلقاني، عبد الحميد، مصادر اللغة، المنشأة للتوزيع والنشر، ليبيا، ط2، 1982م.
- الشنفرى، ثابت بن أوس، الديوان، إعداد طلال حرب، دار صادر، بيروت، ط1، 1996م.
  - شوملي، قسنطي، مدخل إلى علم اللغة الحديث، جمعية الدر اسات العربية، ط1، 1982م.
- صالح، حسين بشير، علم المنطق باللغة عند فلاسفة المسلمين، دار الوفاء للدنيا الطباعة والنشر، الإسكندرية، ط1، 2003م.
  - · الصالح، صبحى، در اسات في فقه اللغة، دار العلم للملابين، بيروت، ط13، 1997م.
  - ابن الصمة، دريد، الديوانن تحقيق عمر بن الرسول، دار المعارف، مصر، 1985م.
    - ضيف، شوفي، در اسات في العربي المعاصر، دار المعارف، مصر، ط1، 1993م.
- الطرماح، ابن حكيم بن الحكم، الديوان، منشورات وزارة الثقافة والسياحة والإرشاد القومي، دمشق، (د.ط)، 1968م.
  - عبد التواب، رمضان، فصول في فقه اللغة، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط2، (د.ت).

- عبد الجليل، عبد القادر، علم اللسانيات الحديثة، دار صفاء للنشر والتوزيع، عمان، ط1، 2002م.
  - ابن العبد، طرفة، الديوان، تحقيق فوزي عطوين دار صعب، بيروت، 1980م.
  - عبد المطلب، محمد، بناء الأسلوب في شعر الحداثة، القاهرة، (د.ط)، 1988م.
- العسكري، أبو هلال، الحسن بن عبد الله، الصناعتين للكتابة والشعر، تحقيق مفيد قمحية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط2، 1984م.

الفروق في اللغة، تحقيق الحمصي، بروس، طرابلس، ط1، 1994م.

- ابن عصفور، أبو الحسن الإشبيلي، ضرائر الشعر، شرح خليل عمران المنصور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1991م.
  - عكاشة، محمود، الدلالة اللفظية، مكتبة الإنجلو المصرية، القاهرة، (د.ط)، 2002م.
- عمر، أحمد مختار، علم الدلالة، مكتبة دار العروبة للنشر والتوزيع، الكويت، ط1، 1982م.
  - عنترة، ابن عمرو بن شداد، <u>الديوان</u>، دار صادر، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
- عوين، أحمد، الطبيعة الرومانسية في الشعر العربي الحديث، دار الوفاء للطباعة والنشر، الإسكندرية، ط1، 2001م.
- عيد، رجاء، لغة الشعر قراءة في الشعر العربي الحديث، منشأة المعارف، الاسكندرية، (د.ط)، 2003م
- ابن فارس، أحمد بن زكريا، الصاجي في فقه اللغة العربية ومسائلها وسنن العرب في كالمهم، مكتبة المعارف، بيروت، ط1، 1993م.

معجم المقاييس في اللغة، تحقيق شهاب الدين أبو عمرو، دار الفكر للطباعة والنشر، ط1، 1994م.

- فخرو، نورة يوسف، روميات أبي فراس، معجم در اسة دلالية، مؤسسة دار الريحاني، بيروت، ط1، 1988م.
- ابن الفارض، عمر بن أبي الحسن، <u>الديوان</u>، شرح هيثم هلال، دار المعرفة، بيروت، ط1، 2003م.

- أبو فراس الحمداني، الحارث بن سعيد، الديوان، شرح عبد الرحمن المصطاوي، دار المعرفة، بيروت، ط2، 2004م.
- الفرزدق، همام بن غالب، <u>الديوان</u>، شرح علي فاعور، دار الكتب العلمية، بيروت، ط1، 1987م.
- ابن قتیبة، عبد الله بن مسلم، الشعر والشعراع، تحقیق أحمد شاکر، دار المعارف، مصر، (1966م).
- القيسي، نوري، <u>الطبيعة في الشعر الجاهلي</u>، مكتبة النهضة العربية، بيروت، ط2، 1984م.
  - أبو ماضى، إيليا، <u>الديوان</u>، دار العودة، بيروت، (د.ط)، 2002م.
- المتنبي، أحمد بن الحسين، الديوان، شرح أبي البقاء العبكري، دار المعرفة، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
  - مجاهد، عبد الكريم، الدلالة اللغوية، عند العرب، (د.ط)، 1985م.
  - محمد، محمد سعد، في علم الدلالة، مكتبة زهراء الشرق، القاهرة، ط1، 2002م.
    - · امرؤ القيس، ابن حجر الكندي، دار صادر، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
- ابن المعتز، أبو العباس عبد الله، <u>الديوان</u>، شرح يوسف شكري فرحات، دار الجيل، بيروت، ط1، 1995م.
  - المعري، أبو العلاء، <u>اللزوميات</u>، مكتبة الهلال، بيروت، (د.ط)، (د.ت).
- المعوش، سالم، <u>الأدب العربي نماذج ونصوص</u>، دار المواسم للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، ط1، 1999م.
- المقري، أحمد بن محمد التلمساني، **نفح الطيب**، تحقيق محيي الدين عبد الحميد، دار الكتاب العربي، بيروت، (د.ط)، (د.ت)
- الملاح ،ياسر ، <u>المنهج التوليدي التحويلي</u>، المؤسسة الإسلامية للطباعة، القدس، ط1، 1984م.
- ابن الملوح، قيس بن معاذ، <u>الديوان</u>، شرح عدنان زكي درويش، دار صــــادر، بيـــروت، (د.ط)، 1994م.

- مندور، محمد، في الميزان الجديد، دار النهضة مصر للطباعة والنشر، القاهرة، (د.ط)، (د.ت).
- ابن منظور، أبو الفضل جمال الدين بن مكرم، لسان العرب، دار الصادر، بيروت، ط3، 2004م.
- ميشال، زكريا، الألسنية، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت، ط2، 1983م.
  - الناعوري، عيسى، أدب المهجر، دار المعارف، مصر، ط2، 1967م. ايليا أبو ماضى، دار النشر والتوزيع، عمان، ط1، 1956م.
  - نصار، حسين، في الشعر العربي، مكتبة الثقافة الدينية، بورسعيد، ط1، 2002م.
    - · نعيمة، ميخائيل، صوت العالم، دار صادر، بيروت، ط5، 1968م.
- أبو نواس، الحسن بن هانئ، الديوان، تحقيق أحمد بن المجيد الغزالي، دار الكتاب العربي، لبنان، (د.ط)، (د.ت).
- النويهي، محمد، الشعر الجاهلي، منهج في در استه وتقويمه، ترجمة أحمد نعيم الكراعين، دار المعرفة نالإسكندرية، (د.ط)، 1985م.
  - هلال، محمد غنيمي، الرومانتيكية، دار العودة، بيروت، (د.ط)، 1969م.
- وافي، على عبد الواحد، فقه اللغة، دار نهضة قصر للطباعة والنشر، القاهرة، (د.ط)، (د.ت).
- ابن الورد، عروة، <u>الديوان</u>، شرح ابن السكيت، تعليق راجي الأسمر، دار الكتاب العربي، بيروت، ط2، 1997م.

### الدوريات:

- الراجحي، عبده، علم اللغة وعلم النقد الأدبي، مجلة فصول، مجلد1، عدد2، 1981.
- أبو زيد، نصر، مفهوم النظم عند عبد القاهر، مجلة فصول، مجلد 5، عدد 1، 1984م.

### الرسائل

- إبراهيم، زهير، (الخصائص الدلالية للخطابة السياسية في القرن الثاني الهجري)، رسالة دكتوراة، 1988م.

#### ABSTRACT

My study has been restricted to the natural environmental utterances in the poetry of Elia Abu Madi, then I followed them up with indicative manner. Before I engage or plunge into the collection of vocabulary and making statistics, I prepared for the study by the way of gathering the potential causes of nature invasion to emigration poetry, I have found out that the emigration and the overwhelming patriotic morale in the poet's psyche is one of the most important motivations (stimuli) that encourages him to cling with home memories, especially the natural ones. The expatriate poet was attracted to these memories, and consequently put the reader in one of the odorous flower – beds or gardens perfumed with roses, radiant with brilliant white flowers, with fresh water, and with bird sweet songs. Then he released his imagination in the world of forest with its animate and inanimate things.

Then the preface is followed by the first chapter in which I briefly talked about the indication science with respect of concept, establishment, development and the scholars' opinion about it. I have discussed its most famous theories from which I benefited in this study. These theories are indicative fields; context; and content analysis. Theoretically, I presented the most famous indicative relationships between the words I have used. These are: synonyms; antonyms; joint pronunciation and connotation. That material guided me in analysis and research.

The science of syllogism (indication) is an old and modern one in which the early Arabs have participated, and their studies were not less important than the western ones. This is in addition to the results relying on the evidences revealed by indication science and its different theories that take the study for away from the reckless critical judgments. It also serves the indicative relations in explaining the word signal.

In the second chapter, I have gathered the lining vocabulary of natural environment and distributed them on the following fields. Animals; birds; plants; worms and insects; reptiles; and the strange creatures. The poet used one hundred and sixty-eight words, repeated one thousand, four hundred and seventeen times.

In the third chapter, I have calculated the silent utterances of environment and distributed them on the following fields:

Place; time; light; darkness; rain; air; clouds; colour; rocks and stones. The poet reiterated one hundred and sixty- five words four thousand, three hundred and seventy – eight times.

For the mechanism of work that I adopted for analyzing words, it come as follows: I drew the word back to its origin; demonstrated the original meaning by the help of AL- Maqaees (Measurement) Dictionary; clarified the meaning of the word in the ancient dictionaries (lexicons) and in the ancient literature, particularly in the ancient poetry. Then I followed up the meaning of the word used by the poet, either in its realistic meaning or in its metaphorical meaning. Then I revealed the indicative relationships between words in each single field to make the study easy since the number of words were so many that I have no enough time to know the relationships between all of them collectively.

Finally, I concluded my study with some results I reached to and finished it with a group of humble recommendations I foresaw. I foresaw that the indication science really serves poetic text and reveals its beauty.

I have found out that Abu Madi was a nature – lover who wandered about its bosoms from time to time. He was also loyal to the romantic school; influenced by its leaders and preferred the life of forest. Therefore, the repetitions of the silent environmental were so many.