

### عبد المجيد محمد علي الغيلي





#### عبد المجيد محمد علي الغيلي



#### دَارِالنَّشْ لِلحَامِعاتُ

الجمهورية اليمنيـــة

صنعاء

ت: ۲۱٤٥٤٩

فاكس: ٢١٤٣٠٥

ص.ب: ۱۲٤۱۲

التنفيذ الفني والإخراج دار النشر للجامعات

للتواصل والنشر: Universities1@hotmail.com

## معمقوق الطبث ع مجفوظة

لا يسمح بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزءٍ منه بأي شكل من الأشكال أو حفظه ونسخة في أي نظام ميكانيكي أو إلكتروني يمكن من استرجاع الكتاب أو أي جزءٍ منه. ولا يسمح باقتباس أي جزءٍ من الكتاب أو ترجمته إلى أي لغة أخرى دون الحصول على إذن خطى مسبق من المؤلف.

رقم الإيداع بدار الكتب: ٢٠٠٩/٤٣١

## بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

اَقْرَأْ بِالسَمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ اَقْرَأْ وِرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴿ اللَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴿

# عليُّن الغِرابِين، ويا ربِّا

يكون الجنسى ليسي من حيظنا

فإنْ تَجِنُ ما المُصرِتُ تَسترُح

والا فنتفع لمسن بعستنا

عبد المجيد محمد الغيلي القاهرة ٢٠٠٣م

### إهُداء

#### إلى المصلحين الذين:

- ◄ مسون في الأرض بنور الرغمن...
- ويسعون بص لـهدايث الإنسان...
  - ویقیمونت علی جادة القرآن...
- ويشعلون وجدان الناس بالإيمان...

#### إلى حملة الرسالة الذين:

- بسعون في الأرض للئها بالسلام والأمان...
  - ويؤدون واجبهم بإبلاغ البيان...
- وينذرون البشريث عواقب الزبغ والعصيان...

### إلى المخلصين الذين:

- تنظافر جھودھم،،،
- وتنكانف أيريهم،،،
  - وتتآزر طاقاتهم؛؛؛
- من أجل إقامت المعروف الذي أمر الله به،
  - وإزالة المنكر، الذي نهى الله عنه...

إلى فتية أسرعوا في إباء يقيم ون ديناء يقيم السناء ويرسون في الأرض وحي السماء ويُحْيون في الناس روحَ الإخاء



### تقديم: القاضي العلامة محمد بن إسماعيل العمراني(\*)

الحميد لله رب العالمين، والصيلاة والسيلام على سيد الأنبياء والمرسيلين، وعلى آليه وأصحابه الغر الميامين، وعلى التابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

فهذا كتاب (من شعاع القرآن)(١)، الذي ألف فيه مؤلفه ولدي العزيز الشاب العالم الفاضل (عبد المجيد بن محمد بن على الغيلي)، دراسة كاملة حول الكلام عن (٣٨) سورة نزلت من القرآن العظيم.

ولقد أعجبني هذا الكتاب إعجابا عظيما؛ لأن مؤلفه قد طرق في هذا المؤلَّف موضوعا لم يخطر على بال أحد من المؤلفين عن القرآن في هذا العصر. فسدده اللَّهُ ورضي عنه، وزاد في الشباب من أمثاله، فلقد أفاد وأجاد في هذا الكتاب فوائد قد لا بجدها أحد في كتب التفسير القديمة والحديثة. وسيقدم الكتاب نفسه للقارئ بمجرد ما يتصفح فيه بضع صفحات. ولا يحتاج هذا الكتاب إلى تقديم مني، ولكن حسن ظنه بي لكونه أحد تلاميذي. طلب مني تقديمه، وأنا لكوني من مشائخه لبيت طلبه؛ تشجيعا له على عمله، كما هو فخر لكوني أحد مشائخه.

أسـأل اللَّهُ لــه التوفيــق والهدايــة إلى أقــوم طريــق. وســبحـان اللَّهُ وبحمـــده، ســبحـان اللّ العظيم.

محدين إسمّاعيُّ لُ العسراني شوالٌ ١٤٢٩هُ الْحَتُوبِر ٢٠٠٨م

<sup>(\*)</sup> العلامة الكبير، والشيخ الجليل، القاضي الإمام محمد بن إسماعيل العمر اني، تخرج على يديه الآلاف من طلبة العلم، مدرس بجامعة الإيمان، وبالمعهد العالى للقضاء، مد الله في عمره ونفع به.

<sup>(</sup>١) كان هذا هو الاسم القديم لهذا البحث، وكان كذلك حين كتب فضيلة الشيخ العلامة مقدمته، ثم غيرته بعد ذلك إلى العنوان الحالي.

### تقديم: الشيخ محمد بن على الغيلي(\*)

الحمد لله، والصلاة والسلام على أشرف أنبياء اللهُ، وعلى إخوانه من الأنبياء والمرسلين، وعلى الآل الأطهار، والأصحاب الأخيار، والتابعين لهم بإحسان..

وبعد:

فهذا الكتاب (كيف بير مج القرآن الحياة؟)، والذي بذل فيه مؤلفه الولدُ عبد المجيد بن محمد بن على الغيلي جهدا كبيراً، نفع الله به المسلمين وغيرهم . فقد سلك فيه مسلكا موفقا، حيث تطرق إلى الكثير من مقاصد القرآن الكريم. وربط بين تلك السور التي رتبها حسب التنزيل. كما تطرق المؤلف عند عنوان كل سورة إلى الجزء الأكبر الذي تحتويه السورة. وهذا يدل على قوة فهم، وحدة إدراك.

كذلك تناوله لموضوعات السور بأسلوب جديد، فيه إبداع. وهذا الأسلوب يعد كنزاً جديداً يضم إلى التراث الإسلامي، ويحتاج إليه الدعاة والوعاظ والمحاضرون، وكل شرائح المجتمع المهتمة بعلوم القرآن الكريم.

ولقد لفت المؤلف فيه العقولَ. كثيرا. إلى التأمل في القوة الإلهية المنتشرة في الأرض والسماء، وأن اللهُ سبحانه يدمر من ينازعه في ملكه، ومن يدّعي القوة ليصد بها البشرية عن سنن اللهُ، مهما كانت تلك القوة، ولو كانت تلك القوة غير التي عاصرت نزول الوحي. ويقرر المؤلف كثيرا أن البشرية ليست ناجية إلا إذا تمسكت بالوحى المحفوظ المنزل من عند اللهُ.

ثم إننى أدعو ابنى المؤلف إلى مواصلة هذه الطريقة بالأسلوب الذي سلكه، مع مراعاة ما تجدد من معجزات عصرية، كشفت عنها علوم العصر الحديث، وقامت باستكشاف الكثير من كنوز هذا الوحى الذي استودعه فيه منزله عالم الغيب والشهادة سبحانه وتعالى. فشهدت بعصمة الوحى، وبهدايته، ورحمته للعالمين.

ويكفيه شرفا ما كتبه شيخنا العلامة الجليل القاضي محمد بن إسماعيل العمراني. حفظه الله . الذي هو (شوكاني العصر).

وإني لأرجو اللَّهُ لولدي . أن يمده بالعون، والسداد، وأن يأخذ بيده إلى مزيد من الخير وإني لارجوس حو ي والعطاء والإبداع، وأن ينفع به البشرية جمعاء، إنه سميع مجيب. محمد بن على الغيالي العيالي العيا

ز*و القعدة* ١٤٢٩هـُ/نوفسِرُ ٢٠٠٨م

<sup>(\*)</sup> هو العلامة الوالد الشيخ محمد بن علي الغيلي ـ عضو جمعية علماء اليمن، ومدرس مادة التفسير بالكلية العليا للقرآن الكريم، ومدير عام مدارس تحفيظ القرآن الكريم بالجمهورية اليمنية.

#### مقدمة

هنا مجموعة من الأسئلة . من حق القارئ أن يضعها بين يدي هذا البحث، وهذه الأسئلة ستتردد كثيرا، وأعتقد أنها بحاجة إلى بعض البيان. ومن أهم هذه الأسئلة:

- ❖ كيف نقدم القرآن للبشرية؟
- ❖ ولماذا نحتاج إلى قراءة جديدة؟
- ❖ وهل تزعم أنك تقدم رؤية جديدة في الدراسات القرآنية؟
  - ❖ ثم ما معالم تلك الرؤية؟

هذه أبرز الأسئلة التي تضع نفسها كمدخل للبحث، وفي طياتها أسئلة أخرى، سأحاول الإجابة عنها ما استطعت إلى ذلك سبيلا.

### - لماذا نحتاج إلى قراءة جديدة؟

هناك المئات من كتب التفسير، بل أقول الألوف المؤلفة من الكتب في تفسير القرآن الكريم، سواء أكانت تهدف إلى تفسيره تفسيرا كاملا، أم تتعلق ببعض القضايا فيه، ومنها ما ألف في معانيه وأسباب نزوله، وفي إعجازه، ومجازه، وفي ناسخه ومنسوخه، وفي إعرابه، وغريبه، وفي أمثاله، وموضوعاته. وقد قدمت هذه الكتب خدمات معرفية وتوجيهية عظيمة للمجتمع المسلم عبر القرون، بل للبشرية كلها.

وقد درج كثير من المفسرين على أن يفيد اللاحق من السابق، ولا ضير في ذلك، ولكن أدى هذا الأمر مع تتابع القرون إلى تكرار كثير، تكرار في الموضوعات، وفي الآثار، وفي طريقة التناول، وفي المنهج، ولا أغفل هنا عن القول بأن لكل مفسر شخصيته، وأسلوبه، وطابعه الخاص به في التفسير، وقد تربت الأمة على الموائد التي قدموها قرونا طويلة.

ولكن مع الثورات المعرفية المعاصرة، ثورات في المعرفة، وفي طريقة اكتسابها، وفي معالجتها، وفي إنتاجها، وفي تطبيقاتها والإفادة منها . مع تِلْكُم الثورات المعرفية والمنهجية والتطبيقية، كان لا بد من نظرة جديدة في التعامل مع النص القرآني؛ باعتباره البرنامج الإلهي – ليس للمسلمين فقط، وإنما – للبشرية جمعاء. وهذه النظرة الجديدة تراعي أولا طبيعة النص الذي تتعامل معه، وتراعى ثانيا الحالة المعرفية التي وصل إليها البشر.

فأما طبيعة النص القرآئي فهو وحي الله على، ورسالته الأخيرة إلى البشرية، وفيها رسم معالم البرنامج الذي على البشر أن يسلكوه بدقة، وقد أنزل الله على رسالته بلسان عربي

مبين، ولكنه لسان له من الخصائص اللغوية والدلالية، والطاقات التعبيرية، والاحتمالات التأويلية، والمقاصد الإرشادية، والسنن التوجيهية . ما يجعله قادرا في كل زمان ومكان على تلبية الحاجة البشرية إلى الهداية.

وأما الحالة المعرفية التي وصل إليها البشر . فهي كما أشرت سابقا، تعيش في نشوة ثورات معرفية، وانتصارات معلوماتية، وتنافسات بياناتية محمومة، وتعيش وراء ذلك في امتدادت كبرى لتطبيقات تلك المعارف المكتسبة، تطبيقات في كافة مجالات الحياة، في المجال التقني، والسياسي، والاقتصادي، والاجتماعي، والعلمي، والخدمي ...الخ. ولكن مع غياب برنامج يصنعه الإله لهذا الإنسان، فإن كل إنسان سيصبح إلها في هذه الأرض، وعندئذ لا تسلني عن مخاطر الطغيان الذي سيحدث بين الناس، وهو ما يحصل فعلا في عالم الإنسان؛ نتيجة لانصرافه عن البرنامج الإلهي المنزل.

من هذين المنطلقين، كان لا بد من قراءة جديدة للقرآن الكريم، ترقبي بهذا الإنسان، وتحفظه من الانقراض، وتحفظ إنتاجاته المعرفية والتطبيقية من الضياع والانهيار.

### هل تزعم أنك نقدم رؤية جديدة في الدراسات القرآنية؟

من دون شك، فإني أقدم شكري لأساتذة عظام، أساتذة تعلم العالَم منهم كيف يفكر، بل تعلم منهم قبل ذلك أنه كإنسان من حقه أن يفكر. وهؤلاء الأساتذة أثروا المكتبة العالمية لقرون طويلة، ووجدت البشرية في ما أنتجوه ضوءا ينير أمام العين طريقا محفوفا بالأشواك. وهؤلاء الأساتذة ثمرة من ثمار القرآن الكريم.

أدين بالفضل . بعد من الله على وتوفيقه، لهؤلاء، سواء من كتب في تفسير القرآن الكريم قديما وحديثا، أو من كتب في غيره من علوم الشريعة، واللغة، وكافة المجالات التطبيقية. فمنهم جميعا استطعت أن أستمد منهج دراستي للقرآن الكريم.

والقارئ الكريم لا شك أنه يعرف الاتجاهات والمناهج والأساليب(١) التي درس بها العلماءُ القرآن الكريم قديما وحديثًا، ويمكن إجمالها تحت ثلاثة أساليب، هي: التفسير التحليلي، والتفسير الإجمالي، والتفسير الموضوعي.

والتفسير التحليلي أسلوب شائع بين المفسرين قديما وحديثا، وفيه يتتبع المفسر الآيات حسب ترتيب المصحف، وعليه درجت كثير من كتب التفسير. أما التفسير الإجمالي

<sup>(</sup>١) ينظر في الفرق بين هذه المصطلحات، وفي معرفة أساليب التفسير: بحوث في أصول التفسير ومناهجه، فهد الرومي، ص٥٥ وما بعدها، مكتبة التوبة، ١٤١٩هـ، ط٤.

فلا يقف عند ألفاظ كل آية، وإنما يهدف إلى تقديم المعنى الإجمالي لمجموعة من الآيات، أو لسورة معينة. وأما التفسير الموضوعي، فله صور عديدة، فمنها تتبع كلمة أو حقل دلالي معين، ومنها تتبع قضية من قضايا علوم القرآن كالأمثال أو الناسخ والمنسوخ، ومنها تتبع موضوع معين من موضوعات القرآن الكريم، كالصبر، أو السنن الاجتماعية...الخ.

ومن صور التفسير الموضوعي التي لها صلة ما بقضيتنا، تحديد الموضوع الذي تتناوله سورة قرآنية واحدة، ثم دراسة هذا الموضوع من خلال تلك السورة وحدها. وليس هنا مجال الحديث عن مناهج المفسرين وأساليبهم المختلفة، إلا أنني أريد أن أضع بين يدي القارئ صورة عامة لهذه الاتجاهات، وليسمح لي القارئ بأن أقف عند بعض من كتبوا في التفسير الموضوعي.

فممن التزم بذلك سيد قطب في ظلال القرآن، حيث كان يحدد الموضوع العام الذي تتناوله السورة، فيتحدث عنه إجمالا، ثم يقوم بتحليل السورة تحليلا تفصيليا. فهو جمع بين التفسير الموضوعي والتحليلي، واستخدم مناهج عدة في تفسيره، ومنها: المنهج الاجتماعي الذي يهدف إلى بيان وظيفة القرآن في المجتمع، والمنهج الحركي للقرآن، وذلك ببيان الطبيعة الحركية للقرآن الكريم، ورسم مسار الدعوة، ومنهج التذوق الأدبي، وذلك من خلال التأملات البيانية لبلاغة القرآن، وارتباط دلالة اللفظ بجرسه، والولوج إلى عمق التركيب القرآني. تلك أهم مميزات تفسير سيد قطب، وهو قد قدم قراءة جديدة للقرآن الكريم، في ضوء هذه المناهج والأساليب، ولم يسبق في هذه المناهج التي اتخذها في دراسة القرآن الكريم.

ومن أولئك الشيخ محمد عبد الله دراز، في كتابه النبأ العظيم، وهو كتاب قيم مليء بنظرات عميقة وجديدة حول الإعجاز القرآني في لغته وتشريعه وبنيانه، ويؤكد على أن "المعاني تتسق في السورة كما تتسق الحجرات في البنيان، بل كما تلتحم الأعضاء في جسم الإنسان"، وأن هناك وحدة موضوعية تربط أجزاء السورة الواحدة، ومن النظرات الثاقبة التي بينها قوله بأن السياسة الرشيدة في دراسة النسق القرآني تقتضي بأن يكون النظر إلى الوحدة الموضوعية للسورة مقدما على النظر في تفاصيل السورة ومقاطعها. وهي نظرة موفقة ورائدة وسابقة. ثم تحدث في كتابه عن سورة البقرة، وبين الوحدة الموضوعية فيها وفق المنهج الذي تحدث عنه، ولم يتحدث عن غيرها من السور.

ومنهم الشيخ محمد الغزالي في كتابه (نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم)، وذكر في مقدمته أنه متأس بالشيخ محمد دراز، وهو تفسير مختصر، يهدف إلى رسم الوحدة

الموضوعية لكل سورة دون الخوض في تفاصيلها المختلفة. وقد تتابعت جهود الباحثين والعلماء بعد ذلك في هذا الإطار (١).

هذه خلاصة لبعض الجهود التي سعت إلى تجلية الوحدة الموضوعية في السورة الواحدة، وكلها تعتمد على فكرة أن لكل سورة قرآنية شخصية مستقلة، تتميز بها عما سواها من السور. كما أن طريقتها في التناول يقوم على ترتيب السور في المصحف بترتيبها المعروف. ولم أجد من كتب في تفسير القرآن الكريم وفقا لترتيب النزول إلا الشيخ عبد الرحمن حبنكة في كتابه تفسير القرآن، حيث فسر السور وفقا لترتيب النزول، ولكنه تفسير تحليلي يعتمد على الأسلوب التحليلي في التفسير كسائر كتب التفاسير، إنما يختلف عنها في كونه رتب تفسيره حسب ترتيب النزول.

ولا بد أن أشير إلى كتابين من الكتب التي ألفت قديما في القرآن الكريم، أولهما: (نظم الدرر في نتاسب الآيات والسور)، للإمام إبراهيم بن عمر البقاعي [٨٠٩-٨٨٥]، وهو كتاب لطيف، يهدف إلى بيان التناسب بين السورة والسورة التي تليها، كما يهدف إلى بيان التناسب بين الآية والآية التي تليها داخل السورة، بل إنه أحيانا يبين التناسب بين الجملة والجملة داخل الآية الواحدة. وقد حاول المؤلف أن يبين مختلف المناسبات التي تربط بين سورة وأخرى، أو آية وأخرى، وفيه نظرات لم يسبق إليها، وهو فريد في بابه، ولكنه يقع في التكلف أحبانا.

وأما الآخر فهو كتاب أسرار ترتيب القرآن للإمام السيوطي [ت: ٩١١هـ]، ومما تميز به عن كتاب البقاعي أنه كان يحاول أحيانا أن يقدم نظرة إجمالية لموضوع السورة الواحدة، أو بعبارة أخرى كان يحاول أن يقدم الوحدة الموضوعية للسورة، كما في تقديمه لسورة البقرة، إلا أنه لم يستمر على هذا النهج، حيث كان يغلب عليه بعد ذلك أن يبين تناسب السورة اللاحقة مع السورة السابقة، وهو كتاب صغير لا يتجاوز الخمسين صفحة، بخلاف نظم الدرر للبقاعي فهو تسعة مجلدات.

وكمواصلة لجهود هؤلاء الأفذاذ، فإن دراستي للقرآن الكريم تأخذ أبعادا ومعالم خاصة، تلتقى مع بعض من سبق في محاور وتفترق عنهم في أخر، وسأتحدث عنها في الفقرة القادمة.

#### معالم الرؤية الجديدة

<sup>(</sup>۱) يمكن الرجوع إلى مقال (طرق تناول النفسير الموضوعي)، د. عبد الحميد غانم، مجلة البيان، عدد ۱۷۷، جمادي الأولى ٢٢٣ هـ، أغسطس٢٠٠٢م، ص٦ وما بعدها.

هناك حكمة قديمة، تقول: "إذا وقفت في مفترق طرق، فاسلك الطريق التي لم يسلكها أحد؛ فإنك ستكتشف أشياء جديدة". وليسمح لي القارئ أن أتحدث عن معالم الرؤية الجديدة من ثلاث زوايا: الاتجاه، والمنهج، والطريقة. وسأتحدث عن الاتجاه أولاً، ثم الطريقة ثانياً، ثم المنهج ثالثاً، فأؤخر المنهج؛ حتى يتبين للقارئ طريقة دراستي.

الأولى: اتجاه الرؤية الجديدة في قراءة القرآن الكريم، يقوم على أساس أن القرآن الكريم برنامج كامل شامل، يهدف إلى إصلاح الإنسان، والمجتمع، والدولة. وإننا حين ندرك حقيقة مهمة . نستطيع أن نضع أيدينا على خطوط هذا الاتجاه، الحقيقة بكل ما تحمله من دلالات بديهية هي أن القرآن الكريم نزل للبشر جميعا، ولم ينزل للمسلمين فقط، وخصوصا المكي منه. إذا أدركنا ذلك عرفنا أن من واجبنا أن نقدم القرآن للبشرية، كبرنامج هداية وإصلاح، سواء اتبعوه أم لم يتبعوه. وحتى لو لم يتبعوه فنحن نقدمه لهم كبرنامج إصلاحي لمختلف المشاكل التي تمر بها البشرية.

## وطالما كان الأمر كذلك فإن السؤال الذي يضع نفسه: كيف نقدم القرآن للبشرية؟

الإجابة تتجلى في . أروع صورها المبسطة . أن نقدم القرآن للبشرية كما قدم القرآن نفسه للبشرية حين نزل. فالقرآن الكريم نزل وفق ترتيب معين، وكان ينتقل في خطابه بالبشرية متدرجا في بنائها، وإصلاحها، وينقلها من مرحلة إلى مرحلة، ويخرجها من ظلمة إلى نور، ويردم الحفر المعرفية والفجوات السلوكية التي أصبحت متجذرة في حياة هؤلاء الناس.

كان القرآن يأخذ بيد البشرية لينقلها نقلات كبرى، ينقلها من ظلمات الجهل إلى نور المعرفة، وينتزعها من أوهاق<sup>(۱)</sup> الرذيلة إلى آفاق الفضيلة، ومن أوحال العلاقات الاجتماعية إلى سموها، ومن البطالة العقلية إلى إثارة العقل، ومن التعلق بأهداب الخرافة إلى تسخير الكون، ومن الركون إلى الدعة والكسل إلى عمارة الحياة.

كان القرآن الكريم في كل مرحلة من مراحله يقدم للبشرية دفقات من نور المعرفة والسنن، ليصلح ركامات القرون الماضية، وما زال كذلك حتى أخرج للناس أمة استطاعت أن تقود مسيرة الركب الإنساني عبر قرون طويلة، ومنذ ذلك الحين، والإنسان يرتقي في سلم المعرفة، والعلم، والمعاملة، ونيل الحقوق، والقدرة على أن يحيا حياة طبيعية، سواء في ذلك من آمن به ومن لم يؤمن به. ولكن الإنسان عندما لا يؤمن به فإنه ينحدر إلى أعماق

<sup>(</sup>١) أو هاق، جمع: وَهَق، والوهق: الحبل في أحد طرفيه أنشوطة يطرح في عنق الدابة والإنسان حتى يؤخذ.

سحيقة من التخبط النفسى والضلال المعرفي والتأزم الاجتماعي. وكذلك من آمن به ولكنه لم يهتد به كبرنامج إصلاح لحياته وآخرته.

جاء القرآن الكريم فبني إنسانا متوازنا، يعيش لحياته الأولى، كما يعيش لآخرته، يعمر دنياه كما يعمر أخراه، ينير عقله كما يزكي نفسه، يسعى للرقى بإرادته كما يسعى لبناء جسمه، يعيش لنفسه كما يعيش لمجتمعه. أخرج إنسانا يدرك أنه خُلق بالحق، وأن الكون كله خلق بالحق، وأن عليه أن يقيم الحق في نفسه وفي مجتمعه، وأن يصدع به، وأن يضحي من أجله . حينئذ تكون له قيمة في الحياة على قدر الحق الذي يسعى في إقامته.

وعودة إلى رأس الموضوع، فإن المطلوب منا أن نقدم القرآن الكريم كبرنامج إصلاح وهداية، بالطريقة التي نزل بها القرآن أول مرة. وإن تقديم القرآن الكريم بهذه الطريقة لكفيل بأن يفتح للعقول معالم البرنامج الإصلاحي، معرفة وممارسة، قال تعالى: (إِنَّ هذا القُرْآنَ يَهْدى للَّتي هِيَ أَقُومُ) [الإسراء: ٩].

إن القرآن الكريم يهدي الإنسان والمجتمعات إلى أقوم حياة، وأحسن طريق، ويقدم لهم برامج إصلاحية عديدة، فيستطيع المصلح الاجتماعي أن يجد فيه برنامج الإصلاح الاجتماعي، ويستطيع المحنك السياسي أن يجد فيه برنامج الإصلاح السياسي، ويستطيع المرشد التربوي أن يجد فيه برنامج الإصلاح التربوي، ويستطيع القائد التعليمي أن يجد فيه برنامج الإصلاح التعليمي، ويستطيع الطبيب النفسي أن يجد فيه برنامج الإصلاح النفسي ... الخ.

وكل ذلك يقدمه القرآن الكريم في صورة متدفقة من الكلمات، صورة مليئة بالحياة، صورة نابضة بالإمتاع والإقناع، لم تشم رائحة الجفاف التنظيري، ولم تذق نكهة البرود العلمي.

إذن فهو برامج لإنشاء حياة مستقيمة في كافة جوانبها، ولإصلاح ما اعوج منها، وكل يستطيع أن ينهل منه، ويجد فيه موارد لظمئه، ومناهل لعطشه.

وأشير هنا إلى عنوان الكتاب (كيف يبرمج القرآن الحياة؟)، فلا ينتظر القارئ مني أن أقدم له برنامجا ببنود محددة، وعناصر مغلقة . ولكن أقدم له القرآن كبرنامج حياة، أقدمه للبشرية جمعاء كبرنامج إصلاح وهداية، أقدمه للمصلحين كبرنامج إرشاد وتوجيه...أقدمه بالطريقة التي يقدم بها القرآن نفسه.

وقد هدفت في قراءتي للقرآن الكريم إلى أن أضع يدي على ما استطعت من تلك البرامج المختلفة، وحاولت جاهدا أن أجلى السنن الإلهية، والقوانين القرآنية، بقدر ما توصل إليه فهمي، وفتح الله على وأنا أدعو الباحثين والمفكرين إلى أن يُتَوِّروا (١) القرآن الكريم؛ لاكتشاف برامجه، ولكشف سننه وقوانينه للناس. فحسبي أن وضعت بذرة في حقل يمتد بامتداد الأجيال والآفاق، ونهلت قطرة من بحر عظيم لا ساحل له، (قُل َلوكانَ البَحْرُ مِداداً لكَمات رَبِي لَنِفدَ البَحْرُ قَبَل أَنْ تَتَفَد كَلمات رَبِي وَلوجننا عِبْلهِ مَدَداً) [الكهف: ١٠٩].

كما هدفت إلى إبراز الحقائقَ الكبرى، والخطوط العريضة فيما يتعلق بأخطر القضايا التي تكتنف الوجود الإنساني في حياته، ثم التي تتنظره بعد مماته.

كذلك هدفت إلى تصحيح كثير من المفاهيم الخاطئة التي سادت بين المسلمين، وأخطر هذه المفاهيم هو الانفصام بين المعرفة والعطاء أو بين الدين والسلوك.

الثانية: الطريقة. إن الأساس الأول الذي انطلقت منه في هذه الرؤية الجديدة هو قراءة السور وفقا لترتيب النزول. وسبب اختياري هذه الطريقة، أنني رأيت أن قراءة القرآن مرتبا حسب نزوله سيعطي صورة واضحة عن تربية القرآن للمجتمع البشري، وكيف تدرج في الخطاب مبتدءا من نقطة الصغر، والقرآن أول ما نزل إلى رسول الله ي يخاطب المجتمع البشري وهو ما زال كافرا . فكان الخطاب عالميا لا يختص بطائفة معينة، إنما يخاطب الناس كافة، وهذا بخلاف الخطاب المدني الذي يغلب عليه الخطاب التشريعي للفئة المؤمنة به.

فانطلاقاً من عالمية الخطاب القرآني المكي، فإن هذه الدراسة مصبوغة بصفة الخطاب العالمي، فهي دعوة للبشرية جمعاء، وليس للمسلمين فقط، دعوة لهم أن يبحثوا عن إجابات أسئلتهم المختلفة، وأن يصوغوا شخصياتهم وفقاً لإرادة الخالق الذي خلقهم وشرع لهم، ﴿ أَلاّلَهُ الْحُلْقُ وَالأَمْرُ ﴾ [الأعراف؟ ٥]، ودعوة لهم أن ينهلوا منه المعالم الحقيقية لبرامج الإصلاح المختلفة.

هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإن دراسة القرآن الكريم وفقا لهذه الطريقة ستضع أيدينا على السنن المؤسسة لفقه النهوض الحضاري، وكيف تعمل هذه السنن من أجل تغيير الإنسان والمجتمع والدولة. كما أنها تقدم برنامجا عمليا لسير الرسول وقي حياته الإصلاحية، وفي مسيرته الدعوية، وكيف كان يتحرك بالقرآن، وكيف كان يتدرج الخطاب القرآنى معه من أجل إصلاح البشرية. إلى غير ذلك من الفوائد (٢).

<sup>(1)</sup> قال ابن مسعود كما في المعجم الكبير للطبراني: (من أراد العلم فليثور القرآن فإن فيه علم الأولين والآخرين)، قال الهيثمي: رواه الطبراني بأسانيد، ورجال أحدها رجال الصحيح. والمعنى كما قال ابن الأثير:"أي ليُنقَر عنه ويُفكّر في معانيه وقراءته"، وقال شمر: "تَثريرُ القرآن قراءته ومفاتشة العلماء به في تفسيره ومعانيه".

<sup>(</sup>٢) ربما ترد على هذه الطريقة بعض الإشكالات، ومنها: أن ترتيب السور وفق النزول ليس محل اتفاق بين العلماء، وللعلماء آراء عدة في الترتيب، ومنها: أن بعض السور اختلف العلماء في تحديد مكان نزولها، أمكة أم المدينة، وهي اثنتا عشرة سورة، ومنها: أن بعض السور المدنية فيها آيات مدنية، ومنها: أن السورة

الثالثة: المنهج. ربما يفجأ القارئ المنهجُ المتبع في هذه الدراسة، فالقارئ لم يعهد في أي دراسة تفسيرية للقرآن الكريم أن يقسم المؤلف كتابه إلى أبواب وفصول. غير أن الذي يشفع لى أنني وجدت وحدة موضوعية . لا أقول تربط السورة الواحدة، فقط، وانما . تربط بين مجموعة متعددة من السور التي نزلت متتالية، وبهذا فإنني أقدم للقارئ نظرة جديدة في الوحدة الموضوعية، تقوم على الترابط بين مجموعات السور المتعددة.

تأملت السور القرآنية، وكنت أحاول أن أسلم عقلى وفكري لما يوحيه السياق، وأحاول الغوص قدر استطاعتي وراء الخيط الذي يشد مجموعات السور المختلفة، ولقد منَّ الله على، وأرشدني إلى بعض تلك الخيوط، وكنت أحاول تتبعها في السور المختلفة، وعند التتبع وجدت . حقا . أن كل مجموعة من السور ينتظمها خيط معين.

عندما قرأت السور القرآنية وفق ترتيب النزول، تبين لي كيف عالجت أول (٣٨ سورة) نزولا . قضايا المعرفة والعطاء والجزاء والعبودية، بطريقة فريدة، وأسلوب معجز ، وبيان مبدع، ولغة سهلة، وآفاق واسعة. ولقد عمدت إلى أول السور القرآنية نزولاً، فقمت أتتبع

الواحدة لم تنزل جملة واحدة، فقد ينزل جزء من سورة، ثم ينزل جزء من سورة أخرى، وهكذا نعم هذه إشكالات واردة، وربما أجَّد مكانا آخر لأفيض القول فيها، غير أننى أقول بإيجاز، أننى اعتمدت في ترتيب النزول على رواية ابن عباس رضى الله عنهما، وهي:

ومن ناحية أخرى، فإنه من الصعوبة بمكان أن ننظر إلى ترتيب نزول الأيات، فقد عفا الأثر، ولم يكن هناك اهتمام بتدوين ذلك، ولكن الذي اهتموا به هو تدوين ترتيب نزول السور، وعليه فمن المنطق أن يقوم البحث على ترتيب السور لا ترتيب الأيات، هذا من ناحية، ومن ناحية ثانية فإنه يحاول أن يقدم الوحدة الموضوعية للسورة كاملة في إطار وحدة موضوعية أشمل تضم تلك السورة مع غيرها من السور، ولهذا فمن المناسب أن تقوم الدراسة على ترتيب السور مع التغاضي عن بعض الإشكالات الواردة في سبيل تتبع تدرج الخطاب القر أني كما توحي به السور .

<sup>[</sup>عن عطاء الخراساني عن ابن عباس أنه قال: كانت إذا نزلت فاتحة سورة بمكة كتبت بمكة ثم يزيد الله فيها ما شاء، وكان أول ما أنزل من القرآن: اقرأ باسم ربك، ثم ن، ثم يا أيها المزمل، ثم يا أيها المدثر، ثم تبت يدا أبي لهب، ثم إذا الشمس كورت، ثم سبح اسم ربك الأعلى، ثم والليل إذا يغشى، ثم والفجر، ثم والضحى، ثم ألم نشرح، ثم والعصر، ثم والعاديات، ثم إنا أعطيناك، ثم ألهاكم التكاثر، ثم أرأيت الذي يكذب، ثم قل يا أيها الكافرون، ثم ألم تر كيف فعل ربك، ثم قل أعوذ برب الفلق، ثم قل أعوذ برب الناس، ثم قل هو الله أحد، ثم والنجم، ثم عبس، ثم إنا أنزلناه في ليلة القدر، ثم والشمس وضحاها، ثم والسماء ذات البروج، ثم والتين، ثم لإيلاف قريش، ثم القارعة، ثم لا أقسم بيوم القيامة، ثم ويل لكل همزة، ثم والمرسلات، ثم ق، ثم لا أقسم بهذا البلد، ثم والسماء والطارق، ثم اقتربت الساعة، ثم ص، ثم الأعراف، ثم قل أوحى، ثم يس، ثم الفرقان، ثم الملائكة، ثم كهيعص، ثم طه، ثم الواقعة، ثم طسم الشعراء، ثم طس، ثم القصص، ثم بني إسر ائيل، ثم يونس، ثم هود، ثم يوسف، ثم الحجر، ثم الأنعام، ثم الصافات، ثم لقمان، ثم سبأ، ثم الزمر، ثم حم المؤمن، ثم حم السجدة، ثم حم عسق، ثم حم الزخرف، ثم الدخان، ثم الجاثية، ثم الأحقاف، ثم الذاريات، ثم الغاشية، ثم الكهف، ثم النحل، ثم إنا أرسلنا نوحًا، ثم سورة الأنبياء، ثم المؤمنين، ثم تنزيل السجدة، ثم الطور، ثم تبارك الملك، ثم الحاقة، ثم عم يتساءلون، ثم الناز عات، ثم إذا السماء انفطرت، ثم إذا السماء انشقت، ثم الروم، ثم العنكبوت، ثم ويل للمطففين فهذا ما أنزل الله بمكة. ثم أنزل بالمدينة سورة البقرة، ثم الأنفال، ثم آل عمران، ثم الأحزاب، ثم الممتحنة، ثم النساء، ثم إذا ز لزلت، ثم الحديد، ثم القتال، ثم الر عد، ثم الرحمن، ثم الإنسان، ثم الطلاق، ثم لم يكن، ثم الحشر ، ثم إذا جاء نصر الله، ثم النور، ثم الحج، ثم المنافقون، ثم المجادلة، ثم الحجرات، ثم التحريم، ثم الجمعة، ثم التغابن، ثم الصف، ثم الفتح، ثم المائدة، ثم براءة]، و هذا وإن كان سنده فيه ضعف، فإن هناك طرقا أخرى تقويه.

خيوط المعرفة والعطاء والجزاء، والعبودية، وحديث المصدر الإلهي المقدس فيها، تاركاً ما وراءه من أباطيل وفلسفات، وبهذا نرى أن أول حديث للقرآن الكريم إلى البشرية كان في هذه القضايا، وهذا وجه من وجوه إعجاز هذا الكتاب.

ولقد جعلت الكتاب هذا بابين، الأول: يتعلق بمعرفة الإنسان وعطائه وجزائه، وهو فصلان، فالمعرفة هي المدخلات التي تدخل إلى كيان الإنسان وعقله، والعطاء هو الإنتاج الذي يقدمه الإنسان بعد ذلك، والجزاء هو ما ينتظر الإنسان من ثواب أو عقاب؛ نتيجة لما قدم من أعمال. أما الباب الثاني، فقد توقفت فيه عند قضية العبودية، باعتبارها أعظم عطاء يقدمه الإنسان، وعليها يترتب الجزاء كله. وقد قسمته إلى أربعة فصول.

وفي كل فصل من الفصول نجد أن مجموعة السور تربطها وحدة موضوعية أخص من الوحدة الموضوعية التي تربط مجموعة السور التي تجتمع في باب واحد.

ربما أسمع همسا من القارئ، يزعم أن في ذلك تكلفا، غير أنني أبادر بالقول بأنني حاولت القراءة بهذا المنهج دون تكلف أو عسف الفظ، وإنما كنت أتجه كما يتجه السياق، وكان السياق يساعدني في الوصول إلى هذه النتائج. والقارئ بين يديه عملي مفتوحا، فليقرأ، وليكن هو الحكم بعد ذلك، إن كنت متكلفا أم لا.

لقد وجدت أن هذه السور الـ(٣٨) التي نزلت متتالية، السابق منها يقود إلى اللاحق في تناسق عجيب، وترتيب عظيم، وهي تقدم علاجاً شافياً ودواء كافياً في أهم القضايا التي تحتاجها البشرية.

كما أن هذه القراءة كانت قراءة شاملة، أقرأ فيها السورة من أولها إلى آخرها، مبيناً الوحدة الموضوعية دون تكلف أو تعسف، وإنما حسب ما يحتمله اللفظ والسياق. ولم تكن بالقراءة الجزئية، فلا آخذ من السورة آيات وأدع أخر، وقد حرصت على هذا قدر الاستطاعة. وهذا كله استجابة للأمر الإلهي الأول إلى البشرية (اقرأ) فعملي في كتابه هو قراءة وليس شرجاً أو تفسيراً، إنما هو قراءة.

وعلى سبيل المثال، تأمل في السور التالية: (الكافرون، الفيل، الفلق، الناس، الإخلاص، النجم) هذه السور المتتالية نزلت لتبين للناس من المعبود الحق، فبعد أن وضعت سورة الكافرون مفاصلة بين معبود حق ومعبود باطل، جاءت سور: الفيل، الفلق، الناس،

الإخلاص، فبينت صفات المعبود الحق، ثم جاءت سورة النجم لتنعى على أولئك الذين يتخذون معبودات باطلة. ثم جاءت مجموعة من السور لتبين معنى العبودية من الناحية المعرفية والتطبيقية، ثم جاءت مجموعة من السور لتبين أهمية العبودية، ...الخ.

وقد يقول قائل، إن في هذا التقسيم جفافا علميا، وروح القرآن أبعد ما تكون عن ذلك. فأقول له: مهلا، مهلا، فأنا لم أكمل بعد حديثي عن المنهج. إن انتظام مجموعة من السور تحت عنوان واحد لا يعنى أن أسلوب القرآن في الحديث عن قضية ما هو ذلك الأسلوب العلمي الجاف. لا، بل نجد أن الأسلوب القرآني حين يعرض القضية يعرضها بأسلوب تتدفق فيه الحركة، وتتبض في كل حرف من حروفه أنفاس الحياة؛ حتى لتكاد الكلمة أو الآية تنطق بلسان مسموع.

ولهذا فحين نحاول أن نقسم الدراسة إلى أبواب وفصول، فإنما نلحظ الخيط الدقيق الذي تتنظم فيه مختلف السبحات؛ لتكون سبحة متكاملة، بفصوص متتوعة، وألوان زاهية، ومشاهد مختلفة، وكلها تصب في ذلك المصب.

ثم إنني أقوم بدراسة تحليلية للسورة، ليس كالمنهج التحليلي المتبع في كتب التفسير، وإنما بالمنهج الذي تمليه الوحدة الموضوعية لهذه السور أولا، ثم لمجموعة السور في الفصل ثانيا، ثم للوحدة الموضوعية للسورة نفسها، ولهذا تلاحظ أننى أحاول أن أختزل الوحدة الموضوعية للسورة في عنوان، يرسم الخط العريض للسورة، ثم أنتاول مقاطع السورة وآياتها في ضوء ذلكم العنوان.

فسورة (اقرأ) على سبيل المثال، عنوانها (أصول المعرفة)، حيث تحدثت عن أصول المعرفة، وأدواتها، وأدلتها، وكيف تسير في مسارها الصحيح، ثم ما العلاقة بين القراءة التي تحدثت عنها الخمس الآيات الأول، وبين الطغيان التي تحدثت عنه بقية السورة، وكيف تحول القراءة دون الوقوع في الطغيان، وأهم مظاهر الطغيان التي يقع الإنسان فيها حين ينصرف عن تلك القراءة...الخ.

لقد سعيت جاهدا إلى تقديم رؤية جديدة في تناول السور القرآنية حسب ترتيب النزول، وفي عرضها بأسلوب معاصر، مع الاعتماد على فقه اللغة العربية، وأدوات تحليل النص اللغوية والسياقية، وروح الشريعة الإسلامية، والإفادة من تجارب البشرية ورصيدها المعرفي، والنظر بعين الاعتبار إلى المشكلات المعاصرة التي تواجهها البشرية عموما، والتي يواجهها المسلمون خصوصا. كل هذه الأمور كانت موجهات عند دراسة هذا النص القرآني.

وهذا ما أقوله في عجالة حول معالم الرؤية الجديدة، وسأدع الكتاب يقدم نظريته للباحثين، يقدم منهجه وطريقته، ويقدم أسلوبه واتجاهه، باختصار يقدم منهجه

#### ■ ثلث القرآن!!

ثمان وثلاثون سورة من سور القرآن الكريم نزلت منتالية، وربما أجد تساؤلا: هل لاختيار العدد (٣٨ سورة) دلالة معينة؟

وليدعني القارئ أسرع بالقول أن اختيار (٣٨ سورة) لا يحمل إلا دلالة الموضوع الذي تعالجه هذه السور، حيث وجدت أن هذه السور ينظمها موضوع الدراسة، وكلها جاءت تبني هذا الموضوع من زوايا مختلفة، ثم وجدت مجموعة من السور التي نزلت بعدها ترتبط بموضوع معين (١)، وإن كان لا ينفصل عن هذا الموضوع في سياقه العام.

ولكن ليسمح لي القارئ أن أطرح بين يدي الباحثين فرضية، أدعوهم . كما أدعو نفسي قبلهم . إلى تمحيصها، ووضعها على طاولة البحث، واختبارها، وأسأل الله على أن يعيننا جميعا على ذلك.

كما قلت لك أيها القارئ، أنني لم أتعمد اختيار هذا العدد (٣٨) سورة، وإنما تتبعت السياق حتى وجدتني واقفا عند سورة (ص) وهي خاتمة الثمانية والثلاثين، ولم أنتبه إلى كون هذا العدد ثلث القرآن إلا بعد حين (٢)، ثم لاحظت أن الثلث الأول، يقدم برنامج إصلاح للإنسان، كما رأينا في قضايا المعرفة والعطاء والجزاء والعبودية، وكلها قضايا تتعلق بالإنسان وإصلاحه كفرد، فتساءلت: هل فعلا أن الثلث الثاني يقدم برنامج إصلاح للمجتمع، والثلث الثالث، وأغلبه سور مدنية، يقدم برنامج إصلاح للدولة؟

لا أستطيع الآن أن أقول أكثر من هذا، فأنا ألقي الفرضية بين يدي الباحثين؛ أما أنا فلا أستطيع أن أجزم بها، أو أنفيها إلا حين أنتهى من قراءة القرآن الكريم وفق هذه الرؤية

<sup>(1)</sup> هذا المبحث الثاني إن شاء الله، وهو جاهز، ويعد للطبع.

<sup>(</sup>٢) لفت نظري إلى ذلك الأستاذ فؤ اد دحابة.

الجديدة، وحينئذ يمكن أن أدلى بدلوى حول هذه الفرضية. وما أستطيع قوله الآن أن الثلث الأول يمثل برنامج إصلاح للإنسان، من خلال صياغة معارفه، ورسم عطائه ومساره في الحياة.

وأخيرا، فإنني ألتمس من القارئ الكريم أن يوافيني بأية ملاحظة أو تتبيه، فسأكون شاكرا له صنيعه، وما وجد فيه من خير فليقل: هذا من فضل الله على عبده، وما وجد فيه من زلل، فإنما هو لتقصير مني، ولا يبخل القراء والباحثون والمفكرون والعلماء أن يفيدوني بأية ملاحظة، وسأتقبل كل شيء منهم، نقدا أو غير ذلك.

وإن أنس فلا أنسى أن أزجى شكرى وتقديري لكل من أفادني في هذا البحث بمراجعة أو توجيه أو ملاحظة أو تتبيه أو تطوير، وأخص بالشكر: والدي الشيخ محمد الغيلي، فما أنا إلا ثمرة من ثماره، ونبتة طالما تعهدها برعايته واهتمامه. كما أشكر الأستاذ محمد كحلاء -الذي راجع البحث قبل نشره. وكذلك الأستاذ فؤاد دحابة الذي أفادني بنظراته الثاقبة. كذلك أخص بالشكر والدتى التي علمتني معنى النجاح. وأسوق الشكر لزوجتي: ياسمين كحلاء، التي آزرتني في رحلة حياتي وفي مسيرتي العلمية.

كما أخص بالشكر والتقدير الوالد الشيخ/ عبد الواسع هائل سعيد أنعم؛ فلقد دعمني في مسيرتي العلمية، وما زال يغمرني بإحسانه وكرمه، وطالما عرفناه ذا يد فياضة بالجود، ونفس سباقة إلى الخير، مهتما بدعم العلماء، مشجعا لطلبة العلم، مسارعا إلى التضحية بماله وجهده في سبيل الخير. فأسأل الله أن يجزل له الأجر، وأن يكافئه بإحسانه، وأن يغدق عليه نعمه، وأن بيسر له طريقه، وأن يجعل التوفيق حليفه، والسداد رفيقه.

فاللهم أبدلنا بعد العسر يسرا، وأبدلنا بعد الذل ظفرا، وأبدلنا بعد الضعف نصرا، وأبدلنا بعد الخمول ذكرا، وضع عنا وزرا، واشرح لنا صدرا.

### عبد المحيد محمد على الغيلي

اليمن . صنعاء/ ٢٠٠٥م abdmajidyemen@hotmail.com

### الباب الأول: الإنسان معرفة وعطاء

#### أسئلة تعمف بالشراع

يجد الإنسان نفسه في هذه الحياة فيتساءل: من أنا؟ ومن أين أتيت؟ وإلى أين أصير؟ وهل وجدت صدفة أو أوجدني خالق؟ ولماذا أوجدني؟ وما علاقاتي بما حولي من الكائنات؟ وماذا يريد مني خالقي؟ وما البرنامج الذي يريد أن أتبعه؟ إلى غير ذلك من القضايا التي يريد أن يتعرف عليها.

ثم يقف ثانية مع نفسه وهو يعكس معارفه التي يحملها -يعكسها في تصرفات وأعمال وسلوكيات يعطيها للحياة، ويظل يعطى حتى يموت، أيا كان العطاء الذي يعطيه خيراً أم شراً. ثم يقف ثالثة مع نفسه ليتساءل: ما هو الجزاء الذي ينتظرني نتيجة لما قدمت من أعمال. أو أن الحياة ستكون سدى، لا حساب ولا جزاء.

هذه الأسئلة وغيرها تعصف بشراع الإنسان حتى يجد مرفأ يستقر عليه شراعه، إن هذه الأسئلة عميقة ومهمة كما ترى فهي التي تحدد هوية الإنسان وتصوغ شخصيته. ولكن السؤال الأعمق والأهم: من أين نستقى الإجابات على هذه الأسئلة؟

إن الإنسان ليضل ويشقى حين يلجأ إلى إنسان مثله، فيستقي منه المعارف التي تحدد هويته، وطبيعته، ووظيفته في الحياة. لقد أراد الله على للإنسان أن يكون ساميا، غير مستذل ولا مستعبد، ومن ثم اختص الله النه النه الإنسان المعارف الأساسية، وأن يضع له منهج الحياة، وأن يبين له وظائفه فيها. ولكمال التحرر الإنساني، فقد أمر الله على الناس أن يعبدوه وحده، وألا يشركوا به شيئا. فعبادة الله على عبودية ربه وقع في عبوديات الإنسان وبين عبودية أي من البشر، وكلما تمرد الإنسان على عبودية ربه وقع في عبوديات دنيئة، تركسه في أوحال من القذارة الفكرية والروحية، وتمرغه في مستقعات آسنة من الممارسات الخاطئة.

#### الوجود الإنساني وكراهته

ولكن ماذا تعنى المعرفة والعطاء والجزاء بالنسبة للإنسان؟

إن المعرفة والعطاء يعنيان الوجود الإنساني، والجزاء يعنى كرامة الوجود الإنساني، المعرفة اسم جامع لكل تصور أو عقيدة أو قيم أو مبادئ أو مناهج تشكل سلوكيات الإنسان، أما العطاء: فهو اسم جامع لكل عمل يقوم به الإنسان سواء أكان كلمة مكتوية أو منطوقة أم كان إبداعاً فنياً أو علمياً، وسواء أكان عطاء فرد أم عطاء أمة

وهو حضارتها. وباختصار فالعطاء كل ما يصدر عن الإنسان من قول أو فعل، وكل ما يصدر عن الأمة من أعمال وآثار تشكل بمجموعها حضارتها.

إن الإنسانَ معرفة وعطاء، وإن الأمة معرفة وعطاء، فالمعرفة هي القاعدة التي يرتكز عليها الإنسان، والعطاء هو البناء الذي سيقيمه الإنسان في هذه الحياة، ولا يمكن أن يقوم بناء بمعزل عن القواعد، وعلى قدر القواعد يكون قدر البناء؛ فالقاعدة القوية تتحمل بناء قوياً، والقاعدة الهشة لا تتحمل إلا البناء الهش.

إذن فمعارف الإنسان هي التي تشكل إنتاجاته وأعماله، ومعارف الأمة هي التي تشكل حضارتها، وعليه فلا يمكن النظر البدأ - إلى حضارة أمة أو إنتاج فرد دون إدراك المعارف التي انبثق عنها هذا العطاء. وإذا تقرر هذا فيجب أن ندرك أن كل معرفة تقتضي إنتاجاً أو حضارة معينة، فالمعرفة التي تحرم الكذب والغش مثلاً تنتج عطاء صادقاً لا يتسم بالكذب أو الغش، والعكس صحيح. وهذا مثل بسيط، والا فإن جميع المعارف تتفاعل وتمتزج لتشكل عطاء الانسان.

أردت بهذه المقدمة الموجزة أن أبين لك خطورة هاتين القضيتين في تقييم العطاء الإنساني ذلك أن الإنسان يمكن أن يغالط فيدعى أنه يحمل من المعارف والقيم ما ليس عنده، ولكن هذه المغالطة سرعان ما تنكشف بمجرد عطائه. فإن كان عطاؤه مخالفاً لمعارفه التي يدّعيها، فالحقيقة أنه يستند إلى معارف أخرى.

#### معرفة حاضرة وغائبة

وعليه فالمعرفة قسمان: معرفة حاضرة، ومعرفة غائبة، أما الحاضرة فهي المعرفة الأساسية التي لها تأثير قوى على العطاء، وأما الغائبة فهي المعرفة الثانوية التي لها تأثير ضعيف في العطاء، وبالمثال يفهم المقال، فالمسلم الذي يكذب أو يغش أو يقع في المحرمات، أو يقصر في أداء الواجبات، أو يرضي بالضعف والهوان، أو يرضي بالخضوع والضيم.. - فهذا عطاء سلبي لا تقتضيه المعرفة الأساسية القائمة على أسس الألوهية، والربوبية لرب العالمين ورحمته وعدله، وما يتبع ذلك من وجوب إقامة الحياة وفق مبادئ الحق والعدل والمساواة والحرية والإخاء.

فالمسلم الغاش أو الكاذب . مثلا . يظن أن هذه المعارف رئيسية حاضرة، والحقيقة أنها غائبة ثانوية، والشاهد على هذا عمله وعطاؤه. هذا العطاء لا يمكن أن يستند إلى هذه المعارف، بل هو مستند إلى معارف أخرى تبيح هذا العطاء وتدعو إليه، وليست هذه المعارف من الإسلام في شيء. وهذا حال كثير من هذه الأمة، فوجدانهم الإسلامي غائب - أو مغيب – عن الحضور، والحاضر ليس هو الوجدان الإسلامي، إنما هو وجدان آخر جاء مزاجاً لعوامل كثيرة ومذاهب ونظريات غزت المسلمين، وتقاليد وعادات وفدت إلينا حتى ظن أنها هي الإسلام.

ويدانى هذه الكارثة كارثة أخرى وهى أن تحضر المعارف حضوراً شكلياً، فتتعلق بعطاء شكلي لا جوهري. كمثل المسلم الذي يرى أن إسلامه يأمره بإطلاق اللحية، فيطلق لحيته، ولكنه لا يرى أن إسلامه يأمره بالصدق في معاملة الناس فتجده يغش ويخدع... أو المسلم الذي يرى إسلامه يأمره بالصلاة، فيصلى، ولكن لا يرى إسلامه يأمره بعدم الخضوع للظالمين. أو المسلم الذي يرى إسلامه يأمره بالتعلم ومحاربة البدع، ولكنه لا يرى إسلامه يأمره بالعمل له كي يقيمه في الحياة. أو المسلمة التي ترى دينها يأمرها بالحجاب، ولكنها لا ترى دينها يأمرها بغض البصر وعفة اللسان... وبهذا تحضر هذه المعارف في العطاء شكلياً لا جوهرياً.

#### عمل الإنسان وجزاؤه

أما الأساس الثالث فهو الجزاء جزاء الإنسان وفق عمله. والجزاء هو من الحق الذي قامت عليه السماوات والأرض، ومن دون هذا الأساس يفقد الوجود الإنساني معناه، ويصبح عبثاً –تعالى الله على عن ذلك {أَنحَسِبُتُمْ أَتُمَا خَلَقَنَاكُمْ عَبَثاً وَأَتُكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُونَ} [المؤمنون 10]، فما معنى أن يعمل الإنسان ثم لا يرى جزاء لما أعطى – أيا كان عمله صالحاً أم فاسداً. وإذا كان أساسا المعرفة والعطاء ملقيين على كاهل الإنسان العامل، فإن أساس الجزاء ليس إليه إنما إلى غيره. والناس قد يجازون بعضهم البعض، ولكن حديثي هنا عن جزاء الله على أعمالهم.

ولقد جاءت أول سبعة عشر سورة من القرآن الكريم تتحدث عن هذه القضايا حديثا واضحا، شاملا، كافيا لمن كان له قلب. جاءت لتضع النقاط الأساسية المتعلقة بهذه القضية، لتكون ماثلة أمام أعين البشرية، ثم تنطلق في رحاب الحياة بأنوار المعرفة الإلهية لتفيض عطاء ربانيا، فتجد جزاءها الحسني في الدنيا والآخرة.

وسأنتاول الباب في فصلين، الأول يتحدث عن المعرفة والعطاء، والثاني يتحدث عن قوانين الجزاء ومقتضياته.

#### الفصل الأول: المعرفة والعطاء

#### مدخل:

- ١. ما أصول المعرفة؟ وما أدلتها؟ وما مسارها الصحيح؟ (سورة اقرأ).
- ٢- وكيف يتفاعل الإنسان مع تلك المعرفة؟ وكيف ينضبط سلوكه في ضوئها؟
   (سورة القلم).
- ٣- وما المقتضى الطبيعي لهذه المعرفة؟ وما نتائج التعامل الصحيح معها؟ (سورة المزمل).
- ٤. وما مدى استجابة الإنسان لمقتضيات المعرفة؟ هل ينتج عطاء إيجابيا أو يشح به وينتج عطاء سلبيا؟ (سورة المدثر).
- ٥- وما مكانة المعرفة الإسلامية؟ وما حدود العطاء الذي على المسلم أن يقدمه؟ (سورة الفاتحة).
- ٦- وإذا كان الضلال يعني انفصال العطاء عن المعرفة وعدم استناده إليها، كما
   بينت سورة الفاتحة، فما خطورة الضلال في حياة الإنسان؟ (سورة المسد).
- ٧. ثم ما المخرج من هذا الضلال؟ أو ما السبيل إلى صيانة المعرفة من الانحراف، والعطاء من السلبية؟ (سورة التكوير).
- هذه أسئلة كبرى تكتنف قضية المعرفة والعطاء، وهاهي أول سبع سور نزولا تتكفل ببيانها بيانا شافيا، ولا تترك الإنسان في حيرة من أمره.

### أصول المعرفة (سورة اقرأ)

هذه السورة هي أول ما نزل من القرآن الكريم. ولمّا كانت أكبر قضية تؤرق الإنسان هي معرفة نفسه: من أنا؟ ومن أين جئت؟ وما دورى في الحياة أو لماذا جئت؟ ثم ما مصيرى؟ ومعرفة هذا الوجود وارتباطه بغيره من الكائنات، وارتباط كل الموجودات بخالقها العظيم — فقد جاءت السورة لتعالج هذه القضية، قضية المعرفة وأصولها وأدلتها؟ وكيف تسير في مسارها الصحيح، وخطورة انحرافها عن هذا المسار، وما مضاعفات هذا الانحراف، وما آثاره على البشرية؟ وقد جاء حديث السورة في ستة محاور، أولاً: القراءة الشاملة أساس المعرفة، ثانياً: الإيجاد والإعطاء — أدلة المعرفة، ثالثاً: كيف تسير القراءة في مسارها الصحيح، رابعاً: خطورة الانحراف عن هذا المسار، خامساً: جزاء الطغيان، سادساً: ما واجب المؤمن بربه تجاه طغيان العصاة؟

### أولاً: القراءة الشاملة أساس المعرفة

(اقرَأَ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ {١} خَلَقَ الإنسَانَ مِنْ عَلَق {١} اقَرَأَ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ {٦} الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ {١} عَلَمَ الإنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ {١٥})، يأمر الحق هذا الإنسان أن يعرف أبجديات وجوده، وأن يدرك معنى حياته، وذلك بتحديد وسيلة المعرفة العظيمة، وهي القراءة "اقرأ". ولكن ما المراد بالقراءة؟

#### الدلالة اللغوية:

بالرجوع إلى المعاجم، يمكن استخراج ثلاثة معاني للقراءة:

#### ١/ القراءة هي الجمع والتتبع:

قال ابن الأثير: "تكرَّر ذكر القراءة والاقتراء والقارئِ والقرآن، والأصل في هذه اللفظة الجمع، وكلُّ شيءٍ جَمعته فقد قَرَأْتَه، وسمِّيَ القرآنَ؛ لأنه جَمَع القصص والأمر والنَّهي والوعد والوعد والآيات والسُّور بَعضها إلى بعض "(١).

والجمع هو من أهم أسس المنهج العلمي، وهو ما يسمى بالاستقراء، ولاحظ لفظ الاستقراء. قال في المصباح المنير: "و (اسْتَقْرَأْتُ) الأشياء: تتبعت أفرادها لمعرفة أحوالها،

<sup>(</sup>۱) النهاية في غريب الحديث و الأثر، ابن الأثير، تحقيق: محمود محمد الطناجي، وطاهر أحمد الزاوي، بيروت، مؤسسة التاريخ العربي، ٢٠/٤.

وخواصبها الكلية"(١).

ـ قال رسول الله ﷺ فيما يحكي عن ربه عزَّ وجل: "إنما بعثتك أَبْتَليك وأَبْتَلي بك وأنْزلتُ عليك كتابا لا بَغْسلُه الماء تقرؤه نائماً وبقْظَان "(٢). والمعنى . كما قال الزمخشري: لتجمعُه في صدرك حِفْظاً في حالتي النوم واليقظة والكثير من أمّتك كذلك فهو وانْ مُحِي، رَسْمُه بالماء لم يذهب عن الصدور بخلاف الكتب المتقدمة فإنها لم تكن محفوظة "(٢). ومنه قرأ الكتاب: أي تتبع كلماته نظرا ونطقا بها. وقرأ الشيء: ضم بعضه إلى بعض.

#### ٢/ القراءة هي التبين والتثبت

تقول العرب: واسْتَقْرَأَ الجَمَلُ النَّاقَةَ إِذا تارَكَها ليَنْظُرَ أَلْقِدَتْ أَمْ لا...وهو منهج التبين والتثبت.

#### ٣/ القراءة هي الإبلاغ والإعلام

تقول العرب: وقَرَأَ عليه السلام يَقْرَؤُه: أَبْلَغَه، كَأَقْرَأُه إِيَّاه، وفي الحديث: أن النبي قال لعائشة . رضى الله عنها، هذا جبريل يقرئك السلام (٤).

إذن فهذا هو مفهوم القراءة بلغة العرب، لا يقتصر على ما شاع . وهو مجرد الاطلاع، بل يشمل تلك المعانى كلها.

#### الدلالة القرآنية للفظ:

وإذا كان مفهوم القراءة كما رأينا في اللغة . هو: الجمع والتتبع، ثم التبين والتثبت، . فإننا نلحظ أن لفظ القراءة بمفهومه الكبير . يعني المنهج العلمي، فلفظ: اقرأ، يعني: قم أيها الإنسان باتخاذ أسس المنهج العلمي القائم أولا على الاستقراء، وثانيا على التبين والفحص بغية الوصول إلى النتائج.

وبمعنى آخر فإن مفهوم القراءة في القرآن الكريم يعنى: النظر بالجمع والتثبت إلى كل أثر متروك يمكن إيقاع القراءة عليه.

\* فقد يكون أثر إنسان، ويتمثل في ما يخطه بيده، أو يصنعه، أو يبنيه، أو أي أثر يتركه في علاقاته، وحضارته.

\* وقد يكون أثر مخلوق من مخلوقات الله على، كالنحل أو النمل، فمطلوب من

<sup>(۱)</sup>مادة: ق ر أ.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>رواه مسلم (۱۰۹ه).

<sup>(</sup>٣) الفائق في غريب الحديث، الزمخشري، تحقيق: على محمد البجاوي، ومحمد أبو الفضل إبر اهيم، بيروت، دار الفكر، ۱۷۷/۳ء م

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٥٧٨٣).

الإنسان قراءة هذا الأثر.

\* وقد يكون أثر الخالق العظيم، وآثار الله على تتمثل في كتابه المسطور، وهو القرآن الكريم، وفي كتابه المنظور، وهو مخلوقاته سبحانه وتعالى.

وتأمل (اقرأ) وحذف المفعول، فلم يقل: اقرأ ما خطته يد الإنسان، أو ما تركه من أثر كلامي، فحذف المفعول ليمكن إيقاع الفعل على كل أثر ...ومما يدل على سعة مفهوم القراءة النص القرآني نفسه، ففي حين حذف المفعول، كرر الفعل مرتين: (اقرآ باسم ربّك الّذي خَلَقَ (١) خَلَقَ الإنسانَ مِنْ عَلَقٍ (١))، والمرة الثانية (اقرآ وربُّكَ الأَكرَمُ (١) الَّذِي عَلَمَ بالْقَلَمِ (١) عَلَمَ الإنسانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ (١٠)، فذكر الفعل أولا مع كتاب الله على المنظور، حيث قرنه باسم ربك الذي خلق، وفيه إيحاء إلى أن المستوى الأول من مستويات القراءة هو قراءة ما خلق الله على النيان.

### ضرورة تكامل القراءة

يرى د. ماجد الكيلاني أن القراءة تنقسم إلى قسمين، الأول: قراءة كتاب الخلق، وهذه تشتمل على المستويات التالية: قراءة النشأة والحياة والمصير، أو "آيات الكتاب"، وهي قراءة قام بها (الرسل) صلوات الله الله وسلامه عليهم من خلال الوحي الموحى إليهم، وهذه قراءة لا تحتاج إلى حروف مكتوبة، وإنما إلى نوع من البصيرة التي اختص بها الرسل دون سواهم، وقراءة كتاب الكون أو "آيات الآفاق" واستخراج ما أودعه الله الله في في الكون من مظاهر قدرته المتمثلة في تكوين عناصر هذا الكون والقوانين التي تحكمها وتنظم وجودها.

وهذه قراءة يقوم بها العقل الإنساني والحواس البشرية من خلال (العلماء الطبيعيون)، وقراءة سفر الاجتماع الإنساني، أو "آيات الأنفس" وتتضمن حركة المجتمعات الحضارية والنفسية والفكرية عبر العصور والأطوار؛ لاستخراج مظاهر فعل الله على وسننه التي تنظم حركة الاجتماع الإنساني ومنجزاته الحضارية. وهذه قراءة يقوم بها العقل الإنساني والحواس البشرية من خلال "العلماء الاجتماعيون" بمختلف تخصصاتهم وتوجهاتهم.

والقسم الثاني هو قراءة ما يسطره القلم فى الأوراق والأسفار مما يقرأه الإنسان فى كتاب الخلق ويتوصل إليه الرسل والعلماء المشار إليهم فى القسم الأول من القراءة. ويشتمل القسم الثاني من القراءة على المستويين التاليين: قراءة المعاني التى ترمز إليها الحروف والكلمات والجمل. وهذه قراءة يقوم بها كثير من بني الإنسان منذ بداية الشباب، وقراءة الحروف والكلمات والجمل، وهذه يقوم بها الإنسان منذ سنوات طفولته، ويستطيع القيام بها كل إنسان (1).

<sup>(1)</sup> فلسفة التربية الإسلامية، مؤسسة الريان، ١٩٩٨، ص ٢٢٩-٢٣٣.

فالقراءة بهذه المستويات هي وسيلة المعرفة، وجميع هذه المستويات تتكامل حتى تؤدى معرفة متكاملة شاملة، والا فأى نقص في القراءة يؤدى إلى نقص في المعرفة.

والحضارة الغربية اليوم استغنت عن قراءة النشأة والحياة والمصير، التي جاء بِما الرسل، فشقيت وأشقت، وضلت وأضلت، وغويت وأغوت. والعالم الإسلامي اليوم وقف عند أدنى مستويات القراءة، فتجمد رصيده الحضاري، ورجع إلى ذاته وتراثه يحيا عليه، وانغلق على نفسه، فأساء إلى دينه، واستعبدته حضارة الغرب.

والحضارة الغربية بإغفالها قراءة النشأة والحياة والمصير بترت معرفتها، فأنكرت خالقها، واحتقرت نشأتها، وعربدت في حياتها، ونسيت مصيرها. أما العالم الإسلامي فبإغفاله قراءة كتاب الكون، وسفر الاجتماع. عاش في خواء، وأصبح دينه رسوماً وطقوساً، وضمرت روح عبادته، وبذلك حصر المعرفة الإنسانية في حدود ضيقة تبدأ بنشأة الإنسان ثم تتوقف لنراها تتتقل مباشرة إلى مصيره، أما الحياة وفلسفتها وارتباطها بالنشأة والمصير، وبخالق الوجود - فهي بعيدة عن ذلك.

### ضرورة شمول القراءة

ولكن حتى تؤدى القراءة ثمرتها الصحيحة فيجب أن تكون شاملة، ولكنها لا تكون شاملة إلا إذا تجرد الإنسان في قراءته من تعصبه وتقليده وضيق أفقه القومي أو الإقليمي أو القبلي أو الطائفي أو المذهبي أو الديني أو ...الخ. نعم، يجب أن يترك ذلك كله، وينطلق في حياته قارئاً باسم ربه العظيم، ومستثمراً قراءته في شكر ربه العظيم. والإنسان حين يقرأ باسم ربه فإنه يصل إلى حقائق المعرفة الصحيحة، ويغوص في أعماقها الدقيقة (اقْرَأُ باسْم رَبِّكَ).

والقراءة باسم الله على غايتها الأساسية معرفة الله على، ولقد أشاد القرآن إلى هذه الغاية في مواطن كثيرة مثل قوله تعالى {فا عُلمْ أَتُهُ لا إلهَ إلا اللَّهُ}[محمد ١٩]، كذلك عرض تفاصيل هذا الإجمال في مختلف السور والآيات. ومعرفة الله على هي معرفة أفعاله وصفاته ومظاهر تدبيره وتصريفه في الخلق والوجود القائم، فهذه المعرفة هي السبيل الفعال لتحقيق الغاية التي خلق الإنسان من أجلها وهي عبادته سبحانه، وعبادته هي طاعة كاملة بسبب محبته محبة کاملة"<sup>(۱)</sup>.

ويمكنك أن ترى ذلك في الحياة، فكم من عالم قرأ الكون أو النفس – ثم لما تجرد من كافة الأطر المضروبة عليه، وقرأ باسم ربه اهتدى إليه وأعلن إسلامه. ولهذا مزيد من البيان في سورة النمل [آية:٤٣].

<sup>(</sup>۱)نفسه، ۲۳۳

### ثانياً: الإيجاد والإعطاء - أدلة المعرفة

ليس المبدع الحقيقى من يوجد الشئ فقط، إنما المبدع الحقيقى من يوجد الشئ ثم يعطيه مقومات وجوده. إذن فالإيجاد والإعطاء هما من أعظم الأدلة على الإبداع والانفراد. والحق سبحانه وتعالى فى مطلع هذه السورة بعد أن طلب من الإنسان أن يقرأ حتى يصل إليه، أعطاه الأدلة التى يبنى عليها معرفته، ويصل من خلالها إلى ربه، وهما دليل الإيجاد ودليل الإعطاء. وبهذا نعرف قول موسى الله عندما سأله فرعون باستعلاء {قَالَ فَمَن رَّبُّكُما يَا مُوسَى} إطه ٤٤]، فأجابه موسى الله مشيراً إلى هذين الدليلين: {قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ مُوسَى} إطه ٩٤]، فأجابه موسى الله مشيراً إلى هذين الدليلين: {قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ مُوسَى} إطه ٩٤]،

والهداية بمعناها الشامل هي إعطاء المخلوق مقومات وجوده في الحياة وهدايته اليها، وإذا أدرك الإنسان هذين الدليلين فلا يمتلك إلا أن يسجد لربه الأعلى مسبحاً باسمه العظيم (سبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَى {١} الَّذِى خَلَقَ فَسَوَّى {١} وَالَّذِى قَدَّرَ فَهَدَى {٣})[الأعلى: ١-٣].

وَالَّ تعالٰى فى هذه السورة (اقراً باسم ربِّك الَّذِي خَلَق (ا} خَلَق الإنسانَ مِنْ عَلَق (ا} اقراً وربُّك الأكرم (الذي علم بالقلم (القلم الإنسانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ (الله الذي خلق هو المعطى. فهو خلق كل شئ الله المعطاء مقومات وجوده دون انتظار مقابل، إنه العطاء الذي لا حدود له. ولاحظ لفظ (الَّذِي خَلَق) حيث حذف مفعوله؛ لأن الغرض إثبات هذه الصفة للحق دون تعلقها بخلق معين، ولفظ "الأَكْرَمُ" حيث جاء بصيغة التفضيل مطلقة، فلم يقل مثلا: الكريم، ولم يعلقها بشيء، فلم يقل مثلا: الأكرم من خلقه؛ لأنه لا أحد يكرم ككرم الله على أحد يعطى كعطائه، بل لا يقاس أي عطاء بعطاء الله على وكرمه.

وكمثال عظيم للخلق: (خَلَقَ الإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ {؟})، هذا المخلوق العظيم، أين كان قبل أن يأتى؟ ثم ماذا كان فى بداية أمره؟ وعلى أي حال من الضعف كان؟ ثم إلى أي حال من القوة والرقي وصل؟ ما مراحل خلقه وأطواره؟ إن القراءة فى هذا الدليل يقوم بها علماء الكون الذين يقرأون آيات الله على الآفاق، ثم يهتدون إلى معرفة ربهم.

وكمثال عظيم للعطاء (الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ { ؛ } عَلَّمَ الإنسانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ { • } ) ، لقد أعطى الخالق الإنسان هذه القدرة العظيمة ، إنها القدرة على العلم والتعلم بوسائل السمع والبصر والعقل ، ثم أعطاه القدرة على نقل ما وصل إليه من معارف إلى غيره من البشر سواء أكانوا في زمانه أم بعد زمانه بوسيلة الكتابة (القلم) ، وهذه الوسيلة تتطور بتطور علم الإنسان ، فقد تكون قلما أو (شريط كاسيت) أو (شريط فيديو) أو أسطوانة أو (إنترنت) أو . . الخ . فكلها تحفظ علم الإنسان وتنقله إلى سواه . وما وصل إليه الإنسان وما سيصل إليه من حضارة ورقى إنما هو نتاج ما وهبه الله الله الله وقدرة على التعلم . وأجيال البشرية المتعاقبة ،

ومجتمعاتها المختلفة كلها تحكى قصة هذا العطاء الإلهي. هذا العطاء يقوم بقراءته علماء الاجتماع والنفس بالمفهوم العام، لا بالمفهوم الأكاديمي الضيق.

والله على يأمرنا بقراءة هذين الدليلين، ولهذا تكرر الأمر (اقرأ) مرتين، مرة مع الدليل الأول دليل الإيجاد (اقرراً باسم ربِّك الَّذِي خَلْق (١) خَلْق الإنسانَ مِنْ عَلْق (١)) ومرة مع الدليل الثانى دليل الإعطاء (اقْرَأْ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ{٣} الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَم{؛} عَلَّمَ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ {٥}).

### ثالثاً: كيف تسير القراءة في مسارها الصحيح

(اقَرأَ بِاسْم رَبِّك)، الهدف من القراءة أن تؤدى إلى المعرفة الشاملة، وحتى تقوم بهذا الدور فينبغي أن تكون باسم الرب - رب الخلائق كلها، عاقلها وغير عاقلها، ورب العقلاء جميعاً أولهم وآخرهم، ورب الناس كلهم أسودهم وأبيضهم. وبهذا تتسم القراءة بالشمول والسعة الأفقية. وكيف تكون القراءة باسم الرب؟

#### - بالقراءة المباشرة للدليل.

عرفنا أن مستويات القراءة العليا ثلاثة مستويات: الأول: قراءة النشأة والحياة والمصير "آيات الكتاب" - وهذا طريقه ما يوحيه الله على الله على رسله. والثاني: قراءة سنن الكون "آيات الآفاق"، والثالث: قراءة سنن الاجتماع "آيات الأنفس".

وهذه الأدلة الثلاثة: كتاب الله المسطور المتمثل في القرآن الكريم، وكتابه المنظور المتمثل في مخلوقاته سبحانه وتعالى، وكتابه المنشور المتمثل في المجتمع البشري وقوانينه، وسميته منشورا؛ لأن قوانينه منشورة في جميع المجتمعات، ويمكن لأي مجتمع أن يقرأها- هذه الأدلة الثلاثة لا توصل إلى المعرفة الصحيحة إلا إذا خلت من الوسائط. بمعنى أن يتعامل الإنسان مباشرة مع الدليل، مستخدماً ما وهبه الله على من وسائل العلم والتعلم، ولا يبيع هذه الوسائل (من سمع وبصر وعقل) لغيره، ولا يعطى زمامها لأحد فبوجهها كما بربد.

إن اتخاذ الوسائط في قراءة الأدلة - عمل يقتل الإرادة ويغتال العقل، ويعطل السمع والبصر . وهذا ما حاربه الإسلام بقوة. ولقد ركز القرآن الكريم في مواطن كثيرة على أهمية التعامل المباشر مع الدليل، وعاب على كل من اتخذ وسيطاً هذا الأمر، وسفهه.

#### من الوسائط الاجتماعية

وقد اختلفت الوسائط المتخذة، فمن الوسائط الاجتماعية: الآباء وما يورثونه من أعراف وعادات وتقاليد اجتماعية لأولادهم. {إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءِنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آتَارِهِم مُقَتَدُونَ}[الزخرف؟].

ومنها: ما ينشأ في المجتمع من أمور يتعارفون عليها ويتخذونها دينا، وتصبح تقاليد قومية، كما قال الله إِنَّهَا كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَانَتْ مِن قَوْمٍ كَانِينَ} [النمل٤٤]. ولهذا مزيد بيان في النمل.

ومنها: الزعماء والسادة الذين يحتكرون عقول الأنباع وفق أهوائهم. { وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا لِلَّذِينَ اسْتَكَبَرُوا لَوْلا أَشُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ } [سبأ ٣١].

ومنها: أرباب المذاهب والنظريات الذين يجعلون لكلامهم من القداسة ما لوحي الله على الله وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقاً يَلُوُونَ أَلْسَنَتُهُم بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُوَ مِنَ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ} [آل عمران ٧٨].

ومنها: ما يقوم به الأتباع (أو الناس) فيجعلون لقول شخص أو لمذهب معين قداسة الهية، ولا يفهمون دين الله على الشامل الواسع المطلق إلا في حدود هذا المذهب الضيق المحدود فيسيئون إلى الدين باسم الدين، ويحجرون على عقول الناس باسم الدين من خلال هذه الأسماء {إنْ هِي إلا أَسْمَاء سَمَّيْتُمُوهَا أَنتُمْ وَآبَاؤُكُم مَّا أَنزَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلَطَان}[النجم ٢٣].

وهؤلاء لا يعودون إلى المصدر الإلهي مباشرة لمعرفة الحلال والحرام، بل يجعلون مصادرهم تلك الوسائط يستمدون منها منهج حياتهم حلالها وحرامها {اتَّخَدُواً أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِّن دُون اللهِ}[التوبة ٣١]، وفسرها رسول الله العدى . عندما قال: ما عبدوهم، فقال رسول الله على: "أما إنهم لم يكونوا يعبدونهم ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شيئا استحلوه وإذا حرموا عليهم شيئا حرموه، فتلك عبادتهم"(١).

وهذا الوسيط لا يزال بأصحابه حتى يصبح الإله آلهة، والرب أرباباً، والدين أديانا، وذلك حين يجعلون لكلام البشر وأفهامهم ما لكلام الله على من قدسية، وهذا هو الشرك، {ولا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ مِنَ الَّذِينَ فَرُقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرَحُونَ} [الروم: ٣١-٣٢].

"إن انتقال القدسية من قيم الدين إلى مفهوم البشر المتفاوتة هو تفريق لأمر الدين، وتمزيق للأمة وقضاء على مصادر وحدتها الجامعة. ولعل من بعض آثار ذلك السلبية ما ذهبت إليه جماهير الأمة من المقلدة وبعض حملة الفقه – وليس الفقهاء – عندما يطلب

<sup>(1)</sup> رواه الترمذي (٣٠٢٠)، من حديث عدي بن حاتم، وصححه الألباني.

إليهم الالتزام بأدلة الكتاب والسنة واعتمادها مصدراً للتدين، وليس فهوم واجتهادات البشر التي تخطئ وتصيب – من أن مصدر هذه الفهوم والمذاهب هو الكتاب والسنة، وأن الالتزام بها والدفاع عنها والاستسلام لها هو التزام بالكتاب والسنة، وبذلك يصبح للمسلمين أكثر من كتاب ومن سنة، حيث تتعدد صور الاجتهاد والتدين بتعدد المذاهب وقدرات

#### من الوسائط المعنوبة

وكما جاء الإسلام فحارب هذه الوسائط الاجتماعية التي تحول دون قراءة وحي الله ﷺ قراءة شاملة، فكذلك حارب كافة الوسائط المعنوية التي تحول دون قراءة السمع والبصر والعقل لآيات الآفاق والأنفس، ومن هذه الوسائط:

بلادة الإلفة: والمراد بها أن الإنسان إذا ألفَ شيئاً فإن حواسه تتبلد تجاهه، ولا يرى فيه بعد ذلك آياتِ الروعة والجمال، وهذا تخدير لوسائل العلم (السمع والبصر والعقل). فمثلاً: هذه الآية العظيمة، إيلاج الليل في النهار، ثم اختفاء النهار وإيلاجه في الليل، لو رآها الإنسان مرة واحدة لاهتزت كل خلية في جسمه، ولسجدت كل شعرة في جسده، ولكن لمّا ألفِ هذا، فإن حواسه وعقله لم تعد تتفاعل مع الآية، وهذه الآية أعظم بكثير من آية إيقاف البحر وجعله يبساً لموسى الله ، أو من آية الناقة أو ... وطريق التخلص من هذا هو كثرة التأمل والنظر {فَارْجِع الْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فَطُور ثُمَّ ارْجِع الْبَصَرَ كَرَّتَيْن}[الملك: ٣-٤]. والقرآن الكريم دائماً ما يقرع النفوس ويهز الوجدان كي ينطلق متفاعلاً متجاوباً مع هذه الآيات العظام؛ لأن بلادة الألفة تمنع من رؤية الآيات.

ومنها: التسليم بالمسائل دون إعمال فكر، ونظر. ولم يحارب القرآن شيئاً مثل ما حارب هذه الوساطة، لأنها السلاح الفتاك الذي يدمر العقل، ولأنها الوسيلة العظمي التي يستعبد بها البشر بعضهم بعضا، ولأنها المدخل الأكبر للشيطان إلى العبث بفكر الإنسان، نعم. لا أخطر من التسليم المطلق لما يقول البشر أو يعملونه. ولقد أطلق القرآن الكريم صيحته العظيمة لفضح هذه الوساطة {قُلُ هَاتُوا بُرْهَانكُمْ إن كَنتُمْ صَادِقِينَ}[النمل٢٤]. بل إن القرآن نفسه لم يُردُ للإنسان أن يؤمن بالله عَلا إيمان الأعمى، والا لقال له: أؤمن أيها الإنسان. دون أن يقدم البراهين. لا. إن القرآن هو أكبر برهان، قال تعالى: {يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدَ جَاءكُم بُرْهَانٌ مِّن رَّبِّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورِا مُّبِيناً}[النساء١٧٤].

ولقد طلب القرآن حتى من المشركين الذين يدعون مع الله على ألهة أخرى – طلب منهم أن يقدموا براهينهم على ما يفعلون، فمسألة "أإله مع الله" قَبِل الإسلام نقاشها معهم في ضوء البرهان، قال تعالى {أَالِهُ مَّعَ اللَّهِ قُلَ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ}[النمل؟ ٦]، {أُم

<sup>(</sup>١) عمر عبيد حسنة، في مقدمة كتاب الأمة: التوحيد والوساطة في التربية الدعوية، جـ١، ص١٤، عدد ٤٧.

اتَّخَدُوا مِن دُوبِهِ اللهَةَ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ [الأنبياء ٢٤]. أما إذا ركب الإنسان هواه وانطلق بدون برهان فله حساب آخر (وَمَن يَدَعُ مَعَ اللَّهِ إِلَها آخَرَ لا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِتَّمَا حِسَابُهُ عِندَ رَبِّهِ إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ } [المؤمنون ١١٧].

فالقاعدة العامة – في هذا . أن كل ما يمنع الإنسان من التعامل المباشر مع الدليل هو وساطة، وكل وساطة مرفوضة في ديننا، أيا كانت هذه الوساطة.

إن القراءة المباشرة للدليل تنتج إنساناً ناضجاً، يتجاوب مع الدليل ويتفاعل معه ويصل إلى المعرفة الشاملة – وأي شئ يحول دون ذلك فهو وساطة مقيتة يستحق الإنسان معما أن ينزل من درجة الإنسان إلى درجة الحيوان {لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَخْلُ كُنُ يُصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَبِكَ كَالْأَتْمَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ وَلَبِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ} [الأعراف ١٧٩]، {وقَالُوا لَوْ كُنًا نَسْمَعُ أَوْ نَعَقِلُ مَا كُنًا فِى أَصْحَابِ السَّعِيرِ فَا عَتْرَفُوا بِدَنِهِمْ فَشُحْقاً لأَصْحَابِ السَّعِيمِ } [الملك ١٠-١١].

إذن فسبيل القراءة الشاملة باسم الرب العظيم – هو قراءة الدليل قراءة مباشرة ورفض كافة الوسائط، ونبذ جميع الحوائل الحائلة دون الوصول إلى النتيجة الطبيعية للدليل. وهذا هو الضمان الوحيد لأن تسير القراءة في مسارها الصحيح.

### رابعاً: خطورة الانحراف عن هذا المسار

(كلا إنَّ الإنسان لَيطُغَى {١} أَن رَّاهُ اسْتَغْنَى {٧} إنَّ إلَى رَبِّكَ الرُّجْعَى {٨} أَرَأَيْتَ إن كَانَ عَلَى الْهُدَىٰ {٣} أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوىٰ {٣} أَرَأَيْتَ إن كَانَ عَلَى الْهُدَىٰ {٣} أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوىٰ {٣} أَرَأَيْتَ إن كَانَ عَلَى الْهُدَىٰ {٣} أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوىٰ {٣} أَرَأَيْتَ إن كَانَ عَلَى الْهُدَىٰ {٣} أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُوىٰ {٣} أَرَأَيْتَ إن كَدُّبَ وَتَوَلَّى {٣} أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللَّهُ يَرَى {٣}). جاء لفظ (كلا) في المقطع الثاني من السورة مكرراً ثلاث مرات؛ ليبين الخطورة الكبيرة الناتجة من انحراف مسار القراءة، وليدل على رفض هذا الانحراف رفضاً تاماً، ونبذه نبذاً كاملاً، ولفظ (كلا) لفظ شديد الجرس، شديد الوقع يلقى بظلاله الرافضة على هذا الانحراف. ثم تكرر لفظ (أرأيت) الاستفهامية التي تحمل معنى الإنكار والتعجب ثلاث مرات أيضاً، ليدل على الإنكار الشديد على من ينحرف في قراءته، والتعجب ممن يقع في هذا الانحراف جراء الوسائط المختلفة – تعجباً ممن يحتقر عقله ويزدري سمعه وبصره!!

إن النتيجة الطبيعية للانحراف عن مسار القراءة الصحيح هي الطغيان.

#### تعريف الطغيان:

والطغيان في اللغة، هو مجاوزة الحد، أو القدر المعلوم، ومنه قولهم: طغي الماء، أي: ارتفع وعلا حتى جاوز الحد في الكثرة، وفي القرآن الكريم: {إِنَّا لَمَّا طُغَى الْمَاءحَمَلْنَاكُمُ فِي الْجَارِيَةِ }[الحاقة ١١]. وقولهم: طغى البحر إذا هاجت أمواجه، وطغى السيل إذا جاء بماء كثير. ومن هنا استخدم هذا اللفظ لكل ما تجاوز حده، وخرج عن المعروف، فقيل: الطاغية، وهو: الذي لا يبالي ما أتى، يأكل الناس ويقهرهم لا يثنيه تحرج. والعرب تطلق على كل جبار عنيد: طاغية، واشتهر ملك الروم قديما بهذا اللقب لكثرة طغيانه وفساده. والطاغوت: وهو صفة مشبهة تدل على المبالغة في الوصف بالطغيان، ولهذا يطلقه العرب على كل رأس في الضلال. والطغيان: إفراط الاعتداء في حدود الاشياء ومقاديرها.

والخلاصة أن كل تجاوز عن الحد والقدر المعلوم . هو طغيان، فالتجاوز في استخدام المال، أو كسبه، أو إنفاقه: طغيان اقتصادي، والتجاوز في استخدام السلطة: طغيان سياسي...وهكذا.

والطغيان مجاوزة الحد المقبول سواء بزيادة أم بنقصان، فكل انحراف عن حد الاعتدال هو طغيان، وكما يكون الطغيان من القوة فقد يكون من الضعف، وعدم القراءة يؤدى بالإنسان إلى الطغيان. فالأمم التي تقرأ آيات الآفاق والأنفس، وتستثمر نتائج القراءة في بناء حضارتها، ولكنها لا تقرأ آيات الكتاب -هي أمم طاغية كأمم الغرب. والأمم التي لا تتجاوز في قراءتها قراءة أسفار الإنسان، فتعيش رهن التخلف والجمود والضعف - هي أمم طاغية أيضاً، كشعوب العالم الإسلامي. وهذا الطغيان يختلف نوعه في الأمم القوية عنه في الأمم الضعيفة.

والإنسان قد يتجاوز الحد في تعامله مع خالقه، وهذا هو الضلال كما قال تعالى {اللهُ يَسْتَهُرَئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طَغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ}[البقرة ١٥].

وقد يتجاوز الحد في تعامله مع أخيه الإنسان، فإذا كان التجاوز من الفئة الحاكمة تجاه المحكومين فهو الطغيان السياسي، ويراد به: مجاوزة الحد في الاستكبار والعتو والتجبر والظُّلم والفساد في الأرض وفي استخدام القوة وعدم مراعاة أسس العدل والحق، كما في قوله تعالى: {ادْهَبْ إلى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى} [طه٤٢]. أي طغى على الخلق بتكبره وتجبره.

وإذا كان التجاوز من قبل المحكومين . أيضا يسمى طغيان، وهو طغيان الضعف، حين يتخلى عن حقه؛ فالطغيان مجاوزة الحد المقبول سواء بزيادة أم بنقصان، فكل انحراف عن حد الاعتدال هو طغيان، وكما يكون الطغيان من القوة فقد يكون من الضعف، وهذا ما نفهمه من قوله تعالى: (وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض يَتسَاءلُونَ {٧٠} قَالُوا إِتَّكُمْ كُنتُمْ تَأْتُونَنَا عَن الْيَمِينِ {٨٠} قَالُوا بَل لَّمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ {٨٠} وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُم مِّنَ سُلْطَان بَلَ كُنتُمْ قَوْماً طاغِينَ ٢٤][الصافات: ٢٧-٣٠]. فسمى المستضعفين طاغين، والخطاب هنا من الكبراء

للضعفاء.

وقد يتجاوز الإنسان الحد في تعامله مع الطبيعة وما فيها من أرزاق، ويسمى طغيان، كما في قوله (كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقَناكُمُ وَلا تَطْغَوْا فِيهِ فَيُحِلَّ عَلَيْكُمْ عَصَيِي} [طه ٨١]. قال أبو السعود: "ولا تطغوا فيه أي فيما رزقناكم"(١).

#### ♦ عدم القراءة الشاملة طغيان

إن عدم القراءة الشاملة طغيان، وهذا الطغيان يؤدى إلى طغيان وينتج طغياناً لدى الإنسان، فتصير حياته مصبوغة بلون الطغيان، مشبعة بطعمه الآسن، وتزكم الأنوف برائحته النتنة، وعندئذ ينطلق تفكيره على أسس الطغيان، ويقيم علاقاته مع الناس على مبادئ الطغيان، وينظر إلى الكون وإلى الحياة بنظرة الطغيان. ومن مظاهر هذا الطغيان. كما في هذه السورة:

١- الطغيان الاقتصادي (كلا إنَّ الإِنسَانَ لَيَطْغَى {١} أَن رَّاهُ اسْتَغْنَى {٧} إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّجْعَى {٨})

إن الأرض كلها وما في بطنها من ثروات – عطاء الله الإنسان، فهو الذي ملأ جوفها ثروات، فإذا ما سعى الإنسان فيها (نتيجة قراءته لآياتها)، واستخرج ثرواتها، وسخرها في بناء حضارته – كان ذلك أدعى له أن يعرف من وهبه هذه الثروات، وعظمته، ويعرف بالمقابل ضعفه وجهله ونعمة ربه عليه، فيشكره، ثم يسخر هذه الثروات والأموال في عمارة الأرض وبناء الإنسان ونشر الخير والسلام، لا أن يسخرها في حرق الزروع والثمار، وفي شراء الضمائر والنفوس، وفي فرض السيطرة والهيمنة.

إن الإنسان ليطغى طغيانين:

الأول: حين يتبجح بنفسه وعقله، ويقول {إنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِي}[القصص ٧٨]، وإنما بلغت هذا المبلغ بما أوتيته من عقول وملكات وقوى جبارة، وينسى فى وطأة هذه النشوة ربَّه الذى وهبه الثروات والأموال، ووهبه قبل ذلك العقل والملكات، ووهبه فرص الحياة والمعيشة على هذه الأرض.

الثاني: حين يسخر هذه الثروات في نشر الفساد، ومحاربة الحق وأهله، والوقوف في وجه الفضيلة ودعاتها، وهنا ينتج طغيان آخر وهو الطغيان السياسي.

<sup>(</sup>١) تفسير أبي السعود، ٢٥٤/٣.

ويطغى الإنسان بعد ذلك حين يعميه المال، فلا يرى الدنيا إلا ذهباً وثروات، فيسعى بكل ما أوتى من قوة لاستلاب الذهب الأبيض والأصفر والأسود، وفي حمأة الجشع يبيع كل القيم، ويدوس كل المبادئ، وتلتصق به كل ذميمة من الخصال، كما أوضحت سورة القلم-وهنا لا يبالي ما سيحصل بغيره طالما حصل هو على المال. وما حديث سحق الشعوب واحتلالها وابادة أهلها واستباحة أموالها، وانتهاك أعراضها، واذلال رجالها، وتخريب بنائها-عنكم بخاف.

#### ٢ - الطغيان السياسى

إن الطغيان الاقتصادي والسياسي توأمان، فكلاهما يقوم على الآخر، وكلاهما يفضى إلى الآخر - وهذا ما يفقهه جميع العقلاء. ولكن للطغيان السياسي بعد آخر، أوضحه د. ماجد الكيلاني في كتابه فلسفة التربية الإسلامية فقال عنه: "الاعتداء على عقول الآخرين وارادتهم بغية استضعافهم واستعبادهم، وتعطيل أدوات المعرفة فيهم عن الانتفاع بثمار المعرفة، وتجسيد غاياتها الرئيسة، وهي: معرفة الله على وشكره والسجود له دون سواه، والتمتع بثمار هذه المعرفة في التحرر من هيمنة الأشخاص والأشباء"(١).

نعم. إن المريض يريد أن يقع الناس كلهم فريسة هذا المرض، وهؤلاء الذين افترسهم الطغيان لا يريدون أن يروا في الأرض من يستعلى على الطغيان وأمراضه الفتاكة، وشعارهم {أُخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِّن قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ}[النمل: ٥٦]. ولهذا فإن هؤلاء يسعون في محاربة الصلاح والخير، ويرفضون أن تعلو في الأرض غير راية الطغيان. يريدون أن يستعبد البشر بعضهم بعضاً، فإذا ما جاء من يحرر البشر من هذا الرق، ليوجه طاقاتهم في البناء المثمر، فإنهم يتآمرون ويتحالفون (أرأيت الّذِي يَنْهَى (١٠) عَبْدا إذا صَلَى (١٠).

هم لا يريدون أن تتحرر الجباه من عبودية البشر، يريدون أن يستعبدوا الناس، فلهذا ينهون ويؤذون ويحاربون كل من يعبد الله على ويسجد له، لا يريدون أن يسعى أولياء الله على لهداية البشرية، أو أن يرشدوا إلى تقوى ربها لكي تحيا حياة كريمة مطمئنة تسودها مبادئ الحق وقيم العدل، وتستظل بظلال الإخاء، وتنعم بروح المساواة، لا يريدون ذلك، فهم على حرب الصالحين قائمون.

#### ٣- طغيان الفكر الاعتقادي

الحقيقة أنه لا توجد عقيدة عند إنسان منعزلة عن واقع حياته، بل الذي يوجد هو عقيدة ومبادئ وأفكار وقيم توجه سلوك الإنسان وتحكم حياته، فيكون سلوكه في هذه الحياة

<sup>(</sup>۱)ص ۲۳۷.

هو انعكاس لما يحمل من عقيدة. ومتى وجد انفصام بين العقيدة والسلوك فإن العقيدة مغشوشة، والإنسان يخدع نفسه حين يزعم أنه معتقد بهذه العقيدة، أيها الإنسان لا نقل لى بأنك مسلم ولكن افعل فعل المسلم، إن سلوك الإنسان هو دليل عقيدته، ومقياس إيمانه. فإذا زعم إنسان بأنه مسلم ثم انطلق فى الحياة يعمل بعمل غير المسلم، فإنه يخادع نفسه فى دعواه بأنه مسلم، إن بين جنبيه عقيدة أخرى فليبحث عنها، وليفتش فى ركام فكره لينظر أى عقيدة يحمل.

إن الإنسان الذي يقدس الله على في قلبه سيقدسه في حياته، وسيجعله الهدف الأكبر في حياته، وسيسعى في الوصول إليه بكل وسيلة. والإنسان الذي يقدس المال في قلبه سيقدسه في حياته، وسيجعله الهدف الأكبر في معاشه، وسيسعى في الوصول إليه بكل وسيلة، وكذلك الذي يقدس أحكام المجتمع في قلبه، وكذلك الذي يقدس أحكام المجتمع في قلبه، وكذلك الذي يقدس زعيماً أو صنما أو ... الخ. لا نعرف إنساناً يقدس الله على في قلبه ثم لا يهتم به في حياته نصيبا، ولا نعرف إنساناً يقدس دينا في قلبه ثم لا يهتم به في حياته. وهذه دعوة شاملة ليراجع كل منا عقيدته.

ومن هنا فإن الإنسان الذي يطغى في حياته الاقتصادية أو سياسته، أو في حياته الاجتماعية – إنما يصنع ذلك؛ لأن عقيدته قد أصابها الطغيان، فانعكس هذا الطغيان على الواقع. يكذب ويرتشى ويأكل الحقوق ويظلم ويخون ويغدر ثم يصلى ويزعم أنه يؤمن بالله على يبيد الحرث والنسل، ويعتدي على الأعراض، ويحتل الشعوب ثم يمسك بيده الإنجيل ويزعم أنه يؤمن بالله على يعيش في خنوع وضعة وضعف وذل، ويرضى بالظلم والضيم والقهر ثم يصلى ويزعم أنه مسلم.

لهؤلاء المكذبين جميعاً أتلوا عليهم (أَرَأَيْتَ إِن كُدَّبَ وَتَولَّى {٣} أَلَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللَّهَ يَرَى {٤})، لقد غاب اللَّه عن قلوبهم فلم يروه في حياتهم، ولم يعلموا بأنه يراهم، وزعموا أنهم يعلمون، فتولوا عنه وأدبروا.

# خامساً: جزاء الطغيان

(كَلا لَيِن لَّمْ يَنتَهِ لَنَسْفَعاً بِالنَّاصِيَةِ (٥) نَاصِيةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِيَةٍ ﴿١٦ فَلْيَدْعُ نَادِيه (٧٧)

<sup>(1)</sup> كشفت الأبحاث العلمية مؤخرا أن المنطقة الجبهية الأمامية (الناصية) هي المسئولة عن إدارة وظائف معينة في الدماغ تقع في جهة الجبهة من الجمجمة، فهذه المنطقة مسئولة عن التخطيط، وعن الدوافع الصالحة والخاطئة، وعن قول

سَنَدْعُ الزَّبَانِيَة {«}). "الإدبار عن الله على أنواع: إدبار أفراد، وادبار أمم، وادبار حضارات. والإصرار على هذا الطغيان والإدبار وعدم الانتهاء عنه جزاؤه سفع الناصية. والسفع هو القبض على الشئ وجذبه بشدة، ثم ضربه ولطمه. وناصية الفرد هي جبهته التي تشمخ عند الطغبان، وناصبة الأمة هي شرفها القومي التي تتعالى به على بقبة الأمم، وناصبة الحضارة هي قمة إنجازاتها التي تفاخر بها وتستغلها لفرض طغيانها على الآخرين. فهذه النواصي كلها حين لا تسجد شُهُ الله ولا تشكره على ما يمدها من معارف وتطبيقات، وتتحرف بالمعرفة عن غاياتها الإلهية، فإنها تتصف بصفتين اثتتين: "كاذبة" أي: زائفة فكراً وثقافة، و "خاطئة" أي: منحرفة تطبيقاً وممارسة، إن المعرفة التي تفرز مثل هذين المرضين: مرض الزيف (أي سوء الهدف)، ومرض الخطيئة (أي سوء الوسيلة والتطبيق) - تصطدم بسنن الله على في الحياة وتتتهى بأهلها إلى الدمار والشقاء"(١).

## والسفع بالناصية ليس بالأمر الهين لأمرين:

الأول: أن السفع بالنواصي وهو أشد الأخذ - عقاب شديد، ومواجهة شديدة وستكون الكبوة فيها أليمة، ذلك أن أعظم عقوبة تفعلها مع إنسان هو أن تمرغ كرامته، ولا أشد من السفع بالناصية في تمريغ الكرامة وسحقها واذلالها. والذي يطغي ويتولى عن ربه ويشمخ بناصيته كبراً واستعلاء على الله على الل

الثاني: السفع بالناصية شديد، ولكنه يكون أشد حين يأتى من القوى الشديد الجبار المتكبر. ومهما كان مع هذا الإنسان من أعوان وتحالفات - فإنها لا شئ أمام زبانية الجبار. إن هؤلاء الذين يستغنون بجموعهم وسلطانهم وأموالهم لهم مواجهتان، أما الأولى ففي الدنيا حين يتولى مواجهتهم الجبار (فليَدْعُ نَادِيَه {٣} سَنَدْعُ الزَّبَانِيَة {٨}). وأما الثانية ففي الآخرة حين تتبخر أحلامهم، وتتناثر مخططاتهم، فما تغنى عنهم ثلك الأموال أو الجموع شيئاً {وَنَادَىٰ أَصْحَابُ الأَعْرَافِ رِجَالاً يَعْرِفُونَهُمْ بِسِيمَاهُمْ قَالُواْ مَا أَغْنَى عَنكُمْ جَمَّهُكُمْ وَمَا كُنتُمْ تَسْتَكُبِرُونَ} [الأعراف: ٤٨] فاجمع جموعك أيها الطاغى، وادع نواديك وحلفاءك - فإنها كلها إلى شلل وانحطام.

الصدق والكذب. ولم يكتشف العلماء وظيفة هذه المنطقة إلا في السنين السنة الأخيرة، في حين أشار القرآن قبل أربعة عشر قرنا بكل وضوح إلى أن الناصية هي المسئولة عن مثل هذه التصر فات، ولهذا وصفت بأنها كاذبة خاطئة. [ينظر: المعجزات القرآنية، هارون يحيى، ص ٥٦].

<sup>(</sup>١) فلسفة التربية الإسلامية، د. ماجد الكيلاني، ٢٣٧-٢٣٨.

# العلاقة بين القراءة والطغيان

حين يوجد المجتمع الإنساني القارئ . بمعنى القراءة الشامل الكامل . يتضاءل الاستبداد، ويتقزم رجاله، ويصيبهم الضمور والانخناس؛ فهم كالخفافيش لا يعيشون إلا في ظلمات من جهالة الناس، ولا ينتعشون إلا في غفلة من معرفة الآخرين. فالخلاصة أن هناك علاقة عكسية بين القراءة والطغيان، هذه العلاقة يبينها الجدول التالي:

| الطغيان                                        | القراءة                                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| والطغيان هوالأساس الأول للاستعباد والإفساد     | القراءة هي الأساس الأول للتغيير والإصلاح            |
| والطغيان يحجب النياس من الاستضاءة بيأنوار      | القراءة تعطى الناس الأنوار التي يستضيئون بها في     |
| المعرفة                                        | مواجهة الطغيان                                      |
| والطغيان يرفع المقريين والمستبدين والجهلة، ولا | القـراءة ترفـع ذوي الكفـاءات بكفـاءاتهم، وتجعلـهم   |
| بوجد عنده معيار الكفاءة في قيادة الناس         | القادربن على قيادة المجتمع                          |
| والطغيان يمنح الظالم فرصة طويلة للاستبداد، ولا | القـراءة تمنـع الشـعوب القارئـة مـن الرضـا بـالظلم، |
| يجد من يحاسبه أو بسائله                        | والإذعان للظالم. وتدفعها إلى محاسبته ومساءلته       |
| والطغيان مفتاح الانحدار الحضاري، والتخلف       | القراءة مفتاح الرقي، وجسر التواصل الحضاري           |
| والجهل، والعجزعن اللحاق بركب الحضارة           |                                                     |

# سادساً: ما واجب المؤمن يربه تحاه طفيان العصاذ؟

(كُلا لا تُعلِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ {١٠}). إن المؤمن عليه واجبان، واجب ترك (لا تُطِعْهُ)، وواجب فعل (وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ).

أما واجب الترك، فهو مخالفة الطغاة وعدم الانصياع لهم، ونبذ مناهجهم، ورفض قراءاتهم المبتورة، وكل ما قام عليها من انحراف، إنها صرخة إلهية للمؤمنين "لا تطعه"؛ ذلك أن المنحرفين قد كذبوا بربهم وتولوا عنه، ولم يقيموا له وزنا، وفلسفوا حياتهم وفق قيم خاطئة، وتصورات منحرفة، و خلعوا عباءة القيم والأخلاق واستبدلوا بها عباءة المنفعة الذاتية والعظمة الشخصية، وأفسدوا في الأرض وعاثوا فيها واستبدوا بخبراتها، واستسلموا لأهواء شخصية، وقوانين بشرية تحل لهم وتحرم، ورموا دين الله على عن قوس واحدة، ونهضوا لمحاربته، واحتثاث أصله.

إن واجب الترك يعنى المخالفة التامة والمفاصلة الكاملة لكل مناهج الطاغين الذين أصيبوا بداء الطغيان – ولكل مبادئهم المنحرفة، ولكل سلوكياتهم المعوجة. وهذا الواجب سيهذب روح المؤمن، ويصفى فؤاده، ويطهر حياته حتى تصفو للخالق العظيم، وعند ذلك يكون مؤهلاً للواجب الثاني.

### واجب الفعل: السجود والاقتراب

السجود للم المعلقة المطلقة له، والاقتراب منه بعنى المعرفة الحقيقية للرب العظيم- وطريق السجود والاقتراب هو القراءة الشاملة لآيات الله على في كتابه وفي الآفاق والأنفس، ونتاج هذه القراءة تفاعل إيجابي مع الحياة، ورؤية عميقة للواقع، واقع الخلق، ثم انتشار في الأرض لزرعها وعمارتها بالصلاح، وإرتباط مقدس وراء ذلك كله بالخالق العظيم، ويقين بوجوده وحضوره، ثم الرجوع إليه ومحاسبة الإنسان على سعيه. فالقراءة الشاملة التي باسم الرب العظيم . إذن . هي المدخل الأساس للوقوف في وجه الطغيان، وهي المدخل الحقيقي للإصلاح والتغيير، وهي اللبنة الأولى في طريق النهوض الحضاري. وبهذه القيم يحيا الإنسان إنساناً لا حيواناً، إنساناً يعيش سعيداً، ويحلق في الآفاق العليا بمثله ومبادئه.

# تفاعل الإنسان مع المعرفة (سورة القلم)

خلق الله على حياته. فمما أعطاه أشياء لا حصر لها ولا عد، في نفسه أولاً، ثم في مجتمعه، ثم في حياته. فمما أعطاه في نفسه وسائل المعرفة (السمع والبصر والعقل، والكلام، والخط)، ومما أعطاه في مجتمعه وسائل التفاعل الاجتماعي (التزاوج والتناسل والعلاقات والمعاملات و...)، ومما أعطاه في حياته وسائل العمارة — عمارة الأرض. ولا يمكن حصر هذه المعطيات والنعم الإلهية على الإنسان، ولكننا نقف على محور القضية. إن هذه المعطيات سيتفاعل معها الإنسان، فيؤدي به تفاعله إلى نتائج، فإن كان تفاعله معها صحيحاً قاد ذلك إلى نتائج سيئة. فالقاعدة إذن صحيحاً قاد ذلك إلى نتائج سيئة. فالقاعدة إذن هي: (معطيات + تفاعل الإنساني = نتائج).

وهذه قاعدة مطردة:

- 💠 معطيات + تفاعل إنساني صائب = نتائج صحيحة.
  - \* معطيات + تفاعل إنساني خاطئ = نتائج خاطئة.

ومن هنا يتضح دور العقيدة والقيم والمبادئ في حياة الإنسان، فهي التي تحدد تعامله، وهي التي توجه سلوكه، ومن ثم فهي أساس نتائجه.

وسلوك الإنسان إذا قام على مبادئ الحق وقيمه وتوجيهاته، فإن القرآن يسميه (سجوداً)، إن السجود بمفهومه العام يعني: خضوع الإنسان لربه، ونبذ من عداه، والانكباب بين يديه وحده، فهنه يأخذ هنهجه ويستهد قيمه، ثم ينطلق في محراب الحياة ساجداً خاشعاً لله على الله على الله على ولا ينصرف قلبه عن الله على وبذلك يتفق مع نواميس الكون، ومع الفطرة البشرية، فكل ذرات الكون ساجدة لله على ﴿ أَو لَمْ يَرَوْاً إِلَى مَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ يَتَفَيّاً ظِلاللهُ عَنِ الْيَمِينِ وَالْمَلْ بِكُةُ وَهُمْ لا لِلّهِ وَهُمْ دَاخِرُونَ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مِن دَابّةٍ وَالْمَلاَ بِكَةُ وَهُمْ لا يَسْتَكُبُرُون} [النحل: ٤٨ - ٤٩].

وهذه السورة تؤكد هذا المفهوم حيث يقول تعالى (يَوْمَ يُكُشَفُ عَن سَاقِ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ {\*\*})، فهؤلاء قد رفضوا طاعة الله على وعبادته وانتهاج منهجه فى حياتهم، وبمعنى آخر: رفضوا السجود لله الله الله وعقولهم أن تسجد لله الله فى الدنيا، فلن تطاوعهم أجسامهم بالسجود فى اليوم الآخر. ولا يكون الإنسان من الساجدين حتى يسجد قلبه وعقله ووجهه بين يدي ربه، ولا يغني أن يسجد الوجه لله المعقل والمعقل يسجد لغيره، والقلب يسجد للدنيا، ويدعى أنه من الساجدين المسلمين. فالسجود هو المقتضى

الطبيعى للمعرفة الصحيحة، والنكوص عن السجود يعني أن المعرفة مختلة الأصول، زائفة الأركان.

وسورة القلم جاءت لتكشف للإنسان معالم هذه القاعدة حتى يكون على بينة من أمره في الحياة. ويتبين لنا أهمية الكشف عن هذه القاعدة بعد أن تبين لنا أصول المعرفة، فالمعرفة الإنسانية تتتج حركة، وتولد تفاعلاً مع معطيات الحياة، وهذا التفاعل خطير جداً؛ لأنه يحدد صورة النتائج القائمة في الحياة. فكان لابد من وقفة مع هذا التفاعل وترشيد مساره، وبيان خطورة انحرافه كما بينت سورة (اقرأ) أصول المعرفة، وأدلتها، وموجهات مسارها، وخطورة الانحراف عنه. وقد تحدثت السورة عن: دور القلم في تسطير المعرفة، ثم قوانين التعامل مع النعم، ثم نماذج أخطأت في التعامل مع النعم (أن كان دًا مَال وبَنِين)، تم قانون العذاب (كَذَلِكَ الْعَذَابُ)، وأخيرا حرب الاستدراج لهؤلاء الذين يسيئون التعامل مع نقم الله على أو آياته.

## القلم وتسطير المعرفة

(ن وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ {١})، بدأت السورة بالقسم بالقلم وما تسطره البشرية من معارف، وما تختزنه من علوم ثم تنقله من مكان إلى مكان ومن جيل إلى جيل. والقسم بما يسطره القلم له دلالته، حيث إن المعرفة الإنسانية ما لم تتصف بصفة الحركة والانتقال، وتتسم بالديمومة والاستمرار. فإنها تبور، ووسيلة حركة المعرفة هو القلم بمفهومه العام وهو ما يسطر المعارف سواء أكان قلماً من الرصاص أم من الإلكترون. والكلمة عموماً هي وسيلة الإنسان لنقل فكره إلى من سواه، سواء أكانت الكلمة مكتوبة أم منطوقة، فدورها خطير جداً في توجيه المسار الفكري، وفي التغيير الجذري لدى الناس.

والسؤال الذى يضع نفسه: ما علاقة القلم والكلمة بالتفاعل مع الحياة؟ والجواب أن التفاعل مع الحياة معرفة ذات ثلاثة أبعاد، فهو ينشأ عن معرفة وهى الأصول الأولى، ثم إن التفاعل فى ذاته معرفة وتخزن لدى الإنسان تجارب هائلة، ثم يُنتج هذا التفاعل معارف وتطبيقات يفيد منها، وهذه الأبعاد المعرفية الثلاثة هى المعنى الحقيقي للإنسان، فإذا أردت قراءة صحيحة لأي جيل من أجيال البشرية، فاقرأه في ضوء هذه الأبعاد:

أولاً: ما القيم والمبادئ والموجهات والعقائد التي ينطلقون في ضوئها، ويتحركون بتوجيهها.

ثانياً: كيف تفاعلوا مع معطيات الله ﷺ في الحياة؟

ثالثاً: ما الإفرازات القِيمية والتطبيقات العملية التي أنتجها هذا التفاعل؟

وأنت تدرك أنه لا يمكن قراءة هذه المعارف إلا من خلال ما سطرته أيديهم وخلفوه لغيرهم، وبعد ذلك نصل إلى الغاية المنشودة، وهي الإفادة من تلك المعارف عن طريق مرحلتين:

المرحلة الأولى: القراءة التقويمية، فننزل معارفهم في ضوء القيم والمثل العليا، وفي ضوء التجارب التاريخية حتى نصل إلى الصحيح والى الخطأ ونميز كلا منهما.

المرحلة الثانية: التطبيق الواعي والبنّاء على صحيح المعارف، ورفض خطئها، ونبذ سقيمها.

وهكذا يتفاعل الإنسان اللاحق مع تفاعل الإنسان السابق، ويكون اللاحق امتداداً للسابق، فلا فجوات ولا قطيعة، وإنما هو التواصل والامتداد منذ أن خلق الله على أدم المحتى تقوم الساعة. ومن المعلوم أن القرآن الكريم قد خلف لنا تجارب القرون الأولى، ونقل لنا كثيراً من العبر والحكم في طيات تلك التجارب، كما أن الأرض حفظت لنا كثيراً من آثارهم، والقرآن الكريم طلب من الإنسان مراراً وتكراراً أن يسير في هذه الأرض فينظر في آثار السابقين ويصل إلى العبرة. والبشرية اليوم قد قطعت أشواطاً في قراءة معارف تلك القرون ومعارف الأجيال الغابرة، ولكن هذه المعرفة مازالت بكراً فلم تلقح بعد بالتطبيق، والإفادة من الصحيح والخطأ.

\* \* \*

## مقدمة عامة في النعم [من آية: ٢ إلى: ٩]

تتاولت المقدمة ثلاثة محاور، موقف رسول الله الله من النعم، والضلال والاهتداء، ووجوب مخالفة من فسد عقله.

### المحور الأول: موقف رسول الله ﷺ من النعم

(مَا أَنتَ يِنِعْمَةِ رَبِّكَ يِمَجُنُونِ {١} وَإِنَّ لَكَ لاَجْراً غَيْرَ مَمْنُونِ {١} وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ {١})، رسول الله به بوصفه إنسانا مثاليا يمدحه الله به حيث وقف من نعمة ربه الموقف الصحيح، وتعامل معها التعامل السوي، والآيات تثبت له أمراً وتنفي عنه آخر، وتبشره بأمر. أما ما تنفيه عنه فهو كفر النعمة، واستخدم القرآن لفظ (الجنون) حيث نفى الله عن رسوله الجنون، والجنون: زوال العقل أو فساد فيه، والمجنون من أصبب عقله بذلك. والمجنون لا يستطيع أن يتعامل تعاملاً صحيحاً مع نعم الله بلا لوجود الانقطاع بين الوسيلة (العقل) والنعمة إما بزوال أو فساد. ومن المعلوم أن الله في قد نفى عن الكفار صحة العقل {صُمُّ بُكُمٌ عُمْىٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ} [البقرة ١٧١]، وهم أنفسهم سيقولون: {لَوْ صَحُنا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا صَحْحَابِ السَّعِيرِ} [الملك ١٠]. إذن فالجنون هو التعامل الخاطئ مع نعم الله بلا.

الخلق العظيم، حيث ثبت الثاني للرسول وانتفى الأول، واذ عرفنا بأن الجنون هو التعامل الخاطئ مع نعم الله على، فإن الخُلُق هو التعامل الصحيح مع نعمه، وهو مراتب وأعلى هذه المؤمن بالائتساء به: {لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ} [الأحزاب ٢١].

وأخيراً فالبشارة العظيمة جاءت بالأجر غير الممنون. والأجر غير الممنون، كما يقول المفسرون هو غير المقطوع. والرسول و حصل على هذا الأجر جراء ما سبق ذكره، وهو ابتعاده عن الجنون واتصافه بالخلق العظيم. ومن كان كذلك فإن له من الأجر عند الله ﷺ ما لا ينقطع، أجر كبير في الدنيا بالتوفيق والبركة والطمأنينة والسعادة والنجاح والإنجاز والإنتاج والنصر والتمكين والمحبة والاحترام والتقدير ... وفي الآخرة لهم جنان النعيم. إنه أجر مستمر لا ينقطع، يستوى في هذا الأجر أن يأخذ بما يستوجبه إنسانٌ أو أمة.

### المحور الثاني: الضلال والاهتداء

(فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ {ه} بِأَيِّكُمُ الْمَفْتُونُ {١} إنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِينَ {v})، بُعْدُ أخر من أبعاد التعامل مع نعم الله على ومعطيات الحياة، ذلكم هو الضلال عن السبيل الصحيح والوقوع في فتنة الخطأ، ويقابله الاهتداء إلى السبيل الصحيح والسلامة من الفتتة. نعم. يدعى كل الناس أنهم على الحق، ويزعم كلِّ أنه على الجادة وأن غيره على الخطأ، ولا ضير فليدّع كلُّ ما شاء، ولكن المعابير لا تقوم على الدعاوي وانما تقوم على البينات.

ولقد جاء القرآن ودعا إلى الإنصاف في هذه المسألة، وكان يناقش الكفار ويطلب منهم البراهين، فيدع لهم فرصة في إبداء الرأى {قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إن كُنتُمْ صَادِقِينَ} [النمل ٢٤]، وبهذا المنطق دعا القرآن أمة الإسلام أن تواجه الكفار (وَإِنَّا أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًىٰ أَوۡ فِي صَلال مُّبِينِ قُل لا تُسَأَلُونَ عَمَّا أَجْرَمُنَا وَلا نُسْأَلُ عَمَّا تَعْمَلُونَ قُل ٓيَجْمَعُ بَيْنَنا رَبُّنَا تُمَّ يَفْتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَّ الْفَتَّاحُ الْعَلِيمُ} [سبأ: ٢٤-٢٦]، وفي آخر الملك {قُلَ هُوَ الرَّحْمَنُ آمَنَّا بِهِ وَ عَلَيْهُ تَوَكَّلْنَا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ في ضَلال مُّبين}[الملك ٢٩]، {قُلْ كُلُّ مُّتَربِّصٌ فَتَربَّصُوا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ الصِّراطِ السَّويِّ وَمَنِ اهْتَدَيْ} [طَّه١٣٥] إلى غير ذلك من الآيات. وفي سورة القلم نجد هذا واضحاً (فَستُبْصِرُ ويُبْصِرُونَ {٥} بِأَييِّكُمُ الْمَفْتُونُ {١})، أي سيتبين للجميع من هو صاحب الفتنة، الذي ضل عن السبيل، ومن هو صاحب العصمة الذي اهتدي إلى الدرب السوى، "قال ابن عباس: بأيكم المفتون، أي المجنون"(١).

<sup>(1)</sup> تفسير ابن كثير ١٥١/٨، المكتبة التوفيقية.

فالمحور الأول جاء ليثبت أن الاهتداء بهدى الله في التعامل مع معطيات الحياة هو الخُلق العظيم، وأن النكوص عنه هو جنون، والأجر كل الأجر لمن اهتدى، ثم جاء المحور الثانى ليدعو الناس إلى التبصر والتعقل حتى يعلم أى المنهجين – منهج الله في أم منهج الشيطان – هاد إلى الحق، وفيه وعد من الله على ببيان ذلك فهو أعلم بالضال وبالمهتدي.

### المحور الثالث: وجوب مخالفة من فسد عقله

(فَلا تُطِع الْمُكَدِّبِينَ (م) وَدُوا لَوَ تُدَهِنُ فَيُدَهِبُونَ (١٠)، وهنا تفتح الآيات بعداً عميقاً، وهو وجوب مخالفة من فسد عقله فضل عن سبيل الحق، فوقع في إثم التكذيب والجحود والعناد، وتأمل حرف الفاء في قوله (فَلا تُطِع)، أي: فطالما عرفت ذلك عن المهتدى وعن الضال إذن لا تطع هؤلاء الضالين المكذبين، وتنبئ الآية عن دخائل نفوسهم الهشة القائمة على الزور (وَدُّوا لَوْ تُدَهِنُ فَيُدَهِبُونَ (١٠)، (قال ابن عباس: لو ترخص لهم فيرخصون، وقال مجاهد: لو تركن إلى آلهتهم وتترك ما أنت عليه من الحق) (١).

إذن فهم يتمنون أن يلين لهم المسلمون ويصانعوهم ويجوزوا لهم أعمالهم، ويتغاضوا عن جرائمهم، ويتركوهم في لهوهم سادرين وفي باطلهم منهمكين. والقول الفصل في المسألة هو كلام الله على ، وهو يقول (فلا تُطع المُكَدِّبِينَ (١٨) )، والمكذبون كل من ضل عن السبيل، وأخطأ في التعامل مع نعم الله على - فيجب على المسلمين مخالفتهم وعدم طاعتهم وعدم مداهنتهم.

ومن خلال الآيات نعرف أنه يطلق على من يتعامل خطأ مع معطيات الحياة الفاظ: مجنون، مفتون، ضال، مكذب، ويطلق على من يتعامل تعاملاً صحيحاً معها – الفاظ: على خلق عظيم، مهتدي.

# (أُن كُانَ دُا مَال وَبَنِينَ)[من آية: ١٠ إلى: ٣٢]

المال إشارة إلى كافة وسائل الغنى وأسباب الرخاء، والولد إشارة إلى كافة وسائل القوة والشرف والرفعة؛ حيث إن المرء يزداد ببنيه قوة ورفعة وفخرا. وهذا الحكم ينطبق على الدولة كما ينطبق على الشخص، فالدولة تزدهر وتنتعش بثرواتها وأموالها، كما تقوى وتتمكن بجنودها وأعدادها.

والمراد أن هاتين النعمتين – من معطيات الله على في حياة الإنسان، والإنسان بتعامله معهما يحصد النتائج، فمن يتفاعل إيجابياً مع هذه النعم فإنه يزداد معرفة بربه، ومن

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>المرجع نفسه.

يتفاعل سلبياً معها فإنما يزداد بعداً عن ربه. والآيات هنا تعرض نموذجين لذوى التعامل الخاطئ، وتبرز إفرازات هذا التعامل ونتائجه.

النموذج الأول: صاحب الخرطوم (العتل الزنيم)

﴿ هَمَّازِ مَّشًّاء بِنَمِيمٍ { ١٠ } مَنَّاعِ لِلْخَيْرِ مُعْتَد أَثِيمٍ { ١٠ } عُتُلِّ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ { ١٠ } أَن كَانَ ذَا مَالٍ وَبَنِينَ { ١٠ } إِذَا تَتْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الأُوَّلِينَ { ١٠ } سَنَسِمُهُ عَلَى الْحُرْطُومِ { ١٠ }).

صاحب الخرطوم كناية عن صفة الغرور والتعالى، فالإنسان إذا اغتر وتعالى شمخ بأنفه، ورفعه عالياً، والعرب تمدح الشريف بأنه أشم الأنف، كناية عن العزة والأنفة، قال كعب بن زهير يمدح رسول الله ﷺ وقومه:

شُمٌّ العَرانينِ أَبطالٌ لَبُوسهمُ مِن نَسْج داودَ في الهَيْجا سَرابيلُ

أى رافعوا الأنوف، ولا يزال يطول الأنف حتى يصبح خرطوم فيل، وعندئذ يكون المرء في عالم مترام من غروره وكبره، ولا ينفعه عندئذ إلا وسمٌ وكيّ لهذا الخرطوم حتى يعتدل، والوسم يكون بنزع ما استكبر به، وخفض ما استعلى به، فيعود ذليلاً خانعاً، وتقول العرب له: قد جُدع أنفه.

وصاحب الخرطوم يطول خرطومه باستكباره وتعاليه؛ نتيجة لخطأ فهمه، ومن ثم تعامله الخاطئ مع نعم الله على، ومنها المال والولد. فإذا رزقه الله على بالمال والولد - ظن أن ذلك لمكانت عند ربه {فَأَمَّا الإنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاهُ رَبُّهُ فَأَكِّرَمَهُ وَنَعَّمَهُ فَيُقُولُ رَبِّى أَكْرَمَن } [الفجر ١٥]. فذهب يتعالى على الخلق، ويرى أن الأرض لم تخلق إلا له، ولا تتسع لأحد سواه، يرى الناس كلهم فراشاً وهو الصقر الكاسر، أو ذباباً وهو النسر الطائر، ومن ثم ينحط إلى أركان سحيقة في التعامل مع الناس وفي التعامل مع آيات الله علله.

ففى تعامله مع الناس، نجد أن قوله ذميم وفعله دميم، فلسانه حلاف هماز نمام -وهذه الأخلاق الذميمة دالة على حقارته ومهانته وضعته وشعوره اللاإرادي بالنقص. وأما أفعاله فهو أولاً يمنع الخير عن الناس لا يجود لهم بأي خير، وحتى لو سمحت يده بخير فإنه لا يضعه إلا حيث يرى أنه سيعود إليه أضعافاً مضاعفة بطرق من الختل والخداع، وشعاره"الغاية تبرر الوسيلة".

وهو لا يكتفي بمنع الخير، بل يعتدي على الناس وعلى حقوقهم وأموالهم وأعراضهم، يرى أنه الأقوى ولا أحد يستطيع ردعه في الأرض، فيعتدى على أمم وأقوام مستبيحاً أعراضهم ودماءهم وديارهم، يدوس كل القيم والمبادئ تحت قدميه، والغا في الإثم لما يعمله بالناس. والآيات تكشف عن نفسية هؤلاء، أنهم أغلظ الناس قلوباً، وأحطها أخلاقاً، قال تعالى (عُثُل بَعْدَ ذَلِك زَنِيم {٣})، ف(عتل) إشارة إلى غلظ القلوب وجفاء الطباع ووحشية النفوس وانتزاع الإنسانية، و (زنيم) إشارة إلى دناءة الأخلاق وانحطاطها. وتأمل لفظ (بعد ذلك)، أى بعد ما تقدم من أخلاقهم نجد تأصل هاتين الظاهرتين فيهم (عتل زنيم).

وفى هذه الآية وعد من الله على بأنه سيسم خرطوم العتل الزنيم بإذلاله وإهانته فى الآخرة، وكذلك فى الدنيا وفق سننه وقوانينه. وكم من أمة طال خرطومها واستطال حتى ظنت أنه لن يوسم فإذا بنيران الله على تسمه وتجدعه. وحتى يوسم كل خرطوم طويل فلا بد من أن يعمل المسلمون ويدأبوا ويستعينوا بربهم فيسم بهم خراطيم الطغاة والبغاة.

## النموذج الثاني: أصحاب الجنة

(إِتَّا بَلُوْنَاهُمُ كَمَا بَلُوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَقْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ {\"})إلى قول تعالى (عَسَى رَبُّنَا أَن يُبْدِلَنَا خَيْراً مِّنْهَا إِتَّا إِلَى رَبِّنَا رَاغِبُونَ {\"}).

خلق الله على الله المعرفة وسبل الحياة، ثم خلق له ما في السماوات وما في الأرض، {وَسَحَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض، ﴿وَسَحَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض، ﴿وَسَحَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض جَمِيعاً مِّنَهُ} [الجاثية ۱۳]. وأمره أن يعمل فيما خلق له وفق ما يريد مَنْ خلق، وابتلاه الله على الأمر لينظر أيتعامل التعامل السوى فيهتدي، أم التعامل الغوي فيشقى، وهذا هو مفهوم الابتلاء.

ويضرب الله على الله على الله على المثل، قوم خلقهم الله على وأعطاهم جنة (البستان العظيم)، وأمرهم أن يعملوا فيها كما يريد خالقهم، غير أنهم أساءوا عملاً فيما أعطاهم ربهم، حيث عزموا على أن يمنعوا الفقراء حقوقهم في هذا المال، وبخلوا على الله على بما أعطاهم الله على، وخططوا ودبروا في ليلهم أن يغدوا إليها مصبحين (فانطلقوا وهُمْ يَتَخَافَتُونَ {مَ } أَن لا يَدْخُلَنَهَا اللَّيوْمَ عَلَيْكُم مّسْكِيتٌ {مَ })، ولكن عاقبهم الله على فنزع منهم ما أعطاهم (فطاف عَلَيْهَا طَابِفٌ مّن رَبِّكُ وَهُمْ نَابِمُونَ {م } فَأَصَبَحَت كَالصّريم {م}).

نعم . هم خططوا ودبروا، ولكن عندما وصلوا إلى جنتهم ورأوها قد احترقت ظنوا أنهم أخطأوا الطريق فما الذي أحرقها وقد تركوها خضراء مهتزة، (فَلَمَّا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا

لضَالُونَ {٦})، غير أنهم رجعوا إلى أنفسهم، وبدأوا في التفكير الصحيح، وأدركوا فداحة جرمهم، وشعروا بأنهم قد فقدوا هذه النعمة (بَلُ نَحْنُ مَحْرُومُونَ ٢٠٤)، وقد كان فيهم رجل رشيد نبههم إلى خطأ صنيعهم، وأنه سيؤدى بهم إلى الحرمان، ولكنهم لم يستمعوا إليه (قالَ أوْسَطُهُمْ أَلَمْ أُقُل لَّكُمْ لَوْلا تُسَبِّحُونَ [8])، وعندما ذكرهم رجعوا فاستغفروا ربهم ولكن بعد فوات الأوان وزِلة القدم، واعترفوا بظلمِهم وطغيانهم (قَالُوا سُبْحَانَ رَبُّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ ﴿٣} فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض يَتَلاوَمُونَ { ٢٠} قَالُوا يَا وَيُلْنَا إِنَّا كَنَّا طَاغِينَ { ١٠}). وتأمل قوله "يَتَلاوَمُونَ" كيف نجد هؤلاءً وهم في جنتهم المحروقة لا يكادون يصدقون وبعضهم يلوم بعضا، وكل يتهم الآخر ، ولكن هيهات.

والجنة هنا . كما يقول د. ماجد الكيلاني (١)، هي رمز للمهتلكات ومصادر الثروة المافرة التي هي إحدى مظاهر الابتلاء بـ(الخبر)، وهو رمز بختلف نوعه باختلاف الأزمنة والأمكنة، فهو في الطور الزراعي مزارع "بسانين"، وهو في الطور الصناعي معادن ومصانع وشركات وبنيان، كذلك يختلف حجمه من مكان إلى مكان، فقد يكون بستاناً أو مزرعة خصبة أو بلداً مزدهرا يتطلع المعوزون للاستفادة من فرص الحياة فيه، أو قارة تموج بالخصب والازدهار وتتطلع البلدان لمعونتها ومساعدتها، فإذا أغلق أهل البستان أو المزرعة أبوابهم، وتداعى أهل البلاد والقارات المزدهرة إلى الاستئثار بما ابتلوا به من (الخيرات) وأغلقوا حدودهم أمام المحتاجين من العمال والفقراء في البلدان الأخرى - هنا يطوف عليهم (طائف الرب) في شكل كوارث طبيعية أو اضطرابات اجتماعية، أو فتنة طبقية، أو حرب مدمرة، أو تضخم في الاقتصاد، أو كساد في الأسواق، أو خراب في الإنتاج، أو غزو، ويكون نتيجة ذلك كله رحيل الازدهار والثروة إلى أسر أخرى أو بلدان أخر، أو قارة أخرى، لتبدأ دورة أخرى في الابتلاء.

# (كذلِك العَذَابُ)[من آية:٣٣ إلى:٤٣]

عذب الله على هؤلاء بالحرمان من النعمة التي أوتوها لما أساءوا العمل فيها، وكذلك يعذب الله على من أساء العمل في نعمته بحرمانه منها. والكفار لما أساءوا إلى عقولهم فلم يتفكروا بها حرموا منها "فهم لا يعقلون". والقوم الذين آتاهم الله عَلا نعماً عظيمة، حيث مكن لهم في الأرض عندما أحسنوا العمل في نعم الله عَلا، ولكن لما أساءوا عذبهم الله عَلا فحرمهم من تلك النعم، وذلوا وهانوا واستبد بهم أحقر الناس. والرجل الذي يعطيه ربه مالاً فيسئ العمل فيه بألا يعطى حق الله على أو يسخره في حرب الله على فإنه يحرم من ماله ويحرم من طعم السعادة في ماله... وهكذا.

<sup>(1)</sup> د. ماجد الكيلاني، فلسفة التربية الإسلامية، ص١٨٠.

# (وَلَعَدَابُ الآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ {٣})

وكذلك من وهبه الله على نعمة الحياة في الدنيا فأساء استخدام حياته، ولم يؤمن بربه فيها، ولم يجعلها مزرعة لآخرته، فإنه سيعذب في الآخرة بحرمانه من الحياة {إِنَّهُ مَن يَأْتِ رَبَّهُ مُجْرِماً فإنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لا يَمُوتُ فِيها وَلا يَحْيى} [طه٤٧]، ويحرم من وسائل المعرفة التي آتاه الله علي المتوصل بها إليه {وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى} [طه٤٢١]. فهو عذاب أكبر من أي عذاب؛ لأنه عذاب سرمدي وحرمان أبدي من كل راحة ونعيم، بينما نجد أن من أحسن عملاً فيما آتاه الله فإن له الراحة والنعيم (إنَّ لِلمُتَقِينَ عِندَ رَبِّهم جَنَّاتِ النَّعِيم [3]).

وإذا قرأنا الآيات ثأنية فسوف نجد هذه الألفاظ "إنا لضالون، إنا كنا ظالمين، إنا كنا طاغين" ضلال وظلم وطغيان، ضلال عن سبيل الحق، وظلم يفسد المجتمع، وطغيان يفسد النفس، ويعمى القلب. وكلها ألفاظ تطلق على من يخطئ في التعامل مع معطيات الحياة، وتلحق بقاموس: المفتون والمجنون. ويجب أن نوضح أمراً مهما، ذلك أن الطغيان في التعامل مع شئ واحد هو طغيان، كما أن الطغيان في التعامل مع أشياء كثيرة هو طغيان أيضاً.

فالطغيان إذا دخل القلب أفسده، فتنقلب عنده المعايير، وتتبدل لديه الموازين، وتعمى بصيرته عن رؤية الدق، وبذلك لا يعود صالحاً للبقاء، بل يتحتم عليه الـزوال والامداء. وبالتالى سيصاب في الدنيا بالنكد والضيق والضنك والخذلان والتيسير للعسرى، وفي الآخرة لا تتكفل به سوى جنهم، ففيها شقاؤه، وفي لفحها دواؤه. وطغيان أصحاب الجنة قد لا يكون —عند النظرة الأولى— أكثر من منع زكاة، لكن الطامة أن هذا داء تسلل، فإن لم يسْعَ صاحبه للدواء فإنه الهلاك في الدنيا، وإن ظن أنه قد استمتع في الدنيا فهو البوار في الآخرة.

### أي الفريقين خير مقاما؟

من خلال ما سبق نرى سنن الله على وقوانينه، فلا يستوى من أحسن العمل واهتدى، ومن أساء وضل وطغى، لا يستويان فى العمل ولا يمكن أن يستويا فى الجزاء، هذا حكم الله على، ومن ادعى حكماً غيره فعليه البرهان، (أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ (٣) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (٣)).

وهؤلاء الذين يدعون غير ذلك ممن طغوا واستكبروا في الدنيا، ثم يظنون أن لهم كل كرامة وأنهم أهدى وأرقى من غيرهم كما كانوا يتشدقون {أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيِّرٌ مَّقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيًا} [مريم ١٣٧] - هؤلاء الذين يسيئون العمل في الدنيا، ويعرضون عن سنن ربهم، هل لهم

دليل على أن نتيجة عملهم صحيحة، أو أن مآلهم إلى خير وكرامة، وأنهم إذا رجعوا إلى ربهم تخيروا ما شاءوا من نعم؟! ألهم دليل في كتاب من الكتب (أَمْ لَكُمْ كِتَابٌ فِيهِ تَدْرُسُونَ {٣} إِنَّ لَكُمْ فِيهِ لَمَا تَخَيَّرُونَ {٣٨})؟! أم لهم عهد من الله عَليَّ بما شاءوا(أَمْ لَكُمْ أَيْمَانٌ عَلَيْنَا بَالِغَةٌ إِلَى يَوْم الْقِيَامَةِ إِنَّ لَكُمْ لَمَا تَحْكُمُونَ [٣])؟! (سَلَّهُم أَيُّهُم بِذَلِكَ زَعِيمٌ [4]). أم لهم مرجعية غير الله على يستمدون منها أحكامهم (أمّ لَهُمْ شُرَكَاء فَلْيَأْتُوا بِشُرَكَابِهِمْ إن كَانُوا صادقين (١١).

ولكن كل ما سوى الله على فهو باطل، وكل عمل بغير هدى فهو ضلال، وسيتبين ذلك الضلال لصاحبه يوم القيامة، ويكون نتيجة التفاعل الخاطئ مع المعطيات في الدنيا -حسرة يوم (يَوْمَ يُكُشَفُ عَن سَاق وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ {١٠} خَاشِعَةً أَبْصَارُهُمْ تَرْهَقُهُمْ ذِلَّةً وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُمْ سَالِمُونَ [١٠]).

إنه كما تحجر قلب الطاغية الضال المنحرف عن الحق – في الدنيا- فسيتحجر ظهره يوم القيامة، فيعجز عن السجود، ويخشع بصره ذليلا، ويُطرح في جهنم.

# حرب الاستدراج [من آية: ٤٣ إلى آخرها]

خلق الله علله الإنسان وكل ما حوله، فهو من معطيات الله علله. وأعظم شئ أعطاه اللَّهُ عَلا هو كتاب الهداية، الحديث العظيم، القرآن الكريم، وأمر الإنسان أن يتوجه إلى هذا الكتاب فيقرأه ويتدبره، ويصوغ حياه في ضوئه، ويقيم مجتمعه على شرعته، فيلتحم الإنسان بالقرآن فيسعد في الدنيا، ويكرم في الآخرة.

إذن فتفاعل الإنسان مع القرآن يعود عليه هو بالنفع، وطرق التفاعل مع القرآن تتلخص أولاً في الإيمان به ﴿ وُولُوا ۚ آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا} [البقرة ١٣٦]، ثم قراءته وتلاوته وتدبره والاستماع إليه {فَاقَرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقَرْآنِ}[المَزمل ٢٠]، {أَفلا يَتَدَبَّرُونَ الْقَرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا}[محمد٢٤] {وَأُمِرُتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَأَنْ أَتُلُو الْقَرْآنَ}[النمل: ٩٦-٩٢]، {وَإِذَا قُرِئَ الْقَرْآنُ فَاسْتَتِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ}[الأعراف ٢٠٤]. ثم العمل به والقيام بما فيه، والسُجود لله على في محراب الحياة وفق هدى القرآن ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَدُوا هَذَا الْقَرْآنَ مَهْجُوراً}[الفرقان ٣٠]، {وَإِذَا قُرئَ عَلَيْهِمُ الْقَرْآنُ لا يَسْجُدُونَ}[الانشقاق ٢١]. ووراء ذلك يجب الأخذ به كله، لا الأخذ ببعضه ثم يكفر ببعضه الآخر، أو يكفر به كله فلا يقيم حرفًا منه، {كُمَا أَنزَلْنَا عَلَى الْمُقْتَسِمِينَ الَّذينَ جَعَلُوا الْقَرْآنَ عِضِينَ}[الحجر: ٩٠-.[91

فإذا انحرف الإنسان عن هذا التفاعل الإيجابي مع كتاب الله على وكذب به، سواء أكان تكذيباً بالاعتقاد أم بالقول أم بالعمل، فإنه يضر نفسه ويشقيها ويرديها، والحق سبحانه وتعالي يتوعد هذا بحرب شديدة بينه وبين الله على، ومن ذا سيواجه ربه (فَدَرْنِي وَمَن يُكَدّبُ بهذَا الْحَدِيثِ)، إنه تهديد يقشعر لهوله البدن، وتخشع له الجبال، وتهتز الأرض، تهديد لهذا الإنسان إذا ما انحرف عن هداية القرآن وانصرف عن إرشاده، وأبي أن يلتحم معه، وما وراء هذا التهديد؟! إنها الحرب التي يستخدم فيها كلِّ ما لديه من أسلحة، وماذا عسى أن يكون مع الإنسان؟! أما الله على سبحانه وتعالى فإنه سيمهل لهذا الإنسان ويمد له في غوايته ويستدرجه من حيث لا يعلم، حتى إذا أخذه أخذه أخذ عزيز مقتدر (سَنَسْتَدَرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا يعلم، حتى إذا أخذه أخذه أخذ عزيز مقتدر (سَنَسْتَدَرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا لهذا الإنسان وهو يواجه ذا الكيد المتين. قال ابن كثير: "وهذا تهديد شديد، أي دعني وإياه، لهذا الإنسان وهو يواجه ذا الكيد المتين. قال ابن كثير: "وهذا تهديد شديد، أي دعني وإياه، أنا أعلم به منه كيف أستدرجه وأمده في غيه وأنظره ثم آخذه أخذ عزيز مقتدر "(۱).

إن الله على يتوعد هؤلاء الذين يحيدون عن القرآن ويكذبون به، يتوعدهم بأعظم حرب، يدخلها الإنسان، إنها حرب يكون أحد طرفيها مخلوقا حقيرا ضعيفا، ويواجه خالقاً عظيماً عزيزاً قوياً مكيناً. ويبين الله على طبيعة هذه الحرب (استدراج وإملاء).

الاستدراج، يقال: استدرجه أي: جعله يدرج على الأرض، ودرج فلان يدرج إذا مشى مشية الصاعد في الدرج. فعليه تقول: استدرجت فلانا إذا خدعته، وجعلته يرقى في الدرج حتى يصل إلى مستوى عال فيسقط من فوقه سقطة شنيعة يكون لها دوي هائل، ويصل صداها إلى أبعد الأنحاء، بخلاف ما لو سقط من أسفل الدرج، فإن السقطة تكون ضعيفة، وأثرها لا يكون قوياً.

والإملاء، يقال: أملى لدابته، وأملاها، أى: وسع لها فى قيدها وأرخى، حتى تستطيع الحركة بيسر وسهولة، وأملى له فى عيشه، طوله له. فالإملاء إذن هنا: أن يرخى الله على المعبد فى زمانه فيطول عمره، وأن يوسع له فى إمكاناته حتى يستطيع فعل ما يريد بيسر وسهولة. والعبد ليس منقوضا، إنما هو مربوط، لكنه قد أُرخيَ له، كما يرخى للدابة حبلها فترعى وتسرح وترتع، حتى إذا شاء ربها سحبها إليه وأحكم القيد. وكذلك العبد يمهل الله على الله حتى إذا شاء ربها سحبها الله على الله عل

إذن فالاستدراج والإملاء هما أعظم الحروب التى يسلطها الله على عبيده، فليطغ هذا الإنسان سواء أفرداً كان أم حزباً أم دولة أم أمما - ليطغ، وليحارب كتاب الله على وليحدد عنه، وليقف فى وجوه حملته، وليشهر الحرب عليهم، فإن الله على سيستدرجه ويزيده

<sup>(</sup>۱)تقسیر ابن کثیر، ۱۰۸/۸

قوة ومَكِنــة وعلوا، ويملى له في الزمن وفي الوسع - حتى يسقطه أعظم سقطة، ويوقع به أشنع وقيعة، لا يُجبر بعدها له عظم، ولا يضم له لحم.

وكما بين الله على طبيعة الحرب: استدراج واملاء، كذلك بين صفة يتصف بها الخالق العظيم، وهو أنه ذو الكيد المتين. والمتين القوى الذي لا يمكن نقضه وابرامه، يقال: حبل متين ورأى متين إذا كان صلباً شديداً قوياً. والكيد هو المكر، الكيد من العبد: هو الحيلة السيئة للإيقاع بالغير، أما الكيد من الله على فهو استدراج العبد وإملاؤه في غيه حتى يقع وقعة شنيعة في الهلكة، فكأن هذا الاستدراج والإملاء بمثابة الحيلة، والله على ليس بحاجة إلى حيلة ليوقع بالعبد، فلو شاء لأخذه (وَلوْ يَشَاءُ اللَّهُ لانتَصَرَ مِنْهُمْ} [محمد ٤]، ولكن كما قال {إِتَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْداً وَأَكِيدُ كَيْداً فَمَهِّلِ الْكَافِرِينَ أَمْهِلَهُمْ رُويَداً}[الطارق: ١٥-١٧]، أي: إنَّهم يفسدون ويحاربونني، ويحاربون أولِيائي، ويحتَّالون لُلاِيقاع بهم، وأنا أمهلهم وأستدرجهم حتى بلقوا مغبة أعمالهم.

## ويبقى هنا \_لي- تأملان:

الأول: جاء بالنون (نون الجمع) في فعل الاستدراج (سنستدرجهم)، وجاء بالفعل مفرداً في الإملاء (وأملي) فخالف بين الفعلين، وذلك أن الإملاء بيد الله علا وحده، فهو الذي يطيل أعمارهم، سواء أعمار الأفراد أم الأمم - وهو الذي يوسع لهم في أرزاقهم وقواتهم. أما الاستدراج فإنه يكون بسبب من الله على مباشر، حيث يمد لهم، ويرخى، ويهيئ لهم أسباب التمكين والعلو والظفر، ويكون بسبب من الله على غير مباشر، وهذا واضح، فإن أهل الباطل لا يستعلون إلا إذا ضعف أهل الحق، ولا يتمكنون إلا إذا فتر أهل الحق، ولولا ضعف أهل الحق وفتورهم وخورهم لما استعلى أهل الباطل، فكأن ضعف أهل الحق سبب من أسباب علو أهل الباطل، وبعبارة أخرى: كأن ضعف أهل الحق سبب في استدراج أهل الباطل الذبن علوا وتمكنوا.

الثاني: (سنستَدرجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ)، إن استدراج المرء من حيث لا يعلم أخطر ما في الحرب. إن ألأمم المتحاربة تسعى بكل وسيلة حتى تعرف كل أمة خطة من تحاربها، وتعرف طبيعة قوتها، ولهذا انتشرت المخابرات على نطاق واسع وبأساليب تقنية عالية. فالذي يدخل المعركة، وقد عرف عدوه وطبيعة قوته، وحجم أسلحته، وخططه القتالية، يستطيع أن يكسب المعركة، ويهزم عدوه؛ إذ يُفوِّت على عدوه عنصر المفاجأة، بعكس من لا يعلم، والنصر غالباً ما يحسم بالمعرفة والفطنة والمهارة لا بالقوة، بل إن القوة الآن انتقلت من المادة إلى الفكر، فالآن يتجه الناس إلى تسليم أزمتهم إلى القوة المفكرة بدلا من القوة العسكرية، أو الاقتصادية. والله على بين أنه سيستدرج هؤلاء من حيث لا يعلمون، وبالتالي فكأنهم يصعدون في درج السلم عميانا، لا يدرون أي درجة فيه ستكون الأخيرة، ولا يدرون

أي خطوة ستكون فيها سقطتهم.

ويعد، فماهى البشرية اليوم تواجه ربها بالتكذيب وتكذيب هذا الحديث، وإن اختلف التكذيب بين قوم كفروا به جملة وتفصيلا، وأعلنوا الحرب صراحة ضده وضد حملته. وبين قوم كذبوا بالعمل به، أو ادعوا أنه دستور للعبادة بمعناها الشعائرى – فقط – وأخرجوه من دائرة الحياة كاملة، واتخذوا شرائع بشرية بقوانين وضعية. وبين قوم ادعوا أنهم سدنته، وحماته ولكن أبوا أن يسعوا في إقامته، وأن يجاهدوا في سبيل إعلائه، وكان حظهم من الإيمان به تلاوته وقراءته، ولكنهم انسحبوا به من الحياة وجبنوا عن الوقوف به والمجاهدة الكاملة، وكانهم به جِهَاداً كَبِيراً}[الفرقان ٢٥]. هاهي البشرية كذبت بالحديث لتعلن الحرب مع الشيء، حرباً خطيرة – استدراجا وإملاء.

# (أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْراً)

ولو بحثنا عن مبرر اتكذيب الإنسان بالقرآن، وتفاعله السلبي إزاءه لما وجدنا. ويتهكم القرآن بهؤلاء، متسائلاً ما الذي يمنعهم؟ جاء رسول الله بكتاب الله على ولم يسأل الناس أجوراً، ولم يفرض عليهم مغارم حتى تثقلهم؟ ما الذي يمنعهم؟ أعندهم علم الغيب فيتخيروا ما شاءوا، ويرفضوا ما شاءوا (أم تَسَأَلُهُم أَجُراً فَهُم مِّن مَّغْرَمٍ مُتَّقلُونَ {١٠} أَم عِندَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكُتُبُونَ {١٠}).

والسؤال الذي يفرض نفسه: إذا كان الإنسان مأموراً بالتلاحم مع القرآن، ولكنه كذب به فماذا يقتضى الإيمان به من قبل أصحابه؟ وبمعنى آخر: ماذا يجب على من آمن به تجاه من كفر به؟

(فَاصْبِرْ لِحُكْم رَبِّك)

إن أكبر واجب وأعظم مقتضى هو الصبر، ذلك أن أولئك المكذبين يعيشون في، غيّ مديد، وجهل شديد، فينبغي على من اهتدى بهدى القرآن أن يتعامل معهم بحكمة، وأن يصبر على لأوائهم وعلى جهالتهم، ولا ينبغي عليه أن يسيءَ التعامل معهم وإن أساؤا {ادَّعُ إلى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ} [النحل ١٢٥].

وهنا . في سورة القلم . يأمر الله عَلَيْ بالصبر (فَاصْبِرُ لِحُكُم رَبِّكَ)، ثم ينهي عن نقيض ذلك، وهو ما وقع فيه يونس عليه السلام، حين لم يستجب له قومه فذهبا مغاضباً، ولم يصبر عليهم، ثم حصل له ما هو معروف، حيث التقمه الحوت وهو مليم {فَلُولا أَتَّهُ كَانَ مِنْ الْمُسَبِّحِينَ لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ}[الصافات: ١٤٢-١٤٤]. ولكن الله على أنجاه وهدى قومه جميعاً. فعلى أهل ألله عَلِي أن يتحلوا بالصبر، وطول النفس مع أعدائهم، وألا يتركوا لهم الميدان ويولوا، فمن فعل استحق نبذ الله علله.

في حين يأمر اللهُ عَلا المؤمنين به وبكتابه أن يصبروا تجاه الكافرين وأذاهم، وألا يسيئوا التعامل معهم، ينفذ إلى أعماق نفوس الكافرين ليبين موقفهم تجاه المؤمنين – فإذا هي غلُّ وحسد، وإذا قلوبهم مشحونة بالبغضاء والمكر، حتى إن عيونهم لتكاد تسقطك وتقتلك من شدة ما في القلب من عداوة، "ولم يرد الله على في هذا الموضع أنه يصيبونك بأعينهم كما يصيب العائن ما يستحسنه ويعجبه، وإنما أراد أنهم ينظرون إليك إذا قرأت القرآن نظراً شديداً بالعداوة والبغضاء يكاد يزلقك أي يسقطك، كما قال الشاعر:

> نظراً يزيل مواطئ الأقدام (١) يتقارضون إذا التقوا في موطن

(وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الدِّكْرَ)، وكما نتفذ العداوة من عيونهم، تنفذ كذلك من ألسنتهم بالسب والشتم والسخرية والفخر واللمز (وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لْمَجْنُونٌ {٥٠})، وتأمل في قوله (لُمَّا سَمِعُوا الدِّكِّرَ)، فهم لا يطيقون أن يسمعوا القرآن فضلاً عن أن يؤمنوا به ويعملوا بما فيه، بل يمتلئون غيظاً وحنقاً لو سمعوا الذكر، كما قال تعالى {يكَادُونَ يَسْطُونَ بِالَّذِينَ يَتُلُونَ عَلَيْهِمُ آيَاتِنَا}[الحج٧٦]. ولكن رغم كل ذلك، فلْيغضب من غضب وليرضَ من رضي، فإن القرآن لجميع العالمين (وَمَا هُوَ إلا ذِكِّرٌ للَّعَالَمِينَ { ١٠}).

<sup>(1)</sup> القرطين في الجمع بين المشكل و الغريب، ابن قتيبة، ١٧٨/٢، دار المعرفة، بيروت.

# السجود للوكيل الحق (سورة المزمل)

تناولنا مفهوم السجود في سورة القلم، وذكرنا أنه المقتضى الطبيعي للمعرفة، وأنه يعنى التعامل الصحيح مع معطيات الحياة، ثم الانطلاق في محرابها سجوداً وخشوعاً وتبتلا للوكيل الحق. وهذه السورة تقف مع هذه القضية، وتؤكد أن السجود للوكيل الحق يحفظ الإنسان، ويقيه المساوئ والمتاعب في الدنيا والآخرة، وأن هؤلاء الساجدين شه هم الذين يحظون بحمايته وتأييده ونصره.

وجاءت السورة في ثلاثة محاور، المحور الأول: دعوة للسجود، والمحور الثاني: عاقبة النكوص عن السجود، المحور الثالث: مظاهر السجود.

# الحور الأول: دعوة للسجود [من آية: ١ إلى: ١٠]

من خلال سبعة أوامر مختلفة يدعو الحق سبحانه وليّه محمداً إلى السجود، وينتظم في هذه الأوامر كل من سار على درب رسول الله ، واتبع خطاه. ويمكن تقسيم هذه الأوامر إلى مجموعتين المجموعة الأولى: ما يتعلق بالنفس، والمجموعة الثانية: ما يتعلق بالمجتمع.

أما ما يتعلق بالنفس فهي الأوامر الخمسة الأولى (قُمِ اللَّيْل)، (وَرَتِّلِ الْقُرَانَ)، (وَرَتِّلِ الْقُرَانَ)، (وَادَّكُر اسْمَ رَبِّك)، (وَتَبَّلُ إِلَيْهِ تَبْيِلاً)، (فَاتَّخِدَهُ وَكِيلاً). وكلها تجتمع لتملأ القلب بطاقة هائلة، وتزود النفس بشحنات قوية، وتضخ في الوجدان قوي عظيمة، لتجعل من الإنسان رجلاً يقوم بالحق وبالعدل، لا يكل ولايني مهما واجه من صعاب، ومهما تحمل من المشاق. غير أن الإنسان من دون هذه الطاقة لا يستطيع أن يصنع شيئاً، لا يقوى على حمل نفسه فضلاً عن حمل غيره، إنه من دون هذه الطاقة يذوى وتنطفئ جذوته وإن بدا أنها متوهجة فإنها إلى تلاش وخبو، ويدونها يكل حدّه وينبو سيفه وإن بدا أن سيفه حاد فإنه إلى انثلام ونبو.

# ١ - (قُمِ اللَّيْلَ إِلا قَلِيلاً { } } يِصنفه أو انقُص مِنه قَلِيلاً { ٢ } أَوْ زِدْ عَلَيْهِ)

إنه المخلوق الهادئ الوديع، أنه الليل الساجى الساكن، تغور فيه النجوم، وتسكن فيه العيون، وليس ثمّ إلا الأصوات الندية التي تشق هذا السكون، في خشوع وتضرع مخترقة حجب السموات، لتصل إلى ربها. تنطلق أصوات المؤمنين المتضرعين الساجدين تاركة

وراءها طاقات هائلة يستمدها العبد من مناجاة الله على الهذا كان التأكيد على قيام الليل، بل أمر رسول الله بهذا أمراً كما نرى في الآية، وكما يقول المفسرون والأمر بقيام الليل إلا قليلا، يشمل معظم الليل، فعلى قدر ما تبث من أصوات المناجاة على قدر ما تتزود من الطاقة الإلهية، فمثل الصوت كمثل الصاروخ النفاث الذي تطلقه ويخلف وراءه هزة عظيمة.

يقول سيد قطب عند قوله (قم الليل): "إنها لكلمة عظيمة رهيبة تتنزعه من دفء الفراش في البيت الهادئ والحضن الدافئ لتدفع به في الخضم، بين الزعازع والأنواء، وبين الشد والجذب في ضمائر الناس وفي واقع الحياء سواء. إن الذي يعيش لنفسه قد يعيش مستريحاً، ولكنه يعيش صعغيراً ويموت صغيراً، فأما الكبير الذي يحمل هذا العبء الكبير فماله والنوم؟ وماله والراحة؟ وماله والفراش الدافئ، والعيش الهادئ؟ والمتاع المريح؟ ولقد عرف رسول الله على حقيقة الأمر وقدره، فقال لخديجة – وهي تدعوه أن يطمئن وينام: (مضى عهد النوم يا خديجة)" (۱).

# ٢ - (وَرَدِّلُ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً { } إِنَّا سَنْلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً { } إِنَّ نَاشِيَةَ اللَّيْلِ هِي أَشَدُّ وَطَّمَاً وَأَقْوَمُ قِيلاً { } } وَأَقْوَمُ قِيلاً { } إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً { ٧ })

أمر أولاً بقيام الليل ثم أمر ثانياً بترتيل القرآن، وهو خير صوت ينبعث من ساكنى الأرض ليصل إلى رب السماء، وخاصة فى جوف الليل. وترتيل القرآن كما جاء فى القرآن يكون فى أي وقت وإن كان التأكيد . فى تلاوته . على آناء الليل وأطراف النهار ؛ لأن هذه الأوقات يكون الإنسان فيها مستجمعاً قواه، ومؤهلاً للقاء مولاه، إما فى جوف ليل سابح، وإما فى صبح يتنفس، وإما فى غروب شمس تودع.

وارتبط أمر الترتيل هنا بقيام الليل، فإنهما إذا اجتمعا كان لهما من الأثر في نفس الإنسان ما يؤهله لحمل القول الثقيل. ولهذا جاء التعليل(إِنَّا سَنُلَقِي عَلَيْكَ قَوْلاً تَقِيلاً {ه})، فلا تقوى أن تحمل القول الثقيل ما لم تستمد من صاحب القول طاقتك وقوتك، فتخلو به، تناجيه وترتل كتابه، وتتضرع إليه، حتى تستطيع حمل أمانة أبت السماوات والأرض والجمال أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان. فما غناؤك بدون قوة الله على وعطائه.

والقول الثقيل "هو هذا القرآن وما وراءه من التكليف، والقرآن في مبناه ليس ثقيلاً فهو ميسر للذكر، ولكنه ثقيل في ميزان الحق، ثقيل في أثره في القلب {لوَ أَنزَلْنَا هَدَا الْقُرْآنَ عَلَىٰ جَبَل لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُّتَصَدِّعاً مِّنْ خَشْيَةِ اللَّهِ}[الحشر ٢١]، فأنزله الله على قلب أثبت من الجبل يتلقاه. وانَّ تلقى هذا الفيض من النور والمعرفة، واستيعابه، لثقيل – يحتاج إلى

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٣٧٤٤/٦.

استعداد طويل. وإن التعامل مع الحقائق الكونية الكبرى المجردة لثقيل، يحتاج إلى استعداد طويل.... وإن التعامل مع الحقائق الكونية الكبرى المجردة لثقيل، يحتاج إلى استعداد طويل.... وإن الاستقامة على هذا الأمر بلا تردد ولا ارتياب ولا تلفت هنا أو هناك وراء الهواتف والجواذب والمعوقات لثقيل... وإن قيام الليل والناس نيام، والانقطاع من عيش الحياة اليومية وسفسافها، والاتصال بالله على ، وتلقى فيضه ونوره، والأنس بالوحدة معه، والخلوة إليه، وترتيل القرآن والكون ساكن، وكأنما هو يتنزل من الملأ الأعلى وتتجاوب به أرجاء الوجود في لحظة الترتيل بلا لفظ بشرى ولا عبارة، واستقبال إشعاعاته وإيحاءاته وإيقاعاته في الليل الساجى – إن هذا كله هو المراد لاحتمال القول الثقيل"(١).

وناشئة الليل "هي آناؤه وساعاته، مأخوذة من: نشأت تنشأ نشأ، أي ابتدأت وأقبلت شيئاً بعد شيء... فكأنه قال: إن ساعات الليل الناشئة، و "أَشَدُ وَطْءاً" أي أثقل على المصلى من ساعات النهار... فأعلم الله على نبيه أن الثواب في قيام الليل على قدر شدة الوطأ وثقله... وأراد أن القراءة بالليل يتواطأ فيها قلب المصلى ولسانه وسمعه على التفهم والأداء والاستماع بأكثر مما يتواطأ عليه بالنهار، "وَأَقّرُمُ قِيلاً" أي أخلص للقول وأسمع له؛ لأن الليل تهدأ فيه الأصوات وتنقطع فيه الحركات، فيخلص القول، ولا يكون دون تسمعه وتفهمه حائل".

وبهذا الإيضاح ندرك ارتباط الأمر بالقيام والترتيل في الليل مع تحمل القول النقيل والعبء الشديد، فقيام الليل وترتيل القرآن هما الزاد لحمل الأمانة الكبرى التي أعرضت عنها السماء والأرض، وهما الزاد لحمل القول الثقيل.

وكان رسول الله ﷺ يقوم الليل (٢)، فيصلى ما كتب الله علله من ركعات، يرتل فيها

<sup>(1)</sup> سيد قطب: في ظلال القرآن، ٣٧٤٥/٦، دار الشروق، ط:١٦، ١٩٩٠/١٤١.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> ابن قتيبة:القرطين في الجمع بين المشكل والغريب، ١٨٩/٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> الآية أمرت الرسول بي بقيام الليل إلا فليلاً منه يقضيه في النوم، حتى يستعين به على القيام. والمدة التي أمر بقيامها هي نصف الليل، فالآية تقول "قم نصف الليل، فالآية تقول "قم نصف الليل، أو أنقص من النصف قليلا إلى الثلث أو زد عليه إلى الثاثين – جعل له سعة في مدة قيامه بالليل" [ابن قتيبة: القرطين في الجمع بين المشكل والغريب، ص١٨٨/٢].

والسنة قد جاءت ببيان صلاة رسول الله ﴿ كما قالت عائشة ﴿ اما كان يزيد في رمضان ولا في غيره عن إحدى عشرة ركعة"[رواه البخاري (١٠٧٩)]، ومسلم (١٢١٩)]. ولكنه كان في هذه الإحدى عشرة يقضى بين ثلث إلى ثلثى الليل تقريباً، كما قال الله ﷺ (إنَّ ربَّكَ يَعْلَمُ أَنَكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن ثَلَتِي اللَّيل)، وفي حديث ابن مسعود ﴿ قال: " صليت مع النبي ﷺ ذات ليلة فافتتح البقرة، فقلت يركع عند المائة، ثم مضى، فقلت يصلي بها في ركعة، فمضى، فقلت يركع بها، ثم افتتح النساء فقرأها، ثم افتتح الله عمران فقرأها، يقرأ مترسلا، إذا مر بآية فيها تسبيح سبح، وإذا مر بسؤال سأل، وإذا مر بتعوذ تعوذ، ثم ركع، فجعل يقول سبحان ربي العظيم، فكان ركوعه نحوا من قيامه، ثم قال سمع الله لمن حمده، ثم قام طويلا قريبا مما ركع، ثم سجد، فقال سبحان ربي الأعلى، فكان سجوده قريبا من قيامه" [رواه مسلم (٧٧٢)].

وليسمح لي القارئ أن أضع أمام عينيه برنامج رسول الله ﷺ في قيام الليل كما ورد في حديث ابن عباس[رواه الله المخاري(١٨٣)، ومسلم (٧٦٣)]:

٣-٥ (وَادْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً {٨} رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ لا إِلَهَ إِلا لهوَ فَاتَتَخِدَهُ
 وَكِيلاً {١})

ها هنا ثلاثة أوامر: ذكر الله علله، والتبتل إليه، واتخاذه وكيلاً.

ما المراد بالذكر؟ هل هو ما يفعله كثير منا اليوم، يُجري أحدهم ذكر الله على لسانه فلا يتجاوزه. لنتمهل قليلاً قبل أن نجيب؛ حتى نرى من خلال الآيات منزلة الذكر، قال تعالى {فَادُكُرُونِى أَدُكُرُكُم} [البقرة ٢٥١]، {الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَئِنُ قُلُوبُهُم يَذِكَر اللهِ أَلاَ بِذِكِر اللهِ أَلاَ بِذِكِر اللهِ أَلاَ بِذِكَر اللهِ أَلاَ بِذِكِر اللهِ أَلاَ بِذِكَر اللهِ أَلاَ بِذِكَر اللهِ أَلَا بِذِكَر اللهِ أَلا بِذِكَر اللهِ أَلْ بِذِكَر اللهِ أَلْ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ [الرعد ٢٨]. هاتان الآيتان تبينان عظمة ذكر الله على من أَنْ إِننا إذا ذكرناه فإنه يذكرنا، وتطمئن بذكره قلوبنا. وقال {وَادْكُر رَبّك فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُدُوِّ وَالآصَال وَلاَ تَكُن مِّنَ الْغَافِلِينَ } [الأعراف ٢٠٥]، فجعل الذكر هو العبادة، وقال {فاً عَرِضَ عَن مَّن تَولُّي عَن ذِكْرَنَا وَلَمْ فَرَكُ وَلَا الْحَيَاةُ الدُّنِيَا } [النجم ٢٩]، {ومَنَ أَعْرَضَ عَن ذِكْر ربه، بل أمر رسوله المُورَاضِ عنه ذا الجزاء الأليم والعقاب العظيم على من غفل عن ذكر ربه، بل أمر رسوله العراض عنه.

١- كان ينام مبكراً، وقد ورد عنه النهي عن السمر بعد العشاء[رواه البخاري(٩٩٥)].

١- ثم يقوم بعد مُضي ثلث الليل أو نصفه أو تلثيه، ولعله غالباً ما كان يقوم بعد مضى الثلث الأول كما فى حديث ابن عباس حيث إن رسول الله قام ولما ينم الفتى.

٣- ثم يذكر الله على بأذكار الاستيقاظ ثم يمكث للتفكر في السماوات والأرض، حتى يمتلئ قلبه بجلال الله على الله

٤- يقوم فيتوضأ

د يصلى إحدى عشرة ركعة، لا تسأل عن حسنهن وطولهن، ويبتدئ بركعتين خفيفتين. ويختمها بصلاة
 الوتر، وفيها يتضرع لربه ويدعوه.

حان يتخلل صلاته مناجاة، ثم يختم بعد الوتر بمناجاة، ويستغفر الله على حتى يطلع الفجر {وبالأسمار هُمْ يَستُغفِر ونَ} [الذاريات ١٨].

٧- كما أنه كان يوقظ أهله إذا قارب طلوع الفجر، وهو القائلﷺ: "رحم الله رجلاً قام من الليل فصلى و أيقظ امر أنه فإن أبت نضح في وجهها الماء، رحم الله امر أة قامت من الليل فصلت و أيقظت زوجها فإن أبي نضحت في وجهه الماء" [ رواه أبو داود (١٣٠٨)، والنسائي (١٦١٠) وقال الألباني: حسن صحيح].

٨- وأخيراً إذا أذن الفجر صلى ركعتين ثم خرج.

نخلص من هذا إلى أن الذكر هو امتلاء القلب بعظمة الله ﷺ، ثم ظهور هذا الامتلاء على اللسان والجوارم، فلا ينطق اللسان إلا حقاً وصدقاً وعدلاً، ولا تعمل الأبدان إلا نافعاً وغيراً. وينطلق الإنسان مهتلئاً بهذه العظمة فيفيض على الحياة وعلى الناس جميعاً، وعلى الوجود كله مما امتلاً به، فيكون إنساناً صالحاً، يبنى حضارة واشدة، ويكون بحق خليفة الله ﷺ الذي امتلاً بحبه وخضع لجلاله وعظمته. وهذه المنزلة هي أسمى المنازل في الإسلام، بل إن رسول الله ﷺ جعلها أعظم من الجهاد كما في الحديث الذي أخرجه الترمذي بسند صحيح عن أبي الدرداء أن رسول الله ﷺ قال لأصحابه: "ألا أنبئكم بخير أعمالكم وأزكاها عند مليككم وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من إنفاق الذهب والورق، وخير لكم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم؟ قالوا: بلي قال: "ذكر الله تعالى" (١).

#### مفموم خاطئ للذكر

ولكن للأسف فقد طفق بعض جهلاء أمتى يحسبون أنهم سيدخلون الجنة ويكونون أفضل الناس، متى ما انعزلوا عن الحياة، وأخذوا مسابحهم، وهمهموا بكلمات، وحسبوا أن الدين ما هم عليه. ألا افتروا على دين الله وعلى الله على! فما أعظمها من فرية؟! ثم ذهبوا بعد ذلك يدّعون لأنفسهم ولاية الله على ويوهمون الناس أن الانعزال عن الحياة والدروشة هما طريق الولاية الإلهية، وأن هذا هو التبتل والانقطاع، فأوقعوا بذلك شرخاً عظيماً في جسم هذا الدين، فلم يعد الناس يرون في الدين إلا طقوساً وأشكالاً منفصمة عن خضم الحياة وواقع الناس.

وعندئذ انعزل الدين عن الحياة، ونشأ عند الناس مفهوم الدين والدنيا، ورجال الدين ورجال الدين الله، وعلى ورجال الدنيا، والعلوم الدنيوية، ... الخ. وكلها افتراءات على دين الله، وعلى الله على الله الذي خلق الدنيا وأنزل الدين، خلق الدنيا وجعلها معاشاً للناس وأمرهم بعمارتها، وأنزل الدين وجعله هداية للناس وأمرهم بإقامته، فكلاهما نبعا من مصدر واحد. وإن دراسة الطب والهندسة كدراسة القرآن وعلوم الشريعة، وإن احتراف الإدارة والتجارة كاحتراف الدعوة والإمامة. متى كان للناس أن يجعلوا من هذه العلوم علوماً دينية وعلوماً دنيوية؟! ثم يجعلونها مراتب ويجعلون في ذيل القائمة الاشتغال بالطب والهندسة والرياضيات والكيمياء، بل ويعدون الاشتغال بهذه العلوم خارجاً عن دائرة العلم الديني، ووصل الأمر ببعضهم إلى أن كره لطالب العلم أن يشتغل بها.

الحقيقة أن فصول المأساة متشابكة وطويلة، ولكنها تكشف لنا عن الجذور الأساسية

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٣٧٧)، وابن ماجة (٣٧٩٠)، وقال الألباني: صحيح.

للحال التي وصلنا إليها من فكر سقيم، وتصور عقيم، وثقافة منحطة، ومفاهيم مرتدة ليس لها بدين الله عَلا أي صلة.

وبعد، فما عليه جمهور الأمة اليوم يحتاج إلى مراجعة، ذلك أن هذا الجمهور انصرف عن إقامة دين الله عَلا، وحسب أنه قد برأ ذمته إذا ما صلى وصام، "والواقع أن هذا القدر المتاح من الفكر الإسلامي اليوم – قصاراه أن يجعل المسلم مسلماً برئ الذمة من الناحبة الشخصية، وبلغة الفقهاء، إنه يحقق الحد الممكن من المعذرية والمنجزية للمكلف الشرعي، لكن ما به يكون الإسلام حضارة ونهضة وتقدماً وتطوراً - فهذا شأن آخر له منطق مختلف . إذا كان الفرد برئ الذمة من الناحية التكليفية، فإن الأمة ذمتها مشغولة بتكليف آخر، أي بتحقيق نهضتها"(١).

#### التبتل والوكالة

إن حقيقة الذكر تمتد لتشمل حياة الإنسان كلها فتصلها بخالقه، وعندما يكون سلوك الإنسان في حياته مرتبطاً بالذي خلقه وخلق الحياة، لا يرى شيئاً غير الله عَلا في الوجود، لا يقدس إلا ما قدسه الله عَلا، ولا يحتقر إلا ما حقره الله عَلا، ولا يخشى أحداً غير الله عَلا، وباختصار لا يلحظ في أعماله وتصرفاته إلا الله عَلا - فعند ذلك يكون متبتلاً إلى الله عَلا إ أى منقطعاً إلى ربه، قد قطع حبال الخلق ووصل حبل الخالق.

وبوصول الإنسان إلى هذه الدرجة بكون متبتلاً، ولا بزال بخلص حباته لربه، ويستخلصه ربه حتى يتخذ الله على وكيلاً له في كل شئونه، فيكون الإنسان خليفة لربه، ويكون الله عَلا وكيلاً لخليفته، وهذه هي رتبة الولاية، وبهذا يكون العبد ولياً لله عَلا. واللَّهُ عَلا عندما يتخذه الإنسانِ وكيلاً سيتولى حمايته والدفاع عنه، وحرب أعدائه، وسيتولِى إسعاده وحفظه. قال تعالى {ألا إنَّ أُوْلِيَاء اللهِ لاخَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزُنُونَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ لْهُمُ الْبُشَرَىٰ فِي الْحَياةِ الْدُتْيَا وَفِي الآخِرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكُلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ}[يـونس: ٦٢-٤٢]، {اللَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُحْرِجُهُم مِّنَ الظَّلَمَاتِ إِلَى النُّورِ}[البقرة ٢٥٧]، {إنَّ وَلِيِّي اللَّهُ الَّـذِي نَرُّلُ الْكِتَابَ وَهُوَ يَتَولَّى الصَّالِحِينَ}[الأعراف؟٩٦]، {بَل اللَّهُ مَوْلاَكُمْ وَهُو خَيْرُ النَّاصِرِينَ}[آل عمران١٥٠].

وليس هُجْراً من القول أو دعوى بلا دليل. وهذه الأمور كلها عبارة عن سواقي تصب في دائرة أعظم تسمى: السجود شه الله على محراب الحياة.

# ٦-٧ (وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجْراً جَبِيلاً { ١٠})

<sup>(</sup>١) العولمة وما بعدها، إدريس هاني، ص٧٥، مقال في مجلة الكلمة العدد ٤٣، السنة الحادية عشرة.

المرء ليس وحده في هذا العالم، بل هناك غيره كثير من الأفراد والأمم، ثم إنه مدنى بطبعه، فلا يمكن أن يعيش بمنأى عن المجتمع، بل لابد له من حركة وتفاعل مع هذا المجتمع. ثم إن المرء صاحب الرسالة السامية سيتعرض لأذى الآخرين واضطهادهم؛ لأن مشارب الناس مختلفة، وأغراضهم شتى، وكل يريد أن يقيم الحياة حسب هواه ووفقاً لرغباته. وصاحب الرسالة في مواجهة هذه الأصناف يحتاج إلى شيئين: صبر وهجر.

## "الصبر" و "الهجر"

"والصبر هو الوصية من الله على هذه الدعوة أحد إلا والصبر زاده وعتاده. والصبر المؤمنين برسله. وما يمكن أن يقوم على هذه الدعوة أحد إلا والصبر زاده وعتاده. والصبر جنته وسلاحه. والصبر ملجؤه وملاذه. فهي جهاد – جهاد مع النفس وشهواتها وانحرافاتها وضعفها وشرورها وعجلتها وقنوطها، وجهاد مع أعداء الدعوة ووسائلهم وتدبيرهم وكيدهم وأذاهم، ومع النفوس عامة، وهي تتفصى من تكاليف هذه الدعوة وتتفلت، وتتخفى في أزياء كثيرة – وهي تخالف عنها ولا تستقيم عليها"(١).

والصبر هو القوة التى يتدرج بها حملة الرسالة فى مواجهة رواسب الباطل، ومقارعة زخم الشر. وإن معاركة الحياة والتفاعل معها يحتاج إلى صبر وتحمل.

ولا بد لصاحب الصبر من هجر. يصبر على أذى الناس، ولكنه يهجر ما هم عليه من واقع مريض، وحال سقيم، يهجر ما هم فيه من انتكاس قلبى وخواء روحى. إنه الهجر الجميل الذى يهجر فيه أولئك القوم دون أن يتركهم، بل يختلط معهم ولا يكل من دعوتهم، ويصبر على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على الله على الله على ما يبدو منهم حتى يحكم الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

\* \* \*

## المحور الثانى: عاقبة النكوص عن السجود [من آية: ١٠ إلى: ١٩]

عرفنا في السورة السابقة – سورة القلم – أن النكوص عن السجود عاقبته وخيمة، وأن من استنكف عن السجود في الدنيا، فلن يقدر عليه في الآخرة، فيقذفه الله الله الله الله على في الرجهنم. وتحدثت الآيات هنا عن عاقبة النكوص عن السجود – بصورة أكثر تفصيلاً. ذلك أن النكوص عن السجود له عاقبة وخيمة في الدنيا وفي الآخرة.

أما عاقبته في الآخرة فأشارت إليها الآيات (إنَّ لَدَيْنَا أَنكَالاً وَجَحِيماً {٣} وَطَعَاماً دًا غُصَّةٍ وَعَذَاباً أَلِيماً {٣} يَوْمَ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَانَتِ الْجِبَالُ كَثِيباً مَهيلاً {١٠}، وهو وعيد شديد، وموقف رهيب أن يتكفل الله عليه بمعاقبة هؤلاء، ويقول لوليه: دعني وهؤلاء الذين أعمتهم الرفاهية في الدنيا، ولا عليك منهم فمهلهم قليلا، لأتولى شأنهم. فإن عندى من أصناف العذاب ما يذلهم ويسم خراطيمهم – من الأنكال والجحيم والطعام المر والعذاب الأليم. وإذا سألت: متى هو؟ فإنه قريب (يومَ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجِبَالُ)، وتصبح الجبال قاعاً

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٣٧٤٧/٦.

صفصفا كالكثب المهيل.

وأما عاقبته في الدنيا، فيكفي أن تنظروا - أيها الناكصون - بأبصاركم في التاريخ، لتروا القدرة الإلهية، وبطشه بأولئك المستكبرين العصاة الذين عصوا رسولهم إذ جاءهم - كما عصيتم أنتم – فماذا كانت النتيجة؟ لقد أخذ الله على ذلك الطاغية (فرعون) أخذاً وبيلا، (فعَصَى فِرْ عَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَدْنَاهُ أَخْذاً وَبِيلاً {٦})، وفي السور الأخرى إيضاح لهذا الأخذ الوبيل، وإنما الغرض هنا إثبات العاقبة. فضرب هذا كمثل، خاصة وأنه أشهر طغاة التاريخ الماضي.

وبعد بيان العاقبة الدنيوية يلتفت إليهم ليذكرهم من جديد بأن اليوم الآخر يوم شديد، وأن كلام الله عَلا حق، وأن وعده مفعول - فإذا نكصتم عن السجود فكيف تتقون ذلك اليوم؟! وكيف تتجون منه؟! إن الأمر بحاجة إلى أن تفكروا ملياً، وتتدبروا عاقبة أمركم، وليس علينا إلا التذكير (فمَن شَاء اتَّخَذَ إلى رَبِّهِ سَبِيلا [١٠]).

## الجور الثالث: مظاهر السحود[الآية الأخيرة]

هذا الدين - الدين الوسطى - جاء ليرتقى بالإنسان في مدارج الكمال، ويجعل منه إنساناً. وهو في بنائه للإنسان يطمح إلى المثالية، ولكنه لا يغفل واقعية الإنسان وواقعية مجتمعه، ولهذا كانت الشريعة الإسلامية واسعة تسع الناس جميعاً على اختلاف درجاتهم واستعداداتهم وقدراتهم. والآية التي بين يدينا تجسد هذا المبدأ أوضح تجسيد (عَلِمَ أن لُن تُحْصُوهُ)، (عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَي)، ( فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ).

إنه الخالق العظيم الذي خلق الخلق وأنزل الدين عن علم بمن خلق {ألا يَعْلَمُ مَنَ خَلقَ} [الملك ١٤] ولهذا نزل الدين مفصلاً على حاجات الإنسان واستعداده. والإنسان لا يطالبه الدين إلا بالحد الأدنى من مظاهر السجود، ثم إن الباب مفتوح للمتنافسين. ولكن ما هو الحد الأدنى؟ يقول الفقهاء: الحد الأدنى هو الإتيان بما أوجبه الله عَلا من واجبات والكف عما زجر الله على من محرمات. ولقد أوجب الله على الإنسان أن يعرفه ويؤمن به ويتوجه إليه وحده في جميع أعماله، وأن يخلص له في كل تصرفاته، وأن يربط حياته بآخرته، وأن يقيم المبادئ الإلهية من عدل وإنصاف وحرية في نفسه أولاً ثم في مجتمعه ثانياً، وأن يحارب كافة أشكال الظلم والاضطّهاد والاستعباد، وفي هذا السياق فرض عليه أعمالاً معينة يقوم بها حتى تكون عونا له على الأعمال الأخرى.

إن اللَّهُ عَلا يريد من المسلم أن يكون إنساناً سويا متوازناً نموذجاً حيا لدين اللَّهُ عَلا، ولهذا فقد فرض عليه من الفرائض ما يتميز به عمن سواه، ثم أوكل إليه مهمة النهوض بالدين في الحياة، ومهمة عمارة الأرض بمقتضى شريعة السماء. ولأن الله على يعلم ضعف الإنسان {وَحُلِقَ الإنسَانُ صَعِيفا}[النساء٢٨] فقد كلفه بما يستطيع {لا يُكلفُ اللهُ نَفُسا إلاّ وُسْعَهَا} [البقرة ٢٨٦]. وفي الآية جاء الأمر بقراءة ما تيسر من القرآن في صلاة الليل - وقد كانوا يقومون ثلثى الليل ونصفه وثلثه، وجاء الأمر بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة، وجاء الأمر بالاستغفار والصدقة.

\* \* \*

# ولنا في هذه الآية ثلاث وقفات: الوقفة الأولى: والله بقدر الليل والنهار

إن الله على يأمر بما يُستطاع، ولا يكلف الإنسان فوق طاقته، فالله على خلق الحياة، وخلق كل ما فيها ومن فيها، وجعل الإنسان سيد الكون، وأمره بأن يعمر الأرض بالصلاح وألا يفسد فيها. وعلى الإنسان أن يأتى من ذلك بما يستطيع، فالله على هو الذي يقدر كل شيء.

ونحن نعرف أن الله على أمر رسوله بي بقيام الليل إلا أقله، وأمر الصحابة معه فى بادئ الأمر ثم خفف عنهم، فقال (وَاللَّهُ يُقدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَن لَّ تُحَمُّوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ)، فهو الذى يقدر نصف الليل وثلثه وثلثيه، ولكن على المأمور أن يأتى بما تيسر، (فَاقَرَوُوا مَا تَيسَّرَ مِنَ الْقَرْآنِ). وقد اتصف الإسلام بهذه الصفة، باليسر، فهو دين التيسير إن هذا الدين يسر الله والقرآن يسر {وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلدِّكَ } [القمر ١٧] وأمر الرسول أم أصحابه بالتيسير يسروا ولا تعسروا الله بكم اليسر ولا يُريد بكم النهسر ولا يُريد الله بكم اليسر كما تشير اليه آية المزمل أمور، منها:

- ١- مجىء الشرع من عند الله على الذي يعلم خلقه، ولم يكلفهم بما يعنتهم ويشق عليهم {ولَوْ شَاء اللّهُ لأعْنَتَكُمْ}[البقرة ٢٢]، وإليه الإشارة بقوله (وَاللّهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ) فهو الذي أمر، وهو الذي قدر الزمن، ومن هنا نشأ التيسير.
- 7- مراعاة الدين لحالة الضعف الإنسانى، فالإنسان قد ينسى وقد يجهل، والإنسان يمرض ويتعب، والإنسان طاقة عظيمة من المشاعر والأحاسيس، فتارة تفتر نفسه وتارة تقوى، فلو نزلت عليه تكاليف شاقة لأباها، ولتململ منها. فجاء الدين يسراً يناسبه (عَلِمَ أَن لَن تُحْصُونُ)، (عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَى).
- ٣- التوازن العظيم في الدين، فالدين جاء ليبني إنساناً كاملاً، ولم يأت ليكون مجرد طقوس وشعائر تلفظ أنفاسها في المحاريب. كلا، بل هو دين جاء شاملاً حياة الإنسان كلها، وفي الوقت نفسه فقد قام على توازن دقيق، وأمر بإتيان كل ذي حق حقه. الإسلام لا يريد من أتباعه أن يعتكفوا في المساجد ثم لا يسعون في الأرض ولا يطلبون الرزق. لا يريد منهم أن يلزموا قراءة القرآن ليل نهار ثم لا يقومون بإقامة الدين وإقامة الحق والعدل، وجهاد من أبي ورفض إقامة هذه المبادئ، الإسلام يريد من أتباعه أن يصلوا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۵۰۳٤).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>رواه البخاري (٦٩)، ومسلم (١٧٣٤).

ويقوموا ويصوموا ويسعوا في الأرض ليكتسبوا أرزاقاً، ويفتحوا في ميادين العلم والاختراع آفاقاً، وأن يقيموا الدين في المجتمع، وأن يقيموا العدل، ومن هنا جاء الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ثم الجهاد. (وَاَخَرُونَ يَضَربُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَعُونَ مِن فَضَل اللَّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَاقَرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُواَ الرَّكاةَ وَأَقرِضُوا اللَّهَ قَرْضاً حَسَناهً).

# الوقفة الثانبية: (وَمَا تُقَدِّمُوا لأَنْهُسِكُم مِّنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِندَ اللَّهِ هُوَ خَيْراً وَأَعْظَمَ أَنْ خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِندَ اللَّهِ هُوَ خَيْراً وَأَعْظَمَ أَجْراً)

يالله لروعة هذا الدين وسموه! إنه دين لا يمكن أن يضيع فيه شيء، لا يمكن أن يضيع فيه مثقال ذرة مما يعمله الإنسان. إن الإنسان - هذا المخلوق العظيم - الذي خلقه الله على بيديه، كرمه أحسن تكريم.

كرمه إذ خلقه بيديه ونفخ فيه من روحه، وأمر ملائكته بالسجود له.

كرمه إذ خلقة في أحسن تقويم فسواه فعدله، فركبه في أحسن صورة {مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَاء رَكَّبَك}[الانفطار: ٨.٦].

كرمه إذ سخر له ما في الأرض وما في السماء، وجعله سيداً، وعلمه كيف يسود {وَلَقَدْ كُرِّمْنَا نِنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَىٰ كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلاً} [الإسراء ٧٠].

كرمه إذ لم يتركه سدى، بل أنزل إليه دينه، وأرسل إليه رسله.

كرمه إذ جعله مسئولاً عن أعماله، مختاراً مريداً لما يقوم به ويفعله.

كرمه إذ وهبه وسائل المعرفة، ووعده بالثواب إن أطاع، وبالعقاب إن عصى.

كرمه إذ جعل حياته كنزاً عظيماً، وأعماله ثروة عظيمة، وبالتالى فلا يمكن إضاعة أى شيء مما يقوم به. بل كله محفوظ {فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ } [الزلزلة: ٧-٨].

وكرمه حين أعد له جنة يدخلها إن أطاع {وتُنخِلْكُم مُّنخَلاً كَرِهاً}[النساء٣١]، {أُولَيكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَّعُلُومٌ فَوَاكِهُ وَهُم مُّكَرَمُونَ}[الصافات: ٤١-٤٢]، كما كرمه إذ أعد له ناراً يلجها إن هو عصى (\*).

# الوقفة الثالثة: (واسْتَغْفِرُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غُفُورٌ رَّحِيمٌ)

أصل الغفر في اللغة: التغطية، ومغفرة الذنوب تغطيتها وسترها وعدم فضح صاحبها في الدنيا بهتكه وفي الآخرة بنار جهنم، واستغفار الله على طلب الستر منه، وتغطية

<sup>(\*)</sup> انظر سورة الفاتحة عند الحديث عن أساس العدل الإلهي؛ لبيان وجه التكريم.

ما قصر فيه الإنسان من أعمال. ذلك أن الإنسان في حركته مع الحياة يعمل كثيراً متأثراً ومؤثراً، وينتج كثيراً من التصرفات. ولا أحد يقول بأنه مبرأ من العيوب ومنزه عن النقص، بل إن أعمالنا يشوبها الكثير من ذلك، فما إن ينتهي الإنسان من أي عمل حتى يتوجه إلى ربه يسأله أن يستر عيب عمله وأن ينشر حسنه. وبهذا نعرف السر في مجيء الاستغفار بعد الأعمال، فبعد الصلاة أمرنا بالاستغفار، ورسول الله الله المربه حين شارف باب الموت، وبعد أن بلغ الرسالة (إذا جاء نصر الله والفي وربع الناس يَنْخُلُونَ فِي دِينِ الله أَفْرَاجاً {م} فسبتم بحمّد ربّك واستغفر أيّة كان تَوَّاباً {م}) [سورة النصر]. فالذي يجب على الإنسان أن يستغفر الله عمل.

ولكن الاستغفار ليس مجرد حركة باللسان، كلا، وإلا فما أسهل الحرب، إن الاستغفار يعنى أن يندم الإنسان على ما في عمله من خطأ، ويسأل ربه أن يستر خطأه، ولكن أنى يعرف الخطأ إذا لم يرجع إلى عمله فيقرأه ويكرر قراءته حتى يعرف أخطاءه؟!

إن الدعوة إلى الاستغفار تقوم أولاً على أساس نقد الذات، وذلك يعنى المراجعة الشاملة الدقيقة للعمل، وتقويمه في ضوء معايير الحق والخير، فما وجد فيه من حسن حمد الله على، وما وجد من سوء أناب إلى الله على واستغفره، وأظهر حاجته إلى ربه في أن يساعده ويعينه.

وبعد المرحلة الأولى تأتى المرحلة الثانية من الاستغفار وهى تلافى تلك الأخطاء وتجاوزها فى الأعمال الحاضرة والمستقبلة؛ لأن الاستغفار إذا لم يؤد إلى نتيجة صحيحة فليس باستغفار. وهكذا تستمر دورة الاستغفار فى جميع أعمالنا، فيجب أن تجعله من الشعائر الثابتة، والعادات المستمرة، فما إن تنتهى من عمل حتى تنظر فيه: ما إيجابياته وما سلبياته؟ وتدون تلك الإيجابيات والسلبيات فى مذكرات، حتى تكرر الإيجابى وتتفادى حدوث السلبى، وبهذه الطريقة ستقترب أعمالنا من الكمال أكثر فأكثر.

# الإنسان بين العطاء والمنع (سورة المدثر)

عرفنا في السورة الماضية أن على الإنسان أن يسجد في محراب الحياة للوكيل الحق، والإنسان بسجوده هذا يتزود بطاقات هائلة يستطيع بعدها أن ينطلق في الحياة ليكون مصدر عطاء لا ينضب. ويمكن أن أُقرب هذا الكلام بمَثَل، فجهاز المحمول (الموبايل) -مثلاً – تشحنه بالطاقة الكهربية حتى إذا ما امتلأ استطعت استخدامه والاتصال به؛ لأنه قد صار مشحوناً. إذن فما ورد في سورة المزمل بمثابة الشحن، ثم جاءت سورة المدثر، لتتحدث عن عطاء الإنسان في هذا الوجود عبر الحركة الإيجابية التي يقوم بها، ثم تحدثت حديثاً مفصلاً عن ذلك الإنسان الذي لا يعطى إنما يمنع ويشح، وتوعدته السورة بوعيد شديد، ثم بينت أسباب هذا الشح.

والمراد بالشح هنا - معناه العام، وهو شح الإنسان عن عطاء قلبه وعقله وجوارحه، لا يعطى خيرا، ولا يجود بمعروف، ولا يعمر الأرض بالصلاح، إنه يتمتع بنفس شحيحة كنود. بينما نجد الإنسان الآخر – المثل الطيب – بيادر بالعطاء، فيتمتع بنفس معطية، يعطى في حياته كل طاقاته، ينطلق بها عامراً آمراً بالمعروف ناهياً عن المنكر. متفاعلاً مع الحياة تفاعلاً إيجابياً. وحديث السورة جاء في ثلاثة محاور، الأول: ماذا يعطى الإنسان في حياته؟ والثاني: قانون العطاء، والثالث: عطاء الإنسان السلبي، وبيان أسبابه.

## ماذا بعطى الإنسان؟

(يَا أَيُّهَا الْمُدَّتِّرُ {١} قُمْ فَأَنذِرْ {١} وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ {٦} وَتَيَابَكَ فَطَهِّرْ {١} وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ {١٠ وَلا تَمْنُن تَسْتَكُثِرُ {١} وَلرَبِّكَ فَاصْبِرُ {٧})

يا شما أعظمها من آيات! وما أروعها من وصايا! إنها تحكى قصة العطاء العظيم، عطاء الإنسان في هذا الوجود، تأمره بترك التدثر - والتدثر التغطي، فالإنسان مأمور أن ينهض في الحياة، وألا يجعل أيا من العوائق دثاراً يتدثر به، فيمنعه من تفجير طاقاته. إن عوائق الحياة سواء نفسية كانت أم اجتماعية - هي دثار شنيع يتدثر به الإنسان.

وعلى الإنسان أن يتمرد على هذه الدُّثر ، ويمزق نسيجها، ايقدر على العطاء – وأنا بالسبب الذي نستطيع لأجله تعميم الحكم، فالآية تقول: كيف تتدثر أيها الإنسان وأمامك واجبات ضخام، تحتاج منك إلى طاقات عظام. فأنت بين عطاءات مختلفة عليك أن تؤديها. ثم لا تستكثر ما يعطى، واصبر على معاناة العطاء.

## عطاء للمجتمع: القيام فيه بالإنذار

الإنذار بالشيء هو الإعلام به، والتخويف منه. والإنذار هو الوظيفة الاجتماعية للإنسان ذي العطاء الإيجابي – الإنسان الذي يتفاعل مع مجتمعه، فيقف فيهم منذرا مبيناً، قال تعالى {فَلُولاً نَهُرَ مِن كُنِّ فِرْقَةٍ مِّنَهُمْ طَابِفةٌ لِيَتَفَقّهُوا في الدِّين وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إليهم قال تعالى {فَلَو لا فَل الدِّين وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إليهم لَمَلَّهُمْ يَحُدُرُون} [التوبة ٢٦١]. وهو أمر الله على الرسل نوح {أَنْ أَنذِرُ قَوْمَك} [نوح ١]، والوظيفة التي قام بها خاتم الرسل أقل إثما الآيات عند الله وَإِيَّمَا أَنا نندِيرٌ مُن أُمَّة إلاخلا مُنالله عنه إلى المقام أربعة أسئلة: ما مفهوم الإنذار؟ ويها نذيرٌ إفاطر ٢٤]. ولكن ينبغي أن نسأل في هذا المقام أربعة أسئلة: ما مفهوم الإنذار؟ ويم يكون؟ ومم يكون؟ وما موقف الناس منه؟

الإنذار هو الوظيفة الاجتماعية للمسلم في المجتمع، وهو القيام في المجتمع لإعلامهم بربهم الذي خلقهم وما يريده منهم، وإعلامهم بسننه وقوانينه، ووجوب السير دون صدام لها، وما يقتضيه ذلك من تفاعل إيجابي مع سنن الله على الكونية والاجتماعية والنفسية والشرعية. وإلى هذا أشارت الآية {أَنَ أَنذِرُوا آَتَهُ لا إِلهَ إلا أَناً فَاتَّقُون} [النحل ٢].

والمنذر يمثل ناقوس الخطر، فهو بمثابة المؤشر الذي يقرأ الواقع ويقوم بتحليله بعد تلك القراءة، ثم يقدم للناس رؤيته المستقبلية في ضوء ما لديه من مؤشرات، حيث يرقب واقع الناس، ويفزع لأي انحراف يلحظه، فيأخذ بأيدى الناس إلى الصواب، ولكن إذا تمادى الناس فإنه ينقلب محذراً لهم من سوء الكوارث والعواقب الوخيمة التي قد تحل بهم جراء انحرافاتهم، قال تعالى {ولَقَدْ أَندُرَهُم بَطَشَتَنَا فَتَمَارَوا بِالنُّدُر} [القمر ٣٦]، {فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلُ أَندُرُتُكُمْ صَاعِقَةً مِّتْلُ صَاعِقَةً عَادٍ وَتَمُودَ} [فصلت ١٣]، وكما يَنذرهم وقوع الخطر في الدنيا، فإنه ينذرهم وقوعه في الآخرة {فَأندُرُتُكُمْ نَاراً تَلطَّي} [الليل ١٤].

ويهذا نفهم السر فى اقتضاء سنن الله ﷺ ألا تخلو أمة من نذير، فوجود النذير مؤشر على بقاء الخير فى الأمة، وانعدامه مؤشر على انحلال الأمة، وبالتالى عدم صلاحيتما للبقاء. ولهذا كما ورد فى الحديث فإن الساعة تقوم وليس فى الأرض من يقول: الله الله (۱)، فالبشرية حينذاك تتهى فيها مقومات البقاء، فتتقرض، فتقوم عليهم الساعة.

وعدة الإنسان في الإندار هي آيات الله على، يقوم بقراءتها ثم تبيينها وإندار الناس في ضوئها، أيا كانت تلك الآيات سواء آياته في الكتاب أم آياته في الخلق، وإلى الأول تشير الآية {قُلَ إِثَمَا أُنذِرُكُم بِالْوَحْيِ}[الأنبياء٥٤]، وإلى كلتيهما تشير الآية {قُلَ إِثَمَا الآياتُ عِندَ اللَّهِ وَإَيَّمَا أَن نَذِيرٌ مُّبِينٌ}[العنكبوت، ٥]، فالآيات لفظ عام، كما سنبين المراد به في القصص إن شاء الله.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>رواه مسلم (۱٤۸).

وأخيـراً، فمــا كــل النــاس سـنتفعهم النــذر {وَمَـا تُغْنِـى الآيَـاتُ وَالنُّـدُبُرُ عَـن قَــوْم لاَّ يُؤْمِنُونَ} [يونسِ ١٠١]، وهؤلاء سيعترفون بحماقتهم بعد فوات الأوان {كُلَّمَا أُلْقِي فِيهَا فَوَّحٌ سَأَلُهُمْ خَزَتُهُا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِينٌ [الملك]. وبخلاف ذلك فإن العقلاء -فقط- هم من ينتفعون بالإنذار، وهم الذين يقرؤون آيات اللهُ علله، فينتفعون بها، وينفعون {إِتَّمَا تُنذِرُ مَن اتَّبَعَ الدِّكَرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبِ} [يس ١٦]. فحتى ينتفع الإنسان فعليه أولاً أنَ يتبع، ثم يَوقن بما ينذر به.

## عطاء لله: تكسر الرب

أول آيات أنزلت من سورة العلق، قد أبانت للإنسان من هو ربه، فربه هو الذي أوجده وأعطاه مقومات الوجود، ثم بينت سورة القلم بعض ما أعطى الله على للإنسان من نعم وما عليه أن يفعل تجاهها، ثم بينت سورة المزمل، أن على الإنسان شكر ربه بأن يسجد في محراب الحياة للوكيل الحق. وهنا تأتي سورة المدثر لتلخص ما يجب على الإنسان أن يعطى ربه تجاه العطاءات الإلهية – عليه أن يكبر ربه (وَرَبَّكَ فَكُبْرُ ٢٤).

والتكبير في اللغة: غاية التعظيم، ومادة (ك بر) تدور حول العلو وبلوغ غاية الشيئ في التعاظم، ومن أسماء الله على: الكبير والمتكبر وهو العظيم ذو الكبرياء، المتعالى عن صفات الخلق. وتكبير الرب تعظيمه بما يستحقه، ورؤية كل ما سواه صغيراً، لأنه هو وحده الكبير. وعقيدة التكبير عقيدة سعى الإسلام إلى غرسها في النفوس منذ أول وهلة؛ لأن عليها مدار الدين؛ ذلك أن كل عبادة تقع في الأرض تتشأ عن التكبير، فالذي يُكبر (يعظم) صنماً سيعبده، والذي يعظم شمساً يعبدها، والذي يعظم هواه يعبده ويؤلهه، والذي يعظم زعيماً أو رئيساً أو ... الخ . يعبده، والذي يعظم مذهباً أو فكرة يعبدها، والذي يعظم مادة يؤلهها .. الخ. والذي يعظم خالقه سيعبده ويؤلهه.

وكل غنى سواك فقير وأنت على كل شج قدير

وكل قوى سواك ضعيف وكل كبير سواك صغير وكل عزيز سواك ذليل وكل عظيم سواك حقير

ولكن يبقى السؤال: من الذي يستحق التعظيم والتكبير من بين سائر المعبودات؟(\*)

لاشك أن المعبودات الزائفة تستمد عظمتها من عُبّادها فهم الذين يجعلونها كبيرة

<sup>(\*)</sup> هذا السؤال ستجيب عنه بالتفصيل سورة (الكافرون)، والسور التي نزلت بعدها.

كما قال تعالى {فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسِقِينَ} [الزخرف؟ ٥]، وقال {قَالُوا حَرِّقُوهُ وَانصُرُوا اللهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَاعِلِينَ} [الأنبياء ٦٨] – ويكفى هذا دليلاً على زيف تلك الآلهة وحقارتها وصغرها.

أما المعبود الحق فهو صاحب العظمة المطلقة، والتعالى الكبير، هو الكبير المتعال، وهو الذى يفيض على عباده من عظمته ويجعل لهم قيمة حقيقية، ويمدهم بقوة حقيقية عندما يتصلون به. ولهذا فإن عابد الله على لا يخشى أحداً سواه، ويضحى فى سبيله بكل شئ؛ إذ هو يرى كل شئ على حقيقته، فالصغير يراه صغيراً والكبير يراه كبيراً، إنه لا يصاب بمرض القلب ذي المرايا المقعرة الذى يكبر الأشياء الصغيرة، ويعطيها فوق حجمها، ولا القلب ذي المرايا المحدبة الذى يصغر الأشياء العظيمة، إنه صاحب القلب السليم الذى يكبر الرب الكبير. ثم يستمد من تكبير ربه مقومات وجوده فى الحياة – أما ذوو الأسقام فإنهم ينحرفون ويعطون هذا العطاء لغير الله على حقيقتها إنه يطعم الحلو فيقول: مر، ويطعم العذب فيقول: أجاج.

ومن يك ذا فم مر مريض يجد مُرّا به الماء الزلالا

# عطاء للنفس: (وَثِيَابَكَ فَطَهِرٌ { } })

الطهر: النقاء من كل ما يشين، يقال: فلان طاهر الثوب أو العرض أو الذيل، أى: نقي برئ من الدنس، وكل ما نقي من النجاسة والدنس والأذى فهو طهارة. والثياب: كل ما يلبس، وإذا اقترن لفظا الثياب والطهارة تعددت دلالتهما فى العربية، فيقال: فلان طاهر الثوب: أى برئ من العيب، وقد يراد الطهارة الحسية، ولكن غالباً ما يراد به الطهارة المعنوية، كقول النابغة: ثياب بنى عوف طهارى نقية.

وخير ما يعطى الإنسان لذاته هو التطهير، تطهير جميع جوانبها: الجسدية والروحية والعقلية والنفسية. وتطهير الثياب يرمز إلى تطهير الجانب الظاهرى المتمثل فى الجسد وما يلبس، وإلى الجانب المعنوى المتمثل فى تطهير الروح والعقل والنفس من كل أذى، وعملية التطهير عملية شاقة، ولكنها أعظم عمل يقوم به الإنسان، لأن الذى يطهر نفسه يكون قادراً على تطهير غيره، وعلى نشر الطهر وإقامته فى الحياة، ولكن من دون هذه العملية يظل الإنسان عاجزاً، قابعاً قانعاً بالأقل والأذل. إن تطهير الذات يعنى ارتكاز الإنسان على قواعد صحيحة في التفاعل مع معطيات الوجود.

يطهر جسده، وينقيه من عوامل الضعف والوهن، فيكون جسداً صحيحاً قوياً قادراً على تحمل الأعباء، ولا يلبس عليه إلا نقى الملابس، وطاهر الثياب، فالطاهر لا يلبس إلا

طاهراً.

ويطهر روحه، فلا يدعها تقع تحت أي تأثير يدنسها ويركسها، وأعظم ما يدنسها أن تعطى التكبير والتعظيم لمن لا يستحقه من دنيا أو هوى، ولكن تكبير الرب هو الذي بطهرها.

ويطهر عقله أن يقع تحت تأثير الهوى أو التعطيل، ومن ثم فهو عقل علمي يستند إلى أسس العلم، نقدي يرفض الزائف، برهاني لا يقبل قضية بلا دليل.

ويطهر نفسه، فلا يدنسها أو يركسها بمثبطات الحياة والاستسلام للعوائق التي تصرف النفس عن الوصول إلى أعلى المراتب، ولهذا فهو دائم السعى في تطويرها، وامدادها بالأخلاق الحسنة، وتزويدها بما يؤهلها للقيام بمسئولياتها.

من هنا فإن من وإجبات الإنسان الأولى في الحياة هي القيام بعملية التطهير الشاملة لنفسه وعقله وروحه وجسده - والا فقد المبرر لأساسي لوجوده، فمن لم يطهر نفسه ولم يرض بتطهيرها، فإن الأولى حينئذ أن تُطهر الأرض منه.

# عطاء للحياة: هجر الرجز (وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ (٠))

الرجز هو عبادة الأوثان، والعبادة تعنى التعظيم والخضوع والاستسلام، والأوثان هي كل ما عبد من دون اللَّهُ عَلِي حجرا كان أم بشرا، مذهبا أم فكرة، وطنا أم قومية... والهجر هو الترك الذي يصحبه إعراض وإقصاء، لا مجرد الترك، وعليه فالهجر ينشأ من كراهة؛ إذ لا أترك الشيء معرضا عنه إلا بسبب كراهتي له. فهجر الرجز يعنى ترك الأوثان والإعراض عنها وإقصاؤها ونبذها، حتى لا يبقى لها سبيل إلى القلب. وهذا الهجر يقتضى المواجهة، ومن هنا تتشأ المواجهة بين هاجري الرجز وعابديه في الحياة.

وهجر الرجز عملية ذات بعدين: بُعْدٌ داخلي، حيث يتوجه الإنسان إلى نفسه لاستئصال جذور الرجز ونبذها، ويُعدّ خارجي، حيث يتوجه الإنسان إلى حياة الناس لاستئصال جذور الرجز وسحقها. ومن ثم يجتمع المؤمنون المتعاونون على هجر الرجز، يجتمعون على إزالة هذا الداء من حياة الناس، بكافة الوسائل. وهذا أمر يحتاج إلى جهود جبارة، جهود جماعية واعية، وتضافر القوى الخيرة في هذه الأرض لتحقيق هذا الهدف.

هذا العطاء هو المظمر الاجتماعي للعبادة في الإسلام، وهو المدف النمائي للدين في اللَّهُ من ؛ فالدين جاء لاستئصال شأفة الرجز أبا كان اسمه أو شكله، ثم إقامة مبادئ الحق والعدل في حياة الناس. والأول يسمى نهياً عن المنكر ، والثاني يسمى أمراً بالمعروف. وهذه هي وظيفة الأمة التي تحمل الإسلام (كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَهَوْنَ عَن الْمُنكر وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ}[آل عمران ١١٠].

ويعد، فهذه العطاءات لا خيار للإنسان فيها؛ فالله على يأمره بالقيام بها، فعلى أهل التقى والصلاح أن يكفوا عن انعزالهم، ويأخذوا أنفسهم بالجد في إصلاح الناس وهدايتهم، لقد مضى عهد النوم، وولى زمن التدثر والانطواء؛ فليقم أهل الحق إلى المكان الذي يتمكنون فيه أن ينذروا الناس كافة. غير أن هذا السعي ليس باسم شخص أو حزب أو فئة... إنما هو باسم الله على الذي ينبغي أن يصدح باسمه في كل مكان. وباسمه يستعلون على ضعة الحياة وخستها، ويتجردون له بتطهير أبدانهم . الأبدان المتوضئة، وثيابهم . الثياب الطاهرة، وقلوبهم . القلوب المطمئنة التي تهجر متع الحياة كما تهجر أوثانها وأصنامها وطواغيتها، وتتجه إلى ربها داعية إليه، وتتحمل في سبيله كل أذى . صابرة راضية، لا تسخط على الناس بل تدعوهم حتى يستجيبوا، ولا تمن على أحد؛ فالدعوة للناس جميعا. فهذا واجب الفئة المؤمنة، وهذه منهجيتها في سياسة الناس.

# (الصبر والتواضع)

هذه العطاءات العظيمة التي تجعل للإنسان كِيانا حقيقيا، وتعطيه امتدادا جذريا يتصل من خلاله بأول الخلق كما يتصل بآخرهم. تستلزم من الإنسان شيئين:

الأول: ألا يستكثر ما يعطي؛ فالاستكثار سيتبعه منّ، والمنّ يحبط الأعمال، ويذهب بركتها. وما الذي يستكثره الإنسان والله على هو الذي يسر له سبل العطاء وأمكنه منها ووجهه إليها؟! (ولا تَمْنُن تَسْتَكْثِرُ (١٤).

الثاني: الصبر؛ لأنها عطاءات شاقة تحتاج إلى كفاح، ومجاهدة، ومكابدة، ومواجهة، مواجهة مع النفس ورغباتها، ومع الشيطان وحبائله، ومع الهوى ونزواته، ومع المجتمع وعاداته، ومع شياطين الإنس وأصنامهم وأوثانهم. فهي عطاءات تحتاج من الإنسان إلى أن يكون من الغرباء الذين قال رسول الله عنهم: "بدأ الإسلام غريبا وسيعود كما بدأ فطوبى للغرباء. قيل من هم يا رسول الله والنه الذي يصلحون إذا فسد الناس"(١). هذه الوظيفة لا يقوم بها إلا أولو الهمم وأرباب العزائم. ومن دون الصبر الذي يرى فيه الصابر وعد ربه ورضاه. فان يقدر الإنسان على عمل شيء. (وَلرَبّك فَاصْبَر {٧}).

ومن تحمل هذه المشاق يسر الله عليه أهوال القيامة، وأما من أبى أن يعطي وبخل وكفر، فليتمتع في الدنيا، وسيرى يوم القامة أي عسر سيقع فيه (فَإِذَا نُقِرَ فِي النَّاقُور {٨}

<sup>(</sup>١)رواه أحمد(١٦٧٣٦)، وصححه الألباني.

فَذَلِكَ يَوْمَبِذِ يَوْمٌ عَسِيرٌ {٠} عَلَى الْكَافِرِينَ غَيْرُ يَسِير {١})، وقال تعالى: (فَأَمَّا مَن أَعْطَى وَاتَّقَىي {ه} وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى {١} فَسُنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَى {٧} وَأُمَّا مَن بَخِلَ وَاسْتَغْنَى {٨} وَكُدُّبَ بِالْحُسْنَى {١٠} فَسُنْيَسِّرُهُ لِلْعُسْرَى {١٠})[الليل: ٥. ١٠]، وفي الحديث القدسي(وعزتي لا أجمع علي عبدي خوفين وأمنين، إذا خافني في الدنيا أمنته يوم القيامة، واذا أمنني في الدنيا أخفته في الآخرة) (١).

## قانون العطاء (عطاء الانسان يقايله زيادة النعم)

كلما أعطى الإنسانُ ازدادت نعم الله عليه، {لَبِن شَكَرْتُمْ لأَزيدَتُكُمْ}[إبراهيم٧]، والشكر هو حسن التعامل مع النعم، وكلما بخل الإنسان جنى على نفسه، وعرضها لسخط اللهُ عَلان الإنسان لا يمنّ بعطائه على ربه، بل إن هذا العطاء هو أقل ما يقوم به الإنسان تجاه نعم الله على العظيمة التي لا تعد ولا تحصى؛ فالإنسان جاء إلى الدنيا وحيداً لا عدد له، فقيراً لا مال له، ضعيفا لا قوة له، هَمَلا لا مكانة له، عاجزاً لا قدرة له. فمن الله عليه بالعدد من القبيلة والولد، ومنّ عليه بالأموال الوفيرة، وقوّاه بعد ضعف، فأصبح ذا عضلات مفتولة، وأسلحة فتاكة، ومهد الله على له في الأرض وآتاه القدرة على تسخيرها.

أفليس أشد البخل أن تُعطيَى كل هذا ثم تمنع من أعطاك شيئا يسيرا؟! ومع ذلك فهو يزيدك في كل ثانية ما تعجز عن شكره، يعطيك الأنفاس والحياة، ويفتح لعقلك آفاقا فساحا، وبرفع عنك بلاء عظيما.

وأعظم النعم الإلهية نعمة الهداية، التي جعلت للإنسان كينونة عليا، وميزة كبري على سائر المخلوقات، حيث نصب له دلائل الهداية في سائر المخلوقات، وأعطاه من الوسائل ما يوصله إلى معرفة هذه الدلائل، فيستدل بها على الخالق، ثم لم يكله مع ذلك إلى نفسه، بل أرسل إليه رسلا، وأنزل كتبا يهتدي بها إلى عمارة الأرض بالصلاح، والى فلاحه في الدنيا والآخرة.

كل هذا يقتضى من الإنسان أن يشكر ربه فيؤمن به، ويقوم في الأرض بوظيفته. أما أن يعاند آيات الله عَلا ويكفر بما جاء من عند الله عَلا . فهذا هو الظلم الذي يستحق عليه الذل والصغار والعسر والضنك والتعاسة؛ فلا يذوق طعم السعادة، ولا يصل إلى أبوابها. حياته في جحيم وشقاء، إنه يسلب معنى الحياة في الدنيا، ويسلب معناها في الآخرة، أما في الدنيا ﴿ فِإِنَّ لَهُ مَعِيشَة صَنكا } [طه٤١٢]، وأما في الآخرة فإنه ﴿يَصَلَّى النَّارَ الْكَبْرَىٰ تُمَّ لا يَمُوتُ

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان في صحيحه (٢٤٠)، وصححه الألباني.

فِيهَا وَلا يَحْيَى } [الأعلى: ١٢\_ ١٣]. وهذا هو الصعود (١) الذي سيرهقه الله على إياه في الحياتين (دَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً ﴿ ﴿ } وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَّمْدُوداً ﴿ ﴾ وَبَنينَ شُهُوداً ﴿ ﴾ وَمَهّدتُ لَهُ تَمْهيداً ﴿ ﴾ وَبَنينَ شُهُوداً ﴿ ﴾ وَمَهّدتُ لَهُ تَمْهيداً ﴿ ﴾ كُن يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ ﴿ ﴾ كلا إنّهُ كأن لآياتِنَا عَنِيداً ﴿ ﴾ كَانَ لآياتِنا عَنِيداً ﴿ ﴾ كلا إنّهُ كُوداً ﴿ ﴾ ).

### العطاء السلبي

ولنتأمل عناصر العطاء في هذه الآية فسوف نجد أنها دارت حول: التفكير والتقدير والنظر، والعبوس والبسور، والإدبار والاستكبار، والقول بأن القرآن سحر، هذه العناصر يمكن أن تجمع في عدة محاور، العطاء العقلي: التفكير والتقدير، والعطاء التعبيري، وهو إما غير لغوى: النظر والعبوس والبسور. وإما لغوى: القول بأن القرآن سحر. أما الإدبار فهو إشارة إلى سلبية العطاء التعبيري، وأما الاستكبار فإشارة إلى سلبية العطاء التعليلي.

### التفكير فالتقدير ثم التعبير

والتفكير هو أعلى أعمال العقل، فهو بوابة المعرفة الحقيقة، وبوساطته ينتج الإنسان ويبدع ويبنى، وعن طريقه تتحقق للإنسان إنسانيته، ويتميز عن سائر المخلوقات. أما التقدير فهو النتيجة الإبداعية للتفكير، يقال: قدّر فلان: أي: تمهل وفكر في تسوية أمر وتهيئته، قال تعالى: {وَقَدّرُ فِي السَّرْدِ}[سبأ ١١].

ولهذا فإن التفكير هو البدء والتقدير هو الختام، والتفكير محمود، أما التقدير فإن كان صحيحاً فهو محمود، وإن كان خاطئاً فهو مذموم، والإنسان لا يلام على تفكيره إنما يلام على تقديره. ولهذا لعن الله على هذا الكافر مرتين مؤكداً على سوء تقديره (فُتَتِلَ كَيْفَ

<sup>(</sup>۱) الصعود، هو المشقة، قال مجاهد: {سَأُرْهِقُهُ صَعُودًا}، أي: مشقة من العذاب، وقال قتادة: عذابا لا راحة فيه. وقال سيد قطب في الظلال: "هو تعبير مصور لحركة المشقة. فالتصعيد في الطريق هو أشق السير وأشده إرهاقاً. فإذا كان دفعاً من غير إرادة من المصعد كان أكثر مشقة وأعظم إرهاقاً. وهو في الوقت ذاته تعبير عن حقيقة، فالذي ينحرف عن طريق الإيمان السهل الميسر الودود، يندب في طريق وعر شاق مبتوت، ويقطع الحياة في قلق وشدة وكربة وضيق، كأنما يصعد في السماء، أو يصعد في وعر صلد لا ريّ فيه ولا زاد، ولا راحة ولا أمل في نهاية الطريق"

قَدَّرَ {١٠} تُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ {١٠}). والنتيجة التي أوصلها إليه تفكيره هي الاستكبار والنفار عن الحق، والتكذيب به، وهذا بسبب سوء تقديره للحقائق لا بسبب تفكيره فيها. فالتفكير مطلوب في كل شئ، ويبقى بعد ذلك التقدير أهو تقدير حسن قام على التسلسل البرهاني الصادق فيؤدي إلى اليقين والإيمان، أم تقدير سيئ قام على البرهنة المزيفة، وقسر الحقائق، فيؤدي إلى الاستكبار والاعراض.

وأما العطاء التعبيري فهو الصورة الظاهرة للتفكير، فالإنسان عندما يكون لديه معنى من المعاني، فإنه يتعامل معه بمرحلتين متتابعتين. الأولى: المرحلة الباطنة، المتمثلة في التفكير والتقدير. والثانية: المرحلة الظاهرة، المتمثلة في التعبير. والذي يعبر عنه الإنسان، إنما ينبعث من داخله، ولهذا جعل التعبير الظاهري أمارة حقيقية على ما بداخل الشخص، سواء كان لغوباً، كقوله:

> جعل اللسان على الفؤاد دليلا إن الكلام لفي الفؤاد وإنما أم غير لغوى، كقوله:

> عيناى في لغة الهوى عيناها وتعطلت لغة الكلام وخاطبت وقوله:

تتبيك عن سرهم جهراً واعلانا وفى وجوههم تبدو ضمائرهم

وهذا الكافر صاحب العطاء السلبي، كان عطاؤه متميزاً، فاستوعب قدرات التعبير الممكنة لديه بعينه وبوجهه، وبحركة جسمه. وتمثل العطاء السلبي لهذا التعبير في الإدبار، وهي حركة الجسم المضادة للإقبال، فالإقبال بدل على قبول، والإدبار يدل على رفض، ولو كلمت شخصاً فأدبر عنك لعلمت بهذه الحركة إعراضه عنك.

وهكذا تتابع الحدث وتلاحقت سلسلته منذ أن بدأ بالتفكير ومروراً بالتقدير ثم الاستكبار في مرحلته الباطنة، ثم ظهوره في الخارج بمختلف التعبيرات غير اللغوية أولاً، ثم تلخيص كل ذلك في التعبير اللغوى، فقال: (إنْ هَذَا إلا سِحْرٌ يُؤْتِّرُ { ، } إنْ هَذَا إلا قولُ الْبَشَر (١٥).

فهو رمى القرآن ومُنزلِه ومن نزل عليه، بهذه العبارة التي تلقفتها ألسنة الكافرين حتى اليوم (إنَّ هَذَا إلا سِحْرٌ يُؤْتُرُ ﴿ ٤٠ إِنَّ هَذَا إلا قَوْلُ الْبَشَر {١٠}) يدعى أن اللَّهُ عَلا لم ينزله، والرسول يفتري، والقرآن مُفْتري - إنما الرسول ساحر، وما جاء به هو السحر. كلام سخيف، ولكنه خطير، أما سخافته؛ فلأنه يتعارض مع كل الأدلة المنصوبة في الوجود على أنه حق نزل من عند الله على رسوله الكريم الله على رسوله الكريم الله على قلانه جاء بعد تفكير ثم تقدير خاطئ، فأخذ مقام النظرية التى يقيمها أصحابها على دلائل وبراهين، وبغض النظر عن صحة ذلك، فإن القرآن بين أنه لم يصل إلى هذه النتيجة إلا بعد التقدير، ولهذا لعن مرتين على هذا التقدير.

وجراء هذا الظلم الفاحش في التقدير والاستنتاج كان وعيد الله على له بـ (سَقَرَ {n} وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ {١٠} لا تُثْقِى وَلا تَدْرُ {١٠} لَوَّاحَةٌ للبشر {١٠}).

إن التفكير أمر مطلوب من الإنسان في كل شئ، ولهذا كان القرآن الكريم يدعو المشركين إلى التفكير، ويطالبهم بالحجة على ما يقولون، وبالرغم من أنهم كانوا ينكرون الله على، فقد طالبهم القرآن بأن يبرهنوا على صحة ما يعتقدون، (قل هاتوا برهانكم)، وأورد هذا القانون بعد الآيات التي يقول فيها ﴿أَإِلَهُ مَعَ اللّهِ قُلْ هَاتُوا بُرهَانكُمُ إِن كُنتُمُ صَادِقِينَ} [النمل ٢٤].

ذلك أن ديننا قائم على احترام العقل، والانسجام مع قوانين الفطرة، فالذي أنشأه هو الذي أطرد تلك القوانين في الآفاق وفي الأنفس. وفي سورة النمل سنرى أن هناك دائرة ضيقة حرم على عقل الإنسان ولوجها؛ لأنه لم يملك الوسائل التي تؤهله لخوضها، وهي دائرة الغيبيات المطلقة، إنما يستقى معلوماته عنها ممن هي عنده شهادة {عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ} [التغابن ١٨].

إذن فالتفكير غير مذموم، ولكن الاستنتاجات التي تبني على التفكير هي محل المساءلة، وهي محل اللوم إنْ فرط الإنسان في قوانين التفكير المنطقية. لك أن تفكر ولكن بصورة صحيحة حتى تصل إلى نتيجة صحيحة، أما أن يتحكم هوى أو تقليد أو عادة..الخ. في سير عملية التفكير فهذا مرفوض كل الرفض، وديننا رفض هذا.

والخلاصة أن أي عطاء إنساني —أيا كان نوعه، وأيا كان مظمره — له ثلاث مراحل: مرحلة التفكير، ثم مرحلة التقدير، ثم مرحلة التعبير.

فالقرآن جاء يدعو إلى الأولى، ويفرضها على الناس؛ لأنها طريق الإنسان ليعرف نفسه وخالقه، ويقيم حياته وفق الأسس الصحيحة. ولم يمجد دينٌ التفكيرَ مثل ما مجده الإسلام. أما الثانية فهي الطرق المتحكمة في التفكير، وهي ما تسمى بـ (التقدير) فالتقدير له كيفيتان: كيفية حسنة وكيفية سبئة، ومن هنا بوصف التقدير بأنه حسن إن كانت تلك الطرق حسنة، ويوصف التقدير بأنه سيئ إن كانت تلك الطرق سيئة.

وحسن التقدير يكمن في النظر المجرد إلى الدليل، نظرا مجردا عن أي تأثير خارجي، إنما هو البرهان، والسير مع مقتضاه حتى النهاية. وهذا ما دعا إليه القرآن. والناس تختلف في هذا السير، فقد يسير المفكر وفق هذه الأسس حتى يصل إلى نتيجة صحيحة مطابقة، وقد يسير وفق هذه الأسس، ولكنه قد يخطئ في الوصول إلى النتيجة المطلوبة وهذا غير ملوم أيضاً، فحسبه أنه اجتهد، وهذا ما جاء به ديننا العظيم (إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر) (١)، إذن فله أجر جراء تفكيره، وجراء تتبعه لأسس التكفير الحسنة.

أما سوع التقدير، فهو عدم الاعتداد بالدليل، ولعدم الاعتداد صور شتى، فقد لا يعتد بالدليل أصلاً في الوصول إلى الحكم، وقد يعتد به، ولكن لا يجعله فيصلاً، إنما يعتد بمؤثرات أخرى، وهذه المؤثرات كثيرة منها الهوى والتقليد ومراعاة رضا الناس، والتعصب، والإعجاب بالرأى، وغير ذلك. وسوء التقدير هو الذي ترتب عليه وعيد الله على في الدنيا والآخرة – وعيد شديد، يمكن تتبعه في القرآن. (فَقَتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ {١٠})، وتأمل حين قال القرآن: فقتل كيف قدر ، ولم يقل: فقتل إذ قدر ؛ لأن التقدير في ذاته غير مرفوض، إنما ينظر إلى كيفيته، فإن كانت كيفية صحيحة فإنها ستسلم إلى نتائج حسنة، ومن ثم لا يمكن لعن من اتبع هذه الكيفية في التقدير، أما الكيفية الشنيعة الأخرى، فهي المذمومة الملعون فاعلها.

أما المرحلة الثالثة فهي التعبير، والمراد به النتيجة، أو الاستنتاج، فإن قامت النتيجة على تقدير حسن ولو كان خاطئاً فهي نتيجة حسنة، وإن قامت النتيجة على تقدير سيئ كانت النتيجة سيئة، وصاحبها مذموم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۷۳۵۲)، ومسلم (۱۷۱٦).

#### حرية التفكير

وهنا تثار نقطة مهمة، وهى قضية: حرية التفكير، حيث طال التشدق بها، وأكثر الوالغون الحديث فيها، وأصبحت ستاراً يمارس خلفه أبشع أنواع اغتيال التفكير وسحقه ودماره. إنه ستار يقوم على مغالطة الحقائق، والعبث بالمفاهيم. هذه الفئات لا تستحي أن ترفع هذا الستار كلما أحست بأن زيفها مفضوح، وأن باطلها عراء.

وأقول هنا: نعم لحرية التفكير، لا لحرية التقدير. نعم لحرية التفكير مطلقاً، ونعم للتقدير الحسن الذي يقوم على النقدير الحسن الذي يقوم على أسس سليمة من التفكير، أما التقدير السيئ الذي يقوم على مؤثرات ذميمة من هوى وتعصب وانخداع وانبهار وتقليد وجمود فلا لهذا التقدير. فحرية التفكير مكفولة، والنتائج الحسنة -سواء أصائبة أم خاطئة- مقبولة، ولكن هذا لا يمنع من بيان الحق، وتمحيص هذه النتائج، ونشر الصحيح الصواب، وطي الخطأ.

فالتقدير الذى يتبع التفكير —هو عطاء إنسانى، فإن كان تقديراً حسناً فهو عطاء إيجابى، وإن كان تقديراً سيئاً فهو عطاء سلبي يستحق صاحبه الذم واللعن، ويتوعد الله على صاحبه بجهنم.

إذن فالعطاء الإنساني يكمن فى التقدير، ويظهر في التعبير، أما التفكير فهو حامل بذرة العطاء، والتقدير هو الذى يتكفل برعاية هذه البذرة وتنميتها، حتى تظهر للناس، فإن كان التقدير حسناً كان التعبير شجرة تؤتى ثمارها كل حين بإذن ربها، وإن كان التقدير سيئاً كان التعبير شوكاً يؤذى من يلمسه.

ولأن العطاء السلبى أفظع سمة تسِمُ الإنسان، وأشنع شئ يقترن به فى هذه الحياة، ولأنه دلالة على انحطاط نفس الإنسان، وبلوغه مبلغاً عظيماً فى الانتكاسة – لكل ذلك فقد أوعد الله على الإنسان بجهنم، ثم استطرد فى وصفها، ووصف فظاعتها ليبين أن هذا الإنسان صاحب العطاء يستحق هذا الهول، وهذا العذاب الشديد، قال تعالى (وَمَا أَدْرَاكَ مَا سَقَرُ {٧٠}) إلى قوله (وَمَا هِيَ إلا ذِكَرَى لِلْبَشَر {٣}).

# (نَذِيراً لِلْبَشَرِ)

والآية واضحة في أن جهنم جعلها الله على ذكرى للبشر كي يتعظوا، ويقسم الله على الله على أن جهنم آية كليرة (إنَّهَا

لاحْدَىٰ الْكُبر (١٥))، وقد جعلها (نَذِيراً لِّلْبَشر (١٦))، فهي تذكرهم وتتذرهم. والبشر بعد ذلك يختارون فمن شاء أن يعطى عطاء إيجابياً يتقدم به في دنياه وآخرته فعل، ومن شاء أن يعطى عطاء سلبياً يتأخر به فعل، وكل إنسان مرتهن بعمله وبكسبه، فالذي يعطى عطاء إيجابياً سيفلح، والذي يعطى عطاء سلبياً سيخسر (لِمَن شاء مِنكُمْ أَن يَتَقَدَّمَ أَوْ يَتَأَخَّر {٣} كُلُّ نَفُس بِمَا كُسَبَتْ رَهِينَةً {٢٨}).

إن أصحاب الجنة الذين قدموا لأنفسهم عطاء إيجابياً في هذه الحياة، أصحاب الجنة في مأمن من العذاب، بل هم هناك في الجنة يمرحون ويتحدثون، ثم يتساءلون عن أولئك المجرمين أصحاب العطاء السلبي، الذين أخروا أنفسهم، بتساءلون، ويمكنهم اللَّهُ عَلِيَّة من مخاطبتهم ليسألوهم عن سبب دخولهم سقر (دار الكفار). وهنا تأتي الإجابة متوقعة، فهم يعترفون بأن الذى أدخلهم سقر هو الشح بالعطاء حيث رفضوا أن يكونوا من أصحاب العطاء الإيجابي في الدنيا، وكان عطاؤهم سلبياً.

وإلى منع العطاء الإيجابي أشاروا بقولهم (قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ {٢٠} وَلَمْ نَكُ تُطْعِمُ الْمِسْكِينَ ﴿ \* } من لم يعطوا لربهم ولا لمجتمعهم وإلى العطاء السلبي أشاروا بقولهم وَكُنَّا نَحُوضُ مَعَ الْخَابِضِينَ ﴿ وَكُنَّا تُكَدِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ {١٠} حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينِ ۗ {١٠}).

والخوض اقتحام الشئ، يقال: خاض الغمرات: اقتحمها، وخاض بفرسه الماء: اقتحمه، وغالباً ما يستخدم الخوض في الحديث، يقال: خاض القوم في الحديث أي اقتحموا كل جوانبه، وشعبوا القول فيه، وكثيراً ما يقترن بالإثم، يقال: خاضوا في الحديث: أي اقتحموا حرماته، وتكلموا بما لا ينبغي، قال تعالى {وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَحُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرضُ عَنْهُمْ حتَّى يَحُوضُوا فِي حَدِيثِ غَيْرِهِ}[الأنعام ٦٨]، فالخوض أمارة على العطاء السلبي المتمثل فيما ينتجه لسان الإنسان وقلمه من أحاديث وأفكار، فكل باطل من القول يعطيه الإنسان فهو خوض باطل {فَدَرْهُمْ يَحُوضُوا وَيَلْعَبُوا حَتَّىٰ يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي يُوعَدُونَ}[الزخرف٨٣].

أما التكذيب فهو يشمل القول والفعل والاعتقاد، فالإنسان قد يكذب بلسانه، وقد يكذب بقلبه، وإن لم ينطق بذلك، وقد يكذب بفعله - وإن لم ينطق أيضاً، كمن أخبرته أن هناك رجلاً جاء ليقتله، ولكنه لم يقم ليأخذ حيطته وحذره، فهو مكذب بما يعمل.

والتكذيب باليوم الآخر، هو مطلق التكذيب سواء بالقلب أم باللسان، أم بالجوارح-وهو قمة العطاء السلبي قال تعالى: (أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَدِّبُ بِالدِّين {١} فَنَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ {١} وَلا يَحُضُ عُلَى طُعَامِ الْمِسْكِينِ {٢}) [الماعون: ١-٣]، فعرف المكذب هنا بمن يعمل السوء من الأعمال، لأنه لو آمن باليوم الآخر لأحسن العمل، وقد قال تعالى في المكذب والخائض (فَوَيْلٌ يَوْمَهِذٍ لِلْمُكَدِّبِينَ {«} الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ {٣}) [الطور ١١-١٢].

## أسباب الشح والعطاء السلبي

( مَا سَلَكَكُمُ فِي سَقَرَ {١٠})

سيعترف صاحب العطاء السلبي حين يدخل جهنم أن سبب هذا الجزاء هو الشح بالعطاء الإيجابي، وإنتاج العطاء السلبي. ولكن هذا الاعتراف سيكون بعد فوات الأوان، ولهذا لا ينفعهم اعتراف {وقَالُوا لَوْ كُنًا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنًا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ فَاعْتَرَفُوا بِدَنِهِمْ فَسُحْقاً لأَصْحَابِ السَّعِيرِ} [الملك ١٠]، ولا تنفعهم شفاعة أحد (فَمَا تَنفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِيدِنَ ﴿٨٤}). أفليس من الأحسن لهم أن يعترفوا الآن، وينظروا فيما ينفعهم، قبل أن يحيق بهم العذاب، ما الذي يجعلهم يفرون ويعرضون عن التذكرة؟ (كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُّسَتَنفِرَةٌ {ه} فَرَتَ مِن قَسُورَةٍ {٥})، وما الذي يجعلهم يفرون؟ هل يريد كل واحد منهم أن يوحي الله على النه وأن ينزل عليه كتاباً (بَلْ يُريدُ كُلُّ امْرِئٍ مِّنْهُمْ أَن يُؤتّى صُحُفاً مُّنشَرةً {٥،}) – إذن الاضطربت ينزل عليه كتاباً (بَلْ يُريدُ كُلُّ امْرِئٍ مِّنْهُمْ أَن يُؤتّى صُحُفاً مُنشَرةً {٥٠}) – إذن الاضطربت الحياة، وساءت الأمور، واختلطت التقديرات {اللّه أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رَسَالتَهُ} [الأنعام ٢٤].

أما السبب الحقيقي للشح، والعطاء السلبي فإنما هو عدم الإيمان باليوم الآخر، فالذي لا يؤمن بالآخرة لن يبادر إلى العطاء الإيجابي، فلا يعمل الصالحات، ولا يؤمن بربه، ولا يزكى نفسه، ولا يحسن إلى مجتمعه، إن حياته خالية من الرصيد الإيجابي، إنها شح وكنود {إنَّ الإِنسَانَ لِرَبِّهِ لَكُنُودٌ}[العاديات] – كما أنه لن يكف عن أي عطاء سلبي، فسجل حياته ملئ بالإثم والمنكرات، والمعاصي والسيئات، (كلا بَل لا يَخَافُونَ الآخِرةَ {٣٠}).

إن الإيمان باليوم الآخر ركن من أركان الاستقامة في الحياة، ولعلنا نفهم الآن بعض السر في حديث السورة – سورة المدثر – المستفيض عن اليوم الآخر، حتى إنه أخذ ثلث السورة تقريباً، ونفهم بعض السر في حديث القرآن المستمر عن اليوم الآخر، إن الإيمان باليوم الآخر يكشف للقلب مشاهد الحق واليقين، فينطلق في هذه الحياة وأمام ناظريه مشاهد الحق، ويعلم أنه إذا استقام في الدنيا فإنه سيكرم في اليوم الآخر، وإذا أساء العمل في الدنيا فإنه سيهان في اليوم الآخر – ينطلق وقد أيقن كل اليقين بوعد ربه ووعيده فيعمر الأرض بالصلاح والهدي.

إن الإنسان لا يقع في غفلة أو عصيان أو إساءة إلا حين يغفل عن اليوم الآخر، ولو لم يغفل لحسب لليوم الآخر حسابه، حتى المسلم عندما يعصي فإن قلبه وقت المعصية قد غفل عن اليوم الآخر "لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن..."(١).

ولكن القرآن جاء تذكرة لهؤلاء ولغيرهم، يذكرهم بما عليهم، وبما ينتظرهم، فمن شاء منهم أن يزكى نفسه، ويسلك طريق الفلاح فعل، ومن لم يشأ فعل. ولكن ليعلم الإنسان أنه بتوفيق الله علله يفلح، وبخذلان الله علله له يشقى، والله علله لا يوفق إلا من استحق التوفيق بسعيه وبذله، ولا يخذل إلا من استحق الخذلان بسبب إعراضه ونفوره. وآيات الله على موضوعة لجميع الناس، ووسائل المعرفة مخلوقة فى جميع البشر (كلا إنّهُ تَدَّكِرَةٌ (١٠٠).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٤٧٥)، ومسلم (٥٧).

# قدسية المعرفة وعالمية العطاء (سورة الفاتحة)

هذه السورة هي أم الكتاب، وهي أعظم سور القرآن الكريم، فعن أبي هريرة، قال: قال رسول الله في: (الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿٢﴾) أم القرآن وأم الكتاب والسبع المثاني والقرآن العظيم (١)، وفي صحيح البخاري أن رسول الله في قال لأبي سعيد بن المعلى: "لأعلمنك أعظم سورة في القرآن قبل أن تخرج من المسجد" قال: فأخذ بيدى فلما أراد أن يخرج من المسجد قال: فأخذ بيدى فلما أراد أن يخرج من المسجد قلت: يا رسول الله إنك قلت لأعلمنك أعظم سورة في القرآن، قال في "تعم، (الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿٢﴾) هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته "(٢)، وفي الترمذي وأحمد أن رسول الله في قال عن الفاتحة: "والذي نفسي بيده ما أنزل الله في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في الفرقان مثلها، إنها السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته "(٢).

أردت بهذا التمهيد أن أطلعك على مكانة هذه السورة، وفضلها على سائر السور، فلم أخذت هذه المكانة، حتى لا تصح ركعة إلا بقراءتها، وهي لا تتجاوز السبع الآيات؟ وكلماتها تسع وعشرون كلمة؟

هناك أقوال شتى فى ذلك، ومنها ما نقله ابن كثير فى سبب تسميتها أم الكتاب "وقيل إنها سميت بذلك لرجوع معانى القرآن كله إلى ما تضمنته"(أ)، وهو كلام دقيق، ذلك أن حياة الإنسان كما عرفنا سابقاً تستند إلى دعامتين، الدعامة الأولى: المعرفة، والدعامة الثانية: العطاء، فبقدر معرفة الإنسان يكون عطاؤه، وعلى نوعية المعرفة تكون نوعية العطاء. فالمعرفة الشاملة القدسية تولد عطاء إيجابياً عالمياً، والمعرفة الناقصة الأرضية تولد عطاء سلبياً ضيقاً.

ومن هنا فالقرآن الكريم جاء يقيم هاتين الدعامتين، الأولى: المعرفة، وأراد القرآن أن تكون معرفة الإنسان شاملة تنتظم النشأة والحياة والمصير، كما تنتظم الإنسان والكون، وقبل ذلك كله تؤسس معرفته بالخالق، كما أراد لها أن تكون معرفة قدسية تستمد قداستها من قداسة الخالق القدوس، وترتكز في عظمتها على عظمة اللطيف الخبير، وينبثق كمالها من كمال المشرع العظيم.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۰٤)، وهذا لفظ الترمذي (۳۱۲٤).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۶۷۶).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٨٣ ٨٨)، والترمذي (٣١٢٥)، وصححه الألباني

 $<sup>^{(1)}</sup>$ تفسیر ابن کثیر (۱۲/۱).

والدعامة الثانية: العطاء، وهو له جانبان: جانب إيجابي، وجانب سلبي، أما الجانب الإيجابي من العطاء فقد دعا إليه القرآن، وحث الإنسان عليه، وأبرز منافعه في الدنيا والآخرة - وأما الجانب السلبي من العطاء فقد نفر منه، وحاربه، وأبرز مساوئه في حياة الإنسان في الدنيا والآخرة. وقد رأينا في السور السابقة بعض هذه الجوانب.

فمعانى القرآن كلها دائرة حول هاتين الدعامتين، فجاءت سورة الفاتحة تتضمن أبرز خطوط المعرفة المختلفة، وتعرضها في إطارها القدسي، كما دعت إلى عالمية العطاء الإيجابي المتمثل في عبودية المهتدين الذين هم على الصراط المستقيم، وحذرت من العطاء السلبي المتمثل في سلوك المغضوب عليهم والضالين.

هذا وسوف نعرض لهذه القضية من خلال ثلاثة محاور: قدسية المعرفة، وعالمية العطاء، وتزاوج المعرفة المقدسة والعطاء العالمي.

## الحور الأول: قدسية العرفة

(الْحَمْدُ للّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١) الرَّحْمن الرَّحِيم (١) مَالِكِ يَوْمِ الدِّين (١))، نتناول هذه الآية من زاويتين، الأولى: المعرفة التي تقدمها، والثانية: قدسية هذه المعرفة.

### الزاوية الأولى: المعرفة التي تقدمها

تقدم هذه الآيات أكبر قاعدة تقوم عليها الحياة، وترتكز عليها سائر العلاقات، إنها قاعدة معرفة الخالق. وفي بيان أهمية هذه القاعدة يقول سيد قطب حرمه الله - "ولم يكن مستطاعاً أن يستقر الضمير البشري على قرار في أمر هذا الكون، وفي أمر نفسه وفي منهج حياته، قبل أن يستقر على قرار في أمر عقيدته وتصوره الإلهه وصفاته، وقبل أن ينتهي إلى يقين واضح مستقيم في وسط هذا العماء وهذا التيه، وهذا الركام الثقيل"(١).

هذا التصور يقوم على أربع أسس وهي: (الألوهية، الربوبية، الرحمة، العدل)، وكل أساس من هذه الأسس يربط الإنسان بتصور حول علاقة من العلاقات الخمس، وهي: علاقة الإنسان مع خالقه، ومع الكون، ومع الإنسان، ومع الحياة، ومع اليوم الآخر.

فأساس الألوهية بوجه علاقة الإنسان بالحياة.

وأساس الربوبية يوجه علاقة الإنسان بالمخلوقات: الكون والإنسان.

وأساس الرحمة يوضح للإنسان علاقة الخالق به.

وأساس العدل يوجه علاقة الإنسان باليوم الآخر.

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٢٣/١.

وأما علاقة الإنسان بخالقه فيوضحه أساس آخر وهو العبودية، وسيأتى في المحور الثاني.

### أساس الألوهية

الألوهية هي الأساس الأول من أسس هذا الدين، وهو الركن الأول من أركان الإسلام، {فَا عَلَمْ أَكُهُ لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ}[محمد ١٩]، {قُلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ}[الإخلاص ١]، وفي الحديث الشريف: "بنى الإسلام على خمس: أن تشهد ألا إله إلا الله"(١). فالألوهية تعنى أنه لا إله في هذا الكون إلا الله على والإله هو المستحق للتأليه والعبادة، فلا أحد يستحق العبادة إلا الله على .

وعندما تتقرر هذه العقيدة في وجدان الإنسان، فإنها تترجم إلى سلوك يصبغ حياته، فيتوجه في حياته إلى المعبود الحق – يستمد منه قيمه ومنهجه وأسس علاقاته، فمن ثم لا يكون في حياته إلا تشريع واحد ينبثق من إله واحد. ينطلق في هذه الحياة لا يخضع إلا للإله الواحد، ويرفض أن يذعن لغير الله على الله على يتوجه بتقديس أو عبادة أو خضوع أو استسلام لغير الله على ما عدا الله على سواء أبشراً كان أم حجراً، أم مذهباً أم فكرة.

فأنت أيها الإنسان عندما تؤله إلها واحداً، فلن يكون فى حياتك أى شائبة تغض من كرامتك، والحياة تكون فرصة لجميع البشر يعمرونها، دون أن يستأثر أحد على أحد بما ليس له. وتكون الفرص فيها متكافئة للجميع، لا فضل لأحد على أحد، ولن يكون هناك تجبر أو غطرسة لأبيض على أسود، أو لأصفر على أحمر.

إن إقامة الحياة على أساس الألوهية الواحدة هو الضمان الوحيد لترسيم مبدأ المساواة بين البشر جميعاً، وهو المنفذ الوحيد لإقامة مبادئ الحق العليا المتمثلة في الحرية والعدل التي ضحى من أجلها رسل الله. عليهم السلام. بكل غال ونفيس. وبعد ذلك يبقى الإنسان مكلفاً بإقامة هذه الأسس في الحياة وفق ما يهبه الله على من قدرات، ووفق ما ينصبه الله على الناس من نعم معطاة، ونعم مسلوبة، ووفق سنة التدافع بين الحق والباطل، والخير والشر. ومن هنا ينشأ مفهوم الابتلاء {الَّذِي خَلقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاة لِيَبُلُوكُمْ أَمُّهُ وَاحِدَةً وَلَكِن لِيَبُلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُم} [المائدة ٤٨]. (ولو شاء الله لَجَعَلكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَكِن لِيَبُلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُم} [المائدة ٤٨].

 $<sup>(^{1})</sup>$ رواه البخارى  $(\wedge)$ ، ومسلم  $(\wedge)$ . وله بقية.

#### أساس الديميية

أما الربويبة، فتعنى قيام الله عَلا على خلقه {أَفَمَنْ هُوَ قَائمٌ عَلَى كُلِّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ} [الرعد ٣٣]، وما يقتضيه هذا القيام من تدبير ورعاية وتصريف وتوجيه دون انقطاع أو فتور. وربوبية الله عَلا هي للعالمين جميعاً، (رَبِّ الْعَالَمِينَ ٢٠٤)، فما المراد بالعالمين (١٠)؟

هناك قولان، فابن عباس فسرها بـ "رب الجن والإنس "<sup>(٢)</sup> ببنما برى قتادة أن المراد ب(رب العالمين) "رب الخلق كلهم" (٣). والمتأمل في آبات القرآن الكريم بجد أن:

- ١- السياقات القرآنية التي يرد فيها ذكر (العالمين) توحى غالباً بأن المراد باللفظ: العاقلون المكلفون وهم الجن والإنس كقوله، {إنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاس لَّلَّذِي بِمَكَّمَّ مُبَارَكَا وَهُدًىٰ لَلْعَالَمِينَ}[آل عمران ٩٦]، وقوله {تَبَارَكُ الَّذِي نَزَّلَ الْفَرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيراً } [الفرقان ١]، والرسول ﷺ جاء نذيراً للجن والإنس.
- ٢- المراد بها: الخلق جميعاً، وقد وردت في مواطن أخرى بهذا المعنى، كما قال تعالى {أَلاَ لَهُ الْخَلْقُ وَالأَمْرُ تَبَارِكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ} [الأعراف٤٥]، فالحديث عن الخلق مطلقاً وتدبير أمرها، وهذا يناسبه تمجيد لرب الخلق جميعاً. ومثل ذلك آية الفاتحة؛ فالحديث مطلق عن الإله الواحد رب العالمين.
- ٣- اللفظ يشمل جميع الخلائق، ولدينا نص في هذه المسألة، حيث سأل فرعون موسى اللَّيْنِ ﴿ وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ } [الشعراء ٢٣]، فأجاب موسى اللَّيْنِ {رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا}[الشعراء٢٤].

<sup>(</sup>١) نقف لحظة مع لفظ (العَالمينَ) لنتأمل فيها، عالمون ج: عالم، قال في لسان العرب: "و لا واحد لـ(عالم) من لفظه، لأن عالم جمع لأشياء مختلفة، فإن جعل عالم السما لواحد منها صار جمعاً لأشياء متفقة، والجمع عالمون، و لا يجمع شئ على فاعل بالواو والنون (أي جمع تذكير سالم) إلا هذا" [لسان العرب، لابن منظور، مادة: عل م، دار صادر بيروت]. إذن فمقتضى اللفظ (عالم) أن يجمع على عوالم، مثل خاتم وخواتم، وطابع وطوابع، ولا يجمع على (عالمين)؛ لأن جمع المذكر سالم لا يكون إلا للعاقل علماً أو صفة و(عالَم) ليس كذلك، فإنه يضم الكائنات العاقلة كالجن والإنس وغير العاقلة كالكون الصامت.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>المرجع نفسه.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup>المرجع نفسه.

فالعالمون: لفظ يشمل جميع الخلق إذن، فيضم الكائنات العاقلة كالجن والإنس وغير العاقلة كالكون الصامت، ولكن ما سر جمعه جمع العقلاء(عالمون)، ولم يجمع على (عوالم)؟

فى هذا الجمع إيماء إلى أن على الإنسان أن يقيم علاقاته مع سائر المخلوقات وفق أسس الصداقة المطلقة، والأنس بها، وعدم الشعور بالخوف تجاهها، وعدم السعي فى قهرها إنما هى مخلوقات صديقة، تتبادل معه مشاعر هامسة وناطقة، تلتقى فى تسبيح الله وتعظيمه {وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَّ تَهْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ} [الإسراء٤٤]، وكما فطن إلى ذلك قديماً أحد الواعظين فقال: سل الأرض من شق أنهارك؟ وأنبت أشجارك؟ فإن لم تجبك حواراً أجابتك اعتباراً.

فالإنسان بينه وبين جميع الكائنات نسب وإخاء، فكلها تنتمى إلى رب واحد، وهذه الكائنات قسمان، القسم الأول: الكائنات العاقلة، والقرآن عرفنا بثلاث منها، وهى: الملائكة والإنس والجن. والقسم الثاني: الكائنات غير العاقلة، وهى هذا الكون العظيم وما فيه من سابحات ونيرات وأفلاك وأحياء لا يحصيها علما إلا الله سبحانه وتعالى.

### ❖ الإنسان والملائكة

وعليه فعلاقة الإنسان بالملائكة أن يؤمن بها، وأن يؤمن بأن الله على يدبر أمر الخلائق بها، وأنهم موكلون بحفظ الإنسان، وأنهم يكتبون أعماله، وهي تثبت المؤمنين وتصلى عليهم، وتؤيدهم وتواليهم، وتحمل لهم البشرى من الله على الدنيا، والشعور بالأمان، الإيمان بها وعدم الشعور بالأمان، والطمأنينة، وعدم الشعور بالاغتراب أبداً (۱).

#### الانسان والجن

أما علاقة الإنسان بالجن فإنه يؤمن بوجودهم لخبر القرآن عنهم ويؤمن أنهم لا يملكون للإنس نفعاً ولا ضراً، وأن من التجأ إليهم فإنما يزداد خبالا، وهي مخلوقات لها

<sup>(</sup>١) ومن الأدلة على ذلك: قوله تعالى {فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا} [النازعات]، و {ويُرْسِلُ عَلَيْكُم حَفَظَة} [الأنعام ٢١]، و {وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ . كِرَاماً كَاتِينَ} [الإنفطار: ١٠- ١١]، و {مَن كَانَ عَدُوًا للهِ وَمَلْاِكِكَةِ وَرُسُلِهِ وَجِيْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللهَ عَدُوًّ للهَ عَدُوً للهِ إلى المؤين وَجِيْرِيلَ وَمِيكَالَ فَإِنَّ اللهَ عَدُو للهَ مُعَقَّبَاتٌ مِّن بَيْن يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ الله} [الرعد ١١]. وينظر تفصيل هذا الموضوع في كتاب: علم الإيمان للشيخ عبد المجيد الزنداني، الجزء الثاني، القسم الثاني، ص٣٥٥-٤٣١، جامعة الإيمان، ١٤٢٠-٢٤١١.

عوالمها الخاصة، ومنهم الصالح والطالح، والله على قد خلق عالم الإنس كما خلق الجن لعبادته، فمن أسلم منهم فله الجنة، ومن كذب فله النار. ومن الجن طائفة الشياطين، وهذه الطائفة مهمتها إغواء الإنسان، وصرفه عن الحق، وصده عن سبيل الله على وتزيين العمل السيئ له، وهذا بسبب العداوة التي يكنها الشيطان لبني آدم (١)، ولكن الله على علمنا كيف نتغلب عليه، وأخبر أنه لا سلطان له على من اعتصم بالله علل (٢).

### الإنسان والإنسان

وأما علاقة الإنسان بالإنسان، فتقوم أولاً على العدل المطلق معه، أو القوامة بالقسط و"العِدل هِو الحد الِأدنى للعلاقات بين الإنسان والإنسان"(٣)، قال تعالى: {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواً كُونُواْ قَوَّامِينَ لله شُهَدَاء بِالْقَسُط}[المائدة ٨]، "وشيوع علاقات العدل ورسوخها في علاقات الإنسان بالإنسان ثمرته النضم الفكري والتقدم الحضاري. وغياب علاقة العدل نتيجته التخلف الفكرى والحضارى والعجز والاعتماد على الآخرين"(٤)، "وحين تسود علاقة العدل يشيع الاستقرار والأمن، وتتجسد علاقة الانتماء لبني الإنسان، ولا يبقى أثر لعلاقات العصبيات العائلة والقبلية والقومية والعرقية والدينية والمذهبية والوطنية $\mathbb{C}^{(\circ)}$ .

وتقوم ثانياً على الإخاء، فالإنسان يرى جميع البشر إخوة له نسلوا من أب واحد وأم واحدة {يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلْقَكُم مِّن تَّفْس وَاحِدَةٍ}[النساء١]. والإخاء يستلزم أمرين: الأول: التعارفِ وتبادل المعارف والخبرات، {يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكِم مِّن ذَكرٍ وَأَنتَى وَجَعَلْنَاكُمُ شُعُوباً وَقَبَابِلَ لِتَعَارَفُوا}[الحجرات١٣].

الثاني: التعاون على إقامة قيم الحق والعدل، وعدم إقامة أي تعاون أو تحالف على إثم أو قطيعة أو عدوان أو نهب أو قهر للضعفاء - فهذا تحالف ذميم قبيح، وفاعله آثم {وَتَعَاوِتُواْ عَلَىٰ الْبِرِّ وَالتَّقُوى وَلَا تَعَاوِتُواْ عَلَىٰ الإِثْمِ وَالْفُدُوانِ}[المائدة٢].

<sup>(</sup>١) انظر تفصيل هذه العداوة في سورة الأعراف، قصة آدم، وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) ومن الأدلة على ذلك: قوله تعالى {وَأَلَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الآنس يَعُودُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنَّ فَزَادُو هُمْ رَهَقاً} [الجن٦]، و {وَأَنَّا مِنَّا الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ دَلِكَ كُنَّا طَرَائِقَ قِدَدًا} [الجن ١١]، و {وَمَا خَلَقْتُ الَّجِنَّ وَالْأَنسَ إلا لِيَعْبُدُونِ} [الذاريات ٦٥]، و (فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُولَائِكَ تَحَرَّوْا رَشَدَاً { ٤ ١ } وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطْبًا { ٥ ! } ) [الجن: ١٤-١٥]، و {وَلَقَدْ ذَرَ أَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرِ أَ مِّنَ الْحِنِّ وَالإِنس} [الأعراف ١٧٩]، و (قالَ رَبِّ فَأَنظِر يُنِي إِلَى يَوْمٍ يُبُعَنُونَ {٧٩} قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظرينَ {٨٠} إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ (٨١) قَالَ فَبِعِزَتِكَ لاغْوِيتَهُمْ أَجْمَعِينَ {٨٢} إلا عِيَانَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلُصِينَ {٨٣})[ص: ٢٩-٨٣]، و {وَزَيَّنَ لَهُ مُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَن السَّبِيلِ فَهُمْ لا يَهْتَدُونَ} [النمل ٢٤]، و {إنَّ الشَّيْطانَ لِلإنسَان عَدُوٌّ مُّينٌ } [بوسف ]، {إِنَّهُ لَبْسَ لَهُ سُلُطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتُوكُّلُونَ . إِنَّمَا سُلُطَانُهُ عَلَى الَّذِينَ يَتُولُّونَهُ وَ الَّذِينَ هُم يهِ مُشْرِكُونَ } [النحل: ٩٩-١٠٠].

<sup>(</sup>٣) فلسفة التربية الإسلامية، ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) نفسه، ١٤٦-١٤٥

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup>نفسه، ۱٤۷

وتقوم ثالثاً على الإحسان، قال تعالى {وَقُولُواۤ لِلنَّاسِ حُسْناً}[البقرة ٨٣]، {وَقُل لِعِبَادِي يَقُولُواۤ لِلنَّاسِ حُسْناً}[البقرة ٨٣]، {وَقُل لِعِبَادِي

### الإنسان والكون

أما القسم الثاني فهو الكائنات غير العاقلة. وهي الكون وما فيه من آفاق وأفلاك، وأرض وما فيها من بحار ومحيطات، وما فيها من جبال، وما فيها من أحياء... وأساس هذه العلاقة هو التسخير، قال تعالى {وَسَحَّرَ لَكُم مَّا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مِنَّهُ} [الجاثية ١٦]. والإنسان ينظر إلى الكون نظر الصداقة لا نظر العداوة الذي يسعى لقهر الطبيعة، إنما هو الصديق الذي يرى فيه مجالاً رحباً للعمل والانطلاق والوصول إلى الخالق العظيم، والانتفاع بما سخره في حياته – ومن ثم فهو يرى هذه الكائنات كلها، كائنات صداقة، كما قال رسول الله عندما بدا له جبل أحد "هذا جبل يحبنا ونحبه"(١)، وكان ينظر إلى القمر فيقول "ربى وربك الله"(١).

وطريق الإنسان في تسخير الكون هو اكتشاف قوانينه التي يخضع بها للإنسان، ومن دون كشف هذه القوانين يظل الكون مستغلقاً على الإنسان، بل إنه قد يعتقد فيه بالألوهية فيعبده، يعبد الشمس أو القمر أو النجوم أو الكواكب أو التماثيل الحجرية أو النور والظلمة أو البقر ... الخ.

### أساس الرحمة

إذن فالرب خالق رحيم بعباده، تكفل بالقيام عليهم ورعايتهم وهدايتهم إلى الصراط المستقيم – وهو تصور فريد لعلاقة الرب بعباده،"إن الرب الإله في الإسلام لا يطارد عباده

<sup>(1)</sup> رواه البخاري (۲۸۸۹)، ومسلم (۱۳۲۵).

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي (۳٤٥١)، وأحمد (۱۳۲٤)، وصححه الألباني (7)

 $<sup>(^{7})</sup>$ رواه البخاری  $(^{7})$ ، ومسلم  $(^{7})$ ).

مطاردة الخصوم والأعداء كآلهة الأولمب في نزواتها وثوراتها كما تصورها أساطير الإغريق. ولا يدبر لهم المكائد الانتقامية كما تزعم الأساطير المزورة في العهد القديم كالذي جاء في أسطورة برج بابل في الإصحاح الحادي عشر من سفر التكوين"(١).

#### أساس العدل

وأما أساس العدل الإلهي فإنه يوجه علاقة الإنسان باليوم الآخر؛ فإيمان الإنسان بأن الله على يحقق له أولاً: الشعور بقيمته ومكانته وكرامته، ولإيضاح هذا الأمر دعوني أضرب هذا المثال، إنّ مَنْ لديه شيئ ثمين فإنه يحافظ عليه بكل وسيلة، ويضِنّ أن يضيع منه شئ، بل يقاتل من أجل ألا تضيع منه ذرة واحدة، فمثلاً، من معه ذهب فإنه لا يفرط في شئ منه، وسيضعه في أحرز مكان، ويتفقده دائماً، لأنه شئ غال عنده. أما لو كان الشئ غير ثمين فإن صاحبه لا يهتم به أبقى أم ضاع.

ثم تأملت في هذا الإنسان فوجدت أن الله على خلقه وأكرمه {وَلَقَدْ كُرَّمْنَا يَنِي آدَمَ}[الإسراء ٧٠]، وعظمه، فالإنسان مخلوق عظيم كريم، وبعبارة أخرى، الإنسان عند الله عَلا شيئ ثمين نفيس، خلق له كلُّ شيئ وخلق من أجله كل شيئ، كما قال الشاعر:

### رب أنت خلقتني وخلقتَ لي وخلقتَ مني

فإذا كان الإنسان ثميناً عند ربه كريماً عليه، فإن اللهُ عَلا سيضن أن يضيع من الإنسان شئ، ولهذا يأخذ الله على بعين الاعتبار كل ما يصدره الإنسان من تصرفات، فكل عمل أو قول يصدره الإنسان فإنه لا يضيع عند الله على على بسجله له ربه، ثم يسأله عن كل ما عمل {وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسُطُ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظُلُّمُ نَفْسٌ شَيْبًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَل أُنْيَنَا بِهَا وَكَنَّى بِنَا حَاسِبِينَ}[الأنبياء٤٧]. فحساب الله على للإنسان في اليوم الآخر دلالة على كرامة الإنسان عند ربه.

ووجه آخر، وهو أن من كرامة الإنسان على الله على أن يعطيه ما يختار، فإذا اختار الجنة بأعماله الحسنة أعطاه الله على الجنة، وإذا اختار النار بأعماله السيئة أدخله الله الله عَلَّ ناره، ولهذا قال عن من دخلوا النار {هَذَا نُزُّلُهُمْ يَوْمَ الدِّين}[الواقعة٥٦]، فسماه نزلاً حيث أعد لهم ما اختاروا، فكان بمثابة الكرامة التي يقوم بها الضيف لزائره، ولهذا يقول اللَّهُ عِلا {دُقُّ ا

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن ٢٤/١. والأولمب أعلى جبال اليونان، وارتفاع هذا الجبل وخشونته جعلت اليونانيين الوثنيين يعتقدون أن الاثنى عشر إلها وإلاهة المزعومين، لهم أماكن على الحواف الكثيرة للقمة العريضة لهذا الجبل.

إِمُّكَ أَنتَ الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ} [الدخان ٤٩]، ولا يخفى ما وراء ذلك من تهكم واستخفاف بهذه العقول التي اختارت هذا النزل!!

وثانياً: يحقق لـ الطمأنينة حين يشعر أن عمله لن يذهب هدراً، وأن الله على سيجازيه عليها، فيعرف أن الدنيا ليست نهاية القصة، وإنما تنتهى فصول القصة في اليوم الآخر، فينتصر المظلوم من الظالم، ويأخذ كل ذي حق حقه.

ويحقق له الطمأنينة حين يشعر أن الذى خلقه هو حكم عدل، يقيم العدل بين مربوبيه، كما أقام الخلق على الحق، {وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ مُربوبيه، كما أقام الخلق على الحق، {وَخَلَقَ اللَّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظَلَّمُونَ}[الجاثية ٢٦]. ويحقق له الطمأنينة حين يعلم المحسن في عمله أن الله على سيثيبه، وإن تنكر له الناس، ويوقن أيضاً أن الله على سيأخذ على أيدى المسيئين {أمَّ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّيَاتِ أَن تَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاء مَّ عَلَهُمْ صَاء مَا يَحْكُمُونَ}[الجاثية ٢١].

فإذا تحقق ذلك فإن الإنسان ينطلق في الدنيا عاملاً عامراً محسناً متعاوناً مقيماً دين الله على ساعياً في سبيل إقامة مبادئ الحق والعدل – وفوق ذلك فإن مصالحه لا تعميه، ومنافعه لا تطغيه عن مصالح الآخرين، إذ يرى أن اليوم الآخر هو اليوم الذي تتحقق فيه كل مصالحه قال تعالى {وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَهِى أَنْهُ سُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَّعُونَ} [فصلت ٣١].

### الزاوية الثانية: قدسية هذه المعرفة

هذه المعرفة التى أشرت إلى خيوطها الأساسية المتعلقة بأسس التصور الإسلامى التى توجه علاقات الإنسان ليست مجرد معارف تتلى وتفسر، بل إنها معارف تشكل كيان المسلم وحقيقته، وتختلط بوجدانه، ومن دون هذه المعرفة لا يسمى الإنسان مسلماً. هذه المعرفة هى الحد الفاصل بين إسلام المرع وكفره، إنها النظام الثابت الذي لا يتغير، ومن ثم فإنها معرفة خاصة تقوم عليها حياة الإنسان، ويتحدد فى ضوئها مصيره الأبدى إلى الخبة أم إلى النار – وهذا الوجه الأول من وجوه قداسة هذه المعرفة.

أما الوجه الثانى من أوجه قداستها . فهو أن الذى فصل حدودها، وأوضح معالمها هو الخالق العليم الذى خلق الإنسان، فهو أعلم بمن خلق {أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ}[الملك ٢]، وهو أعلم بما يصلحه ويسعده، فكانت هذه المعرفة هى السبيل الوحيد لصلاح الإنسان وسعادته، وبغيرها سيعيش فى تخبط وعمى، وتيه وحيرة {ومَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكاً

وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ اللَّقِيَامَةِ أَعْمَى } [طه ٢٢].

ولا غرو . بعد ذلك . إذ تضمنت سورة الفاتحة أسس هذه المعرفة، أن تكون أعظم سورة في القرآن، وسميت أم الكتاب، وكانت قراءتها فرضاً على المسلم كل يوم سبع عشرة مرة، حتى تتجدد في ذهنه أسس هذه المعرفة وتترسخ، وتلازمه وتكون حاضرة معه في كل عطاءاته.

# المحور الثانى: عالمية العطاء

(إِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِين ﴿ ﴿ ﴾ )، هذه الآية توجه الإنسان التوجيه الصحيح إلى بناء علاقة مع خالقه، هذه العلاقة تتبثق من أنوار المعرفة الأساسية، وهي المقتضى الطبيعي لتلك المعرفة. هذه العلاقة تتلخص في كلمتين (عبادة واستعانة).

والعبادة "اسم جامع لكل ما يحبه الله عَلا ويرضاه من الأقوال والأعمال والأفكار والمشاعر والعواطف في حياة الأفراد والجماعات، وفي جميع الميادين الفكرية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية والعسكرية وغير ذلك "(١). والله على خلق الثقلين لعبادته (ومَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالإِنسَ إِلا لِيَعْبُدُونِ} [الذاريات ٥٦].

وآية الفاتحة جاءت بأسلوب الحصر والقصر في المهمة، إذن فلا مهمة للجن والإنس في هذه الحياة إلا عبادة الله على الله عله علوم أن إقامة الدين في الحياة، واعمار الأرض بالصلاح، وبناء الحضارات هو واجب شرعى على الإنسان، وهذه الأعمال كلها تستغرقها العبادة، فيظل الإنسان طيلة عمره في عبادة الله علله.

#### ولكن: أي عبادة يريدها الله؟ إنها العبادة القائمة على المعرفة المقدسة.

أما الاستعانة، فهي ترك كل ما عدا الله على الله على الله على التوجه الكلي إلى اللهُ عَلا، فإن الاستعانة تعنى الترك الشامل لكل ما عدا اللهُ عَلا. فلا يصبح في قلب الإنسان إلا الله على يعبده ويرجوه ويخافه ويسعى له ويستعين به. وكل ما عدا الله على فليس له أثر ، فتراه لا يرائي بعمله أحداً؛ إذ ليس له مكان في قلبه، ولا يخشى أو يخاف قوة أخرى فهي قوة ضعيفة هشة، ولا يرجو ملكاً أو زعيماً، فهم مثله بشر لا يملكون له نفعاً ولا ضراً.

وباختصار، فعبادة الله على بمفهومها الشامل هي مقتضى المعرفة المقدسة،

<sup>(</sup>١) فلسفة التربية الإسلامية، ٨٥، وفيه كلام قيم عن مفهوم العبادة في الإسلام.

والاستعانة بالله على هو مقتضى العبادة الصحيحة. فمن كانت استعانته بغير الله على فإن عبادته مغشوشة، ومن كانت عبادته مغشوشة فإن معرفته بالله على وهمية – أو غائبة.

### عبودیة الفرد والمجتمع

والعبودية هي عطاء الإنسان الشامل الذي يتوجه به إلى الله على، ويعطى من خلاله عطاء ينتظم جميع أزمان حياته، ويشمل كافة تفصيلاتها. ولكن ليس هناك إنسان ينفرد بهذا العطاء، بل إن الذي يقوم به هو جنس الإنسان، ولهذا جاء الفعل بالنون (نعبد، نستعين)، ولم يكن بالهمزة، أعبد – أستعين؛ للدلالة على أن الجنس الإنساني –جميعاً – عليه أن يقوم بهذه العبادة والاستعانة فيكون ثمّ بُعدان لهذه العبادة:

البعد الأول: عبادة فردية، يقوم بها كل فرد – وهو عطاء الإنسان الفرد وما يقدمه من أعمال وأقوال وانتاجات في هذه الحياة.

البعد الثاني: عبادة جماعية، يقوم بها مجموع الأمة، وفيها ينصهر عطاء الفرد ليصبح عالمياً، حيث تجتمع جهود الأفراد جميعاً لتبرز عطاء واسعاً شاملاً، يسمى حضارة.

والذى يتأمل سيرة رسول الله على يجد أنه أولاً قام ببناء لبنات فردية تجيد العبادة الفردية، وتقدر على العطاء الفردى – وهذا العمل استغرقته الفترة المكية كلها. وثانياً قام بتجميع تلك اللبنات لتقديم العبادة الجماعية، وبذلك شرعت الهجرة إلى المدينة المنورة، وبدأ العطاء الحضارى للدولة الإسلامية.

\* \* \*

### الحور الثالث: تراوج المعرفة والعطاء العالى

(اهدنا الصِّرَاطَ المُستَقِيمَ {١} صِرَاطَ الَّذِينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيرِ المَغضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ {٧}). جاء المحور الثالث يبين أن تشابك هذا العطاء وتلك المعرفة في حياة الإنسان يجعله يضع قدمه على الصراط المستقيم، فيهتدى إلى ربه. فلن يهتدى الفرد إلى الصراط المستقيم، ولن تهتدى الجماعة إليه – ما لم تلتحم المعرفة المقدسة بالعطاء العالمي.

معرفة مقدسة + عطاء عالمي ← هداية إلى الصراط المستقيم.

والمتتبع لآيات القرآن الكريم يجد أن الصراط المستقيم يراد به شيئان.

الصراط المستقيم الذى يُهدى إليه القرب، نتيجة لعبادته الفردية المبنية على المعرفة المقدسة، كما قال تعالى {مَن يَشَإ اللّهُ يُضَلِلْهُ وَمَن يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ {إِلانعام ٣٩]، {قُلُ إِتَنِى هَدَانِى رَبِّى إِلَىٰ صِرَاطٍ مُستَقِيمٍ دِيناً قِيَماً مِّلَّةَ إِبْرَاهِيمَ

حَنِيفاً } [الأنعام ١٦١] وأخبر الله على رسوله بين بنك {إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ } [الأنعام ٤٣]، وقال الله على عن خليله إبراهيم الله المُحَبَّاهُ وَهَدَاهُ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ } [النحل ١٢١].

الصراط المستقيم الذي تهدى إليه الأمة، نتيجة لعبادتها العالمية وعطائها الحضاري القائم على المعرفة المقدسة، وهذا كما في قوله تعالى {وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيماً فَاتَبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ السُّبُل فَتَفرَّقَ بِكُمِّ عَن سَبِيلِهِ}[الأنعام١٥٣]، فالخطاب لمجموع وليس لفرد {وَإِنَّ اللَّهُ لَهَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ}[الحج٤٥]، {وَإِنَّ اللَّهُ رَبِّى وَرَبُّكُمْ فَا عَبُدُوهُ هَذَا صِراطٌ مُسْتَقِيمٌ}[مريم٢٦]، فجاء الأمر بالعبادة للمجموع، ثم إرشادهم إلى الصراط المستقيم.

وآية الفاتحة (اهدِنا الصِّرَاطَ المُستقِيمَ (١٤) هي من هذا القبيل للأدلة التالية:

- جاء طلب الهداية إليه بعد تقديم آية العبادة العالمية.
- جاء طلب الهداية إليه للجمع وليس للفرد، فقال "اهدنا" ولم يقل: اهدني.
  - إضافته إلى جمع العبّاد (الذين أنعمت عليهم).
  - مقابلته بجمع الذين انحرفوا عنه، وهم المغضوب عليهم والضالون.

من هنا فإن العبادة الفردية الصحيحة تقيم صاحبها على صراط مستقيم وهو المظهر الفردى للعبادة، والعبادة العالمية تقيم أصحابها على صراط مستقيم عالمى وهو المظهر العالمي للعبادة. وآثار الصراط المستقيم الفردى تختلف عن آثار الصراط المستقيم العالمي.

فآثار الصراط المستقيم الفردي — هي تحقيق صلاح الفرد، فتجد الفرد صالحاً مستقيماً في علاقاته مع الله على ومع الخلق جميعاً، متبعاً الحق في كل تفصيلات حياته، متحرياً الصدق في كل شئون حياته، وهذه الآثار قد تراها اليوم – في حياة بعض من الأفراد المسلمين.

وأما آثار الصراط المستقيم العالمي – فهى تحقيق صلاح العالم، وذلك بإقامة مظاهر المعروف من عدل وحرية ومساواة بين الناس جميعاً، والقضاء على مظاهر المنكر المتمثلة في الظلم والاضطهاد والتمييز العنصري. وإذا كانت الآثار الفردية يمكن أن تجتنى بسعي الفرد، فإن هذه الآثار لا يمكن أن تتحقق إلا بسعى الأمة وكفاحها. وهذه الآثار قد اختفت منذ قرون كثيرة، ولم تعد موجودة لاختفاء العبادة العالمية من هذا العالم، وبذلك فالعالم يعيش في أحط مستوى يمكن أن تصل إليه البشرية، إنه يعيش حياة متجردة من الإنسانية، مثل المسلمين في ذلك مثل غيرهم.

### م سبيل رسول الله ﷺ

ولو تأملت واقع المسلمين فإنك لن تجد في القاموس الاجتماعي هذه المعانى: الحرية – المساواة – العدل – العزة – . . . . وهذه آثار الصراط المستقيم العالمي. والناظر في قصة إبليس وقوله لله على {قَالَ فَبِمَا أَغُويَتَنِي لأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيمَ} [الأعراف ١٦] يجده قد حقق نجاحاً كاملاً في صرف البشرية اليوم عن هذا الصراط المستقيم العالمي.

ومن هذا يتضح طبيعة العمل الذى ينبغى على العاملين أن يقوموا به فى هذا العصر، إنه عمل شاق لا يقوى عليه إلا الرجال حقاً، إنه إحياء العبادة العالمية التى تتتج عطاء حضارياً، وهذا هو سبيل رسول الله الذى دعا إليه {قُلَ هَذِهِ سَبِيلِى أَدَّعُو إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَناً ومَن اتبعنى) فهو سبيل لا عَلَى بَصِيرَةٍ أَناً ومَن اتبعنى) فهو سبيل لا يستطيع أن ينهض به فرد، بل لابد من جماعة، ومن دون هذا النهوض سنظل بعيداً عن الصراط المستقيم. فيا ترى بعد أن عرفت هذا كله – هل أيقنت أن السعى إلى هذا الصراط المستقيم واجب مقدس معلق فى ذمة المسلمين جميعاً حتى يقيموه؟

# أهمية تلاحم المعرفة والعطاء الإيجابي

إن تلاحمهما هو الهادى إلى الصراط المستقيم، وإذا تخلف أحد العنصرين فإن الناتج هو الانحراف عن الصراط المستقيم. وتَخَلُف العطاء الإيجابي (العبادة) يؤدى إلى غضب الله على، وتخلف المعرفة المقدسة يؤدى إلى الضلال. والمفسرون يقولون بأن المغضوب عليهم هم اليهود وأن الضالين هم النصاري "حيث إن اليهود فقدوا العمل،

والنصاري فقدوا العلم، ولهذا كان الغضب لليهود، والضلال للنصاري؛ لأن من علم وترك استحق الغضب خلاف من لم يعلم، والنصاري لما كانوا قاصدين شيئاً لكنهم لا يهتدون إلم، طريقه، لأنهم لم يأتوا الأمر من بابه – وهو اتباع الحق- ضلوا" (١). ونحن يهمنا من هذا النص سبب التسمية.

فالمعرفة المقدسة إذا لم تأخذ طريقها إلى الحضور في عطاء الفرد أو الأمة-فإن ذلك يستوجب غضب الله على ومقته، وما يتبع هذا الغضب من لعن وسحق وعذاب واهلاك- وبهذا تنطق آيات القرآن الكريم كما قال تعالى {ومَن يَحْلِلُ عَلَيْهِ غُضَبِي فَقَدْ هَوَىٰ} [طه ٨١]. وقال {وَغُضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأُعَدَّ لَهُ عَدَابًا عَظيماً } [النساء ٩٣].

أما إذا غابت تلك المعرفة، وقام العطاء دون استناد إلى المعرفة المقدسة فإن هذا يؤدي إلى ضلال صاحب العطاء، فيكون إنساناً ضالاً، وتكون أمة ضالة، ويتسم الإنتاج بالضلال فيكون إنتاجاً ضالاً، يَضل صاحبه ويُضل غيره، قال تعالى {وَلا نَتَّبِعُوا أَهْوَاء قَوْم قَدْ ضَلُّواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُّواْ كَثِيراً وَضَلُّواْ عَن سَوَاء السَّبِيل}[المائدة٧٧]. وأخطر قضية يقع فيها أصحاب الضلال حين يضلون ولا يشعرون بضلالهم، كما قال تعالى {الَّذِينَ ضَلَّ سَعَيُّهُمْ فِي الَّحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً}[الكهف١٠٤].

فالضلال هو العمل الذي لا يستند إلى المعرفة المقدسة، كما نصت على هذا الآية {قُلُ هُوَ الرَّحْمَنُ آمَنًا بِهِ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنَا فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ فِي ضَلال مُّبِين}[الملك ٢٩]، فالمؤمنون بالرحمن وبما جاء من عند الرحمن من معارف قدسية هم بمنأى عن الضلال.

## أسباب غياب المعرفة المقدسة (الضلال)

وأسباب غياب المعرفة المقدسة كثيرة، منها: إنكار قداسة المعرفة أصلاً، وعدم الاعتراف بها- كما قال تعالى {وَمَن يَكُمُّرُ بِاللَّهِ وَمَلاَ بِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِر فَقَدْ ضَلَّ ضَلالًا بَعيداً}[النساء١٣٦].

ومنها، أسباب خارجية: كالكبراء الذين يضلون الناس ويصرفونهم عن هذه المعرفة {أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءِنَا فَأَضَلُّونَا السَّبِيلا}[الأحزاب٢٧]، والشيطان الذي يسعى لإيقاع البشر فى هذه الدائرة (كُتِبَ عَلَيْهِ أَتُهُ مَن تَوَلاهُ فَأَتَّهُ يُضِلَّهُ وَيَهْدِيهِ إِلَىٰ عَذَابِ السَّعِير [[الحج٤]،

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر، ۳۹/۱.

والطواغيت والأصنام أيا كان مسماها، كما قال إبراهيم الله المَّنَ أَضَلَلْنَ كَثِيراً مِّنَ النَّاسِ} [إبراهيم ٣٦]، وكالخضوع لأحكام الناس وتقاليدهم وعادات المجتمع {وَإِن تُطِعُ أَكَتُرَ مَن فِي الأَرْضِ يُضِلُّوكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلاَّ يَحْرُصُونَ} [الأنعام ١٦٦]، {إِنَّهُمْ أَلَفُوا آبَاءهُمْ ضَالِّينَ فَهُمْ عَلَى آتَارِهِمْ يُهُرَعُونَ } [الصافات: ٦٩-٧٠].

ومنها: ما يقع فيه المرء من انحراف نتيجة لأمراض قلبية، وقد يكون على علم بالمعرفة المقدسة، كمن يتبع الهوى {أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً} [الجاثية ٢٣]، وكمن يقع في مخالفة الله على ورسوله وقد علم سبيلهما، قال تعالى {وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْراً أَن يَكُونَ لَهُمُ الْخِيرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَن يَعْصِ اللَّه وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلالاً مُّيناً } [الأحزاب ٣٦]، فالآية تتحدث عن معصية يقع فيها مسلم، يخالف أمر الله على ورسوله ، كما يوحى بذلك سياق الآية.

ومنها: الصد عن سبيل الله عَلى، قال تعالى: {الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَعْمَالُهُمُ} [محمد ١].

فكل هذه الأسباب تعمل على الفصل بين المعرفة المقدسة والعطاء؛ فيقع الضلال حينئذ {وَمَن يُضِلِل اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن سَبِيل}[الشوري٤٦].

أما إذا كان العطاء قائماً على أساس المعرفة المقدسة، فإن العبد يهتدى إلى الصراط المستقيم، والاهتداء إلى الصراط المستقيم مستوجب لإنعام الله على وفضله، سواء أكان الإنعام لفرد بما يناله من رضى وطمأنينة وتوفيق وسعادة وفلاح فى الدنيا والآخرة، أم كان الإنعام لأمة بما تتاله من عزة ونصر وتمكين وقوة ورفعة، والأمة التى لم تصل إلى الصراط المستقيم فلن تتال إنعام الله عليها، ولهذا تعيش متخلفة ذليلة خانعة خاضعة قابعة ضعيفة – كحال المسلمين اليوم.

# الضلال الإنساني بين التباب والعذاب (سورة المسد)

إن الله على الذي أعطى الإنسان النعمة، علّمه قبل ذلك المعرفة المقدسة التي تعطى للإنسان معناه وقيمته، وتوجهه إلى كيفية التعامل مع النعم، فإذا فعل ذلك أفاد أولاً أنه سينتج عطاء إيجابياً، وأفاد ثانياً أنه سيجد ثمرة المعرفة في الدنيا وفي الآخرة. ولكن إذا ضل الإنسان عن المعرفة المقدسة، وقطع صلته بها، فإنه سينتج عطاء سلبياً، كما أنه لن ينتفع بالنعم، ولن يجد ثمرتها، فتتحول النعم إلى نقم يذوق مرارتها في الدنيا والآخرة، ويمكن توضيح هذا بهذه المعادلات:

- إنسان + معرفة مقدسة ← عطاء إنساني إيجابي.
  - نعمة + معرفة مقدسة → نعمة مثمرة.
  - إنسان معرفة مقدسة ← عطاء إنساني سلبي.
    - نعمة معرفة مقدسة → نقمة مُرّة.

وقد اختتمت سورة الفاتحة ببيان أن الصراط المستقيم هو ما يصل إليه المهتدون الذين تتفاعل في نفوسهم المعرفة المقدسة مع عطائهم، فينالون إنعام الله على، وهذا بخلاف المغضوب عليهم من الله على الذين عرفوا ثم منعوا، وبخلاف الضالين الذين انقطعوا عن المعرفة المقدسة.

وسورة المسد جاءت بنموذجى الضلال: نموذج العطاء السيئ (الصاد عن سبيل ال الله عليه الله الموقف، والنموذج الثاني مستوجى من السياق اللغوي. هذان النموذجان – يستوجبان جزاءً مُراً، هذا الجزاء هو (التباب) في الدنيا، و (العذاب) في الآخرة. وسنتناول السورة في محورين، الأول: نماذج الضلال. والثاني: جزاء الضالين.

## [المحور الأول: نماذج الضلال]

### النموذج الأول: الصاد عن سبيل الله ﷺ (نموذج العطاء السيرُ)

هذا النموذج مستوحى من سياق الموقف الذي نزلت فيه السورة، فقد أخرج الشيخان عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: لما نزلت {وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ}[الشعراء ٢١]، صعد النبي على الصفا فجعل ينادي: "يا بنى فهر، يا بني عدى، حتى اجتمعوا، فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو، فجاء أبو لهب وقريش، فقال: أرئيتكم لو أخبرتكم أن خيلاً بالوادى تريد أن تغير عليكم أكنتم مصدقيّ؟" قالوا: نعم، ما جربنا عليك إلا صدقاً، قال: "فإنى نذير لكم بين يدى عذاب شديد"، فقال أبو لهب" تبا لك سائر اليوم، ألهذا جمعتنا؟ فنزلت (تَبَّتَ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ {{}})(١).

فأبو لهب – كما يوحي السياق – يمثل نموذج الصد عن سبيل الله علله الذي كان يقف لصاحب الدعوة بالمرصاد، يؤذيه في نفسه وبيته وبناته، يؤذيه بالسب والشتم، يؤذيه بالتخذيل عنه، يؤذيه بتكذيبه والسخرية منه في المحافل، وقد تحالف معه في القيام بهذه المهمة امرأته حمالة الحطب، وأولاده (۱).

وهو نموذج يتكرر دائماً، طالما كان في الأرض دعاة إلى الله على الله على الله على الله على الله على صور شتى، وأساليب مختلفة، قد يكون النموذج فرداً، وقد يكون جماعة، وقد يكون حزباً، وقد يكون دولة، وقد يكون دولاً تتفق في صورة تحالف أو اتحاد. كما أنه قد يكون في صورة استهزاء أو إيذاء أو مصادرة وحجر للحرية أو ضرب أو سجن أو طرد أو إبعاد. أياً كانت صورة هذا النموذج فإنه نموذج يقف لدعوة الله على يحول بينها وبين الناس، ويبذل كل ما بوسعه، ويسخر كافة إمكاناته في سبيل منع حملة الحق، وقرأة المعرفة المقدسة – منعهم من أن يبلغوا هذه المعرفة إلى البشر، حتى يظل البشر أسرى الضلال، كما سوف يعترفون {وما أضَلّنَا إلا المُجْرمُون} [الشعراء ٩٩].

### النموذج الثاني: الذي لا ينتفع بنعم الله ﷺ (نموذج التفاعل الخاطئ مع النعم)

هذا النموذج مستوحى من السياق اللغوي، فقوله (مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ {١٠})، يعنى أنه لم ينتفع بهذه النعمة، وهى المال والقدرة على اكتسابه، فهما نعمتان لا نعمة واحدة، إذ القدرة على كسب المال نعمة عظيمة. قال الزمخشرى "ما أغنى" استفهام في معنى

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۷۸۰)، ومسلم (۲۰۸).

<sup>(</sup>٢) يمكن الرجوع إلى صور كثيرة من هذا الإيذاء، في تفسير ابن كثير ٤٣/٤. وسيرة ابن هشام ٢٠٠/٢- وما بعدها.

الإنكار .. أو نفى (وما كسب) مرفوع، و (ما) موصولة أو مصدرية، بمعنى: ومكسوبه، أو كسبه؛ والمعنى: لم ينفعه ماله وما كسب بماله"(١).

فالآية تتفي أن يكون أبو لهب انتفع بهاتين النعمتين، إما نفي على سبيل الإخبار، والتقدير: لم ينفعه ماله وما كسبه، أو نفى على سبيل الإنكار، والتقدير: أي شئ نفعه ماله وما كسبه، إنه لم ينفعه شئ.

ثم اختلف المفسرون في المراد بـ (ماله وما كسب)، فقيل: رأس المال والأرباح وقيل: ماله التالد (القديم) والطارف (الجديد)، وقيل: ماله الذي ورثه، والذي كسبه بنفسه، وقيل: ماله وعمله الخبيث (٢). والذي يستصفي من هذه الأقوال أن المراد بالمال: ما جاء له من غير كد، بل حصله بوراثة أو كان رأس مال حاصل ... أما الكسب فهو ما حصله بكد وجهد سواء أكانت أرباحاً أم طوارف..الخ، والكسب يحتاج إلى عقل وتدبير.

فهذا نموذج لرجل آتاه الله عَلا مالاً وعقلاً يكسب به، لكنه ما انتفع بما أوتى فما أغنى عنه ماله وكسبه، والآية مسوقة مساق التعليل، حيث حصل التباب لأبي لهب بسبب عدم انتفاعه، فكأنه عندما قيل(تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ {١}) قيل: لماذا يا رب؟ قال لأنه: (مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ {٢})، ونتيجة لذلك فإنه (سَيَصْلَى نَاراً ذَاتَ لَهَبٍ {٢}) هو (وَامْرَأْتُهُ حَمَّالة الْحَطب { ؛ } )، وسيكون (في جيدها حَبْلٌ مِّن مَّسَد { ه } ).

فأبو لهب ما انتفع بهذه النعمة لا في الدنيا ولهذا أصيب بالتباب، ولا في الآخرة ولهذا صلى ناراً ذات لهب. وكان مقتضى النعمة أن يحسن التعامل معها حتى توصله إلى صعيد السعود في الدارين - كما سبق إيضاح هذا في سورة القلم.

وهذا النموذج يمثل صورة أخرى من صور الضلال؛ لأن التفاعل الصحيح مع النعمة (المعطى الإلهي) برتكز على المعرفة المقدسة، فإذا تم ذلك كانت النتائج صحيحة، وتؤدى النعمة ثمرتها، ويذوق الإنسان حلاوتها، لكن إذا حصل الانقطاع بين المعرفة المقدسة والنعمة فإن الإنسان سيتفاعل معها تفاعلاً خاطئاً، وتكون النتيجة خاطئة أيضاً. ومن ثم تعود النعمة نقمة، وإذا كانت النعمة يحظى صاحبها بنعيم المنعم، فإن النقمة يحظى صاحبها بانتقام المنتقم، فيذوق الإنسان مرارة النقمة في صور كثيرة، هذه الصورة يجمعها لفظ (التباب) في الدنيا، و (العذاب) في الآخرة.

ولا أود أن استرسل —هنا– في الحديث عن مفهوم الضلال في الإسلام، ولكن علينا أن نوقن بأنه مفهوم راسخ يشمل كل تمرد إنساني على الإيمان بالله على والمعرفة المقدسة التي جاء بها رسل الله . عليهم السلام. هذا التمرد أدى إلى ضلال البشرية ضلالاً بعيداً -فضلت في التعامل مع الخالق، وضلت في التعامل مع الكون، وضلت في التعامل مع

<sup>(</sup>١) الكشاف ٢٤٨/٤، مكتبة مصر

 $<sup>^{(7)}</sup>$  انظر هذه الأقوال في الكشاف  $^{(7)}$ 

الإنسان، وضلت في التعامل مع الحياة.

# [الحور الثاني: جزاء الضالين]

من مقتضيات العدل الإلهى ألا يترك الإنسان هملاً، يعمل ما يشاء ثم لا يجازى على ذلك . أحسن أم أساء، ولكن المحسن له ثوابه، والمسئ له عقابه. أما المحسنون الذين اهتدوا إلى الصراط المستقيم فجزاؤهم إنعام الله على عليهم كما في سورة الفاتحة (صِراط النين أنعَمت عَليهم)، وصور إنعام الله على عليهم كثيرة، ليس هنا مجال تتاولها، ولكن – أيا كانت صور الإنعام، فإن المهتدى يجد ثمرة النعمة ويذوق حلاوتها في الدنيا بـ:

- استمرار النعمة ودوامها، قال تعالى: { كَ نَلِكَ يُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ
   تُسْلِمُونَ} [النحل ٨١].
- ٢- زیادتها ونماؤها، قال تعالی {وَإِدْ تَأَدُّنَ رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرْتُمْ لأَزِیدَتُكُمْ}[إبراهیم ۷].
   وفی الآخرة یکون ضیف الرحمن فی جنات النعیم، واللفظان (نعمة، نعیم) من جنس واحد، قال تعالی فی جزائهم {إنَّ لِلمُتَقِین عِندَ رَبِّهمْ جَنَّاتِ النَّعِیم}[القلم ۲۵].

ندلف هنا إلى محور السورة وهو بيان جزاء الضالين الذى يتلخص فى كلمتين (تباب وعذاب)، أما التباب ففى الدنيا، وأما العذاب ففى الآخرة، فالآية الأولى من هذه السورة أشارت إلى التباب.

# أولاً: التباب

### \* المعنى اللغوي

النباب أربعة معانٍ في لسان العرب، وإن كان بعضها من بعض، الأول: النقص والخسران (١)، والثاني: الهلاك (٢)، والثالث: الضعف (٢)، والرابع: الرداءة (٤). ولا يخفى ما بين

أخسر بها من صفقةٍ لمْ تَستَقَلُّ تبت يدا صافقِها، ماذا فعلْ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> قال فى اللسان:"وتبت يداه تباً وتبابا: خسرتا".. وفى التتزيل العزيز: (تَبَّتُ يَدَا أبي لَهَبٍ وَتَبَّ {١})، أى ضلتا وخسرتا. وقال الراجز:

<sup>(</sup>٢) قال في اللسان وفي حديث أبي لهب: تبا لك سائر اليوم، ألهذا جمعتنا؟ النب: الهلاك، وتببوهم تتبيباً" أى:أهلكوهم. (<sup>(٣)</sup>قال في اللسان "والتابّ: الضعيف، والجمع: أتباب"، "والتابّ: الكبير من الرجال، والأنثى: تابــَّة"، ومنــه المثل: أشابــَّة أم تابــَّة؟ لأن التابـة اقتربت من الهلاك ونقص الحياة، والهرم ضعف، يقال "تبتب: إذا شاخ".

<sup>(</sup>٤) ورد في لسان العرب "والتبّيّي والتبّيّي: ضرب من التمر، قال أبو حنيفة: وهو الغالب على تمرهم، يعني: أهل البحرين، وفي التهذيب: ردئ يأكله سقاط الناس قال الشاعر:

وأعظمُ بطناً، تحت درع، تخاله إذا حُشي النَّبِّي - زقاً مُقيَّرا

هذه المعانى من ترابط، فهي معانى نقص وصغار، فالضعيف ردئ، ومآله الهلاك، والهالك لا يكون في ازدياد، إنما يكون في نقص وخسار.

والمتأمل في كلام العرب يجد أنهم يقولون: تباً لفلان، أي خسراناً له وهلاكاً، وتبت يداه أي خسرتا، واذا خسرتا خسر صاحبها. ويقولون: تب فلان: إذا وقع في التباب سواء أكان خسراناً أم هلاكاً أم ضعفاً ورداءة.

وإذا تأملنا الآية الأولى في سورة المسد (تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبَّ {١})، نجد أن المعنى (تبت يداه) أى: خسرتا، (وتب) أى: وقع في التباب كله، و (تبت) دعاء عليه، (وتب) إخبار بحصول التباب. قال في الكشاف "ومعنى: (وتب)، وكان ذلك وحصل؛ كقوله:

> جزاني جزاه اللهُ شرَّ جزائِه جزاءَ الكلاب العاويات وقد فعلْ ويدل عليه قراءة ابن مسعود: وقد تب"(١).

#### ❖ مظاهر التباب

يمكن أن نطلق على هذه المرحلة الراهنة من حياة البشرية: المرحلة الملوثة. فيسبب ضلال الإنسان، عاقبه الله علام بالتباب، وأصبحنا نحيا بعلاقات مسمومة، فعلاقة الإنسان مع الله عَلا أصيبت بالتلوث، بين إنسان يجحده وبين إنسان قد اتخذ معه آلهة أخرى من هوى أو شهوة أو مال أو .... وبين إنسان اتخذه إلهاً في المناسبات ويحسب أنه يعبده، ثم ينصرف عنه في حياته إلى سواه.

وعلاقة الإنسان مع الكائنات الغيبية (الملائكة والجن) أصبحت مكمن السخرية لكثير من المثقفين الذين يرون في الحديث عن هذه الكائنات كلاماً فارغاً. وأصبحت علاقة شكلية في جانب آخر، حيث نؤمن بهم كجزء من العقيدة فقط، ولا وجود لهذه العلاقة في الواقع.

وعلاقة الإنسان بأخيه الإنسان قد ذابت فيها كل القيم، وحل محلها (الغاية تبرر الوسيلة)، فاستحل الإنسان سحل الإنسان وسحقه واهدار كرامته، واستباحة إنسانيته، وأصبحنا نعيش بين أنياب الذئاب. وفي ذلك أقول:

هو الليل تُحشر فيه الجيوشْ فتملأ هذى البسيطة جُورا ذئابٌ وانسٌ بروح الوحوشْ تدنِّس روح السماحة زورا

<sup>7 5 7 / 5 (1)</sup> 

أما علاقة الإنسان بالكون (الطبيعة والبيئة) فقد قامت على العداوة والقهر، وصرت تسمع عن (قهر الطبيعة)، و (غزو الفضاء)، و (حرب النجوم)، ثم استباح الإنسان لنفسه بعد ذلك إفساد البيئة وتلويثها.

أما علاقة الإنسان بالحياة فلم يعد يرى فيها أكثر من مرتع يُشعل فيه سعاره؛ ليحقق أكبر قدر مستطاع من شهواته وملذاته ومنافعه – ولم يعد يسعى لإعمارها.

وأما عن علاقة الإنسان باليوم الآخر – فإنها أصيبت بالشلل الكلي، فالإنسان المادى يستخف بفكرة اليوم الآخر، والإنسان المتدين قد ذُهِل عن تلك الحقيقة في غمرة طغيان المادة الجارف، (بَلُ تُوْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّثِيَا وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى}[الأعلى: ١٦ - ١٧].

هذا الضلال الإنساني أدى بالإنسان إلى تباب عظيم في الدنيا، ومن مظاهر هذا التباب:

- النقص والخسار، بسبب ضلاله في علاقته مع الله علله.
  - الرداءة بسبب ضلاله في علاقته مع الإنسان.
  - الضعف بسبب ضلاله في علاقته مع البيئة.
- الهلاك بسبب ضلاله في علاقته مع الحياة الدنيا والآخرة.

وسأكتفى بإشارة موجزة لكل مظهر:

### أولا: النقص والخسار

النقص هو مظهر التباب لضلال علاقة الفرد مع الله على، بينما الخسار مظهر التباب لضلال علاقة الجماعة مع الله على.

الـنقص، وهـ و المعيشـة الضـنك {ومَن أَعْرَضَ عَن ذِكَرِي فَإِنَّ لَـهُ مَعِيشَـةً ضَـن كُمَّ إَلَا المَعْيشَـةً فَمِن صَـنكاً } [طـه ٢٤٤]، وهـ و السـيئة التـى تحيـق بالإنسـان، {ومَا أَصَابَكَ مِن سَـيَّبةٍ فَمِن تَعْسِكَ} [النساء ٧٩]، والنقص يعنى أن الإنسان لم يعد يتمتع بجوانب حياته كاملة، بل أصبح يحيا حياة ناقصة في روحه وعقله ونفسه وجسمه وهذه الحياة الناقصة هي المعيشة الضنك.

فالروح المسمومة هي تلك الروح التي أصبحت ترهب مما لا يستحق الرهبة، وترغب فيما لا يستحق الرغبة، نتيجة السموم التي أحاطت بها وتوغلت فيها. فالإنسان الناقص تعلقت روحه بالمادة رغبة ورهبة، فرغبته كلها تلهث وراء المادة وسرابها الخادع المتمثل في التقنية وشراء أحدث الأجهزة وملاحقة آخر الموديلات، والجرى وراء آخر موضة – جرى ولهاث وسعار لا يتوقف عند حد، وأصبح هم الإنسان تأمين مستقبله وتأثيث داره.

### كذلك أصبح كثير من الناس في حقيقة الأمر يعبدون آلهة أخرى، غير الله على، ومن أشهرها:

 العلم. ويراد به علم التقنية، حيث لم يعد من حق الناس أن يثقوا في شيء، إلا في هذا العلم، ويرون أن الحقيقة هي ما يقدمه هذا العلم التطبيقي، وما يثبته لهم بالمشاهدة، وأما ما عدا ذلك فمحل نظر.

وقد اعتقد العلم أن "بإمكانه طمس الإله وتقديم البرهان على عدم وجوده... فبفضل الأيدلوجيا، اكتسب العلم صفات الألوهية، كما لم يحدث أبداً من قبل"، وأصبح الناس ينظرون للعلم على "أنه ملاذنا الوحيد، ويتم تفنيد أي أوجه سلبية له بصرامة "(١).

ولقد دفع هذا الإله الجديد بعض علمانيي العرب إلى أن يعدوه نبيا من طراز جديد، جاء فوحد الناس . بعد أن فرقتهم الرسل . بمعجزات لم تستطع تقديمها الأنبياء، كما قال أحد الشعراء المعاصرين:

شأنه ليس كشأن المرسلينُ كافَة الرسل على مر السنين يأتهم بالوحي جبريل الأمين تلقف الإفك وسحر الساحرين معجزات الدين في ماضي القرونْ ليس بعد العلم للأفهام دين ا

قام في الناس نبيٌّ، إنما وحّد الناسَ وقد فرقهم جاءهم من غير إنجيل ولم لم يروا منه عصا موسى التي معجزات العلم قد أوفت على آمنوا بالعلم دبناً وهدئ

فيا عجبا لهذا النبي الجديد! ويا ليت شعري متى وحد البشرية؟! وهل أنهار الدماء التي تسيل اليوم إلا ثمرة من ثمار تطبيقاته الخاطئة؟!

٢- المال، ولا يخفى أن المحرك الأساسى لإنسان العصر - هو المال، وعلى مقدار ما يمتلك الإنسان من دخل تتحدد قيمته الاجتماعية، ومهما يكن الشخص فلن يحترم إلا بما معه من مال. ومن جهة ثانية، فإن الاقتصاد أو السوق هو الدين الجديد الذي يراد للناس أن يؤمنوا به، كما يقول روجيه جارودي "هذا الدين الذي لن يكون فقط نهاية للتاريخ، ولكنه سيكون موتاً للإنسان وللإله الذي هو كامن فيه $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) خدعة التكنولوجيا ٢١٠-٢١٢، تأليف: جاك ألول، ترجمة: فاطمة نصر ، مكتبة الأسرة ٢٠٠٤.

<sup>(</sup>٢) كيف نصنع المستقبل، ٢٧٣، روجيه جارودي، ترجمة: دمني طلبة ود أنور مغيث، دار الشروق، ط:٢، 7 . . 1/1 2 7 1

7- النماذج البشرية الزائفة المنحطة المتمثلة في أرباب الملاعب، ونجوم التمثيل والسينما والرقص والغناء... الخ، والمشكلة أن هناك سياسة عامة تتبنى النفخ في هذه الأقصاب الجوفاء، حتى تتلهى بها الناس، وتتشغل بشئونها وأحاديثها، وتحل عبادة النجوم والأبطال محل العاطفة الدينية، التي تتعلق بالحب والتقديس لهذه الأشياء، "ويصبح النجم في عالم اللهو والتسلية هو الصنم الذي يُعبد بالمعنى الأساسى للكلمة، أي أنه يصبح الوجود المطلق والصورة المثالية والرب الحق"(۱).

أما الرهبة فقد تعلقت بالوجه المخيف للمادة، حيث أصبح الناس يرهبون هذه الآلات ويتحدثون عن قوتها، وعن أسلحة الدمار، وعن التكنولوجيا المتقدمة، وبالتالى تصبح الدولة التى تملك التقنية الهائلة دولة مرهوبة الجانب. يقول جاك أيلول "تكتسب الأشياء مثل الحاسبات والتلفزيونات والدراجات والصواريخ بعداً خيالياً نظراً للحس بسطوتها وطغيان تواجدها وهيمنتها، والمجالات اللامحدودة التى تتيحها، وأسرارها الغريبة عنا، والرهبة المقدسة التى نخبرها ونحن نواجه الانشطار النووي حمثلاً وهذه التركيبة المعقدة أمر دينى نمطى، فقد أفرغنا الطبيعة من خاصيتها الدينية والمقدسة ونقلناها إلى الأشياء حولنا "(٢).

### والعقل الملوث

لقد فقد العقل الإنساني – اليوم – كثيراً من وظائفه العظيمة، وهي ضريبة يدفعها جراء ضلاله {وَقَالُوا لَوْ كُنًا نَسْمَعُ أَوْ نَفْقِلُ مَا كُنّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ } [الملك ١٠]، وفقد معه وسائل المعرفة الأخرى {وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواً كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاء وَنِدَاء صُمُّ بُكُمٌ عُمْىٌ فَهُمْ لاَ يَقْقُلُونَ} [البقرة ١٧١].

### ومن مظاهر هذا التلوث العقلى:

<sup>(</sup>۱) خدعة التكنولوجيا، ٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) نفسه، ١٣٠، و لأحظ أن الكاتب ينطلق من دين يقدس الطبيعة.

#### ❖ ضعف الإدراك

وهذا يحصل نتيجة للغزو الهائل المعلوماتي – لعقل الإنسان، بين صور متلاحقة، وأصوات سريعة، ومعلومات لا يقع عليها حصر، وفيضان المعلومات يؤدى إلى تسطيح المعلومات (۱).

ونتيجة لهذا فقد وصل العقل الإنساني إلى مرحلة فقد فيها الثقة، وأصيب بـ (فقدان الثقة) حيث أصبح من الصعوبة بمكان معرفة ما هو حقيقي، وما هو غير حقيقي؛ "نظراً للمعالجة النظامية الخادعة في كل مكان. إلا أن استحالة معرفة ما هو حقيقي بسبب عدم كفاءة المعايير أمر أشد خطورة" (٢).

"إن القوى التى تهددها قوة المعلومات ليس لها من سبيل سوى أن تتحول إلى أدوات للتعتيم والإرباك.. ومع وجود الكاميرا كشاهد – تمارس القوى بشكل نظامي إعلاماً زائفاً، وانتشار الكذب في هذا المجال هو الإجابة على من يقول باحتمال انتشار الحقيقة مع صعود الوسائط الإعلامية، فقد انتشر الكذب للتغطية على ما تتيحه الوسائط الإعلامية من انتشار الحقيقة "(٢).

### الرؤية المشوشة للعالم

كما أن العقل أصيب بالرؤية المشوشة للعالم، حيث "ينتج عن الكم الهائل للمعلومات حياة عمياء ليس لها جذور أو استمرارية ممكنة" (3). والأمر الأشد خطورة في هذا الصدد أن عالم التافزيون سيختلط بالعالم الحقيقي، ومن ثم يتعامل العقل مع العالم الحي كما يتعامل مع عالم التافزيون، فكما يرى في التافزيون آلاف المشاهد من البؤس والظلم، دون أن تكون له حيلة إلا المشاهدة – فكذلك عندما ينتقل إلى عالمه الخارجي ويرى هذه المشاهد يكون نزوعه سلبياً، لا إيجابياً، وهذه أخطر لوثات العقل (6).

<sup>(</sup>۱) جاء في: (خدعة التكنولوجيا): "إن (٩٩٩) من كل ألف من البيانات التي تصلنا لا علاقة لنا بها البتة، إلا أنها ما فتئت تضرب بقوة على أسماعنا و أبصارنا وتشن هجماتها علينا، لأن المقصود منها هو أن تثير اهتمامنا، وأن تتحكم في مشاعرنا وأفكارنا، وفيما يروقنا ولا يروقنا، وفي النهاية تلزمنا بأفعال ما أو تعدل من آرائنا ومواقفنا وسلوكنا، وتغزو خيالنا ولا وعينا، يكون هذا بانور اما عقلية علينا أن نتموضع فيها"، نفسه، ٣٩٤.

<sup>(</sup>۲) خدعة التكنولوجيا، ص٣٩٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup>نفسه، ٣٩٦.

<sup>(°)</sup> يعجبني قول جاك أيلول: "التلفزيون شاشة تحجب عنا الواقع، على حين يعتقد المشاهد أن التلفزيون شاشة تعرض عليه الحقيقة نفسها، إذ يعني الإحساس بالمباشرة ويكون الإنسان حاضراً – أننا في موقع القصف أو الحادث. ومن ثم

#### ذواء حاسة النقد

ومن لوثات العقل المعاصر ذواع الحاسة النقدية، وخواء الحس التأملي، وذلك نتيجة لحماقات كثيرة ترتكب باسم التقدم، ومنها سيطرة التلفزيون خاصة – والإعلام عامة على حياتنا، فأصبحنا كالأطفال نتلقى كل معلوماتنا من التلفزيون، وننظر إلى الرؤية الإعلامية نظرة إكبار. يقول بايف تيو "إن المشاهدة المطولة للتلفزيون تبنج (أى تخدر) العقل التأملي للضمير وتعيق الكلام.. إنها نقتل الإنسان الناضج الواعى داخلنا وتجعله طفولياً "(۱).

ومن ناحية ثانية فإن التتابع الرهيب، والسرعة المتلاحقة في عالم التقنية لا تترك للإنسان الفرصة في التأمل. كذلك ظروف الحياة المعيشية التي تجبر الإنسان على تأمين مستقبله، وملاحقة أقرانه لا تدع له مساحة للتأمل.

### قولبة الذكاء الإنساني

وأخيراً، وليس آخراً فإن العالم يتجه إلى حصر الذكاء الإنساني في صور معينة، فنجد في العالم الغربي والشرقي أن الإنسان الذكي هو ذلك الذي يتخصص وينتج في الفروع العلمية التطبيقية خاصة المجال الفيزيائي والكيميائي والطبي وأخيراً مجال الحاسبات (الكمبيوتر)، حيث أصبح الملمح الأساسي للذكاء، "هناك أيضاً تهديد للذكاء، فالأذكياء في مجتمعاتهم هم من باستطاعتهم التعامل مع الحاسب ... فليس ثمة أهمية لمعرفة الأدب واللغات القديمة والتاريخ. وهناك مكان للإنسانيات عند الحاجة فقط. ولابد للإنسانيات كي تكون متقبلة، أن تساعد على أقلمة الأفراد مع عالم التقنية، فإن لم تفعل هذا فلا مكان لها"(٢). ولا يخفى أن هذا يلغى التنوع العظيم الذي تتميز به عقول البشر، وإن اختلاف العقول والإمكانات والإدراكات هو مقوم أساسي من مقومات الحياة.

### والنفس المنحطة

النفس التى يحظى بها إنسان العصر – نفس لا قيمة لها، القيمة فقط فى أن تحيا حياة بهيمية، تلبى غرائزها الحيوانية وتعيش لها فقط، ولا ترقى إلى مستوى النفس الإنسانية، ومن ثم أصبحت اهتمامات الناس سخيفة، ورغباتهم حقيرة.

يمكن القول بأن التلفزيون يتلاعب بالواقع حيث تكون شاشته حاجزاً بيننا وبين الحياة، وتمثل عليها الأشباح، إلا أننا نفهم الأشباح على أنها الحقيقة مما يؤدى إلى مساواتنا بين الواقع والأشباح".

<sup>(</sup>۱) خدعة التكنولوجيا، ١٦٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>نفسه، ۳٦٤.

### والجسد المنهك

الحقيقة أن مظاهر التباب في ضعف الجسد اليوم- لا تخفى على أي ناظر، بل هي من أوضح المظاهر، وكم تتعالى الصبحات والصرخات في حفظ الجسد الإنساني اليوم. ومع وضوح هذه المظاهر، وتعالى الصرخات - إلا أننا نقبع في أجساد مخيفة قد أعياها الداء؛ كنتيجة وإضحة لضلال الإنسان. ومن هذه المظاهر:

استملاك السموم، بدءاً من الأطعمة ومروراً بالمنظفات والمطهرات والمساحبق، وانتهاء بالأدوية (١).

وها نحن كل يوم نكتشف سموماً جديدة تضاف إلى رصيد السموم السابقة، وما يتبع ذلك من أمراض وعاهات لا تتقطع، بل تزداد تعقيداً بازدياد تعقيد الحياة المدنية. ولا أريد الاسترسال في عرض سمية الأطعمة أو الأدوية أو مستحضرات التجميل، ولا في نواتج هذه السموم، فيمكن الرجوع إليها في كتب التخصص $^{(7)}$ .

ومن مظاهر التباب: الإجماد البدني، والتوتر العصبي الذي أصبح من مآسى هذا الزمن "والإجهاد العصبى لا يرجع فقط إلى التغير الذي طرأ على العمل، فسببه هو نمط الحياة الحديثة بشكل عام، والحاجة المستمرة لإنجاز كل شئ بسرعة أكبر، وتسارع إيقاع

<sup>(</sup>١) لقد أضحى كل صنف من طعامنا "يحتوى على كمية من السموم المختلفة النسب في المصادر والمفاعيل... وغدت أجسامنا حقول تجارب لأنواع المركبات الكيميائية التي تدخلها على شكل مواد غذائية... تتلوث الأرض بمركبات كيميائية متعددة التسميات، وتتلوث المياه بفضلات الصناعات ويتلوث الهواء بدخان المعامل والألياف، فتحمل الأمطار السموم إلى الأرض، ويحمل التبخر سموم الأرض إلى السماء، وتدخل هذه السموم مجتمعة إلى المزروعات ومنها إلى طعامنا فإلى أجسامنا بعد سلوكها طرقاً ملتوية، وتتخفى سموم أخرى في الأطعمة والمشروبات المعلبة بعد أن تضاف إليها المواد الحافظة والمواد الملوثة والمواد المعدلة للطعم [وهذا إلى جوار الأسمدة والمبيدات]، فإذا بمعدة الإنسان في أوائل هذا القرن منفي لسموم الصناعة التي لا ترحم" [المرشد في الغذاء النافع والضار في طعام الإنسان، ١٠-١١، د. نزار دندش، دار المؤلف، ط: ١، ٢٠٠١م]. كما "تستعمل البشرية في أيامنا هذه أكثر من خمسة آلاف نوع من المواد الكيماوية في الزراعة، وتصل كميات من كل هذه المواد إلى أجسامنا بطرق مختلفة، فالمعلبات المستوردة من أمريكا تتقل إلينا بعضاً من الكيماويات التي استعملت في أمريكا، وتلك الآتية من آسيا تزود أجسامنا برواسب التربة الأسيوية، وهكذا دواليك حتى تكون أجسامنا قد تدربت على سموم العالم المختلفة" [نفسه، ص١٦٢].

وعن أثر السموم الكيميائية يقول: "وهي وإن لم تؤد إلى قتل الإنسان دفعة واحدة، فإنها تحدث خللًا في وظائف أعضائه وتؤثر على أعصابه وعلى دماغه، وغالباً ما يترافق ذلك مع آلام في الرأس وأمراض في الأوعية الدموية وفي الجهاز التنفسي ويؤدي إلى سعال وربو والتهابات صدرية خطيرة. إن التلوث الغذائي الزراعي والصناعي يسبب الكثير من العوارض الصحية الغريبة التي استجدت على الإنسان في القرن العشرين. لقد عظم ابتلاؤنا حتى راح كل منا يحسد معدته إذا لم تتعرض للتقرح، وكليتيه إن هما استمرتا في القيام بوظيفتهما، بل ويحسد كل أعضائه إن هي ساعدته في قضاء سنى عمره بسلام"[نفسه، ١٦٣].

<sup>(</sup>٢) انظر: المرشد في الغذاء، الفصل الثامن والتاسع، وانظر: خدعة التكنولوجيا، ٧٦ وما بعدها.

الحياة (مثل الوجبات السريعة)، وتفاقم سطحية التواصل الإنساني. والتوتر الناجم عن كثرة تزاحم المواعيد سبب آخر للتوتر العصبي يكمن في أن خطى حياتنا لم تعد تتلاءم مع الموسمية، وأتاحت الإضاءة الصناعية لنا ممارسة الحياة ليلاً بقدر ما نمارسها نهاراً، فقد كسرت تلك الإضاءة واحداً من الإيقاعات الأساسية في الحياة"(١).

ثم إن للحياة السمعية الصاخبة، المتمثلة في الضوضاء، ضوضاء الآلات كالسيارات، وضوضاء الازدحام، وضوضاء الحركة، وضوضاء الموسيقي، وضوضاء الوسائط الإعلامية و ... - آثاراً مخيفة على الجسم (٣).

ومن ناحية ثانية فقد أصبح الجسد الإنساني مترهلاً، حيث صارت الآلة هي المسيطرة على العمل، وأصبحت الأشغال الشاقة تعتمد على جهد الآلة وقوتها، ويكون دور الإنسان غالباً هو اللعب بالأزرار، ومع تطور الحاسوب فقد دخل كل المجالات حتى مجال الزراعة، والقيام بشئون النبات، والقيام بشئون الرعي – أما الحديث عن الروبوتات فهو لا ينقطع.

والخلاصة أن جسد الإنسان — فى هذا العصر — أصبح مزبلة هائلة تلقى فى جوفما السموم، فتُـفرَز فى صورة أمراض وتوترات، لا يرجى انقطاعما أو برؤها — طالما أن الإنسان قد ضل في علاقته مع الله ﷺ، وذل فى تفاعله مع نعم الله ﷺ، وكان تفاعله معما تفاعلاً سلبياً.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) خدعة التكنولوجيا، ٥٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>نفسه، ۱۵۰.

<sup>(</sup>٣) "فحينما يتجاوز الصوت ٨٠ ديسيبل يحدث تغيراً في تركيب الدم، وتزايدا في توتر الشرابين، وفي معدل الكاسترول، وإفراز الهرمونات والإجهاد... إضافة إلى هذا فقد تم البرهان على أن الضوضاء المفرطة تضعف الملكات العقلية... "[خدعة التكنولوجيا، ٤٥٤].

### \* الدَسا،

أما الخسر فهو جانب التباب الجمعي لسوء العلاقة مع الله علله، قال تعالى: {ولا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفِّرُهُمُ إلاخَسَاراً}[فاطر ٣٩]، وقال {فَذَاقَتْ وَبَالَ أَمْرِهَا وَكَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْراً}[الطلاق ٩]. وللخسار جانبان تحدثت عنهما آية النحل كقانون إلهي - يصيب المجتمع عندما يضل، قال تعالى: {وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُّطْمَيَّةً يَأْتِهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِّن كُلِّ مَكَان فَكَفَرَتْ بِأَنْهُم اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْنَعُونَ}[النحل ١١٢]. فالمجتمع الذي يضل يلبسه الله ﷺ لباسي: الجوع والخوف.

١- لباس الجوع، والجوع بمعناه المعروف هو عدم حصول الجسم على القوت الكافي من الطعام. إلا أن مفهومه يمتد ليصبح: عجز الإنسان عن أن يحصل على القوت الكافى اللازم لحياته حياة طبيعية، سواء أكان هذا القوت طعاماً أم شراباً أم دواء أم هواء نقياً أم بيئة صحية أم غير ذلك مما تتعلق حياة الإنسان الطبيعية به، ويكون في نقصها نقصاً في حياته.

وبهذا المعنى نجد أن العالم الثالث يعاني من الجوع كما يعاني منه العالم المتقدم -مع اختلاف جهات المعاناة، فإذا كان الجوع في كثير من بلدان العالم المتخلف يعود إلى فقدان الطعام والشراب أو قلتهما، أو نقص التغذية أو سوئها، فإن الجوع في بلدان العالم المتقدم يعود إلى فقدان الهواء النقى، والبيئة الصحية.

يقول جاك أيلول متحدثاً عن فقر العالم الغربي "نحيا في فقر حقيقي فيما يتعلق بالأرض والهواء والمياه والطبيعة... وهناك أيضاً فقر حقيقي في الاتصال بالحيوانات مما يفسر اهتمام أهل المدن بالقطط والكلاب.. وأيضاً فهناك ندرة في الهواء حيث يتفق العلماء على أن هواء المدن ملوث، كذلك الطبقات العليا من الغلاف الجوى التي تحوى نسبة خطيرة من الكربون. أما بالنسبة للمياه، فهناك تلوث متزايد للمياه السطحية والجوفية وتتاقص مستمر في كمية المياه الموجودة، أما فيما يتعلق بالطبيعة فبعد أن كنا نعيش في البيئة التي خلقت لنا، نقوم الآن بصنع بيئتنا دونما محيط طبيعي "(١).

ولباس الجوع هو أكبر المشاكل التي تعانى منها البشرية اليوم، يقول أماريتا صن "نحن نعيش في عالم يسوده -على نطاق واسع- الجوع ونقص التغذية والمجاعات

<sup>(</sup>۱)نفسه، ۱۳۶\_۱۳۵

المتكررة"(۱)، "وإن ما يجعل هذا الجوع المستشرى أكثر من مأساة أو تراجيديا هو طريقتنا فى قبوله والتسامح معه وكأنه جزء من طبيعة العالم الحديث، وكأننا نعيش تراجيديا هى القدر ولا سبيل لاتقائها"(۲). ويمكن الرجوع إلى الإحصائيات المخيفة لمعرفة هذه الحقائق(۱).

٢- لباس الخوف، والخوف يعنى فقدان الأمن، بمفهوم الأمن الواسع. وهو نقيض الأمن، والبشرية اليوم تعيش رهن مخاوف كثيرة، خوف من المرض، وخوف من القلق، وخوف من الحروب، وخوف من الكوارث، وخوف من المجاعات، وخوف من العنف، وخوف من المستقبل...الخ. وسأقف مع بعض مظاهر الخوف.

- الخوف من المرض، أصبحت الفكرة السائدة في عالم اليوم أن الأصحاء مرضى وإن لم يعلموا بذلك، وبذلك يقوم الناس بفحوصات مستمرة، وزيارات دورية للطبيب، وعلاجات لاحد لها، ومهدئات ومسكنات ومنومات، وعقاقير واستشارات. ووراء ذلك فهناك أمراض تغزو العالم، وتهدد ساكنيه دون أن يجدوا لها دواء كالإيدز والسرطان، وفيروس الكبد سي (C)، والسكر وشلل الأطفال، وأيضاً جنون البقر والحمى القلاعية.. إلى غير ذلك من الأمراض الفتاكة التي أصبحت تدق ناقوس الخطر لهذا العالم الذي يركض بعيداً عن الله على المنطط لأتفه الأسباب...
- الخوف من المستقبل متمثلاً في الانفجار السكاني، وانتشار شبح البطالة الذي أصبح حديث العالم اليوم، والسعي إلى الاستغناء عن عمل (٨٠٠) من سكان البشر، والخوف من تقلبات الأسواق المالية، وأزمات المال والأعمال.
- الخوف من الهلاك والدمار سواء أكان ذلك الدمار بسبب الإنسان،

<sup>(</sup>١) التتمية حرية، ١٩٥، تأليف: أمارتيا صن، ترجمة: شوقي جلال، عالم المعرفة ٣٠٥، مايو ٢٠٠٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>نفسه، ۲٤٥.

<sup>(</sup> $^{(7)}$ يكفى أن نعرف أن مليارا ونصف المليار يعيشون فى فقر مطلق بأقل من دو لار واحد فى اليوم، وفى كل سنة يموت ( $^{(7)}$ ) مليون شخص من الجوع، ويموت ( $^{(7)}$ ) مليون طفل من الجوع سنويا، وهذا بخلاف المجاعات التى تكتسح البشرية بين الحين والآخر، كمجاعة البنغال عام ( $^{(7)}$ 1 م والتى راح ضحيتها ( $^{(7)}$ 1 ملايين من البشر)، ومجاعة (ودلو) فى أثيوبيا عام ( $^{(7)}$ 1 م)، ومجاعة بنجلاديش عام ( $^{(7)}$ 1 م)، وغير ذلك من المجاعات فى أفريقيا وغيرها، وكما يقول مايكل كاريذرس عن هذه المجاعات "إنما خلقها البشر وليس الطبيعية.. الناس يضارون بالحرب والأسعار الباهظة وغير ذلك من مظاهر الفوضى التى صنعها الإنسان، ولهذا يكون البشر عرضة لأخطار الندرة، بل والتضور جوعاً" [لماذا ينفرد الإنسان بالثقافة،  $^{(7)}$ 1 تأليف: مايكل كاريذرس، ترجمة: شوقى جلال، عالم المعرفة  $^{(7)}$ 1 يناير  $^{(7)}$ 1 وكما ينفرد الإنسان بالثقافة،

كحوادث العنف والحروب وانتشار الجرائم (١)، أو بسبب الطبيعة كالكوارث، أو تلك الحوادث الناشئة بسبب الآلات كالسيارات، وحوادث السفن والطائرات.

ولكن أهم المخاوف التي يسجلها الباحثون الآن هي المخاوف المتعلقة بالخطر النووي، حيث تمتلك الدول الكبري وبعض دول العالم الثالث مخازن نووية رهيبة، "فإذا انفجر حتى جزء قليل من هذه الأسلحة فليس هناك احتمال أن يبقى على قيد الحياة أي كائن من الكائنات الثديية، كما سوف تقاسى الكائنات الأخرى من أضرار مرعبة، ولن يصبح العالم قابلاً للحياة بالنسبة للجميع"(٢).

وهكذا يدفع الإنسان أمنه ضريبة باهظة التكلفة، بل المقيقة أنه لا يعدل قيمة الأمن شيّ – يدفع أمنه ضريبة لبعده عن الله ﷺ، ولضلاله في علاقته مع الله ﷺ، كما دفع معيشته السمية، وعاش عيشة ضنكاً للسب نفسه.

#### ثانياً: الرداءة

لضلال الإنسان في علاقته مع أخيه الإنسان - عاقبه الله على بتباب هذه العلاقة، وتبابها هو رداءتها. فهي علاقة توصف بالرداءة، وأبرز مظاهر هذه الرداءة:

<sup>(</sup>١) ففي أمريكا - مثلاً- تتم حالة وفاة كل (١٥ ث) بسبب العنف، أي ما يساوي (٥٧٦٠ شخصاً) في اليوم والليلة – فهذا يدل على المؤشر الخطير لحوادث العنف، والخوف المتزايد منها. وهذا غير الخوف من انتشار الجريمة بسبب المخدرات و المسكر ات.

<sup>(</sup>٢) عالم يفيض بسكانه، ١٤٠، تأليف: سيزوري كالن، ترجمة: ليلي الجبالي، عالم المعرفة٢١٣، سبتمبر ١٩٩٦، ١٤٩. والأسباب التي قد تؤدي إلى الانفجار النووي كثيرة، ألمح إليها سيزوري كالن في كتابه "عالم يفيض بسكانه"، وهاهو (آر، إيه. بوكانان) يفيض حديثه أسى حول خطورة هذا الموضوع فيقول: "إن إمكان وزع أدوات الحرب التكنولوجيا للتدمير الذاتي الشامل يمثل سيفاً مصلتا فوق رقاب النوع البشرى – منذ إلقاء أول قنبلتين ذريتين انشطاريتين على هيروشيما وناجاز اكي في أغسطس ١٩٤٥م. وإن تكديس هذا النوع من القنابل ووسائل أخرى أشد تدميراً وهي القنابل الهيدروجينية الانشطارية، داخل ترسانات الأسلحة في العالم، من شأنه أن يجعل فناء النوع البشري احتمالاً وارداً. معنى هذا أنه إن لم نضع في الحسبان المخزون الرهيب من أسلحة كيماوية وبيولوجية مثل الغازات السامة والبكتريا القاتلة، وما يسمى بالأسلحة التقليدية- فإن هذا يزرع الخوف، ويحمل إمكانات تدمير لا رجعة فيه. وهناك الخطر الماثل نتيجة انتشار إشعاعات من محطات توليد الكهرباء التي تعمل بالقرة النووية، إذ لا يضمن أحد أمانا كاملاً لها أثناء الحرب وهناك أيضاً الأخطار الرهيبة التي يمكن أن تقع بسبب حادث عارض في واحدة من هذه المحطات المخصصة لتوليد القوى (النووية)... - تضاعف القلق العام بسبب مشكلة لا تزال من دون حل وهي البحث عن وسيلة آمنة للتخلص من النفايات النووية لهذه المحطات. [وعموماً] فإن وجود القنابل النووية ومحطات القوى النووية يشكلان تهديداً بتدمير البشرية وبالتلوث الإشعاعي" [ الآلة قوة وسلطة، ٢٥٦-٢٥٧، تأليف آر إيه بوكانان، ترجمة: شوقي جلال، عالم المعرفة ٩٥٩، يوليو ٢٠٠٠].

#### أ- تدهور العلاقات الإنسانية.

بدءاً من علاقة الأسرة وانتهاءً بعلاقة الدول. وإن أحسن ما توصف بـ العلاقات الإنسانية اليوم أنها علاقات هشة، فأقل حرارة ستسحق هذه الخيوط الباقية.

إنّ تحول الأرض إلى قرية كونية قد فضح هذه العلاقات الهشة، وأبان أنها علاقات زائفة، وأن النفسية الفردية هي أساس العلاقات، ولا وجود لمراعاة مصالح الآخرين، "إن مجتمعنا يتحول إلى مجتمع فردى مرة أخرى، للفرد السيادة فيه، وإن التقنية والفرد قرينان "(١).

كما أصبحت النظم المدنية هي محور العلاقات، ف"لا يهم المجتمع الآن كيف يعامل الولد والده، أو الزوجة زوجها، إذا كان هؤلاء الأفراد لا يزالون في الدائرة المدنية التي اختطها المجتمع حول أفراده، وما دام لا يحدث عملهم هذا اضطراباً في المجتمع وثورة على النظام ولا يعرقل سير المدينة فلا بأس إذا كان هنالك عقوق من ولد، أو فرك من قرينة، أو جفاء من زوج، أو دعارة من امرأة، أو فسق من رجل، أو خيانة من زوجة "(٢).

وهكذا تتوسع دائرة الهشاشة فى العلاقات؛ لنتبين أن الدول تقيم علاقاتها على أساس المصالح النفعية فقط، ولا يمنع نبذ كل المبادئ والقيم إذا دعت الحاجة إلى ذلك، وأصبحت علاقاتنا تقوم وتتقض بطرق أسرع من البرق.

إن علاقات العالم قائمة على الافتراس؛ فالقوى يفرس الضعيف، والغنى يأكل الفقير، وأصبح حديث الحروب حديثاً مخيفاً، وأصبح أخطبوط الاقتصاد الدولى يلتف حول الأعناق، ويكفى أن نعرف أن المشكلة التى تؤرق أجفان العالم الثالث – هى مشكلة الديون ومضاعفاتها الربوية، هذه المشكلة التى نشأت أساساً من نهب العالم (المتحضر) لثروات العالم (المتخلف)!! لم يعد فى حياتنا مجال لمعرفة حقيقة التعاون والإخاء.

ومما سبب تدهور العلاقات أيضاً وانحطاطها – الآلات والأجهزة، فمثلا: قضى الهاتف على تبادل الناس الزيارات واشتباكهم فى اتصالات إنسانية، ولا ننكر فائدة التقنية العظيمة فى الهاتف مثلا، فهو يقوم بخدمات كثيرة للفرد، من تحديد مواعيد، وتوفير جهود وأوقات، "إلا أن وجه النشاط الشيطانى لهذه الآلات هو غزوها لحياة الفرد بأكملها، وتقويضها لفرص الأنشطة واللقاءات الإنسانية الحميمة"(").

وحتى الألعاب الإلكترونية التي شاعت في الآونة الأخيرة، تعزل الناس عن بعضهم البعض، وتجعل الإنسان نَجِيً الآلة، ولا ننسى دور التلفزيون وغيره في تحطيم العلاقات والاتصالات..

<sup>(</sup>١) خدعة التكنولوجيا، ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين: ٣٦٤، أبو الحسن الندوى، مكتبة السنة، ١٩٩٠/١٤١٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>٣)</sup> خدعة التكنولوجيا، ١٢٧.

حتى السوق، فقد أصبحت عملية البيع والشراء - في أسواق المضاربات- تتم عن بُعْد.. وهكذا نجد صدق المقولة أنه "كلما زادت عملية تجميعنا بواسطة الآلات، زاد بعدنا واغترابنا عن بعضنا البعض "(١).

#### ب- تحطم القيم والمبادئ السامية

يمكن أن نقول عن هذا العصر بأنه عصر (فقدان القيمة) فكل شئ فيه فقد قيمته، وأصبحنا نحيا حياة عبثية تضرب بجذورها في كيان النشاط الإنساني، فالكلمة فقدت قيمتها، وأصبح لا معنى لها. وأحالت المدرسة التفكيكية النص إلى طلاسم، ومعانى لا نهائية لها، ومن ثم يضيع النص وسط احتمالات لا حصر لها من المعاني.

والحياة فقدت قيمتها، ففي ظل فلسفة العبث الوجودية تصبح الحياة وكل أنشطة الإنسان، وكل فكر إنساني - لا معنى لها على الإطلاق، "فلأن نحيا هو واقع محض، وليس ثمة معنى لما يحدث، وليس لنا أن نبحث عن معنى لما يحدث أو أن ننسبه لأي شئ. فليس للتاريخ معنى، كما أنه لا يتحرك باتجاه أي هدف، ولا يتبع أية قوانين، وليس له صفة الدوام فليس ثمة وجود للخير والشر، ومن ثم - فباستثناء أخلاقيات الغموض -فالأخلاقيات غير ممكنة كما أنه ليس هناك معنى للعلاقات مع الآخرين؛ إذ إنها مستحيلة استحالة تامة من جميع أوجهها  $(^{(1)})$ .

وباختصار فإنه ليس لأى شئ في هذه الحياة قيمة، والإنسان ذاته ليس له قيمة، إنما خلق عبثاً – وحاشا لله {أَفَحَسِبْتُمْ أَتَّمَا خَلَقَّناكُمْ عَبَثاً وَأَتَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ}[المؤمنون ١١٥].

وامتدت هذه العبثية إلى عطاء الإنسان الفكرى - فأصبحت كثير من الفنون والآداب لا معنى لها، ولا يدرى أصحابها ماذا يفعلون فيها. كما امتدت إلى عطاء الإنسان الاقتصادي، فالنفقات المسعورة التي تتحكم في مختلف نواحي حياتنا هي السمة المسيطرة

حتى إنتاجاتنا أصبحت توصف، بأنها إنتاجات تخلق الحاجات، ولا تسدها، فالقضية أن "تنتج تقنية أكثر سواء كان لها معنى أم لا، وسواء كانت ثمة حاجة إليها أم لا، ثم يبدأ الضغط علينا من أجل الشراء..."(٢). ثم هذا التبديد المخيف المروع لكل شئ، بدءاً من استهلاك الإنسان للطعام، حتى تبديده للهواء والماء والفضاء والوقت، تبديد في الاستهلاك، وتبديد في التصنيع.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>نفسه، ۱۲۷

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup>نفسه، ۲۳۲

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup>نفسه، ۳۱۶.

#### إذن فالعبثية هي القيمة المسيطرة في الحياة، وهي الناتج النمائي لعلاقة

فلت طريقها، وفى ضوء هذه العبثية تقف قيمها لتتحكم فى سلوك الناس، فتصبح قيم الإسراف والاستهلاك هى القيم الموجهة للعلاقات الإنسانية، ومن ثم يعبد المال ويقدس ويتخذ إلها فى الأرض، وصنما نقدم له القرابين – ولو كانت هذه القرابين هى الإنسان نفسه، وعلاقات الناس بعضهم البعض. وتحت رحمة العبثية يضحى الإنسان بأخيه الإنسان فيسحق كرامته وحريته وحقه المقدس فى الحياة. ويفقد الناس كل معانى الإخاء والتعاون، وكل قيم العدالة والكرامة، وكل مبادئ الحق والحرية.

#### ج- سيادة قوانين الغاب

نتيجة لتدهور العلاقات وانحطاط القيم - تصبح علاقة الإنسان بالإنسان هي علاقة القوي العربيد بالضعيف الرِّعْديد، فيسعى القوى إلى تحطيم الضعيف بكل وسيلة من الوسائل، ويسعى الضعيف إلى تقديس القوى وعبادته، والتضحية بكل شئ في سبيل رضاه، وحتى نعرف سيادة هذا القانون ننظر في جانبين: الجانب الاقتصادي، والجانب العسكري فقط.

أما الجانب الاقتصادى فحديث الديون والمجاعات والأزمات الاقتصادية، لا ينقطع سيله، وأخيراً حديث السوق الواحدة والشركات المتعددة الجنسيات التى أصبحت أفاعى مسمومة تغرق البلدان بالديون، وتحتكر الإنتاج العالمي، وتسحق أي شركات محلية.

وأما الجانب العسكرى فحديث الحروب يكفى دليلاً على هذا، بدءاً من الحركة الاحتلالية الغربية للعالم الآخر حتى يومنا هذا، والعالم يشهد حروباً متوالية لم يخف سعارها، ولم يهذا أوارها.

فهناك ملايين الضحايا بسبب تلك الحروب، حتى إنها نقدر سنويا بـ(٥٢) مليونا، إلى غير ذلك من ضحايا ومن مشوهين ومعوقين بسبب الإشعاعات، وما وراء ذلك من تدمير هائل للبيئة، ومن تعذيب ووحشية، ومن انتهاك الأعراض والحرمات، ومن اغتصاب وتخريب ونهب. الخ. وها هو العالم يشهد يومياً مذابح مروعة في هذا العالم المسكين، بشرينج بشراً، وآخرون ليس لهم إلا المشاهدة والحوقلة.

\* \* \*

#### ثالثا: الضعف

وهذا هو مظهر التباب الناجم عن إساءة استخدام الإنسان للمادة – حيث أدى ذلك إلى ضعف البيئة؛ نتيجة لحملها أخطاراً هائلة جراء التلوث المروع. وبالتالى أصبحت هذه البيئة تهدد الإنسان، وتشكل رعباً حقيقياً يمكن أن ينقض على ساكنيه في صورة زلازل وكوارث وبراكين وغير ذلك.

إن إساءة استخدام الإنسان للمادة . ألحق الضرر بالبيئة، مما أدى إلى تلويثها،

وحرمان الناس من التمتع بحياة طبيعية، بل حرمان الأحياء الأخرى من التمتع بالحياة، بل أدى إلى ذلك إلى إفساد النظام البيئي، فتلوث الهواء، والماء، والتربة.

هناك العديد من المشاكل البيئية التي تؤرق أجفان البشرية، ومنها: مشكلة الاحتياس الحراري، وثقوب الأوزون، وتراكم ثاني أكسيد الكربون في الجو، والأمطار الحمضية، وتلوث المسطحات المائية في معظم أنحاء البلدان الصناعية، والتلوث الناتج عن عوادم السيارات ومختلف الآلات، والتلوث الحراري، وتلوث التربة، والقاء المخلفات الخطرة في زوايا أرضنا، والمخلفات المشعة الناتجة عن المفاعلات النووية ومصانع الأسلحة، وخطر المبيدات...وغيرها من المشاكل. وكل مشكلة من هذه المشاكل لها آثار خطيرة على نظام بيئتنا، وعلى حياة الكائنات المختلفة على هذه الأرض، ولا يقتصر التأثير على هذا الجيل فحسب، بل بمتد لأحيال قادمة.

وتقدر منظمة الصحة العالمية أن ما يقرب من خمس سكان العالم يتعرضون لمستويات خطرة من ملوثات الهواء، وأن ما يقرب من خمسة ملايين شخص يموتون سنويًا، بسبب تجرعهم ماءً ملوثًا. والحقيقة كما قال جاك أبلول أننا "نواجه خطر تدمير أنفسنا بتدميرنا وسطنا البيئي، والطبيعة بمفردها لا تَهُمّ إلا أننا لو بالغنا في قلقلة توازنها فعلينا تحمل النتائج الفظيعة"<sup>(١)</sup>.

وهذا الضعف البيئي قد خلق مشكلات عديدة في حياة الإنسان، كالتشوهات ووجود نسبة (١٣) من البشر غير أسوياء يقوم المجتمع بنبذهم. وأيضاً يحق لنا أن نتساءل عن هذه الأمراض التي تهدد طعام الإنسان من الحيوانات كجنون البقر والحمي القلاعية التي تصيب الغنم. ألا يكون وراءها هذه البنية البيئية التي أفسدها الإنسان فشوه بذلك بيئته وطعامه وشرابه، بل وبلغ التشوه أوجَه في ما لا يقل عن (١٣%) من البشر؟ ثم ما أسباب هذه الأمراض التي تقتلع الحياة عند الأطفال: شلل الأطفال، سرطان الأطفال، الفشل الكلوى، و.....؟ ما وراء هذه الأمراض؟ أليس هو الإنسان الذي أفسد البيئة، فأصبحت تعبر عن فسادها في صور مختلفة، مرة في زلازل وأعاصير، ومرة في أمراض وتشوهات.

"ففي الطبيعة ثمة كثير من الأمثلة التي تشهد على أن تجاهل حدود نظام معين يمكن أن يؤدي إلى عمليات انكماش أي كوارث لا رجعة عنها، فعوامل من قبيل انبعاث الغازات الضارة، وتدمير الغابات من خلال اجتثاث ما فيها من أشجار، والاستخدام المفرط للأسمدة، تؤدى إلى نتائج معروفة تتجسد من خلال التغيرات المناخية وانهيارات التربة وفيضان الأنهار والجداول، وما سوى ذلك من كوارث كثيرة"(١).

(٢) نهاية عصر البترول، ٢٣٦، تأليف: كولن كامبيل وآخرون، ترجمة: دعدنان عباس علي، عالم المعرفة ٢٠٧، سبتمبر ۲۰۰۶.

<sup>(</sup>۱) خدعة التكنو لو جبا، ٢٦٩.

وهكذا حقق الإنسان ما نهى الله على عنه {وَلاَ تُقْسِدُواْ فِي الأَرْضِ بَعْدَ إَصْلَاحِهَا} [الأعراف ٥٦]، أفسد الإنسان هذه البيئة وقد أصلحها الله على أَوْإِذَا تَولَّى سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسُلَ} [البقرة ٥٠٠].

\* \* \*

#### رابعا: الملاك

نتيجة لضلال الإنسان في علاقته مع الله على أولاً، ثم مع الخلق ثانياً، ثم مع الحياة الدنيا والآخرة – نتيجة لهذا كله يقع الإنسان في الهلاك، قال تعالى {وَإِن يُهَلِكُونَ إِلاَ أَهُسَهُمْ وَمَا يَسْتُعُرُونَ} [الأنعام ٢٦]. والقرآن الكريم قد حكي لنا عبرا شتى في أقوام هلكوا، قال تعالى في هذا القانون {وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِن ظَلَمُوا أَنْهُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتُ عَنْهُمْ الْبَيي يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ مِن شَيْءٍ لَمَّا جَاء أَمْرُ رَبِّك وَمَا زَادُوهُمْ غَيْر تَثْبِيبٍ [هود ١٠١]، وقال تعالى يذكر بعض أنواع الهلاك {فَكُلاً أَخَدُنَا بِدُنِهِ فَمِنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِباً وَمِنْهُم مَّنْ أَخَدُتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ خَسَفَنَا بِهِ الأَرْضَ وَمِنْهُم مَّنْ أَغْرَقُنَا} [العنكبوت ٤٤].

غير أن الأمر اختلف من بعد هلاك فرعون، كما ذكر ابن كثير في تفسير قوله تعالى {وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ مِن بَعْدِ مَا أَهْلَكُنَا الْقُرُونَ الأُولَى}[القصص ٤٣] "يعنى أنه بعد إنزال التوراة لم يعذب أمة بعامة، بل أمر المؤمنين أن يقاتلوا أعداء الله على من المشركين "(١)، وقد نقل ذلك عن أبي سعيد الخدري أيضاً.

وإن كان هذا لا يمنع من حصول هلاك جزئي، فلا يكون هلاكاً شاملاً لأمة ما، وإنما يهلك بعضها، كما حصل في زلزال تسونامي الذي هلك فيه ما يزيد على ثلاثمائة ألف، غير الملايين التي تشردت والتي تأثرت جسمياً أو نفسياً بسببه وهو عدد هائل.

والقرنان الأخيران مليئان بحوادث مخيفة من زلازل وأعاصير وفيضانات، وجوائح مرضية، الخ (٢).

<sup>117/7(1)</sup> 

<sup>(</sup>٢) يقول وحيد الدين خان "إن هذه الزلازل قيامة على نطاق غير واسع، فعندما تنفجر الأرض بصوتها المخيف، ودويها الرهيب، وعندما تتساقط الجدران، وسقف الأبنية المسلحة الفخمة، حتى كأنها أوراق الكوتشينة، وعندما يصبح أعلى الأرض أسفلها، وأسفلها أعلاها، وعندما تحل الخرائط الموحشة محل المدن العامرة الكبرى في ثوان معدودة، وعندما تسير طوابين النعوش، وتتراكم على ساحات المدن وطرقها تراكم الأسماك على ساحل البحر – فتلكم هي قيامة الزلزال، وفي تلك اللحظة يشعر الإنسان بعجزه أمام قوى الطبيعة، فإن الزلازل تقرع أبواب المدن، دون سابق إنذار، والبلية كل البلية أن الإنسان لا يستطيع أن يتنبأ بمكان الزلازل، ولا بموعد وقوعها وهي في نفسها تنبئ عن قيامة كبرى، سوف تفجؤنا غداة يوم على غرة منا. إن هذه الزلازل دليل ناطق بأن خالق الأرض قادر على تدميرها كما يشاء"، ينظر كتابه: الإسلام يتحدى، ٨٢. وحيد الدين خان، ترجمة: ظفر الإسلام خان، مؤسسة الرسالة، ط:٢٠٠١/٢٤٢٢،

وهناك هلاك آخر، إنه هلاك المكانة، فالأمة بسبب ضلالها في علاقاتها بعاقبها اللهُ عَلا بزلزال هائل يدمر مكانتها الحضارية، وهو واضح في كثير من أمم الأرض، ولا أذهب بعبداً – فالمسلمون عندما ولغوا في الضلال نزع الله عَلا منهم ما كان بوأهم من مكانة وعزة ورفعة، وهو أعظم ضلال تأثرت بسببه البشرية، ذلك أنه حجب الصراط المستقيم العالمي عن البشرية، ولم تعد البشرية قادرة على الوقوف على قدميها أمام هذه التعثرات. وكتاب (ماذا خسر العالم، بانحطاط المسلمين) فيه برهان على ما أقول - وكنت أقترح أن يسمى: ماذا خسر العالم بضلال المسلمين؟ ولقد خسر العالم معالم الصراط المستقيم - الذي لن براه إلا باهتداء المسلمين.

### ثانيا: العذاب

وهو وعيد الله على الضالين من البشر - بعذاب في الآخرة، وقد أفاض القرآن في الحديث عنه بين إقامة البراهين على وقوعه، وبين وصف مشاهده وبيان أهواله، وهو عذاب هائل يتتوع تتوعاً كبيراً، فمنه عذاب جسمى ومنه عذاب نفسى، والعذاب الجسمى بعضه لهب وسعير وحريق، وبعضه ضرب وسحب، كما قال تعالى {يوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلى وُجُوهِهمْ دُوقُوا مَسَّ سَقَر} [القمر ٤٨]، {وَلُوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَفَّىٰ الَّذِينَ كَفُرُواْ الْمَلَابِكَةُ يَضُربُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَدُوقُواْ عَذَابَ الْحَرِيقِ}[الأنفال • ٥].

## ما المخرج من الضلال (سورة التكوير)

إنما يقع الإنسان في الضلال – كما عرفنا - حين تضطرب المعرفة لديه، فينشأ عن هذا الاضطراب سلبية في العطاء. ولكن ما السبيل إلى صيانة المعرفة من الاضطراب، والعطاء من السلبية؟

أما المعرفة فإن السبيل إلى صيانتما هو بقاؤها قدسية تتلقى من لدن الخالق العظيم، وأما العطاء فإن السبيل إلى صيانته هو إدراك الإنسان اليقينى بمسئوليته الكاملة عن عمله (عطائه). وبعبارة أخرى، فالوحي هو السبيل الوحيد لبقاء المعرفة قدسية شمولية مؤثرة فعالة، والإيمان اليقيني باليوم الآخر وثوابه وعقابه هو السبيل الوحيد لإنتاج الإنسان أعمالاً صالحة. ومن ثم فقد جاءت سورة التكوير تتحدث عن هذين المحورين: اليوم الآخر والوحى.

## المحور الأول: الإيمان باليوم الآخر [من آية: ١ إلى: ١٤]

تشابكت مظاهر الخلق المبثوثة في السماء والأرض، في الآفاق والأنفس، في الدنيا والآخرة – تشابكت لتقرر الحقيقة العظيمة (عَلِمَتُ نَفُسٌ مَّا أَحْضَرَتُ [\*\*).

هذه المظاهر، بعضها سماوى، كالشمس والنجوم، وبعضها أرضي، كالجبال اليابسة، والبحار المائية، والأحياء الأليفة: العشار، والوحشية: الوحوش. ثم في عالم الأنفس: النفوس، وعطاءاتها التي ستأتى في الصحف المنشورة، ومن عطاءاتها السلبية وأد البنات.

ثم تنتظم هذه المظاهر، وما يصيبها من انقلاب هائل لمَقْدم ذلك اليوم الشديد - تنتظم لتشهد التغير الهائل في العالم العلوي الذي تحجبنا عنه السماء، فتكشط هذه الطبقة كما قال {وَانشَقَّتِ السَّمَاء فهي يَوْمَهِذٍ وَاهِيةً} [الحاقة ٦٦]، {وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاء بِالْغَمَامِ وَتُرِّلَ الْمَلايِكَةُ تَنزيلاً} [الفرقان ٢٥]. ثم تكون خاتمة المشاهد في دنو الجنة وهي الدار التي أعدها الله على النظار العصاة - مشاهد هذه الله على النظار العصاة - مشاهد هذه المخلوقات تنتظمها حركات ثورية، وانقلابات هائلة (١) (تكوير وانكدار وتسعير وحشر

<sup>(1)</sup> لفظ التكوير، يدل في اللغة على: (دور وتجمع)، وتكوير الشمس، يراد به ـ والله أعلم بمراده ـ ما يسمى بـ (الانهيار الجذبي)، والمراد بالانهيار الجذبي، كما في الفيزياء الكونية، أن الشمس ستختل كثافتها، وتققد التوازن؛ نتيجة لوفرة الهليوم فيها، ونفاد الهيدروجين. وحينئذ تسعى الشمس لإعادة التوازن، فيحدث انتفاخ هائل في الجزء الخارجي من الشمس، ويتقلص اللب، ويتغير لونها إلى الحمرة، فتصبح عملاقا أحمر، يبتلع الكواكب الثلاثة: عطارد والزهرة،

وتسجير، وسؤال وجواب، ونشر وكشط، ودنو، وتسعير) هذه الحركات العظيمة التي يتغير بها النظام الكوني تصل بنا إلى الحقيقة الكبيرة في عالم الإنسان والجان - فإذا حصل هذا كله فعند ذلك (عَلمَتْ نَفُسٌ مَّا أَحُضَرَتُ ﴿ ١٤ ).

والمجئ بـ (نفس) منكرة ليشمل كل نفس، وليجرد كل نفس من أي تباهى أو تعالى، فهي نفس لا أكثر ولا أقل، نفس مخلوقة، قد جاءت اليوم محضرة أعمالاً وعطاءات شتي، جاءت محملة بكل ما قدمت في الحياة، ستراه رأى العين، سترى البسمة والعبسة، سترى الهمسة والغمسة، سترى الحقير الذي عملته والجليل، سترى القول كله حسنه وقبيحه، سترى ظلمها وعدلها، {يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفُس مًّا عَمِلْتُ مِنْ خَيْرِ مُّحْضَراً وَمَا عَمِلْتُ مِن سُوءٍ تَوَدُّ لُوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدا بَعِيدا } [آل عمران ٣٠]، وعند ذلك يصرخ هذا الإنسان {يَا وَيُلتَنَا مَال هَذَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَة وَلا كِبِيرَة إلا أَحْصَاهَا}[الكهف٤٤]. ولكن هيهات فـ(وَأَن لَيْسَ لِلإنسَان إلا مَا سَعَى {٣} وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرِيَ {٤} تُمَّ يُجْزَاهُ الْجَزَاء الأُوْفَى {١٠})[النجم: ٣٩-٤].

إذن فليوقن الإنسان بهذا من الآن، حتى يستعد لذلك اليوم. وإذا ما أيقن الإنسان بذلك فإنه لن يحضر إلا العمل الصالح معه، وسيجاهد في حياته حتى يقدم على ربه بالعطاء الإيجابي الذي ينفعه (يومُ لا يَنفعُ مَالٌ وَلا بُنُونَ إلا مَن أَتَى اللهَ بِقلبٍ سَلِيم}[الشعراء:٨٨-٨٩].

## المحور الثاني: تلقى العرفة من الوحى [من آية: ١٥ إلى آخرها]

تأتى هذه الجملة القسمية (فلا أُقْسِمُ بِالْحُنَّس (٥) الْجَوَار الْكُنَّس (٦) وَاللَّيْل إذا عَسْعَسَ { ٧ } وَالصُّبْحِ إِذَا تَنفُّسَ { ٧ }) فتنتظم مظاهر الحياة المتحركة في شقيها: المادي والزمني، فكل شئ يتحرك - إذ لا مكان للسكون، ولا قيمة للجمود والركود في هذه الحياة-هذه الحياة المتحركة نجوم تظهر ثم تغيب(١)، وتجرى – وليل يعسعس ويقتحم على الناس

والأرض. ثم يحدث انهيار للجزء الخارجي من الشمس؛ لأن اللب لا يستطيع أن يسندها، فتتكمش انكماشا مفاجئا وسريعا، فتتقارب الذرات تقاربا شديدا حتى تكاد تتداخل، إلا أن قوة التنافر الكهربائي بين الأغلفة الإلكترونية للذرات تقاوم تداخلها عندما تصبح المسافة بينها قليلة، وبذلك نتعادل قوة النتافر الكهربائي مع قوى الجذب التي تؤدي إلى تكوير الشمس، وعندما يحصل هذا التوازن تكون الشمس قد وصلت إلى مستقرها، وتدعى عندئذ قزم أبيض؛ إذ لا يتبقى من ضوئها إلا نور خافت ضئيل ...والأقزام البيضاء إذا كانت كتلتها أكبر من كتلة شمسنا فإنها قد تنفجر إلى أشلاء؛ لأنها في حالة غير مستقرة، أما الأقزام البيضاء التي في مثل كتلة شمسنا فإنها تستقر على حالتها لملايين السنين. وهنا نفهم قوله تعالى: "والشمس تجري لمستقر لها" [يس:٣٨]، كما نفهم آية التكوير، فالتكوير الذي هو دور وتجمع، يحدث أثناء الانهيار الجذبي، إذ تتجمع مادة الشمس على بعضها وتدور، كما نفهم آية سورة القيامة: "وجمع الشمس والقمر" [القيامة: ٩] حين تبتلع الشمس الأرض. [بتصرف عن: خلق الكون بين العلم والإيمان، د. محمد باسل الطائي، ص٢٦-

(١) (فلا أقسم بالخنس. الجوار الكنس)، الخنس، هي التي تختفي بحيث لا تظهر، ولهذا ورد في الحديث أن الشيطان جاثم على قلب ابن آدم فإذا ذكر الله تعالى خنس، أي تواري واختفى بحيث لا يظهر. ولعل الخنس المذكورة هذا إشارة إلى ما

خلواتهم، ثم صبح يتنفس<sup>(۱)</sup>، فتتنفس معه الكائنات، وتستيقظ من سباتها المخلوقات، لتوجد من هذا الاستيقاظ حركة ونشاطاً وسعياً دائماً وهذا النشاط الإنساني -خاصة - ينبغي أن يكون امتداداً مقدساً لمعرفة مقدسة، وإلا فلا قيمة له {وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَّاء مَّتُوراً [[لفرقان ٢٣]].

هذه المعرفة التي يجب على الإنسان أن يؤمن بها، ينبغى أن يتلقاها الإنسان من ذات المصدر الذى خلقه وخلق له القدرة والإمكانات التي يعمل بها، {وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ}[الصافات ٦٦]. وطريق هذا التلقي هو الوحي – وما لم يؤمن الإنسان بالوحي فإنه يقطع على نفسه الطريق في وصول المعرفة المقدسة إليه، ويقيم علاقة سلبية بين نشاطه والمعرفة المقدسة، بل تستند نشاطاته –عندئذ – إلى معارف وضعية لا قداسة لها ولا عالمية، ولا تتلاءم مع المبادئ الرفيعة التي أمر الإنسان بإقامتها – مبادئ الحق والعدل والإخاء والمساواة والحرية والتعاون.

من هنا، فالطريق الوحيد لصقل معرفة الإنسان وحفظها فى الإطار القدسى، هو الإيمان بالوحى. والوحى له مرحلتان:

المرحلة الأولى: أخذ المعرفة القدسية من الله على، وإنزالها إلى البشر - وهذه الوظيفة يقوم بها رسول ملكى، والرسول الموكل بهذه المهمة - هو جبريل العلا - (إِنَّهُ لَقُولُ رَسُول كريم {«} ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى الْمَرْش مَكِينٍ {،} مُطَاعِ تَمَّ أَمِينٍ {،})، وهي صفات

\_\_\_

كشفت أبحاث الفيزياء الكونية مؤخرا، وهي الثقوب السوداء، وهي نجوم عملاقة تتركز في قلب المجرات، وتتكون بعد أن تصير أقز اما بيضاء، حيث تتكدس فيها الجزيئات بدرجة لا يمكن تخيلها، وتتلاشى المسافات بين الذرات، وبذلك تصبح لهذا النجم جاذبية هائلة جدا، فيجذب كل ما حوله من جسيمات، بل إنه يجذب حتى الضوء، فلا يستطيع الإفلات من سطح النجم، وعندئذ فإن هذا النجم يغيب تماما عن الرصد، ولا يمكن رصده حتى بالمراصد الرادوية، فلا يرى منه شيئا، ويسمى عندئذ ثقب أسود (Black hole).

<sup>(1)</sup> التنفس في الكائنات الحية هو مجموعة من العمليات التي تمكن الجسم من الحصول على حاجته من الأكسجين، وتخليصه من ثاني أو كسيد الكربون. وبذلك يحافظ النتفس على التوازن الحامضي ـ القاعدي، ويحافظ على حرارة الجسم. وتتم عملية التنفس من خلال عملية الشهيق والزفير. والسؤال الذي يضع نفسه هنا: هل تنفس الصباح حقيقي أو مجازي؟ المفسرون على أن ذلك مجازي، ولكن هنا بحث لطيف يثبت أنه حقيقي، وليس مجرد تشبيه، فمن مظاهر تنفس الصباح: أنه يقوم بإدخال الهواء البارد النقي الغني بالأكسجين، وهذه عملية الشهيق، كما يقوم بدفع الهواء الدافئ الملوث بثاني أوكسيد الكربون نتيجة لاستقراره طول الليل قريبا من سطح الأرض، وهذه عملية الزفير، فنسبة الأكسجين خاصة في الصباح مع نقاء الهواء تساعد على عملية التنفس لجميع الكائنات الحية. وفي الصباح تكون أعلى نسبة لغاز الأوزون (3) عند الفجر، وتقل تدريجيا حتى تضمحل عند طلوع الشمس، وهذا الغاز منشط للجهاز العصبي والفكري عند الإنسان، كما أن الكثير من الأنشطة الحيوية تحدث نهارا كعملية التمثيل الضوئي في النبات، وسرعة الرياح تتشط نهارا وتهذأ ليلا، كما أن الهواء في النهار يتحرك ويتمدد وينتقل من مكان إلى آخر؛ نتيجة لارتفاع درجة الحرارة بخلاف الليل. [ينظر: دلالة الإعجاز العلمي في إثبات حقيقة تنفس الصبح و التغيرات المناخية المصاحبة، د. هدى عبد الله عيس العباد، ضمن بحوث المؤتمر العالمي الثامن للإعجاز العلمي في القرآن والسنة].

عظيمة تؤهله لحمل هذه الأمانة العظيمة، فهو ذو قوة ومكانة عند ذى العرش – وهو أمين يحفظ ويؤدى ما أوكل إليه من مهام. وأما طريقة وحي الله على الله فهو أنه يسمع القرآن من الله على الله على الله عليه أهل السنة والجماعة (١).

المرحلة الثانية: أخذ المعرفة التى جاء بها الرسول الملكى منه – وتبليغها إلى البشر، وهذه الوظيفة يقوم بها رسول بشري، يتلقى عن الملك ثم يبلغ إلى البشر، وقد قام بهذه المهمة رسل كثير من البشر، وكان خاتمهم محمدا ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّين} [الأحزاب ٤]، ومن ثم أصبح المعبر الوحيد لتلقى المعرفة القدسية.

ومحمد على قد أوتى من الصفات ما أهله لحمل هذه الأمانة العظيمة ومن ثم تبليغها، (وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ {٣} وَلَقَدْ رَآهُ بِالأُفْقِ الْمُبِينِ {٣} وَمَا هُو عَلَى الْغَيْبِ بِضَالِينِ ٤٣)، إنها صفة العقل الكامل والأمانة المطلقة، وأما نفي الجنون عنه؛ فلأن قومه كانوا يتهمونه بهذا، ولكن الله على يقول لهم إنه صاحبكم، والصاحب يعرف صاحبه، وأنتم الذين شهدتم له بالصدق والأمانة والعقل الراجح – طيلة أربعين سنة – فأنى صار بعد هذا السن متهماً أو مجنوناً؟

ومن الشبّب التى أثارها الجاحدون حول الوحي – وحكاها القرآن عنهم – أنهم أقروا بعبقرية النبي في قديماً وحديثاً، ولكنهم نفوا أن يكون تلقى القرآن من المصدر الملائكي، بل أثبتوا له مصادر أخرى، ومن هذه المصادر:

المسميات بعد ذلك، فقالوا بأنه كاهن – والكهان يتلقون معارفهم من الشيطان، وإن اختلفت المسميات بعد ذلك، فقالوا بأنه كاهن – والكهان يتلقون معارفهم من الشياطين، وقالوا بأنه مجنون، والمجنون من استولي عليه الجن وغلبوا عليه وأصبح يتحدث بلسانهم، {وَقَالُواْ يَا أَيُّهَا الَّذِي تُرِّلً عَلَيْهِ الدِّحَ رُ إِنَّكَ لَمَجَنُونٌ} [الحجر ٦]. ولهذا نفي الله عنه الكهانة والجنون {أَوَلَمْ الَّذِي تُرِّلً عَلَيْهِ الدِّحَ رُ إِنَّكَ لَمَجَنُونٌ} [الحجر ١]. ولهذا نفي الله عنه الكهانة والجنون {أَولَمْ يَتَفَكَّرُواْ مَا بِصَاحِهِم مِّن جِنَّةٍ} [الأعراف ١٨٤]، {فَدَكَرُ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِن وَلا مَجْنُونٍ} [الطور ٢٩]، وفي التكوير نفي أن يكون هناك أي مصدر شيطاني (وَمَا هُوَ بِقُولِ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ [١٠])، وفي الشعراء (وَمَا تَنَرُّلُتْ بِهِ الشَّيَاطِينُ ﴿١٠} وفي سورة التكوير (وَمَا هُو بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَجِيم [١٠]).

٧- المصدر البشرى، حيث زعموا أنه تلقى معارفه عن بشر (وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَتَّهُمْ

<sup>(</sup>١) مباحث في علوم القرآن، مناع القطان، ص٣٥، مؤسسة الرسالة، ط:٢، ٢٠٤١، ١٩٩٩/١.

يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِّسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ مُّبِيتٌ}[النحل ٢٠٣]، ونفى الله عنه هذه المصدرية كما في الآية نفسها(١).

7- المصدر النفسي، حيث زعموا أن محمداً على قد أوتى من الذكاء والفراسة والفطنة والبلاغة – ما يستطيع أن يكشف به خبايا النفوس، ويصوغ بها هذه المعارف العظيمة، ومن هنا جاء قولهم بأنه شعر، وثانية بأنه سحر، وزعموا أن الرسول على ساحر أو شاعر. والآيات التي حكت عنهم هذه التهمة كثيرة، وقد أثبت الله على كتابه أن القرآن ليس مصدره نفسياً، بل مصدره سماوي (وَإِنَّهُ لَتَنزيلُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴿ ١٣ ﴾ نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ اللهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴿ ١٣ ﴾ ] [الشعراء: ١٩٢ - ١٩٤].

لقد نزل القرآن الكريم من عند الله على متضمناً المعارف المقدسة، والإرشاد الإلهي للإنسان إلى العمل الصالح وعمارة الحياة بالخير، وشاملاً سعادة الإنسان وفلاحه في الدارين وهو بهذا ذكر لجميع العالمين، فأين تذهبون أيها الناس عن المصدر القدسي للمعرفة؟! ولم تتأون عن الاستقامة عليها؟! ولكن الإنسان باختياره إن شاء آمن وإن شاء كفر (لمن شاء منكم أن يَستَقِيم (١٨))، ولكنه سيتحمل نتيجة اختياره، ولحديث المشيئة فيض في مكان آخر. (فَأَيْنَ تَدَهَبُونَ (١٩) إِنْ هُو إلا ذِكَرٌ لِلْعَالَمِينَ (١٨) لِمَن شَاء مِنكُمْ أَن يَستَقِيمَ (١٨) ومَا تَشاوُونَ إلا أَن يَشَاء اللّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ (١٨)).

<sup>(1)</sup> وينظر دحض الشبهة في: مباحث في علوم القرآن لمناع القطان، ٤٩-٤٩.

## الفصل الثاني: العمل والجزاء

#### مدخل:

تآزرت السور السبع السابقة في إيضاح قضية المعرفة والعطاء، واتصالهما وانفصالهما، وما يترتب على ذلك من تباب وعذاب. وقد وجدنا في طيات ذلكم الحديث بيان حقيقة عظمي من حقائق هذا الدين، وهي أن كل إنسان مرتهن بعمله، قال تعالى {كُلُّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً}[المدثر ٣٨]، والسور التالية سوف تجلى جوانب كثيرة من هذه الحقيقة؛ لأنها العمود الثالث في حياة الإنسان، بل هي العمود الأول الذي ترتكزعليه الأعمدة الأخرى.

والملاحظ أن هذه السور كلها من السور القصار . وهي أقصر من السور السابقة . حيث جاءت معبرة عن الجزاء بإيقاعات سريعة، تعتمد على الضربات الخاطفة القوية؛ كي تتبه الإنسان وتحذره إن أخطأ وتمادى.

أجابت هذه السور عن سؤالين أساسين:

## السؤال الأول: ما قوانين الحزاء؟

فبينت السور ثلاثة قوانين:

- ١. قانون (الفلاح والخسارة)، (سورة الأعلى).
- ٢. قانون (اختلاف الأداء يستلزم اختلاف الجزاء)، (سورة الليل).

٣- قانون ( لكل مقدمة خاتمة)، فالمقدمة الصالحة خاتمتها الطمأنينة، والمقدمة السيئة خاتمتها التباب والعذاب، (سورة الفجر).

ثم عرضت نموذجا من نماذج النفس المطمئنة، وهي نفس رسول الله رضي ومن تبعه واهتدى بهداه، (سورتا الضحى والشرح).

### السؤال الثاني: ما مقتضيات الجزاء؟

والمراد بهذا بيان الأمور التي تجعل من الجزاء حتما لازما، فوجود هذه الأمور يقتضي وجود الجزاء، وهي:

1- (اتفاقية العمل المقدس بين الله على وبين العبد)، فالإنسان أجير استأجره الله على واستخلفه على الأرض، ووعده أن يوفيه أجره إذا التزم ببنود الشروط المتفق عليها، (سورة العصر).

٢. (حقيقة القوة وطبيعة الإنسان)، فعندما تلتقي القوة مع الإنسان على غير هدى، فالنتيجة بوار القوة وكنود الإنسان، ولولا وجود الجزاء رادعا وزاجرا ـ لانفرط العقد بين القوة والإنسان، (سورة العاديات). ثم جاءت (سورة الكوثر) لتربأ برسول الله عن نموذج الإنسان الكنود.

٣- (النعم ومسئولية الإنسان)، فالإنسان قد وهبه الله على نعما لا تعد ولا تحصى، وهذا يقتضي أن يسأل عما فعل فيها، (سورة التكاثر).

وأخيرا، ماذا بعد كل ما سبق، هل يلتزم الإنسان أو ينحرف عن الصواب والمقصد الصحيح؟ (سورة الماعون).

## قانون الفلام والخسارة (سورة الأعلى)

القانون الإلهي ينص على أنه (قَدُ أَقْلَحَ مَن تَزَكَّى { الله } وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى { الله فَالله وعملاً فالفلاح يكون لمن: ١ - تزكى. ٢ - ذكر اسم ربه. ٣ - وأثمر هذا الذكر صلاة وعملاً صالحاً. ومن لم يكن كذلك فله الخسارة كل الخسارة.

وفى سبيل الوصول إلى هذا الفلاح ابتدأت السورة ببيان الذكر الصحيح وما يولده فى نفس الإنسان من خشية ورهبة يتبعها عمل وتذكير. وبينت المصادر الأساسية للذكر، وهي: الفكر، والقرآن، واليسرى. ثم بينت السورة مهمة الإنسان الذاكر، وهي التذكير. ثم بينت سبب عدول الناس عن الحق.

### [مصادر الذكر]

#### ١ – الفكر

(سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَى {١} الَّذِى خَلَقَ فَسَوَّى {١} وَالَّذِى قَدَّرَ فَهَدَى {١} وَالَّذِى أَخْرَجَ الْمَرْعَى {١} فَجَعَلَهُ غَنَاء أَحْوَى {١٠})، يرشدنا مطلع سورة الأعلى إلى المنهجية الصحيحة في تسبيح الله على الله وتعظيمه، وملء القلب بجلاله وخشوعه، وذلك بالنظر والتأمل في ما أبدعه الخالق، هذا الخلق الذي خلقه فسواه، وهذه المخلوقات هداها الله على إلى أقدارها، وهذه الأقدار المحكمة المضبوطة التي يسير عليها الكون كما تلحظ ذلك في أي شئ، كالشجر تثمر وفق سنن الله على أخرَجَ المَرْعَى {١} فَجَعَلَهُ غُنَاء أَحْوَى {١٠}).

إن التفكر في مخلوقات الله على والتأمل في سننه يملأ القلب بعظمة الرب ورهبته وخشيته، فينطلق الإنسان ذاكراً لله سبحانه منزهاً لجلاله، معظماً لخالقه في كل لحظة من لحظات حياته، لا ينصرف قلبه إلى غيره، ولا يرى أحداً سواه، إنه التسبيح العظيم الذي يملأ حياة الإنسان بالخالق العظيم، فيجعل منه إنساناً عظيماً في هذا الوجود.

#### ٢ - القرآن

وعد الله على رسوله على ققال (سَنُقُرُوكُ فَلا تَنسَى {١} إلا مَا شَاء الله)، والله على قد أقرأ رسوله على هذا القرآن العظيم ووعده بأنه لا ينسيه منه إلا ما شَاء، كما قال {مَا نَنسَحْ مِنْ آيَةٍ أَوْ مُسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا} [البقرة ٢٠]. فطالما كان هذا الكتاب محفوظاً من قبل الله على،

فهو الكتاب الجدير بأن يتعين مصدراً لحياة الإنسان، ينهل منه ويعب، فيكون له بصائر في حياته. وعندما يتخذه الإنسان مصدراً لمعرفته، فإن عطاءه في هذه الحياة سيكون إيجابياً، وعمله سيكون صالحاً، يوافق سنن الله على ولا يخالفها، ويعمل في رضا ربه ولا يسخطه وهذا هو ذكر الله على، ولهذا فإن الإنسان يظل يراقب ربه في هذا الذكر، فهو (يَعلَمُ المَجهرَ وَمَا يَحْفَى {٧})، وبالتالي فهو الذي يحاسبه.

ولا يخفى ما فى هذا الوعد وهو قوله (يَعْلَمُ الْجَهْرَ) من بشارة عظيمة لرسول الله هي، الريحة وتطمئنه على هذا القرآن العظيم الجميل الحبيب إلى قلبه.. وهى بشرى لأمته من ورائه، تطمئن بها إلى أصل هذه العقيدة، فهى من الله على، والله على حافظها وكافلها فى قلب نبيها، وهذا من رحمته سبحانه، ومن كرامة هذا الدين عنده، وعظمة هذا الأمر فى ميزانه (١).

#### ٣- اليسري

اليسرى هي الدين الميسَّر أقواله وأفعاله، فالله على يسر لهذه الأمة دينها وقرآنها، كما قال تعالى: {وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلدِّكِرِ}[القمر ٢٢]، { وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجِ}[الحج٧]، {يُريدُ اللهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ}[النساء ٢٨].

كما يستر الله على هذه الأمة لدينها – طالما ذكرت ربها، حيث ترى أن الله على بشر رسوله هذا (وُتُيسِّرُكُ لِلْيُسْرَىٰ {^})، قال ابن كثير: "أى نسهل عليك أفعال الخير وأقواله، ونشرع لك شرعاً سهلاً سمحاً مستقيماً عدلاً لا اعوجاج فيه ولا حرج ولا عسر "(١). ولهذا نطق رسول الله على بها حقيقةً عظمى "إن هذا الدين يسر "(١)، "يسروا ولا تعسروا"(٤).

وعندها يرى الإنسان هذا اليسر العظيم فى الإسلام فإنه ينطلق فى حياته مستمسكاً بعراه، مستنيراً بمداه، يشكر ربه على تيسيره، يشكره بجنانه ولسانه وجوارحه، فيفيض ذكره عملاً صالحاً.

فهذه ثلاثة مصادر للذكر، والذكر لا يعنى حركة اللسان، بل يعنى حركة الإنسان بما يرضى الخالق العظيم الذي أنزل القرآن وشرع الدين فجعله يسيرا.

<sup>(</sup>١)في ظلال القرآن، ٣٨٨٩/٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> ابن کثیر ، ۲۹۷/۸.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup>رواه البخاري (٣٩).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٦٩)، ومسلم، ١٧٣٤.

## [الذكروالتذكير]

إذا انطلق الإنسان في حياته من هذه المصادر فسيكون ذاكراً لربه، ثم ينتقل إلى طور آخر أعظم، وهو أن يقوم بتذكير الناس بربهم، والتذكير يعنى حمل الناس على ذكر الله عَلا بأي وسيلة مشروعة كانت، والدين الإسلامي في حقيقته لم يجئ إلا لتذكير الناس، (فَدَكُرُ إِن تَفَعَتِ الدِّكَرَى (١٠). وهذا التذكير يعنى الأمر بالمعروف وإقامته، والنهي عن المنكر وإزالته، فالمسلم يقوم بالتذكير حيث يمارس هذا التذكير في نفسه أولاً اعتقاداً وتطبيقاً، ثم يمارسه في حياة الآخرين دعوة واصلاحا، وسعياً للتغيير وفق سنن الله علله، وهذا ما تنطق به آية آل عمران {كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسَ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن الْمُنكر وَتُؤْمِنُونَ بالله}[آل عمران١١٠].

وليس على المسلم بعد ذلك هداية الناس، إنما عليه تذكيرهم (سَيَدُّكَّرُ مَن يَحْشَى {١٠}) ويخاف لقاء ربه، (وَيَتَجَنَّبُهَا الأَشْقَى {١١}) الذي رغب عن ذكر الله علاه، وعن رضاه، ومن ثم فإن جزاءه في الآخرة شنيع فهو سوف (يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرَى {٣} تُمَّ لا يَمُوتُ فِيهَا وَلا يَحْيَى { ٣ })، فهو سيصلى بعذاب نار كبرى، ليست كأي نار، والأدهى من ذلك أنه لا يموت فيها فيستريح، ولا يحيا بسبب العذاب الذي يعيش فيه، {إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِآيَاتِنَا سَوْفَ تُصْلِيهِمْ نَاراً كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَكَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَدُوقُواْ الْعَدَابَ}[النساء٥٦]. أما الذي خشى ربه فذكره، وأثمر هذا الذكر عمالاً صالحاً، فزكى نفسه وطهرها من حطام الدنيا، وأخلصها لربه فهو صاحب الفلاح والفوز، (قَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكِّي { \* } وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّعِي {١٠}).

## سبب عدول الناس عن الحق

تقرر السورة أن سبب عدول الناس عن الحق، وتخليهم عنه، ونفورهم منه كما تنفر الحمر من قسورة - ذلك هو (بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاةَ الدُّثْيَا {١٠})، فهم يؤثرون المتاع الزائل، واللذة العاجلة يؤثرونها ويسعون إليها، فلا همّ لهم إلا هذه الدنيا الحقيرة، يتكالبون عليها ويتقاتلون. يسعى الفرد لتأمين حياته، ويجعل نصب عينيه أن يصبح شيئاً مذكورا في الدنيا بأى وسيلة كانت. ومن ثم فإن نفسه لا تصبح مؤهلة لحمل جلال الله على وعظمته؛ إذ لا يجتمع في قلب إيثار الله على وإيثار الدنيا، فالدنيا تسفل الإنسان وتهينه، والله على يعليه ويكرمه. ولو اختار الإنسان ربه وآثر ما عنده واستعد للقائه لفاز بالدنيا سعادة ورضا وطمأنينة وعزة ورفعة ومكانة، وفاز بالآخرة جنة وجواراً {إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ فِي مَقَّعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُتَّدِرٍ} [القمر: ٥٤-٥٥].

وهنا تقرر السورة هذه الحقيقة وهي أن الآخرة هي الدار الباقية، وأن مبتغِي الباقي هو الفائز، أما مبتغي الدنيا الفانية فهو الخاسر (وَالآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى {w}).

هذه الحقيقة العظمى حقيقة الفلاح والخسارة وارتباطها بالعمل، حقيقة قد مضت عليه الكتب الإلهية السابقة، فالحق واحد قامت السماء والأرض عليه، وخلق الناس عليه، وسيموتون عليه، ثم يبعثون ويحاسبون عليه، ويجازون عليه. (إِنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَى {٨} صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى {٨}).

## قانون اختلاف الأداء يستلزم اختلاف الجزاء (سورة الليل)

فى سورة الليل بيان لمفهوم الجزاء وفق العمل، وجاء البيان بصورة فريدة، حيث جاء من خلال بيان سلسلة من الاختلافات فى الكون والجنس والعمل والعطاء والعقيدة، وما يقتضيه اختلاف العمل من اختلاف الجزاء، فطالما أن الناس شتى، فإن أعمالهم مختلفة، ولهذا فلابد من جنة ونار، وإلا كانت الحياة عبثاً.

## الاختلاف في الخلق

خلق الله على وتيرة واحدة، وإلا أصيبت بالجمود والركود، فالليل يغشاها فيكون لباساً وسكناً وملاذاً آمنا للناس، ثم يأتى النهار فيجلى الليل فيكون معاشاً وانطلاقاً للناس. وخلق الله على حي وجعله جنسين ذكراً وأنثى، ولولا اختلاف الجنسية لما استمرت دورة الحياة على الأرض (واللَّيْل إِذَا يَعْشَى {١} والنَّهَار إِذَا تَجَلَّى {١٠} وَمَا خَلَقَ الدَّكَرُ والأَنتَى {٢٠}).

## الإختلاف في السعي والعمل (إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى { } })

يقسم الله على المختلف على أن سعى البشرية مختلف، "مختلف فى حقيقته، مختلف فى نتائجه"(١)، ومهما اختلفت مساعى الناس ومشاربهم، فإنها فى الأخير تتتهى إلى قناتين: قناة العمل الصالح، وقناة العمل الطالح.

#### القناة الأولى: العمل الصالم

قال تعالى: (فَأُمَّا مَن أَعْطَى وَالْكَمْنِ (٥) وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى (١) فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى (٧))، فالعمل الصالح يتمثل في ثلاثة أمور:

- ١- العطاء الإيجابي وهو يشمل كل ما يعطى من وقت ومال وجهد ونفس وخلق حسن.
- ٢- المعرفة القلبية بالله على، ويستدل عليها بتقوى الإنسان، وخشيته لربه، فتراه وقافاً عند
   حدود الله على، يلاحظ الله على في كل أعماله، ويراقبه في كل أقواله.
- ٣- الإيمان بوعد الله على فالله على وعد من أطاعه بالحسنى وهي الجزاء الأحسن في الدنيا

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، ٣٩٢٢/٦.

وفي الآخرة.

فهذه الثلاثة هي مظاهر العمل الصالح، فمهما اختلفت درجات العاملين فإنها في الأخير تجتمع تحت هذه المظلة، ولكي يكون الإنسان من أصحاب هذه المظلة فلابد أن يلتزم ببنودها، على الأقل أن يلتزم بالحد الأدنى حتى يكون إنساناً صالحاً، وقد تكفلت السنة ببيان الحد الأدنى من العمل الصالح، وهذا مع إيماننا بأن الإيمان يزيد وينقص، يزيد بالطاعة، وينقص بالمعصية كما هو مذهب أهل الحق.

وجزاء هذه الفئة هو (فَسَنُيسِّرُهُ لِلْيُسْرَى {٧}) – وقد سبق أن ذكرنا أن التيسير لليسرى نعمة عظيمة يجازى الله على بها من سعى إليها، فيعيش في يسر، ويموت في يسر، ويبعث في يسر، ويؤمن من الأهوال، ويدخل الجنة بيسر.

ومن الآيات التى تنص على هذا اليسر فى الدنيا {الَّذِينَ آمَنُواْ وَتَطْمَيِنُّ أَلُوبُهُم بِذِكِرِ اللّهِ أَلاَ بِذِكَرِ اللّهِ أَلاَ بِذِكَرِ اللّهِ أَلاَ بِذِكَرَ اللّهِ أَلاَ بِذِكَرَ اللّهِ أَلَا يَعْبُلُوا الصَّالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِنَهُ حَيَاةً طَيِّبَةً } [النحل ١٩٧]، {وَعَدَ اللّه اللّه الّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَبُلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَحْلِفَ النَّيْمُ اللّهِ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ اللّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَكُينَا لَهُمْ مِن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونِنِي لا يُشْرِكُونَ بِي شَيْبِا } [النور ٥٥]، {فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَدُونَ } [البقرة ٣٨]. وفي الآخرة {فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِتَابَهُ بِيمِينِهِ فَسَوْفَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَدُونَ } [الانشقاق:٧-٩]، ويخبرنا رسول الله الله المسلم عند موته تخرج فتسبل كما تسبل القطرة من في السقاء، (١) إلى غير ذلك.

#### القناة الثانية: العمل الطالم

قال تعالى: (وَأَمَّا مَن بَخِلَ وَاسْتَغْنَى { ١٠ } وَكُنَّبَ بِالْحُسْنَى { ١٠ } فَسَنْيَسِّرُهُ لِلْعُسْرَى { ١٠ })، ويتمثل العمل الطالح في ثلاثة أمور:

العطاء السلبي، ويعبر عنه القرآن بالبخل، فهو يبخل بوقته أو ماله أو جهده أو ...الخ.
 يبخل بذلك عن أن ينفقه في سبيل الله على ولكنه يبادر بإنفاقه في الصد عن دين الله على أو في تلبية رغباته، وإشباع شهواته.

٢-المعرفة السلبية بالله على عرفنا سابقاً أن مصدر المعرفة الحق هو الله على، فإذا قامت معرفة الإنسان في الحياة على هذا، فإنها تنتج عملاً صالحاً، لكن الإنسان عندما

<sup>(1)</sup> رواه أبو داود (٤٧٥٣)، وأحمد (١٧٨٠٣)، وصححه الألباني.

بنصرف عن الله على الله على استغناءه عن هذا المصدر ، واستغناءه عن عونه وألطافه، ويعلن أنه قد استغنى بما عدا الله على عن الله على. وهذا ما كان يسأل رسول الشرائي ربه أن يصرفه عنه، فيدعو "ولا تكانى إلى نفسى طرفة عين، وأصلح لى شأنى کله"(۱)

ومن استغنى عن الله علله وكله الله علله إلى ما استغنى به، فمن استغنى بنفسه وكله الله عَلا إليها، ومن استغنى بجاهه أو ماله وكله الله علا إليه، ومن استغنى بقبيلته أو دولته استغنى عن الله على - أن يلجأ إلى ما استغنى به عن ربه (ومَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدِّي { ١٠ })، { وَقِيلَ ادْعُوا شُرَكًا عَلَى الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَوُّهُمْ فَلْمُ يَسْتَجِيبُوا لَهُمْ وَرَأُوا الْعَدَابَ لَوْ أَتَّهُمْ كَانُوا يَهْتَدُونَ}[القصص ٢٤].

٣-التكذيب بوعد الله على ووعيده. سواء ما وعد الله على به الطائعين، أو ما أوعد الله على به العاصين - وسواء كان في الدنيا أم في الآخرة.

فهذه مظاهر العمل الطالح، بغض النظر عن اختلاف درجات العاملين. وجزاء هذه الفئة أن تيسر للعسري في الدنيا والآخرة، كما قال تعالى {وَمَن يَعْشُ عَن ذِكُر الرَّحْمَن ـ نُقَيِّضَ لَهُ شَيْطَاناً فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ}[الزخرف٣٦]، {وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى} [طه٤١٢]، وفي حديث نزع الروح أن روحه تتزع كما ينتزع السفود من الصوف المبلول<sup>(۲)</sup>.

# (إنَّ عَلَيْنَا لَلَّهُدَى {٣})

شتان بين من استقى معرفته من الله عَلا فاتقاه، وأيقن بوعده ووعيده فخافه، واستعد للقائه في اليوم الآخر – وبين من استغنى عن استقاء المعرفة من المصدر السماوي، فكذب بلقائه، وهو بهذا لا يضر إلا نفسه، فالله على تكفل ببيان الهدى، والأسس التي توصل الإنسان إلى اليسرى، فإذا اهتدى الإنسان فلنفسه، وإن ضل فإنما يضل عليها. وموعد الجزاء الختامي ليس في هذه المرحلة الأولى من الحياة، وانما في المرحلة الآخرة، وكلاهما يملكهما الله على الله الإنسان أنه بانتهاء حياته قد أغلق ملفه وانتهى أمره، كلا فالأجل مضروب لذلك اليوم (وَإِذَا الرُّسُلُ أَقَتَتُ { "} لأَىِّ يَوْم أُجِّلُتَ { "} لِيَوْم الْفُصْل { "}) [المرسلات: ١١-١٣]، قال

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود (٥٠٩٠)، وأحمد (١٩٥٣٥)، وحسن إسناده الألباني.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٤٧٥٣)، وأحمد (١٧٨٠٣)، وصححه الألباني.

تعالى (إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى ﴿ ۗ } وَإِنَّ لَنَا لَلاَّخِرَةَ وَالْأُولَى { ٣ }).

## (الأشقى والأنقى)

ومن وعيد الله على النار، قال تعالى (فَأَندَرُتُكُمْ نَاراً تَلَظّى {\*})، فالله على أرسل الرسل وأنزل الكتب، لتحذير الإنسان من عصيان ربه واتباع عدوه، فمن أبى فالنار هي مثواه، وهو الأشقى الذي رضى بالشقاء والتعاسة، (لا يَصْلاها إلا الأَشْقَى {\*} الَّذِي كَبَّ وَتَوَلَّى {\*\*}). ويقف على الطرف الآخر من أطاع ربه واتقاه وخشى عقابه وبذل مالله لأجله؛ تزكية لنفسه وتطهيراً لقابه، ولا يبتغى بعطائه أحداً من الخلق، إنما يبتغى وجه ربه، فهذا سيكرمه الله عَلَى عَنه ورضى (وَسَيُجنَبُهَا الأَثْقَى {\*\*} اللّذِي يُؤْتِي مَالَهُ يَتَزَكَى {\*\*} وَمَا للْحَدِ عِندَهُ مِن تَعْمَةٍ تُحْزَى {\*\*} إلا اتّبِغَاء وَجْهِ ربّهِ الأَعْلَى {\*\*} وَلَسَوْفَ يَرْضَى {\*\*}).

وهى كلمة عظيمة (ولُسَوْفَ يَرْضَى {١٠})، فالخالق العظيم سيعطى عبده ويكرمه ما شاء حتى يرضيه، يعطيه فى الدنيا السعادة والطمأنينة والعزة والراحة النفسية حتى يرضى، ويعطيه فى الآخرة جنة الرضوان وجوار الرحمن، وأى كرامة بعد هذه الكرامة.

## قانون لكل مقدمة خاتمة (سورة الفجر)

مقدمة الشيئ عنوان يقود إلى الخاتمة، والخاتمة هي النتيجة الطبيعية للمقدمة. وفي قول الإنسان(يًا لَيْتَنِي قدَّمْتُ لِحَيَاتِي {١٠٤) دليل واضح أن الدنيا هي المقدمة، وأن الآخرة هي الخاتمة. وإذا كانت المقدمة من صنع الإنسان فهو الذي يختار ويعمل، وهو الذي يصوغها كما يشاء، فإن الخاتمة والنتائج النهائية من صناعة الخالق، فهو الذي يقوم بها، وهي نتائج واضحة سلفاً لا تحتاج إلى فكر وروية، وكل إنسان يرى خاتمته التي تتنظره في ضوء مقدمته التي اختارها.

### الفحر واللبل

يقسم الله علل بالفجر وبالليالي العشر، وبالشفع والوتر، وبالليل الساري، وهي مظاهر زمنية، فإذا كان الفجر هو مقدمة اليوم فإن الليل هو خاتمته. وهذا القسم يجلى حقيقة (المقدمة والخاتمة)، فلا شئ في الخلق يندّ عن هذا القانون، وهو قانون يدركه ذوو العقول (هَلَ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لَذِي حِجْر (٥) )؟! ولكن فقط الإنسان الغبي قد يجهل أو يتجاهل هذا القانون حين يعلن (وَقَالُوا مَا هِيَ أَلاحَيَاتُنَا الدُّتْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا} [الجاثية ٤٢]، بملء فمه يصرخ أن الدنيا مقدمة لا خاتمة لها. وهو خطأ شنيع سيررديه ويشقيه، فالمخلوقات كلها تسير وفق قانون (المقدمة والخاتمة).

## الطغيان والعذاب

يسرى قانون (المقدمة والخاتمة) في حياة الإنسان كما يسرى في حياة المخلوقات كلها. وهذا نموذج سريع يبرز هذه الحقيقة. إنه نموذج مُرّ، يبدأه الإنسان بخراب، ويختمه الجبار بعذاب، يطغى الإنسان ويتمرد ويملأ الأرض فساداً، ويثقلها ببغيه وصلفه، فلا يزال ينتفخ هو وقوته الهزيلة، حتى يظن ألا أحد فوقه، ويصرخ "من أشد منا قوة؟؟" فيسير في الأرض يركل الضعيف، ويدوس المسكين. وتتلاحق أنفاس آخرين في هذه الأرض تقع عليهم وطأة الظالمين، ويظن الناس أن الحياة ستبقى هكذا: ظالم يتجبر وضعيف يتذلل، ظالم يدوس وِضعيف يداس...ِ. فبيأس النـاس {حَتَّى إذَا اسْتَيَّأْسَ الرُّسُلُ وَظَنُّواْ أَتَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَاءهُمْ نَصْرُنَا فَتُجِّيَ مَن تَشَاء وَلا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَن الْقَوْمِ الْمُجْرِمِينَ} [يوسف١١]. نعم يعلن الجبار خاتمة هذه المقدمة، فإذا بها عذاب مصبوب، (فصَبُّ عَليْهِمْ رَبُّك سَوُط عَدَابٍ {٣}). وهذا التاريخ يشهد ويروى ما كان من ثمود وعاد وفرعون، ما كان منهم من طغيان، وما لقوا بعد ذلك من عذاب وهلاك ودمار في الدنيا، وأما الخاتمة الآخرة ستأتى، فهي أشد وأنكى. (أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ {١} إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ {٧} الَّتِي لَمْ يُحْلَقِ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ {٨} وَتَمُودَ الَّنِينَ جَابُوا الصَّحْرَ بِالْوَادِ {١} وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْتَادِ {١} الَّنِينَ طَغَوْا فِي الْبِلادِ {١١} فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَدَابٍ {٣}).

إن طغيان الظلمة والمَتجبرين سيمة الخَرض فساداً، وإذا امتلات الخَرض بالفساد لم تعد صالحة للبقاء، فإما أن يخسف الله الله الله الموتلي إيماناً. وإما أن لحياة؛ إذ هي نشاز في لحن الكون العظيم المؤمن بالله الموتلي إيماناً. وإما أن يبيد الله الله الموتلي إيماناً. وإما أن يبيد الله الله الموتك المؤمن بالطهم، يعمرون الخرض بالصلام، فت الله الكون كله.

فقوم عاد وثمود أهلكم الله على (فَأَمَّا تَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيةِ {٥} وَأَمَّا عَادٌ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ {١}) [الحاقة: ٥-٦]، كما خسف الله على بأرضهم فصارت صحراء قاحلة، جرداء يابسة لا حياة فيها. أما فرعون فأهلكه الله على ومن معه غرقاً في البحر، ثم جاء الله على بغيرهم يسكن أرضهم فيصلحها (كمَّ تَرَكُوا مِن جَنَّاتٍ وَعُيُون {٥٠} وَرُرُوعٍ وَمَقَامٍ بغيرِهم يسكن أرضهم فيصلحها (كمَّ تَرَكُوا مِن جَنَّاتٍ وَعُيُون {٥٠} وَرُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمٍ {٦} وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهَا فَاكَهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَأُورُتُنَاهَا قُومًا لَمَ اللهُ وَالدَخان: ٢٥-٢٨].

فعرضت آیات السورة للنموذجین. نموذج تهلك فیه الأرض والعباد كما هو حال عاد وثمود (وقوم لوط)، ونموذج یهلك فیه الإنسان فقط، وتبقی الأرض لیرثها آخرون، كما هو حال قوم فرعون. وكلا النموذجین فیه عظة وذكری للإنسان، والنموذجان ماثلان أمامه، غیر أن النموذج الأول أكثر بروزاً، والإنسان یشاهده باستمرار {وَلَقَدْ أَتُوا عَلَی الْقَرْیَةِ الَّتِی أُمْطِرَتُ مَطَرَ السَّوْءِ أَفَلَمْ یَكُونُوا یَرُونَهَا}[الفرقان ٤٠].

وفي ذلك أقول:

عمروا فمضوا، فامضين إشرَهم ورث الله تلك القرى بعدهم فوق هذا الأديم الذي ضمّهم بعدما ذهبوا غير أعمالِهم أيّنا شأننا شأنهم

وننفذ من هذا لنقرر اطراد القانون، فلأن صاحب الجزاء موجود لا يغيب عن الساحة، حيث إنه بالمرصاد، يرصد كل حركة وسكنة في هذه الأرض، فإنه سينفذ قانونه في أو قت كما نفذه في فجر التاريخ حين طغي أجدادنا، جمعهم الطغيان، فحصدهم العذاب،

وها نحن نرى البشرية اليوم يجمعها طغيان كبير وفساد عظيم، ألا فلتخش حصاد الكبير المتعال، (إنَّ رَبُّك لبِالْمِرْصَادِ (١٤).

### هل بسط الرزق أو تضييقه بعد من الحزاء؟

ها هنا قضية يوضحها كتاب الله الكريم، حيث عرض أن طغيان الناس مقدمة خاتمتها عذاب الله علله، في الدنيا - حيث أهلكهم ودمرهم تدميرا. قد يفهم من هذا أن من أصيب في حياته بالبلاء وقلة الرزق فإنما هو جزاء يجازيه الله عَلَيْ على أعماله السيئة، وأن من بسط الله على المرزق وأكرمه فإنما هو لكرامته عند الله على . وفي هذا تعرض الآيات هذا الفهم الساذج عند الإنسان (فَأَمَّا الإنسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَّمَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَكُرَمَن {ه} وَأَمَّا إِذَا مَا ابْتَلاهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رَزْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهَانَن {n}). وهذا فهم ساذج، نعم، لأنه يظنَ أن بسطَ الرزق أو تضييقه من الجزاء، أو بعبارة أخرى أن هذا هو خاتمة ينالها من ربه لما قدم في حياته.

وقد تردد هذا الفهم على كثير من الألسنة، فقارون عندما أغدق الله على عليه بالنعم قال {إِتَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم عِندِى}[القصص٧٨]، وقال الله على بيان أن هذا الفهم فتنة مطردة عند البشر، (فَإِذَا مَسَّ الإنسَانَ ضُرٌّ دَعَانَا تُمَّ إِذَا خَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مُّنَّا قَالَ إِتَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم بَلُ هِيَ فِتْنَةً وَلَكِنَّ أَكَٰتُرَهُمُ لا يَعْلَمُونَ {١٠} قَدْ قَالَهَا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهمْ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُم مَّا كَانُواً يَكْسِبُونَ {ه} فَأَصَابَهُمْ سَيِّيَاتُ مَا كَسَبُوا وَالَّذِينَ ظَلْمُوا مِنْ هَؤُلاءَ سَيُصِيبُهُمْ سَيِّيَاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ (١٠) أَوَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقّدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لاَيَاتٍ لَقَوْم يُؤْمِنُونَ { ٥٠ } )[الزمر: ٤٩. ٥٢].

والآيات تبين أن الإنسان يرى في ضيق الرزق والضراء- بلوى، فيلجأ إلى ربه فإذا غير حاله إلى النعمة إذا به يقع في الفتتة، ويدعى أن هذا إنما هو لكرامته عند الله علله. وهذا وهم وقع فيه السابقون واللاحقون، فعاقبهم الله عَلاه، ثم يبين الله عَلا حقيقة الأمر أن بسط الرزق أو قدره يرجع إلى مشيئة الله على وسننه. قال تعالى (ولَبِن أَدَقْنَا الإنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً تمَّ نَزَعْنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لَيَوُّوسٌ كُفُورٌ {١} وَلَهِنْ أَذَقْنَاهُ نَعْمَاء بَعْدَ ضَرًّاء مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ ذَهَبَ السَّيِّيَاتُ عَنَّىٰ إِنَّــهُ لَفَــرِحٌ فَحُــورٌ ﴿ } إِلاَّ الَّــذِينَ صَــبَرُواْ وَعَمِلُــواْ الصَّــالِحَاتِ أُوْلَــبِكَ لَهُــم مَّغْفِــرَةٌ وَأَجْــرّ 

إن القانون الإلهي في هذا الأمر قد حسمه القرآن بما لا يدع مقالاً لقائل، قال تعالى {كُلاَّ تُمِدُّ هَؤُلاء وَهَؤُلاء مِنْ عَطَاء رَبِّكَ}[الإسراء ٢٠]، {مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَثَ الآخِرَةِ نَزَدُ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُؤتِهِ مِنْهَا}[الشوري ٢٠]. وعلى هذا فبسط الرزق والتمكين في الأرض والعلو والرخاء الاقتصادي والاستقرار السياسي لا يدل على أن هذا هو الجزاء الإلهى لما قدمه الإنسان أو الأمة المستمتعة برغد العيش وكذلك العكس، وهو قدر الرزق أو العيش فى اضطراب وخوف لا يدل على أن هذا هو الجزاء الإلهى لما قدمه الإنسان.

وهذا لا يتعارض مع ما يقرره القرآن أن من أحسن وعمل صالحاً فإن الله على سيمكن له في الأرض ويهب له حياة مطمئنة مستقرة في الدنيا، والعكس وهو أن من أساء فإن الله على سيهينه. فهذا وعد وليس جزاء. ووعد الله على يتحقق متى شاء، فمتى ما سعى الناس إليه والتزموا بما عليهم - منحهم الله على ما وعدهم، ثم إن أمر التمكين في الأرض والرخاء... يخضع لسنن إلهية متى ما عملها الإنسان واتبعها حصل ثمرتها وجنى أرباحها ولو كان كافراً، قال تعالى {كُلا تُمِدُّ هَوُلا وَهَوُلا مِنْ عَطَاء رَبِّك}[الإسراء ٢٠]. وقال تعالى {ولك يُؤخّرُهُمْ إلى الله النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤخّرُهُمْ إلى أَجَل مُّسَمَّى}[فاطر ٥٥]، فالدنيا دار ابتلاء وليست دار جزاء.

## هل كل مقدمة لها خاتمة؟

نعم كل مقدمة لها خاتمة، ولكن متى تكون الخاتمة؟ الوهم كل الوهم أن يظن الإنسان أن الخاتمة هى فى الدنيا، لا. فكما سبق أن بينا أن الدنيا دار ابتلاء وليست دار جزاء، والخاتمة ينتظرها الإنسان فى دار الجزاء وليس فى دار الابتلاء ولا يمنع هذا من أن يقع بعض الخاتمة فى دار الابتلاء فيمكن الله على الطاعه، ويذل من عصاه.

وهذا المقطع من سورة الفجر يبين حقيقة أن الدنيا دار ابتلاء، أو بمعنى آخر: الدنيا مقدمة فقط – قال تعالى (كلا بَل لا تُكْرِمُونَ الْيَتِيمَ {٣} وَلا تَحَاصُّونَ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ {٨} وَتَأْكُلُونَ التُّراثَ أَكُلاً لَّمّاً {٣} وَتُحِبُّونَ الْمَالَ حُبّاً جَمّاً {٣})، فهذا من مظاهر الطَغيان التي يعملها الإنسان، وقد يخرج من الحياة دون أن يصب الله على عليه العذاب كما صبه على عاد وثمود وفرعون. فهل يحسب هذا الإنسان – أو تلك الأمة – أنه قد نجا من خاتمته؟

(كَلا إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكَّا دَكَا أِمْ) وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً {مّ} وَجِيء وَمَهِذِ بِجَهَنَّم يَوْمَهِذِ يَتَدَكَّرُ الإِنسَانُ وَأَتَى لَهُ الدِّكْرَى {مّ}) كلا. لا يحسب الإنسان أنه قد نجا، كلا، فلم تتته القصة بعد، ولكن إذا دكت الأرض وأعلن الجبار انتهاء الحياء الدنيا وقدوم اليوم الآخر، وحان موعد الجزاء –عندئذ – (يَتَدَكَّرُ الإِنسَانُ) يتذكر ما عمل في الدنيا، يتذكر طغيانه وجبروته، يتذكر فسقه وبغيه، يتذكر أنه كان يظلم الضعيف، ويهين

اليتيم، ويدفع المسكين. يتذكر أنه كان يقدس المال ولا يبالي من أين جمعه ولا فيم أنفقه، يتذكر كل ذلك، (وَأَتَّى لَهُ الدِّكِّرَى {٣})، لقد فات الأوان، وليس له إلا الندم (يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي { ١٠ })، فيتمنى أن يكون قد عمل صالحاً فيها، حتى تكون الخاتمة صالحة، ولكنه ندم ولات ساعة مندم، وأمان إِ لا تنفع شيئا ﴿ يَا لَيْتَنَا ثُرَدُ وَلا تُكَدِّبَ بِآياتِ رَبِّنا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ} [الأنعام ٢٧]. انتهى زمن الأمنيات، وجاء زمن الجزاء والحساب؛ ليعلن الجبار الخاتمة النهائية.

## الخاتمة النهائية

(فَيُومَ مِذِ لا يُعَدِّبُ عَدَابَهُ أَحَدٌ (٥٠) وَلا يُوثِقُ وَتَاقَهُ أَحَدٌ (٦)). وهذه خاتمة المسيئين، أصحاب الأعمال الطالحة، الذين طغوا واستغنوا عن الله علل وكذبوا بالحسني.

(يَا أَيْتُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَيَّةُ ﴿٣} ارْجِعِي إلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةَ مَّرْضِيَّةَ {١٨} فَانْخُلِي فِي عِبَادِي {١٨} وَانْخُلِي جَنَّتِي {٢٠})، وهذه خاتمة المحسنين، أصحاب الأعمال الصالحة الذين أعطوا وإتقوا وصدقوا بالحسنى لهم الطمأنينة والرضا عند ربهم، ومجاورة الذين أنعم عليهم، وفوق ذلك فهم في جنات ونهر (فِي مَقَعَدِ صِدْق عِندَ مَلِيكٍ مُقَتَدِرٍ}[القمر ٥٥].

## النفس المطمئنة (سورة الضحي) و(سورة الشرح)

فى السورة السابقة أوضح الحق أن لكل مقدمة خاتمة، وأن المقدمة الصالحة خاتمتها الطمأنينة فى الدنيا والآخرة. وهذه السورة والتى تليها جاءتا لضرب نموذج من نماذج النفس المطمئنة التى أكرمها الله عَلا ورعاها فى الدنيا، ثم وعدها فى الآخرة (وللآخِرَةُ خَيْرٌ لَّك مِنَ الأُولَى {،}).

إنها نفس رسول الله ، تأتى العناية الإلهية لتمسح على فؤاده وتعطيه الراحة والسكينة حتى يرضى، وتمتن عليه بهذا العطاء العظيم.

## من طمأنينة الكون إلى طمأنينة النفس

(وَالضُّحَى {١} وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى {١})، يقول سيد قطب: "يقسم اللَّه الله المشرى الرائقين الموحيين، فيربط بين ظواهر الكون ومشاعر النفس، ويوحى إلى القلب البشرى بالحياة الشاعرة المتجاوبة مع هذا الوجود الجميل الحي المتعاطف مع كل حى، فيعيش ذلك القلب في أنس من هذا الوجود، غير موحش ولا غريب فيه فريد، وفي هذه السورة بالذات يكون لهذا الأنس وقعه، فظل الأنس هو المراد مده، وكأنما يوحى الله الله السولة المناع السورة أن ربه أفاض من حوله الأنس في هذا الوجود، وأنه من ثم غير مجفو فيه ولا فريد" (١).

وأما طمأنينة النفس فتتجلى فى هذا اللمسة الإلهية الحانية (مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى {٢})، نعم لم يتركك ربك لأحد، إنما هو الذى يتولاك برعايته وبحفظه وبعصمته، وتحرسك عينه.

### وإذا العناية الحظتك عيونها نم؛ فالمخاوف كلهن أمان

ما ودعك ربك، فسر فى هذه الحياة مطمئن النفس، هادئ البال، رافع الرأس، لا ترهب أحداً ولا ترجو أحدا. وهذا كله فى الدنيا، (ولَلاَخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ الأُولَى {،})، ففيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر، وفوق كل ذلك (ولسوف يُعطيك ربُّك فَتَرْضَى {،})، يا الله!! ما أروعها من كلمات، تهون دونها الأرض والسماوات، إنه وعد من

<sup>(</sup>١) في ظلال القرآن، ٣٩٢٦/٦.

الجبار العظيم لهذا العبد الذي ضحى بكل شئ من أجل ربه، وعد بأنه لا يزال يعطيه حتى يرضي، يعطيه رفعة وتمكينا وطمأنينة وراحة وظفرا وتأبيدا. وهذه عطاءات عظيمة ينالها الإنسان في الدنيا، ويعطيه جنة ومجاورة لربه في الآخرة.

ورسول الله ﷺ هو أعلم الناس بحقيقة هذا الوعد الإلهي، فربه الذي آواه بعد بتم، وهداه بعد ضلالة، وأغناه بعد عيلة. فيعرف ما كان وما صار إليه، ومن ثم يوجهه الله علا ويوجه كل مسلم إلى أن يعطى ولا يمنع، ويحسن ولا يسئ، لأن الإنسان يجازي بإحسانه إحساناً وطمأنينة وكرامة ورضا، كما جازي الله على رسوله وهو أرجم الناس لضعيف، وأرقهم لمسكين، وأحناهم على يتيم، وهذا بخلاف أولئك الذين ذكرهم الله عَلا في سورة الفجر { بَل لا تُكُرمُونَ الْيَتِيمَ} [الفجر ١٧].

إنَّ أمة تقهر يتيمها ولا تكرمه، وتنهر سائلها ولا تحترمه - لهي أمة صائرة إلى الفناء، ومستوجبة غضب الجبار عليها؛ لأن هذه الأدواء دلالة على تأصل الشر فيها وعلى طغيانها، وواحدة من هذه الأدواء كفيلة بهدم بنائها فكيف باجتماعها كلها؟!

إِن اللَّهُ عَلا ينأى بأوليائه أن يصابوا بهذا الداء، فالمسلم يرى الآخرة خيراً له من الدنيا، فهي الباقية – فلا ينتكس في أوحال هذه الأدواء، ولا يرتكس في حمأة تلك الأمراض. كمن لا يؤمن بالآخرة ويؤثر الدنيا.

#### عطاء بلا حدود

تعلمنا سورة الشرح أن الالتجاء إلى الله على والرغبة في ما عنده، والنصب في سبيله . يعود على المؤمن بمنافع عظيمة.

أولاها: انشرام الصدر، وهو تعبير قرآني رفيع يعني ما يجده الإنسان في نفسه من سعادة ورضا وطمأنينة وراحة، لا يعيش رهين القلق والاكتئاب، ولا قرين الخوف والاضطراب. إن انشراح الصدر عطاء يختص به الله على، فلا يعطيه أحد سواه، ومهما بحث عنه الإنسان عند غيره فلن يرجع إلا بخفى حنين، المال لا يشرح الصدر، والجاه والمنصب لا يشرحان الصدر، والتقلب في عالم الشهرة لا يشرح الصدر . إنما يشرح الصدر ذكر الله عَلاَّ والعيش في كنفه، والاستظلال بهدايته {أَلاَّ بذكِّر اللَّه تَطُمَينُّ الْقَلُوبُ}[الرعد٢٨]، والابتعاد عن هذا المصدر كفيل بأن يشقى الإنسان ويرديه ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكُرى فإنَّ لَهُ مَعيشَة ضَنكا } [طه ١٢٤]. ثانيها: وضع الوزر، والوزر هو ما ينقض الظهر ويثقله بحمله. ويقصد بوضعه ما رفعه الله عَلى عن هذه الأمة من الحرج، وما شرعه لها من اليسر، كما قال تعالى {وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّين مِنْ حَرَج}[الحج٧٨] (١).

ولا أدل على ذلك من رفع كثير من الشرائع السابقة التى كان فيها إصر وثقل، كما قال المؤمنون في دعاء ربهم {رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا إصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلُ عَلَيْنَا إصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِّلُ مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ} [البقرة ٢٨٦]، تجد اليسر في هذا الدين في كل شئ، وأعظم يسر فيه هو أنه جاء موافقاً للعقل، ولم يحيره في متاهات غير متناهية كحال الديانات الأخرى التي تتنهى برفض العقل، ورفض مخاطبته، وهذا ما جعل كثيراً يدخلون فيه، حتى قال أحدهم: سبب إسلامي أنى وجدت في الإسلام جواباً شافياً لكل ما يشغل عقلى.

ثالثها: رفع الذكر، ولاشك أن الآيات جاءت مخاطبة لرسول الله ، وهذه المزايا أوتيها رسول الله ، وأكرمه الله الله على بها، فقد رفع الله على ذكره مع اسمه فلا يدخل الجنة أحد – بعد بعثة رسول الله الله على عشهد ألا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله قال حسان:

أغـر عليـه للنبـوة خـاتم من الله، من نـورٍ يلـوح ويشهد وضـمّ الإلـهُ اسـم النبـي إلـي اسـمه إذا قال في الخمس المؤذنُ: أشهد وشـق لـه مـن اسـمه ليجلـه فذو العرش محمود وهذا محمد

نعم. لاشك في ذلك. ولكن الآيات أيضاً توحى بأن كل من سار على هديه واعتصم بربه ورغب فيما عنده، وضحى بحياته من أجله، ودعا إليه على بصيرة، وبذل الغالى والنفيس حتى يرفع اسم الله على الأرض – فإن الله على يرفع ذكره. وهذا من الجزاء الذي يقدمه الله على الدنيا قبل الآخرة، وكما في الحديث أن من أحبه الله .. وضع له القبول في الأرض (٢). وها هو التاريخ يشهد، فقد ذهب كثير من الناس، وانتهت أيامهم، ولكننا لا نزال نذكر العاملين الذين نذروا حياتهم شهد. وأرفع ذكر يناله المؤمن هو أن يدخل الجنة، فيظل خالداً بذاته وبروحه في نعيم مقيم، وفي رضوان أبدي.

<sup>(</sup>۱) ير اجع الحديث عن هذا في سورة الأعلى. (۲) رواه البخاري (۲۲۰۹)، ومسلم (۲۲۳۷).

رابعها: اليسم بعد العسم، وهذه كرامة عظيمة بؤتاها المؤمنون الملتجئون إلى ربهم. فمهما أصيب المرء بعسر وشدة وضيق فإن ذلك كله ينفرج عندما يلجأ إلى الله عَلا الله عَلا {أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفًاء الأَرْضِ}[النمل ٦٢]. وقد ضرب القرآن نماذج كثيرة بدل الله على فيها حالة أصحابها يسراً بعد عسر، كأيوب ويونس ولوط وموسى وغيرهم من أنبياء الله . عليهم السلام جميعا، وقد وعد الله علل باطراد قانونه فقال (ودًا النُّون إذ دَّهَبَ مُغَاضِباً فَظَنَّ أَن لَّن تُقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي الظُّلْمَاتِ أَن لا إلَهَ إلا أَنتَ سُبُحَانَكَ إنّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴿ ٨٠ } فَاسْتَجَبَّنَا لَـهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَنْجِي الَّمُوْمَنِينَ { ٨ } ) [الأنبياء: ٨٨٨٧].

> ذرعا وعند الله منها المخرج ولرب نازلة يضيق بها الفتي فرجت وكان يظنها لا تفرج ضاقت فلما استحكمت حلقاتها

فاللهم أزل عسرنا وأبدلنا به يسرا، وأزل ذلنا وأبدلنا به ظفرا، وأزل ضعفنا وأبدلنا به نصرا، وأزل خمولنا وأبدلنا به ذكرا، وضع عنا وزرا، واشرح لنا صدرا.

فإذا أردت أن تتال هذه المنافع فما عليك إلا أن تتصب إلى ربك وترغب إليه (فإذًا فَرَغَّتَ فَانصَبَ {٧} وَإِلْى رَبِّكَ فَارْغَبُ {٨}).

## اتفاقية العمل المقدسة (سورة العصر)

يقسم الله على بالعصر. والعصر هو الفترة الأخيرة في النهار، التي بانتهائها ينتهى النهار ويدخل الليل، والنهار هو وقت السعى والمعاش {وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشاهً}[النبأ ١١]، أما (الليل) فهو وقت الراحة والنوم، {وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاساً}[النبأ ١٠]. والإنسان يسعى في نهاره منذ طلوع (الفجر)، ثم يأتي (الضحي) وهو عامل، ويظل يعمل طيلة النهار، وأخيراً يأتي (العصر) (\*)، فيحاول الإنسان أن ينهى شغل ذلك اليوم ثم يستريح في الليل. فالعصر عندما يأتي يكون الإنسان في نهاية عمله، وفيه يأخذ أجرة عمله ربحاً أو خسارة.

ولنضرب مثلاً، لو أن رجلا استأجر أجيراً في وقت الفجر، وقال له: اعمل يوماً كاملاً في أرضي، ولكن أريد عملك يكون حسب هذه الشروط. وأعطاه بعض الشروط، ثم ذهب الرجل، وجاء آخر اليوم وقت العصر، لينظر ماذا عمل الرجل فيعطيه أجرته، فإذا وجده قد عمل بخلاف ما طلب منه، فإنه سيوبخه ثم يطرده ولا يعطيه شيئاً، فيخسر كل ما عمل ويذهب هباء دون أن يلقى عليه أجراً؛ لأنه عمل خاطئ. أما إذا وجده قد عمل مثل ما طلب منه فإنه سبكرمه وبوفيه أجره فيكون رابحاً.

#### ❖ عقد مقدس

وهذه الحياة الدنيا هي عقد بين الله على وبين أجير الذي هو الإنسان - تركه الله على فيها ليعيش يوماً كاملاً (عمره)، يبدأ بالفجر وينتهي بالعصر، وطلب منه أن يعمل ويسعى في الدنيا وفق أربعة شروط، فإذا عمل وفقها الإنسان فإنه سيريح، ويكون لعمله قيمة. وإن لم يعمل وفقها فسيأتي آخر اليوم (وقت عصر حياته) صفر اليدين خاسراً، ولا حول ولا قوة إلا بالله على أذ هي خسارة كبرى، خسارة حياة لا يمكن تلافيها.

وقبل أن نقرأ الشروط، نؤكد أن الفجر هو رمز لمقدمة حياة الإنسان، وأن العصر هو رمز لنهاية حياة الإنسان. ومن ثم جاءت سورة الفجر أولاً لتبين للإنسان أنه ما زال في المقدمة، وأنه يستطيع أن يعمل عملاً صحيحاً صالحاً، ثم جاءت سورة العصر، لتبين للإنسان أنه في (عصر) حياته أي في آخرها، لا يجني إلا ما قدم، إما ربحاً وإما خسارة، ولم يعد بوسعه أن يعمل. ففي هذه اللحظة ستطوى صفحة أعماله ويغادر الدنيا ليدخل في ليل حياته وهو البرزخ الذي سيقضى فيه ساكناً لا عمل ولا سعي، ثم يبعثه الله على يعمد الله على الله على الله على الله على الله الله على اله على الله عل

<sup>(\*)</sup> تأمل ورود سور (الفجر، الضحى، العصر) مرتبة في نزولها، كترتيبها في أزمانها.

القيامة، وفي ذلك تلغى حكاية الزمن، فليس في يوم القيامة فجر ولا عصر، إنما هو الخلود الأبدى سواء في النعيم أم في الجحيم.

#### ولماذا يَضِيمُ عمل الإنسان وكدحه، ويخسر كل سعيه؟

إن من يُتعب نفسه في أن يبني بيتاً على الرمل - سيضيع عمله هباء منثورا؛ لأنه لن يتم له بناء حتى ينهدم ما انبنى، وهكذا يظل حتى ينتهى الزمن فلا هو الذى ظفر ببناء، ولا هو الذي سلم من العناء.

وهذا هو حال هذا الإنسان الشقى في هذه الدنيا . الإنسان . الذي تحدثت عنه سورة الأعلى والليل والفجر، سيظل يشقى في الدنيا، ويكدح ويتعب وينصب، وفي الأخير يذهب عناؤه هدراً كأن لم يكن، ويقع في الخسران، ذلك أنه بني بيته على الرمل، وهي قاعدة غير صحيحة ولا يصح أن يبني عليها، فمن أصر فهو الخاسر.

وكذلك هذا الإنسان الذي يبنى حياته على قواعد رملية بابتعاده عن هدى السماء الذى أنزله للناس ربهم وأمرهم بأن يبنوا حياتهم عليه وإلا فهو الخسران، قال تعالى {وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاء مَّنثُوراً}[الفرقان٣٣].

### شروط الاتفاقية

(إنَّ الإنسَانَ لَفِي خُسْرِ {٢} إلا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْر {٢})

أما الشروط الأربعة التي اشترطها الله على كقاعدة صحيحة يربح الإنسان -فقط-متى النزم بها، ويخسر متى ما فرط فيها- فهى:

١- الإيمان. ٢- العمل الصالح. ٣- التواصيي بالحق. ٤- التواصيي بالصبر.

### الإيمان

وحقيقة الإيمان في التصور الإسلامي: اتصال يربط الإنسان بعالم الغيب، فلا يظل حبيس حدود الحواس الضيقة، ولا العقل الضيق.

وأول أساس يؤمن به هو اللَّهُ عِلَّهُ الذي خلقه ورزقه وهداه، وايمان الإنسان باللَّهُ عَلَّهُ خالقاً وربا ورازقاً ومدبراً للكون، يستوجب منه أن يعرف من هذا المصدر الإلهي إجابات الأسئلة العظمي التي تؤرقه وهي: من أين جاء؟ ولماذا؟ وما مصيره؟ والله عَلا قد أرسل الرسل وأنزل الكتب لتعرف الإنسان بإجابة هذه الأسئلة الثلاثة. إذن فإيمانه بالله علله يوجب عليه أن يؤمن بالكتب والرسل وباليوم الآخر.

كما يعلم بهذا الإيمان أن الله عَلا خلقه وخلق خلقاً آخر بعضه مشهود وبعضه غير مشهود للإنسان، كالملائكة والجان، وقد أخبرنا عنهم عالم الغيب والشهادة، فإيماننا بوجودهم يبعث فينا الطمأنينة بأن في الكون عقلاء غيرنا، كما أنه يكسر من استطالة الإنسان واستعلائه فليس هو وحده في الكون.

وعندما يعرف الإنسان لماذا خلقه الله علله، يسعى لتحقيق الهدف الأساسي من وجوده، وفي هذا يأخذ بالسنن والأسباب الإلهية كوسائل لتحقيق الهدف – ولكنه يعلم أنه لن يكون شئ، ولن يتحقق شئ إلا بقدر الله على ومشيئته، فالإنسان أي إنسان- قد تصدمه الأقدار، وقد تدفعه وتكون في صالحه، فلا يتأفف أولاً، ولا يستكبر ثانيا؛ إذ هو يعلم أن القدر قدر اللهُ عَلا ، وليس بيد الإنسان أن يسوق الأقدار ، ولكن بيده بذل الأسباب، فإذا أتت الأقدار موافقة رضى بها وشكر اللهُ عَلا، وإذا أتت مخالفة رضى بها أيضاً وحمد اللهُ عَلا.

إذن فالإيمان هو القاعدة الأساس في بناء الإنسان، وهو الركيزة الأولى في صلام العمل، وهو الطاقة المائلة التي تبعث في صاحبِما التحمل والصبر والتضحية والجماد في سبيل إعلاء الدق.

وبقدر إيمانه يكون صلاح عمله، وبقدر إيمانه تكون إرادته وعزيمته وتضحيته وغيرته على حرمة الله على وايثار ما عند الله على ما عند الناس، وايثار مرضاة الله على على مرضاته، وليس في الخلق أحد أعظم صبراً وبذلاً وتضحية وجهاداً، وأصلح أعمالاً من النبيين، وذلك لأن طاقة الإيمان عندهم هائلة وعظيمة، دائماً يجددونها، ويزودونها مباشرة من عند الله على، فهي طاقة لا تنضب. ثم يتفاوت الناس بعد ذلك في الإيمان والعمل حتى تجد أضعف الناس عملاً هو أضعفهم إيماناً.

بهذا نعرف أهمية هذا الأمر ، حتى إن الدعوات الصحيحة لا تنطلق إلا منه، ولا تفزع إلا إليه، وإذا أصاب جماعة أو أمة ضرر أو ضعف، أو فسدت أعمالها، أو هانت على الناس – فإن السبب يعود إلى الإيمان إنْ ضعفاً فضعفٌ، وإنْ قوةً فقوةٌ.

والأساس الذي يقوم عليه الإيمان هو تجرد الإنسان من حظوظ النفس، وتخلية قلبه من كل شئ، ثم تعبئة هذا القلب بشئ واحد وهو حب الله عَلِيّ، فإن من أحب شيئاً بذل في سبيله كل شئ حتى حياته. وتأمل قول عنترة في حبيبته:

منى، وبيض الهند تقطر من دمى فوددتُ تقبيلَ السبوف؛ لأنها لمعت كبارق ثغرك المتبسّم

ولقد ذكرتُكِ، والرماحُ نواهلٌ

فهو لحبه هذه الفتاة استهان بكل شئ من أجلها، واستلذ أصعب اللحظات التي تمر به، وهي لحظة القتال وانفجار الدماء، فبمجرد أن يذكرها لا يستسهل فقط تضحيته، بل يود تقبيل السيوف التي تتوشه؛ لأنها تذكره بها.

فإذا كان هذا حب الإنسان لإنسان مثله لا يملك له ضراً ولا نفعاً، فما بالك بحب الإنسان لربه الذي خلقه وأوجده ورزقه وهداه ورعاه ودلله وأسبغ عليه نعمه ظاهرة وباطنة، وزوده بما يقيه من أعدائه، وهيأ له مسكناً مناسباً يسكن فيه ويعيش آمناً مستقراً، وهيأ له في هذا المسكن كل وسائل الراحة التي تساعده على أداء مهامه، وبعد ذلك سيدخله جنته فيكون جاراً لربه خالداً فيها أبدا – فقط، لا يريد منه سوى أن يؤمن به. حقاً إن من لا يفعل ذلك فهو في خسر.

#### العمل الصالح

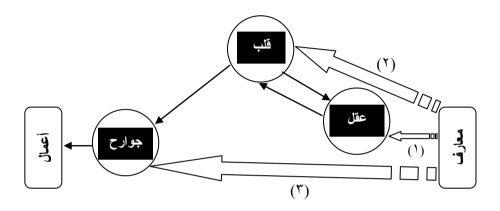
كما أسفلنا فإن العمل هو النتيجة الطبيعية لما يملأ قلب الإنسان ووجدانه من رغبات، ولما يملأ عقله من معارف وتصورات. فإذا كانت تلك المعارف قدسية، وتلك الرغبات إلهية، فالنتيجة عمل صالح، وهي نتيجة لازمة، فالمقدمة تستلزم نتيجتها، وقدسية المعرفة هو الإيمان النظرى، والهية الرغبات هو الإيمان الوجداني.

#### العمل الصالح ثمرة للإيمان النظري والوجداني معا

قد يمتلك الإنسان معرفة قدسية يستقيها من المصدر الإلهي، ككثير من المسلمين الذين يعلمون أركان الإيمان، وما يرضي الله علا وما يسخطه، وجزاء الطاعة والمعصية... ولكن هذا الإيمان لا ينتج عملاً صالحاً. فالحقيقة أنه وجد إيمان نظري في العقل- نعم ولكنه لم ينتقل إلى القلب، فلم ينشأ إيمان وجداني، ومن ثم غاب العمل الصالح. وذلك أنّ مَلِك الجوارح هو القلب وليس العقل. فالقلب هو الذي يصدر الأوامر للجوارح بالعمل، فلن يأمرها إلا يما يعرف هو ، لا يما يعرف العقل.

#### إن المعادلة القرآنية تقول: إيمان نظرى +إيمان وجدانى = عمل صالم.

وهذا شكل يوضح العلاقة الجدلية بين تفاعل العقل والقلب والجوارح:



فى هذا الشكل - كما ترى - تتخذ المعارف ثلاث طرق للوصول إلى الإنسان، تمثلها الأرقام الثلاثة:

# (١) وصول المعارف عن طريق العقل

تأتى المعارف فيتلقاها العقل (السكرتير)، ثم يقوم العقل برفعها إلى القلب (الملك)، فيصدر الملك تعميماً وينزله إلى الجوارح (الجنود) فتنفذ.

والعقل بينه وبين القلب قناة اتجاهها من أسفل إلى أعلى، ويحتاج إلى جهد فى إيصال مواده عبر هذه القناة إلى القلب؛ لأنه يقوم بحمل رسالته والصعود بها إلى أعلى، والصعود فيه مشقة وتعب، أما القلب فالقناة التى بينه وبين الجوارح مختلفة الاتجاه، إذ اتجاهها من أعلى إلى أسفل، والنزول فيها يسير وهين.

فإذا ما تقاعس العقل عن حمل رسالته، أو تثاءب القلب معلناً رغبته في عدم استقبال أحد، وظلت قناة التواصل عاطلة عن العمل فلن تصل المعرفة العقلية إلى القلب، ومن ثم يصاب القلب بالتآكل والتمزق والأسقام، فيصدر أوامر عوجاء إلى الجوارح، لا توافق المعارف التي انحبست في العقل.

لهذا كانت عناية الإسلام الكبرى بإصلاح القلب، "ألا وإن في الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله واذا فسدت فسد الجسد كله ألا وهي القلب"(١). ولهذا استحق القلب

<sup>(</sup>۱)رواه البخاری (۵۲)، ومسلم (۹۹۹).

وقد سبق معنا في سورة المزمل عرض قضية إصلاح القلب حتى يكون مؤهلاً للمُلْك، فيكون مَلِكاً صحيحاً قوياً مهيباً يحمل الجوارح على العمل الصالح. وبقدر قوة الملك تكون قوة الجوارع العمل.

### (٢) وصول المعارف مباشرة إلى القلب

وقد تصل المعارف مباشرة إلى القلب، فتتجاوز خطوط الحراسة الأولية، حيث إن العقل يمثل الخط الدفاعى الأول، فالمعارف عندما تصل إليه يغربلها ويصفيها، ثم يقوم بترشيح ما يراه مناسباً فيحمله إلى القلب، واستبعاد ما لا يراه، فالعقل بمثابة مركز دراسة القرار، ولكنه ليس الذى يتخذ القرار.

تصل نتائج الدراسة إلى القلب الذى هو مركز اتخاذ القرار، والقلب قد يرفض القرار وقد يتبناه، وذلك حسب ما يراه من مصالح ورغبات، ثم يأمر الجوارح بتنفيذه، فالجوارح هى ميدان التنفيذ (تنفيذ القرار)، وليس لها أن تناقش أو ترفض.

هذه العملية الكبيرة تتعرض لزلزلة عندما تتجاوز المعارف مركز دراسة القرار، لتتجه مباشرة إلى مركز اتخاذ القرار (القلب)، والمعارف إذا وصلت إلى القلب مباشرة فلها حالتان، الأولى: استثارة القلب، والثانية: إثارة القلب وتفعيل العقل.

#### ♦ استثارة القلب

الحالة الأولى: أن يتفاعل القلب معها مباشرة، ويقوم بإصدار الأوامر إلى الجوارح في ضوء ما وفد إليه. وهذه الحالة تتميز بأنها آنية، أي أن التفاعل معها يكون آنيا في تلك اللحظة، ومن ثم يزول بعد حين يقصر أو يطول حسب اهتمام القلب بها، وسواء أكانت تلك المعارف إيجابية كما لو رق قلب اشيخ مؤثر، أو لموقف مؤثر أو غير ذلك فتفاعل مع هذا التأثير يوماً أو أسبوعاً ثم يتلاشى كل ذلك، أم كانت سلبية كما لو تأثر قلب بداع شيطانى يثير شهوته، ويستثير نزوته، فيتفاعل مع هذا المؤثر ثم يندم بعد ذلك. فهذه الحالة كما رأيت سلاح خطر؛ لأن القلب يقوم بتعطيل قنوات العقل، فيقع في العمى، ولهذا قال الله على عنهم: إصمة بُكمة عُمَى فهم لا يَعَقِلُونَ }البقرة ١٧١].

ومعروف أن العقل يتلقى معارفه عبر الحواس ثم يرسلها إلى القلب، فإذا ألغى القلب ذلك وعطل تلك القنوات فإنه يكون أولاً قد ألغى الحواس، فكأنه بلا سمع وبلا بصر ثم

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>رواه مسلم (۲۵۲۶).

ألغى عقله، فكأنه بلا عقل. والإسلام حذر الناس من هذه الحالة، ولو كانت إيجابية؛ لأن الإنسان يكون سريع التنبذب. كما أنه لا يكون صاحب موقف، ونلحظ هذا كثيراً عند الناس الذين تشكل عواطفهم الخطب الحماسية والكلمات الرنانة، فيغتر بهم الخطيب فيقفون معه مؤيدين ومناصرين، ولكن إذا جد الجد ولوا الأدبار، وما أكثر المواقف التي تحصل في عصرنا.

ودعاة الباطل يعتمدون فى خطابهم على هذه الحالة، وهى حالة خطاب القلب واستثارته، ويقومون بتقطيع القنوات التى بين القلب وبين العقل، حتى لا يردها القلب إليه؛ لأنهم يعلمون أن العقل يمد القلب بالبصيرة – ومن ثم يحولون بينهما، وهذا الخطاب الحضارى المعاصر لم يتعد هذه المرحلة، فهو يخاطب القلب فيشعله ويحركه، ويحول دون تواصله مع العقل، ومن ثم يعيش الناس أسرى هذا الخطاب، يعيشون منغمسين فى ملذاتهم وشهواتهم، راكدين فى خنوعهم وذلهم.

#### إثارة القلب وتفعيل العقل

الحالة الثانية: أن يتفاعل القلب معها، ولكنه لا يقرر حتى يرد هذه المعارف إلى العقل، يدرسها، ويمحصها، ثم يبعث العقل بتقرير عنها إما القبول واما الرد.

والحقيقة أن هذه الحالة هي أقوى حالات الخطاب، وهي التي تنشئ رجالاً أصحاب مواقف يثبتون، ويضحون من أجلها، ولا تصرفهم عن تحقيق أهدافهم رغبات أو شهوات ولا ترهيب أو تخويف.

واعتماد هذا الخطاب في إيصال المعارف هو الطريق الذي سلكه القرآن، حيث كان يعمد إلى إثارة القلب وتجييش الوجدان، ثم يقوم بتشغيل قنوات الاتصال بينه وبين العقل، فيقتنع العقل بهذا الخطاب فيأخذ الخطاب قوة عظيمة، قوة داخلية هائلة، تقوم الجوارح بترجمتها خارجياً إلى أفعال راسخة، وأعمال ثابتة، هذه الشخصية التي يصنعها خطاب العقل والقلب لا تتزلزل أمام العواصف، ولا تتحنى أمام العواطف.

وإن استخدام هذا الخطاب من شأنه أن يفضح أصحاب الخطاب الأول خطاب القلب حقط-، ومن ثم يحول المنتفعون وهم الملأ أصحاب المصالح والشهوات، يحولون بين الناس وبين هذا الخطاب بكل وسيلة، قال تعالى يحكى أفعالهم ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لِهَذَا اللَّرْآن وَالْفَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلِبُونَ} [فصلت ٢٦]، ﴿وَإِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيّنَاتٍ قَالُوا مَا هَذَا إلا رَجُلٌ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَمَّا كُان يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ وَقَالُوا مَا هَذَا إلا إِفْكُ مُّقتَرَى وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّا جَاءهُمْ إِنْ هَذَا إلا سِحْرٌ مُّيدِتُ [سبا ٤٣].

والقرآن يستخدم لفظ (القلب) أحياناً ليراد به العقل كما في قوله، {إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى

قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَانِهِمْ وَقُراً}[الكهف٥٥]، فالفقه من وظائف العقل، والآيـة تشير إلى تقطيع القنوات العقلية فلا تقوم بوظائفها في تغذية القلب، والآيات تشير إلى أن تعطل العقل وقنواته الداخلة إليه من الحواس، والخارجة منه إلى الفؤاد - تعطلها هو السبب وراء نكوص هؤلاء عن الحق.

وأحياناً نرى أن الباطل يستخدم هذا الخطاب العقلى القلبي فينشئ رجالاً يقومون بالباطل ويدافعون عنه، ويضحون في سبيله. والحقيقة أن خطاب هؤلاء يعتمد على القلب فقط، أما العقل فإن القنوات التي تصل بينه وبين القلب وهمية حيث توجد عوامل داخلية كالهوى والإعجاب، وعوامل خارجية كالقوة والمال - تقوم بإنشاء هذه القنوات الوهمية وتغذيتها؛ حتى يكتسب الخطاب قوة، ويمكن أن يسقط خطاب هؤلاء بفضح حقيقة هذه القنوات، وبيان أنها وهمية، بينما القنوات الذاتية الصحيحة معطلة، وطريق هذا هو الحوار والمناقشة.

#### وصول المعارف إلى الجوارح مباشرة (٣)

وأخيراً فقد تتعدى المعارف كل الطرق لتصل إلى الجوارح المنفذة، فتقوم بالتنفيذ مباشرة، وهذه آية كبيرة في الحماقة، لأن جوارح الإنسان في هذه الحالة تأتمر بقلب غيره، كمثل الجنود الذين ينفذون أوامر قائد آخر ليس قائدهم، والقرآن الكريم بين هذه الحالة في قوله تعالى {إِذْ تَالَّقُونَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأُفُواهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ}[النور ١٥] فتلقى المعلومة لم يكن بالعقل ولا بالقلب بل باللسان الذي تلقى ونفذ مباشرة، وهذا أمر شنيع يلغى إرادة الإنسان، ويعطلها، ويجعله مسخرة لغيره، وأضحوكة لأولئك المنتهزين. وكثير من الناس اليوم هذا حالهم وشأنهم.

## التواصي بالحق والتواصي بالصير

(وَتَوَاصَوْا بِالحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْر)، أي تواصى هؤلاء المؤمنون الذين يعملون الصالحات، بعضهم يوصبي بعضاً ويعينه، والتواصبي يعني إيجاد قنوات تواصل بين أفراد يجمعهم همٌّ واحد، ويوحدهم هدف واحد، ويسعون لغاية واحدة.

لو امتلأت الأرض بناس مؤمنين يعملون الصالحات، ثم لم يجمعهم التواصي- لما عبدوا الله عَلا حق عبادته، لماذا؟ لأن عبادة الله عَلا ينبغي أن تتمثل أولاً في الفرد، ثم تتمثل ثانياً في المجتمع، وتمثلها في المجتمع لا يمكن أن يكون إلا بانتظام الأفراد المؤمنين في دائرة واحدة يقومون من خلالها بتحقيق العبادة في المجتمع البشري، وجعل السكن الذي يسكنون فيه سكناً إسلامياً وفق مواصفات بانيه، وهذا السكن هو الأرض، وبانيه هو الله على الدي خلقه، والله على المر بتعمير هذا السكن بالصلاح {وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إصلاحِها}[الأعراف ٥٦].

# ولكن من يقوم بتحقيق العبادة في المجتمع؟ أو من يقيم دين الله ﷺ في الناس؟ ومن يقوم بتعمير بيتنا الكبير (الأرض) بالصلاح؟

تجيب الآية أن من يقوم بذلك هم الفئة المؤمنة ذات العمل الصالح، المنتظمة في دائرة، يجمعها التواصى على الحق والتواصى على الصبر.

والحقيقة أن التواصى عمل جماعى تقوم به الجماعة المؤمنة حيث يوصى بعضهم بعضاً، ولا يقوم به فرد، فالهدف من هذا العمل هو أن يتقوى هؤلاء المؤمنون ويتعاضدون على إقامة دين الله على الناس وعمارة الأرض بالصلاح، فهدف اجتماع هؤلاء هو التعاون والتناصر والتواصى على إقامة الحق، والتواصى على الصبر حتى يتحقق الهدف. والسورة تبين أن نجاة الإنسان من الخسران متوقفة على أمرين، هما، الأول: أن يؤمن ويصلح نفسه وفق منهج الله على والثانى إقامة دين الله على أصلاح المجتمع.

وإذا كانت إقامة الدين في حياة الناس واجبة. فما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، والله على يرشدنا أن إقامة هذا الواجب يكون بالتواصى بالحق والتواصى بالصبر. فيلزم وجود الحد الأدنى من هذا التواصى كشئ ينفع الإنسان المؤمن من الخسران. ولا يكفى لنجاة الإنسان من الخسر أن يؤمن ويعمل صالحاً حتى يتواصى مع إخوانه بالحق وبالصبر. فإذا قيل: كيف يتواصى معهم بالحق ويقيمه، وبالصبر ويلزمه؟ فالجواب أن الواجب هو تحقق هذا الأمر بأي وسيلة مشروعة كانت، سواء بإقامة اتحاد أو حزب أو جماعة أو غير ذلك، وعليهم أن يتعاهدوا على إقامة هذا الواجب، وعليهم أن يبذلوا أموالهم وأوقاتهم وأنفسهم فى سبيل إقامة هذا الواجب.

# حقيقة القوة وطبيعة الإنسان (سورة العاديات)

لا يردع الإنسان عن غيه، ويزجره عن طغيانه مثلُ اليقين بالبعث والحساب، لو علم الإنسان بذلك علم اليقين لما تمادي فيما هو فيه من كنود لخالقه. جاءت سورة العاديات لتقرر هذه الحقيقة بصورة تتدفق في زواياها الحياة والحركة.

## طبيعة القوة

(وَالْعَادِيَاتِ ضَبَحاً {١} فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً {١} فَالْمُغِيرَاتِ صُبْحاً {٢} فَأَتَرْنَ بِهِ نَقْعاً {١} فَوسَطْنَ بهِ جَمْعا {٥})، "تبدأ السورة بمشهد الخيل العادية الضابحة، القادحة للشرر بحوافرها، المغيرة مع الصباح، المثيرة للنقع وهو الغبار، الداخلة في وسط العدو فجأة تأخذه على غرة، وتثير في صفوفه الذعر والفرار "<sup>(١)</sup>.

وضبح الخيل أن تسمع من أفواهها صوتاً لا هو بالصهيل ولا الحمحمة، وهذا المشهد تختفي وراءه بعض الحقائق:

١ – حقيقة الحركة، فالحياة كلها متحركة، تأبي السكون، وترفض الركود، وحتى الحيوانات تستحق أن تذكر في هذا الكتاب الخالد، ويقسم بها - كما أقسم الله عَلا قبل ذلك بعقارب الزمن عندما تتحرك وتعمل وتسعى. فخصص للخيل هنا خمس آيات تصف حركتها منذ أن تبدأ حتى تتهى، ويبدو أثرها في الهجوم واثارة النقع. إذن فالإنسان إن أراد أن يخلد في التاريخ فسبيل ذلك هو الحركة لا السكون ولا الجمود. وما أجمل ما قال الدكتور يوسف القرضاوي:

الهمود السكونُ الحياة هي التحرك (م) قلتُ: ولا ¥ التحجرُ التفاعل والتطور (م) والجمود ¥ وهي التلذُّ بالمتاعب (م) بالرقود التلذذ ¥ وهي في الأرض شأنك أن تسود أن تعيش خليفةً

٢- حقيقة القوة: كانت الخيل تمثل في عصر نزول القرآن القوة العسكرية الكبري التي يعتمد عليها العرب، فهي دباباتهم وطائراتهم ومدرعاتهم، ولهذا كان العرب يولونها كل اهتمام، وربما دفع أحدهم حياته ثمناً لها، كما قال الشاعر الجاهلي، مخاطبا أحد الملوك حين طلب منه خيله، واسمها: (سكاب) . فأبي، فقال:

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، ٣٩٥٧/٦.

أبيت اللعن إن (سَكابٍ) عِلْقً مُفَددًاةٌ مكرَّمةٌ علينا سايلة سابقًين تناجلاها فلا تطمع أبيت اللعن فيها

نف يس لا يُعارُ ولا يُباعُ يُجاعُ لها العيالُ ولا تُجاعُ لها العيالُ ولا تُجاعُ إذا نسبا يضمهما الكراع ومنعُكَها بشيء، مُستطاعُ

وهذه القوة التى يخيل إلى الإنسان أنه مالكها – ليست بيده، إنما سخرها الله على له، والإنسان اليوم حين يمتلك أسباب القوة يظن أنه مالكها، والحقيقة أنه أجير استأجره الله على لحمايتها من أيدى العابثين، فإذا ما عبث هو بها فقد وقع فى طغيان عظيم سيعلم عاقبته بعد، حين تتبعثر القبور.

#### طبيعة الإنسان

(إنَّ الإنسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ {١} وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ {٧} وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْخَيْر لَشَديدٌ {٨}).

الإنسان بطبيعته كنود لربه، والكنود هو الكفور الذي مهما أحسنت إليه فإنه يكفر إحسانك، ويسعى في عصيانك، وأى كفر أعظم من إنسان يعصى منعماً خلقه ورزقه ورعاه ونماه، وهيأ له سبل العيش، وأوجد له وسائل المعرفة، ثم طلب منه أن يعمل بهذه وفق المنهج الإلهى – فتمرد هذا الإنسان وعصى ربه، وأعلن أنه نِدِّ لربه في هذه الدنيا، ولكن لا يعجل فسوف يأتى يوم يشهد على نفسه بكفرها، ويندم حين لا ينفع الندم [يَوْمَ لا يَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرً لَهُمْ][غافر ٥٦].

والسبب الذي يجعل الإنسان يكفر ربه هو إيثار الحياة الدنيا كما في سورة الأعلى، أو الحب الشديد لمتاعها وما لها كما في هذه السورة، وكلاهما يعنيان أن الدنيا هي التي حلت في صدر الإنسان وملأت وجدانه، واستولت على قلبه، وشغفته حباً – ولم يبق فيها مكان لربه، ومن ثم ملأ الأرض فساداً وعصيانا.

### نهاية المطاف

(أَفَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ {١} وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ {١} إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَبِذِ لَّخَبِيرٌ {١١}). يتمرد الإنسان على ربه، وكأنه غير قادر عليه، وكأنه لا يعلَم أنه سيرجع إليه يوماً ما، فيحاسبه حساب الخبير العارف ببواطن الأمور وظواهرها، خبير بما خفي من نوايا، عليم بما ظهر من أعمال، وعندئذ سيعرف الإنسان حقيقة أمره، وحقيقة طبيعته.

# هدية الله (سورة الكوثر)

بينت سورة العاديات نموذج الكنود الذي يؤتيه الله علل نعمة ثم يكفرها ولا يشكر ربه، ثم جاءت سورة الكوثر لتربأ برسول الله ﷺ عن هذا النموذج السيئ، وتشير إلى أنه كنموذج صالح - فإنه يقابل نعم الله على بشكره وعبادته والخضوع له (إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُورْتَرَ {١} فَصَلّ لِرَبِّكُ وَاتْحَرْ { ا } ). أي: يا محمد أعطيناك هذه النعمة فأحدثْ لها شكراً بالصلاة والخضوع لربك، وتقديم القرابين دلالة على الطاعة. قال ابن كثير: "كما أعطيناك الخير الكثير في الدنيا والآخرة - ومن ذلك نهر الكوثر - فأخلص لربك صلاتك المكتوبة والنافلة ونحرك، فاعيده وحده لا شربك له، وانحر على اسمه وحده "(۱).

والإنسان عندما يشكر الله علل فإنه يخلد ذكره، ويبقى أثره، حتى لو انقطع نسله، وقل ماله، وضعف جاهه، فالأبتر ليس من ينقطع نسله إنما هو الكنود الذي يكفر ربه.

ثم إن الآية كما يقول علماء التفسير نزلت في العاص بن وائل حيث كان يقول إذا ذكر رسول الله الله الله الله عنه رجل أبتر لا عقب له، فإذا هلك انقطع ذكره، فأنزل الله على هذه السورة (٢). وعن ابن عباس قال: قدم كعب بن الأشرف مكة فقالت له قريش: أنت سيدهم ألا ترى إلى هذا المنبتر من قومه؟ يزعم أنه خير منا ونحن أهل الحجيج والسدانة والسقاة، فقال: أنتم خير منه، فنزلت (إنَّ شَانِيَكُ هُوَ الأَبْتَرُ {٢}) (٣٠.

فالسورة إذن تقرر أن حقيقة الأبتر هو من لا يحسن استقبال هدية الله علله، أما من أحسن استقبالها فليس بأبتر ولا كنود، إنما هو صاحب الذكر والخلود.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> تفسیر ابن کثیر ۴۹٤/۸.

<sup>(</sup>۲) نفسه، ۱۹۵/۸

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> قال ابن کثیر: رواه البزار و إسناده صحیح، انظر تفسیره ۹۵/۸.

# مسئولية الإنسان عن النعم (سورة التكاثر)

ما أظلم ذلك الإنسان الذى انغمس فى متاع الدنيا وزخرفها، فتباهى بالمال وتكاثر بالولد، وتفاخر بالسلطان، فإذا به فجأة رهين المقبرة بلا مال ولا ولد ولا سلطان. إن إيثار الدنيا والتكاثر بمتاعها يعمى الإنسان عن مصيره الذى ينتظره.

إن نعم الله على العبد تحف به منذ كان جنيناً متوارياً فى رحم أمه حتى يصير دفيناً متوارياً فى رحم ألمه حتى يصير دفيناً متوارياً فى رحم الأرض. يرتع فى نعيم الله على نفس من أنفاسه يشهد بهذا النعيم، وكل حركة وكل سكنة تتطق بهذا النعيم الذى يكتنفه. أفيصح فى الأذهان ألا يُسأل الإنسان عن هذا؟ كلا (ثمَّ لَتُسَأَلُنَّ يَوْمَهِذِ عَن النَّعِيم [٨]).

وهذه السورة جاءت امتداداً للسور السابقة – العاديات ثم الكوثر، والنقت معهما في الهدف نفسه، وهو أن الإنسان مسئول عن نعم الله علله ومسئول عن عمله فيها، وأنه لابد أن يعلم موقناً أن الدنيا ليست نهاية القصة وإنما هي فصل من فصولها، سرعان ما تتلاشي لتبدأ فصول أخرى تحكى الحقيقة (كلا سَوْفَ تَعْلَمُونَ {٢} تُمَّ كلا سَوْفَ تَعْلَمُونَ {١} كُلا سَوْفَ عَلَمُونَ {١} لَوَ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْمَقِينِ {٧}).

# وماذا بعد؟ (سورة الماعون)

بعد تلك المقدمات الواضحة التي بينت أن الإنسان مسئول عن عمله، وأن الدنيا دار ابتلاء واختبار ، تعقبها الآخرة وفيها الحساب والجزاء - بعد تلك المقدمات لا بسع العاقل إلا أن يقدم لحياته الأبدية، وهذا يقتضي أن يقدم الإنسان أعمالاً صالحة.

فاعجب كل العجب بعد هذا لمن يحيد عن هذا، فيكذب بحقائق الدين العظيمة التي عليها تقوم السماء والأرض، وخلق الناس وعليها يموتون، وعليها يبعثون ثم يحاسبون. حقيقة أنه لا يكذب إلا من استخف عقله واستصغر نفسه، واستحقر (أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكُدِّبُ بِالدِّين {١}).

### ❖ صواب العمل وإخلاصه

هذا الذي يكذب بالدين هو من انحرف عن صواب العمل أو عن إخلاصه.

١- الانحراف عن صواب العمل. إن العمل لا يقبله الله عَلا إذا كان صواباً موافقاً للشرع فإن خالف ذلك رُدّ على صاحبه، وعد هذا منه تكذيباً بالدين الذي يقول له الصواب كذا. وهو يقول: لا، بل كذا، ومن صور هذا الانحراف:

(فَلَلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيمَ {٢٠})، ويحقره ويهينه، وهذا إشارة إلى غياب العدل والإحسان من قاموس هذا المنحرف. وهو داء عضال إذا أصبب به شخص أو أمة ملأها قسوةً على الضعفاء، وجبروتاً على الفقراء، وبطراً للحق وغمطاً للناس. فدَّعُ اليتيم مظهر ينبئ عن مرض خطير ألا وهو غياب العدل والإحسان، والله عَلا قد أمر بهما {إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَثِلِ وَالإِحْسَانِ}[النحل ٩٠]، وأقام الدين عليهما، وأقام صلاح الناس في معاشهم ودنياهم عليهما، وعندما يغيب العدل يحل محله الظلم والجور، وعندما يغيب الإحسان يحل محله الاستعلاء والاستكيار.

(وَلا يَحُضُّ عَلَى طَعَام الْمِسْكِين (٢))، وهذه صورة أخرى تبين الشح الذي يملأ نفس هذا المنحرف، فالآية لا تُخبرنا أنه يمتنع عن طعام المسكين أو يمنع عنه، إنما يقف موقفاً سلبياً وهو أنه لا يحض على طعامه. وهي صورة قاتمة تعكسها النفس المصابة بداء السلبية التي لا تبادر إلى فعل الخير، ولا تنهض إلى نصرة المظلوم، ولا تفزع إلى إغاثة المستغيث. النفس المتبادة التي ترى المنكر فتقره، ويقع عليها الضيم فتذعن له. هذه النفسية غير مؤهلة لحمل رسالة الله عَلا ولا لإقامة دين الله عَلا، وكأنها تجهل فرضية هذا الأمر، ووجوبه، ووعيد المقصر فيه. فهي تكذب بالدين. هذه الأمراض الثلاثة التى تشخصها الآيتان: غياب العدل والإحسان، وغياب روح المبادرة، وحلول الجور والاستكبار والسلبية \_ يصرفن الإنسان عن الوصول إلى صواب العمل، ويَحكن بينه وبين بلوغ الحق، كما قال تعالى {سَأْصَرفُ عَنْ آيَاتِي الَّذِينَ يَتَكَبُّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ } [الأعراف ٢١]، {وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْهَنَهُا أَنْهُ شُهُمْ ظُلْماً وَعُلُواً } [النمل ٢١]. هؤلاء محجوبون عن الهداية إلى الصراط المستقيم، بهذه الأمراض التي صنعوها، وهم مطية الشيطان فهو كالفيروس الذي يترعرع ويتكاثر في البيئة المهيأة، وهذه البيئة هي مرتع الشيطان {لأَقَعُدنَ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيم} [الأعراف ٢١].

7- الانحراف عن مقصد العمل. وهذا يقع فيه من يعمل العمل صائباً موافقاً للشرع في ظاهره، ولكنه لا يوافق الشرع في المقصد وهو إخلاص العمل شه في فيصد بعمله غير الله في وهذا ما يسمى بالرياء. ولكن الله في لا يقبل العمل ما لم يكن خالصاً له، فإن لم يخلص له رده في وجه صاحبه، كما في الحديث القدسى "أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك فيه معى غيرى تركته وشركه"(١).

والرياء داء يصيب القلب فينحرف السلوك عن ملاحظة الله على، ويصبح العامل عاملاً لغير الله على وليس شهر وإذا عرفنا أن العمل بمعناه الشامل هو عبادة، فإن العامل لغير الله على يصبح عابداً غير الله على ويصبح معبوده الهوى أو الناس أو المنفعة أو ...الخ. وإليه الإشارة بقوله (فَوَيْلُ لِلْمُصلِّدِنَ } الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ {٥} الَّذِينَ هُمْ يُرَاوُونَ {١} وَيُمْنَعُونَ الْمَاعُونَ {١٠}.

ولأن صاحب هذا المرض لا يلاحظ ربه فإن الله على يخذله عن الصواب أيضاً، كما قال تعالى في وصف هؤلاء (وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ {٧})، فلا يجود بخير للناس، ويمنع عنهم كل ما يمكن أن يستعينوا به في قضاء حوائجهم، وهذا المظهر يعكس النفس الكنود، السلبية الشحيحة التي تمنع الخير.

### الماعون 🖈

والماعون، قيل أنه: الزكاة، وقيل: أنه اسم لما لا يمنع عادة، من الأشياء العارية التي يستعان به في عمل البيت، كالفأس والقدر والدلو، وقيل أنه اسم يطلق على الإعانة بالمال، ويراد به الصدقة. وكل هذه الأقوال محتملة، ولو رجعنا إلى اشتقاق اللفظ، فالماعون، بزنة فاعول، من المَعْن، وهو الشيء القليل، يقال: مال معن: أي قليل. والمراد أنهم يمنعون

<sup>(</sup>۱)رواه مسلم (۲۹۸۵).

الشيء القليل الذي لا يرزؤهم شيئا، وهذا كما ذكرت يعكس النفس الكنود السلبية الشحيحة التي تمنع الخير.

ودلالة الماعون . هي دلالة عامة، تأخذ في كل عصر ما يمكن أن يطلق عليه لفظ ماعون، فإذا كانت في عصر ما تأخذ الدلالة على الإبرة، والفأس، والقدر، ونحو ذلك . فإنها في هذا العصر تأخذ دلالات أخرى، أوسع وأشمل. ومن ذلك أن تمنع الدولة عن دولة أخرى فضل المعونة بحاجتها، وتعبث بفضول أموالها في أشياء تافهة. ومنها أن تمنع دولة عن جارتها الاستفادة من المنافذ البحرية . إذا كانت هي لا تطل عليها. وغير ذلك مما لا يرزأ الدولة شبئا.

يقول الشيخ محمد عبده: "فخاصة المصدق بالدين . أي التي تميزه عمن سواه من المكذبين . هي العدل والمرحمة، وبذل المعروف للناس. وخاصة المكذب . التي يمتاز بها عن المصدقين . هي احتقار حقوق الضعفاء وقلة الاهتمام بمن تلذعهم آلام الحاجة، وحب الأثرة بالمال، والتعزز بالقوة، ومنع المعروف عمن يستحقه من الناس "(١).

<sup>(</sup>١) الأعمال الكاملة للإمام الشيخ محمد عبده، تحقيق وتقديم: د. محمد عمارة، دار الشروق، ط١، ٩٩٣م، ج٥، ص١٥٥.

## الباب الثاني: العبودية بين تكليف الرحمن ورصيد الإنسان

العبودية . هي من أعظم القضايا في هذا الوجود، بل هي أعظم قضية، وهي الغاية من خلق الإنس والجان، {وَمَا خَلَقَتُ الَّحِنَّ وَالإنسَ إلا لِيَعْبُدُون} [الذاريات٥٦]، وهي الحق الذي افترضه الله على عباده، كما في الحديث النبوي "حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئا "(أ). فهي حق خالص شه الله وهي أعظم عطاء يقدمه الإنسان في الحياة، كما سبق بيانه في سورة الفاتحة.

ولما كانت العبودية بهذه المنزلة من الأهمية فقد جاءت السور التالية تتحدث عنها، وكانت السور السبع عشرة السابقة قد تحدثت عن المعرفة والعطاء والجزاء، ثم خصصت هذه السور للحديث عن أعظم المعارف التي يتوجب على الإنسان معرفتها، وأعظم عطاء يقدمه الإنسان، وأعظم قضية يترتب عليها أعظم الجزاء، إما نعيم مقيم، وإما سعير وجحيم.

وقد تحدثت هذه السور الإحدى وعشرون حول قضية العبودية، وأجابت على أسئلة عديدة، وأولها: من المعبود الحق؟ وما أوصافه؟ ولماذا تعبد آلهة أخرى لا تملك من أوصاف الألوهية شيئا؟ وقد أجاب عنها الفصل الأول. ثم ما معنى العبودية؟ هل هي مجرد معرفة؟ أو أنها معرفة وسلوك؟ ثم ما أهمية العبودية بالنسبة للإنسان؟ وما أهميتها بالنسبة لعلاقاته؟ ولعطاءاته؟ وهذه الأسئلة أجاب عنها الفصل الثاني والثالث.

وفي الفصل الرابع جاء الحديث مبينا أن العبودية هي تكليف الله على الإنسان، والله على حين كلف الإنسان بها، لم يتركه سدى، وإنما وهبه مؤهلات عديدة يكون قادرا بها على أداء هذه المهمة العظمى، ومن ناحية أخرى، فقد ضمن الله على نفسه ضمانات حين كلف الإنسان بأن يعبده، هذه الضمانات تحفظ الجهد الإنساني من التبدد.

وأخيرا، جاءت سورة القمر وسورة ص، مبينتين موقف الإنسان عبر تاريخه من هذه المهمة، الإنسان حين يشقى ويتمرد، والإنسان حين يستجيب ويتقرب.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٣٢٤٥)، والبخاري (٥٥١٠)، ومسلم (٤٣).

# الفصل الأول: المعبود الحق

لقد جاءت ست سور متتالية لتجبب عن السؤال الكبير: من المعبود الحق؟ فأوضحت (سورة الكافرون) أن المسلم الحق لا يمكن بأي حال أن يعبد ما يعبده الكافرون وأن الكفار لعَنَتهم لا يتخلون عن معبودهم.

وبعد ذلك يأتي سؤال يضع نفسه: من هو معبودنا . إذن؟ ومن هو معبود الكفار؟ لقد جاءت السور الأربع التالية لسورة (الكافرون)، بالإجابة عن السؤال الأول، وهي سورة الفيل والفلق والناس والإخلاص، ثم جاءت سورة النجم للإجابة عن السؤال الثاني.

أما معبودنا فإنه صاحب القدرة والقوة المطلقة (سورة الفيل)، وصاحب الملاذ الآمن الذي يأمن عنده من فزع إليه (سورة الفلق)، وصاحب العصمة الذي يعصم أتباعه من كل أذى وشر (سورة الناس)، وهو المتفرد في هذا الكون تصمد إليه الخلائق (سورة الإخلاص).

وأما معبودات الكافرين . فهي معبودات بحاجة إلى وقفة متأنية معها، ومناقشة أُولِئك الذين اتخذوها معبودات من دون الله عَالاً. هل هي معبوادت ذات قدرة وقوة وتفرد . تستحق العبادة، وتستطيع أن تقدم لعُبَّادها الملاذ الآمن، والعصمة الدافعة للأذي؟ أو أنها معبودات زائفة لا تملك نفعا ولا ضرا؟ هذا ما ستناقشه (سورة النجم).

# براءة ومفاصلة (سورة الكافرون)

جاء في السنة المطهرة أن النبي ﷺ قال لنوفل: "اقرأ {قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ}، ثم نم على خاتمتها؛ فإنها براءة من الشرك "(١). ولهذا كان الرسول ﷺ يقرأ بها مع الإخلاص في ركعتي الفجر (٢).

إنها سورة البراءة من الشرك كما سماها رسول الله هي، والمفاصلة والمجانبة لكل ما هم عليه. وقوله (الكافرون) "يشمل كل كافر على وجه الأرض، ولكن المواجهين بهذا الخطاب هم كفار قريش، وقيل إنهم من جهلهم دعوا رسول الله هي إلى عبادة أوثانهم سنة، ويعبدون معبوده سنة، فأنزل الله هي هذه السورة وأمر رسوله فيها أن يتبرأ من دينهم كلية "(<sup>7)</sup>.

جاء خطاب هذه السورة بتنوع النفي وتعدده . سواء من قبل المسلم تجاه الكافر: (لا أعبد ما تعبدون)، (ولا أنا عابد ما عبدتم )، أو من قبل الكافر تجاه المسلم: (ولا أنتم عابدون ما أعبد) تكررت مرتين، ثم إثبات النقيض (لكم دينكم ولى دين).

#### ❖ نەي تىدىر ونەي تىمنت

أما النفي في (لا أعبد.. ولا أنا عابد) فهو نفي يحمل معنى التحذير من الله عَلَى الله المسلم، بمعنى: احذر أيها المسلم من أن تزل قدمك في هذا المستنقع الآسن، كما قال تعالى: {وَلا يَصُدُّتُكَ عَنَ آيَاتِ اللَّهِ بَعْدَ إِذَ أُنزِلَتَ إِلَيْكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ وَلا تَكُوونَ مِنَ اللَّهِ اللهِ إِلَها الصَصص ٨٥-٨٨]. وقال: (وَإِن كَادُوا لَيَفْتُونَكَ عَن اللهِ اللهِ إِلَها الْحَنَّ [القصيص ٨٧-٨٨]. وقال: (وَإِن كَادُوا لَيَفْتُونَكَ عَن اللهِ اللهِ إِلَها عَيْرَهُ وَإِذَا لاَتَحَدُّوكَ خَلِيلاً {٣} وَلَولاً أَن تَبْتَنَاكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهَمْ شَيْباً قَلِيلاً {٣} إِذَا لاَدُقْنَاكَ صِعْفَ الْحَيَاةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثَمَّ لاَ تَجِدُ لَكَ عَلَيْنَا تَصِيراً {٣}) [الإسراء ٣٧-٧]. وقال: {ولا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُوكُمْ عَن دِينِهِ فَيمُتْ وَهُو كَافِرٌ فَأُولَهِكَ حَطِلَتَ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّيْيَا وَالاَخِرَةِ وَأُولَهِكَ مَطِلَتَ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّيْيَا وَالاَخِرَةِ وَأُولَهِكَ مَطِلَتَ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّيْيَا وَالاَخِرَةِ وَأُولَهِكَ أَولَا لِللهَ وَلا آلاً القار هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ} [البقرة ٢١٧].

<sup>(</sup>١) رواه النرمذي (٣٣٢٥)، وأبو داوود (٤٣٩٦)، وأحمد (٢٢٦٩٠)، والدارمي (٣٢٩٣)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم(۱۱۹۵) من حدیث أبي هریرة.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  تفسیر ابن کثیر ،  $^{(7)}$ 

وأما النفي في قوله: (ولا أنتم عابدون) فهو نفي يبرز واقع هؤلاء المتصلبين والمتعنتين الذين لا يؤمنون أبدا مهما رأوا من آيات، كما قال تعالى: "كَذَلِكِ نَسْلَكُهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ {»} لاَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ الأَوَّلِينَ {»} وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهم بَاباً مِّنَ السَّمَاءِ فَظُلُّواً فِيهِ يَقَرُجُونَ ﴿٤﴾ لَقَالُوا إِتَّمَا سُكِّرِتْ أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَّسْحُورُونَ {٩﴾ " [الحجر ١٢-١٥]، وكَمَا قَالَ تَعَالَى: {وَلَبِنَ أَتَيْتِ الَّذِينَ أُوتِوا الْكِتَابَ بِكُلِّ أَيَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتِكِ وَمَا أَنِتَ بِتَابِع قِبَلَتَهُمْ وَمَا بَعْضُهُم بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْض وَلَيِن اتَبَعْتَ أَهْوَاءهُم مِّن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْم إتَّكَ إذاً لَّمِنَّ الظَّالمينَ}[البقرة ٥٤]".

### ❖ (لکم دینکم ولی دین)

يطول بنا المقام لو ذهبنا نستعرض آيات التنزيل التي جاءت تحمل هذه الحقيقة الكبرى، وهي حقيقة ذات شقين:

الشق الأول: أن المسلم عليه أن يتبرأ كل البراءة من أهل الكفر، ومما هم عليه من عقائد وأعمال وعادات وتقاليد تخالف مبادئ الإسلام، كما أن عليه أن يعلن بكل وضوح هذه المفاصلة والبراءة، فالإسلام دين لا يقبل الترقيع ولا أنصاف الحلول ولا البحث عن مفارق الطرق . لا، بل بكل صراحة ووضوح يعلن للعالم الكافر "لكم دينكم ولي دين".

الشق الثاني: بيان عنت الكافرين، فمهما رأوا من آيات فإنهم يعاندون الحق، {وَجَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَتَهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُما وَعُلُوًّا} [النمل ٢٥]، وفي هذا دعوة واضحة للمسلم أن يفهم طبيعة خصمه الكافر، وليعلم سلفا أن الكافر لن يتتازل له عن مبادئه، إنما هي المراوغة فقط التي عبر عنها القرآن الكريم بقوله ﴿وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ}[البقرة٢١٧] . فهم مستمرون على ذلك أبدا، {وَدُّواً لَوْ تَكُمُّرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فَتَكُوبُونَ سَوَاء}[النساء٨]، {وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ الَيهُودُ وَلا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَّبِعَ مِلْتَهُمْ} [البقرة ١٢٠].

إذن فهم يتعايشون معنا على مبدأ الدعوة إلى الكفر، وكل وسائلهم التي يستخدمونها معنا يريدون من ورائها أن نكفر منلهم {وَدُواْ لَـوْ تَكُمُّـرُونَ كُمَّا كُفُـرُواْ فَتَكُونُـونَ سَواء}[النساء ٨٩]، ولا نظن أنهم لا يحملون هم الدعوة إلى باطلهم . كلاً، إنهم دعاة، لا يزالون يجددون ويبدعون في دعوتهم حتى نسقط في حبالهم بردة صريحة نخلع فيها ربقة الإسلام، أو ردة غير صريحة بالوقوع في مودتهم وموالاتهم { وَمَن يَتَوَلَّهُم مِّنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ}[المائدة ١٥].

# القوي القادر (سورة الفيل)

من أبرز صفات الرب القوة والقدرة، إذا لو انعدمت صفتا القوة والقدرة لكان الرب عاجزاً، وتعالى الله عَلَيْ عَلَى عاجزاً، وتعالى الله عَلَيْ عَلَى عالى الله عَلَيْ عَلَى السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيماً قَدِيراً [فاطر ٤٤].

وصفة القدرة صفة ملازمة للمَلِك صاحب الملك؛ إذْ هي دالة على قيوميته وهيمنته وتحديره وتصريفه، قال جل شأنه: (تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلَكُ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ} [المائدة قديرٌ] [الملك ١]، {لِلَّهِ مُلَكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ} [المائدة 1٢٠].

وبهذه الصفة حاج الله على البشرية، فحجهم في قدرته على التصرف فيهم كما شاء في حياتهم وبعد مماتهم، ومن ثم فهو القادر على أن يعذبهم في حياتهم كما قال: {قُلَ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَن يَبْعَثَ عَلَيْكُمْ عَدَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيَعاً وَيُذِيقَ بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضِ انظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ الآيَاتِ لَعَلَّهُمْ يَفْقَهُونَ } [الأنعام ٢٥]، {وَإِنَّا عَلَى أَن تُريك مَا نَعِدُهُمْ لَقَادِرُونَ} [المؤمنون ٩٥].

وكذلك جاءت سورة الفيل لتعرض نموذجا واقعيا أوقع الله على مجموعة من الكافرين. وهو القادر على أن يبعثهم بعد مماتهم، ﴿أُولَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلَقِهِنَّ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُحْيِى الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْىَ بِخَلَقِهِنَّ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُحْيِى الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ [الأحقاف٣٣]، وفوق ذلك فَهو القادر على تمكين أتباعه ونصرهم، {أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرهِمْ لَقَدِيرٌ [الحج ٣٩].

فهذا الذي عرفت وصفه - هو القادر على أن يفي بما وعد، ويحقق ما وعد، وهو الذي يُتّقَى عذابُه وتُرجى رحمته، وهو الذي يأمر فيطاع وينهي فيستمع إليه، وهو الذي يخضع له الناس ويذعنون.

والله على يشير بكل وضوح إلى هذه الصفة في سورة الفيل: (أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ {١} أَلَمْ يَجْعَلُ كَيْدَهُمْ فِي تَصْلِيلِ {١} وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْراً أَبَابِيلَ {١} تَرْمِيهِم بِحِجَارَةٍ مِّن سِجِّيلٍ {١} فَجَعَلُهُمْ كَعَصْفٍ مَّأَكُولٍ {١}). فهو يقول: إن معبودك. أيها المسلم. هو القادر الذي تبدو آثار قدرته وتصرفاته، فأنظر إليه (أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَابِ الْفِيلِ)، رد كيدهم في نحرهم، وأرسل علهم جندا من جنوده (طَيْراً أَبَابِيلَ)، فشتتت جموعَهم،

واستأصلت شأفتهم، وجعلتهم عبرة، صاروا كورق الشجر الذي تأكله البهائم(كعَصُفِ مَّأْكُولٍ،

والآيات توضح أن هؤلاء القوم جاءوا بفيلتهم؛ يحادون اللَّهُ عَلِيٌّ، ويستعبدون الناس، ويرغمونهم على تتفيذ ما يشاءون، جاءوا ليقهروا المستضعفين، وليبينوا للناس أنه أصحاب القوة . فشاء اللهُ عَلِيهٌ أن ببين للناس أنهم أصحاب الضعف، وأن قوتهم ارتدت ضعفا، وكبدهم ومكرهم ارتد تضليلا، وجيوشهم ارتدت فلولا.

وهذا نموذج يتكرر في كل زمان، فأصحاب الفيل قد تكون قوتهم متمثلة في الفيل كما هو حال أبرهة، وقد تكون قوتهم متمثلة في البوارج والصواريخ والقنابل .... فإذا ما قام (أصحاب الفيل) بالاستعلاء على الضعفاء، ونازعوا الله على في أرضه - محقهم الله علله وسحق قوتهم؛ لأنه لا يوجد في الكون صاحب قوة مطلقة وقدرة غير متناهية سوى واحد فقط، هو الله سبحانه وتعالى - فمن نازعه في هذه الخصوصية أذله وكبته.

وهذه الصفة يرتبط بها كثير من صفات الله على التي تتجلى فيها قدرته وقوته، مثل: العزيز، الجبار، المتكبر، المهيمن، القهار، العليّ، الرقيب، المتعال، المعزّ، المذلّ، المنتقم.

# الملاذ الآمن (سورة الفلق)

وردت آثار عديدة في فضل المعوذتين (الفلق والناس)، وأن الرسول كان يتعوذ بهما، ومن هذه: أن الرسول فالله لعقبة بن عامر: "لن تقرأ شيئاً أبلغ عند الله من "قل أعوذ برب الفلق"(۱). وهذا الفضل دليل على أن السورة تحمل أمرا عظيما، فالسورة تبين صفة أخرى من صفات المعبود الحق، ألا وهي الحفظ، فالله في يحفظ من لجأ إليه ويؤمّنه، ويعيذه من شرور الخلق، ولا يدع لهم سلطانا عليه، فيعيش آمنا في كنف الله في ورعايته، محاطا بعناية ربه وحمايته.

فَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ الّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ لَهُمُ الْمُسْرَى فِي الْحِيَاةِ المُثَوَّا وَلِيَاء اللّهِ لاَ وَوَلّه تعالى: {أَلا إِنَّ أَوْلِيَاء اللّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ الَّذِينَ آمَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّيُّيَا وَفِي الآخِرَةِ فَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ اللّهِ لِللّهِ لِللّهِ لِللّهِ لِللّهِ لِللّهِ لَلْكَافِرِينَ لاَ يَجْعَلَ اللّهُ لِللّهُ لَهُ عَلَى إِللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَإِللّهُ مَن رَبّعُ وَكَي مِن رَبّعُ وَكَي لِللّهُ لَا لَيْكَافِرِينَ } [المائدة ١٦]، وقوله لإبليس: {إِنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطّانُ وَكَنَى اللّهُ لَا الرّسُولُ بَلّغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبّعُ وَإِن لّمْ تَقْعَلْ فَمَا بَلّقْتَ رَسَالتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النّاسِ إِنَّ إِللّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ } [المائدة ١٧٦]، أي لا يهديهم إلى النيل منك أو إلى إلحاق السوء بك، بل تظل أيها النبي معصوما من مكرهم وشرورهم، والله عَلى النيل منك أو إلى الحاق السوء ومكرهم، {وَيَمْ كُرُونَ وَيَمْكُرُ اللّهُ وَاللّهُ حَيْرُ الْمَانِ والسَكينة والطمأنينة والرضا والحياة الطيبة تبشر المؤمنين بأن لهم عند الله عَلَى الأمان والسكينة والطمأنينة والرضا والحياة الطيبة والسعادة.

إذن فهذه السورة جاءت لتُري الناس أن المعبود الحق هو الحفيظ السلام المؤمن، وهو القريب المجيب اللطيف، وهو الوليّ، والملاذ الآمن يرحم من يستعيذ به ويكرمه ويهديه إلى مراده، فهو الرحيم الكريم الهادي. والملاذ الآمن لا يرد من جاء إليه خائبا ـ وإن أساء إليه ـ بل يعفو ويصفح، فهو العفو الغفور التواب.

هذا هو المعبود الحق، والسورة تكشف جانبا عظيما يفتح أبواب الأمان للناس، ويمكنهم أن يصلوا إليه إذا سلكوا الطريق الصحيح، هذا الطريق هو طريق الإيمان، كما قال تعالى: {الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمَ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلِّم أُولَيكِ لَهُمُ الأَمْنُ وَهُم مُّهَتَدُونَ }[الأنعام ٨٢]، وعدم

<sup>(</sup>١) رواه النسائي(٥٣٤٤)، وأحمد(١٦٧٠٢)، وصححه الألباني.

الإِيمانِ إِنما هِو طريقِ إلِي الخوف {وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُّطْمَيَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِّن كُلِّ مَكَان فَكَفَرَتْ بِأَتْهُم اللَّهِ فَأَذَاقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَاتُواْ يَصْنَعُونَ}[النحل ١١٢].

وها هي البشرية وصلت إلى مراقي التقدم التقني والعلمي، ولكنها تعيش في أنفاق من الرعب، وكهوف من الذعر - يستوى في ذلك أغنياء الدول وفقراؤها، تعيش البشرية اليوم في خوف رهيب، لا نجد تفسيرا له إلا في المصدر الإلهي {وَضَرَبَ اللهُ مَثَلا قرْيَة... }.

#### ♦ رب الفلق

والسورة تبين أن اللَّهُ عَلا اللَّهُ عَلا الفلق - هو الذي يستعاذ به من شر الخلائق كلها؛ ففي الخلائق شر كثير، وفيها مصادر الرعب بالنسبة للإنسان، فالإنسان يرهب الليل، ويرهب ركوب البحر، ويرهب طوفان البحر، ويرهب زلزال الأرض، ويرهب رجم الشهب، ويرهب وحوش الغابة، ويرهب كثيرا من الدواب المؤذية، كالثعابين والعقارب و ....الخ، وغير ذلك مما يطول بنا المقام لو ذهبنا لعرضه.

ثم إن الإنسان يرهب من أخيه الإنسان وما يحمل داخله من عوالم مخفية كالحقد والغضب وحب الطغيان والاستعلاء والظلم والرغبة في العلو وهضم الآخرين حقوقهم، وما ينتج عن هذه العوالم من أعمال مخيفة يقوم بها الإنسان، تتمثل في سحر أو ضربٍ أو تعذيب أو قهر أو ظلم...الخ.

هذه العوالم المخيفة التي يرهبها الإنسان، سواء تلك التي بثها الله على في الآفاق، أم تلك التي تضمها جوانح الإنسان - كلها ليل مظلم، وكلها سواد حالك - ولا يُبدّد هذا الظلام ويسحق هذا السواد إلا ربُّ الفلق - والفلق هو الصباح المضيئ الذي يبدد الظلام، ولا يَخفي ما توحيه هذه الإضافة (رب الفلق) من أمان وسكينة، فكما يُبدّد الفلقُ كلَّ ظلام . فإن رب الفلق سيبدد كل ذعر وخوف لدى المؤمنين به.

# العاصم المانع (سورة الناس)

الملاذ الآمن هو الذي يوفر الأمن والحماية من الشرور التي تأتي من خارج النفس، فهو أما العاصم فهو الذي يوفر الأمان والحماية من الشرور التي تتبعث من داخل النفس، فهو عاصم يعصم النفس من شرورها. ولما كانت الشرور الخارجية أقل خطر من الشرور الداخلية؛ إذ مهما تكن الشرور الخارجية فإنه يمكن توقيها بخلاف الشرور الداخلية التي تفجأ النفس، فلا تملك لها ردا – لما كان الأمر كذلك كان التعوذ بصفة واحدة (رب الفلق) من جميع الشرور الخارجية، وجاء التعوذ بثلاث صفات (قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ النَّاسِ مَلِكِ النَّاسِ إلَهِ النَّاس) من شر النفس الداخلي.

#### إن أعظم شريقمر النفس هو شر الوسواس، فمذا الشريمدم البناء الذي

بناه الله على فالله على بنى هذا الإنسان ومنحه من الصفات ما يستطيع بها أن ينهض بهمته في هذه الأرض، وهي مهمة الاستخلاف. هذا الطين نفخ الله على فيه من روحه فسواه بشرا سويا، ومنحه العلم ووسائل العلم والمعرفة، وخلق له جميع ما في الأرض وسخرها له، وأمره بأن يقوم بعمارتها، وجعله خليفة في الأرض، وأمره أن ينهج في خلافته بمنهج السماء لا بمنهج الأرض، وهيأه لهذا النهج بما أودع فيه من قدرات وإمكانات وطاقات هائلة، وجعل فيه قوى جبارة تمكنه من مواجهة كل مصاعب الحياة ومتاعبها ومكافحتها، والصمود حتى يحقق أهدافه. هذا البناء الإلهي العظيم لا يمكن لأي قوة أن تهدمه، ولا يستطيع أحد أن يهزه أو يزلزل بنيانه، لكن يمكن لشيء واحد أن يهدم هذا البناء – هذا الشيء هو الوسواس الذي ينقض عرى البنيان عروةً عروةً حتى يحيله إلى ركام أو حطام.

### ولكن ما الوَسواس؟ وما الخناس؟

الوسواس . كما في كتب اللغة . هو همس الصائد وكلامه الخفي، يستخدمه عندما يريد الإيقاع بفريسته حتى لا تشعر به. ووسوس: إذا تكلم بكلام لا يبينه (١). أما

<sup>(</sup>۱) تاج العروس، مادة: و س و س.

الخُنوس فهو التأخر والانقباض، وخنوس الكواكب: استخفاؤها بالنهار وظهورها باللبل، والخنّاس: صيغة مبالغة، أي: كثير الخنس.

وفي السورة استعاذة من شر الوسواس الخناس، وهذه صفته، أما عمل هذا الوسواس فهو {الَّذِي يُوسَوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ}[الناس٥]، والذي يقوم بهذا الوسواس هم الجنّة والناس.

فالوسواس إذن شر مستطير يجد الإنسان أثرَه في صدره حديثًا خفيًا، ووساوس مثبِّطة، وهمّا فاسدا، يجده في صدره داعيا إلى الشهوة واللذة والشر، وناصحا بنصحه بالدَّعَة والضَّعَة والتخاذل، يُولِّد في جوانحه اليأسَ والفشل، ويسقى في سويداء فؤاده شجرَ الإحباط والكسل - ثم وراء ذلك يزين له كل مفسدة، وينفث في وجهه العراقيلَ أمام كل خير. فيعيش الإنسان رهين هذا الوسواس الذي يَقوَى ويستحكم عندما يسترسل المرء في سماع صوته.

ولكن هذا الوسواس سرعان ما يختفي لو استعاذ الإنسان بربه وطلب اللجوء إليه، ولهذا قال رسول الله عنه: (المؤمن القوى خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف، وفي كلِّ خير، احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز، فإن أصابك شيءً . فلا تقل: لو أني فعلت كذا وكذا، ولكن قل: قدّر الله وما شاء فعل؛ فإن لو تفتح عمل الشيطان) (١)، فالعجز من الهم والحزن والعجز والكسل والجبن والبخل وضَلَع الدَّين وغلبة الرجال)(٢).

### هذا الوسواس يأتي من ثلاث جمات:

الأولى: الجنَّة، وهم الشياطين، ونعرف طبيعة الصراع بين الإنسان والشيطان الذي أقسم أمام الله عَلا أن يبذل حياته في سبيل غواية الإنسان، قال: {قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لاغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ} [ص٨٦]، ولكن الله على عصم الإنسانَ منه، فلم يعد للشيطان إلا الوسواس، {إنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَانٌ}[الإسراء ٢٥]، {إنَّ كَيْدَ الشَّيْطَان كَانَ ضَعِيفاً}[النساء ٢٦]، ويتلاشى طغيانه بمجرد ذكر الإنسان ربَّه، وفي الأثر: (الشيطان جاثم على قلب ابن آدم فإذا ذكر الله خنس وإذا غفل وسوس $(^{(7)}$ .

الثانية: الناس، فهم لا يفتأون يزينون لبعضهم كل منكر، ويصرفونهم عن كل معروف. كرفقاء السوء، وبائعو الشهوات، والعابثون بالفكر، وكثير غيرهم.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup>رواه مسلم (٤٨١٦) من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١١٦٧٠)، والبخاري (٥٩٩٢)، ومسلم (٤٨٧٨)، والترمذي(٣٤٠٦)، والنسائي(٥٣٥٣)، وأبو داوود (۱۳۱۷).

<sup>(</sup>٣) أورده صاحب مشكاة المصابيح (٢٢٨١) من حديث ابن عباس 🚁، وقال: رواه البخاري تعليقا. ولم أجده فيه.

الثالثة: النفس، فالإنسان من الناس، وهو يوسوس لنفسه أيضا، ولهذا قال الله على: (وَنَفْس وَمَا سَوَّاهَا {٧} فَأَلَهُمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا {٨} قَدْ أَفَلَحَ مَن زَكَاهَا {١} وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا {١}) [الشمس: ٧-١]، والنفس مصدر كبير من مصادر التثبيط والإحباط والوسوسة، وهي من أعداء الإنسان، عليه أن يتقيها ويَحْذَر مكائدها. قال تعالى: (إنّ النّفس لأمّارة بالسُوء إلا مارَحِمَ رَبّي) [يوسف:٥٦].

ونعود إلى رأس الموضوع، فنقول إن الإنسان مخلوق ضعيف أمام هذه القوى الشريرة التي تسعى لاقتلاع كِيانه من داخله، وتحاول هدم بنيانه من أصله. وما لم يستند الإنسان إلى خالقه القوى العظيم كي يعصمه ويمنعه من هذه القوى . فإنه سيضيع هباءً . لا أحد يقدر أن يعصم الإنسان إلا الربُ الذي يدبر كل الأمور ، الملكُ الذي بيده ناصية كل شيء، الإلهُ المستعلي على جميع الخلق، صاحب هذه الصفات هو الذي يعصم من لجأ إليه، واستعلن به، وما سواه فيعجز أن يعصم نفسه، فضلا عن أن يعصم غيره.

# الواحد الصهد (سورة الإخلاص)

هذه السورة ذات فضائل عظيمة كما لا يخفى، ففى البخارى أن النبي قال: "والذي نفسى بيده إنها لتعدل ثلث القرآن "(١). فما سر هذا الفضل العظيم؟

إن هذه السورة التي لا تتجاوز أربع آيات قد جمعت حقيقة التوحيد وما يجب على الموحدين تجاه الخالق.

### أولاً: حقيقة التوحيد

لا توجد عبارة أدل على هذه الحقيقة من هذه الآية العظيمة (قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ [١]). ما أقلّ عدد حروفها وما أكثر معانيها، إنها وصفت المعبود الحق بالأحدية، فهو أحدٌ، والأحد هو الذي لا نظيرَ له ولا شبيه ولا ندَّ ولا عديلَ.

#### والأُمد هو المتفرد في كل شيء، في وجوده وفي مفاته وفي أفعاله .

أما وجوده فهو الأول والآخر الذي ليس قبله شيء وليس بعده شيء، وهو الدائم الذي لا يفنى، وهو الحي الذي لا يموت. كل شيء يحتاج في وجوده وبقائه إليه، وهو لا يحتاج إلى شيء.

وأما صفاته فله صفات الكمال كلها، المبرأة من كل عيب، المنزهة عن كل نقص {لْيُسَ كُمِثْلِهِ شَيٌّ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ } [الشورى ١١]. له كمال العلم والحلم والعظمة والحكمة والخبرة: {يَعْلَمُ خَابِنَةَ الأَعْيُن وَمَا تُحْفِي الصُّدُورُ}[غافر ١٩]، (وهو السميع) الذي يسمع كل شيء، وهو (الْبصير) الذي يبصر كل شيء (١)، وهو الذي (لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ {٢} وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوا أَحُدُ { } }).

وأما أفعاله فهو القادر على كل شيء، يوجد ويفني، ويحيي ويميت، ويعز ويذل، ويخفض ويرفع، ويبسط ويقدر، خلق الإنسان ثم علمه البيان، {إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْش يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مَِن شَفِيع إلاّ مِن بَعْدِ إِدْنِهِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٦٢٧)، وغيره، من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) قال تعالى: {وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَةٍ إلاَّ يَعْلَمُهَا وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَاتِ الأرْض وَلا رَطْبٍ وَلا يَابِس إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُّيينِ } [الأنعام ٥٩]، و {هُوَ اللَّهُ الّذِي لا إِلهَ إِلا هُو عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ } [الحشر ٢٢]، و {الله لا إله إلا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأرْض من ذا الّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاّ بِإِدْبِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحيطُونَ بِشَيْءٍ مِّنْ عِلْمِهِ إِلاّ بِمَا شَاء وَسِعَ كْرْسيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأرْضَ وَلا يَؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظيمُ } [البقرة٥٥].

ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَا عُبُدُوهُ} [يونس ٣]، ﴿ وَاللَّهُ يَحْكُمُ لاَ مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ } [الرعد ٤١]، { إِتَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْبًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ} [يس ٨٢].

هذا هو الأحد الذي يستحق أن يعبد، ومن سوى الله على يكون له هذا التفرد. قال عكرمة: "لما قالت اليهود: نحن نعبد عزيراً ابن الله، وقالت النصارى: نحن نعبد المسيح ابن الله، وقالت المجوس: نحن نعبد الأوثان، أنزل الله، وقالت المشركون: نحن نعبد الأوثان، أنزل الله على رسوله هو أثَلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ}"(١). ومن هذا النص نفهم أن عبادة ما غير الله هو الشرك بعينه، والشرك يناقضه التوحيد، والتوحيد هو خلوص العبادة لله وحده.

# ثانياً: واجب الناس تجاهه

هذا الحق الإلهي هو ما تلخصه كلمة واحدة وهي قوله {اللَّهُ الصَّمَدُ}، فالصمد هو الذي يصمد إليه الخلائق في حوائجهم ومسائلهم، الصمد هو السيد الذي يتوجه إليه الناس ثم يصدرون عن أمره وحكمه. وهذه هي حقيقة العبادة، فحقيقتها أن تتوجه إلى المعبود راغبا فيه وفي وعده، راهبا منه ومن وعيده، وتتمثل أمره في حياتك، فتصدر عنه، وتستسلم لحكمه فلا تخالفه.

إن الله سبحانه وتعالى هو الصمد الذي يقضي جميع حوائج المخلوقات، ومنها الإنسان، ولولاه لما عاش أحد. فالعجيب أن يشذ الإنسان عن هذا النغم الكوني العظيم في الأمر الذي جُعل فيه مختارا. إن الإنسان يقضي حوائجَه ربَّه، وتصمد أعضاؤه كلها على الله على الله فتحيا وتتمو . أما نفسه فتأبى أن تصمد إلى الله على الله على مخلوقٍ مثلِها؛ إما برهبة أو رغبة أو استسلام أو خضوع أو استعانة أو استعاذة أو غير ذلك من مقتضيات العبادة.

متى كان الإنسان يعبد الله على وهو يرهب غيره؟! أو يرغب فيما عند غيره من متاع زائل ناسيا ما عند الله على ومتى عبد الإنسان ربّه وهو لا يَسْكنُ روحَه أو عقلَه؛ فروحُه في هوى الدنيا، وعقلُه في همها؟! ومتى عبد الإنسانُ ربّه وهو يتلقى قوانينه من غيره؟! ومتى عبد الإنسانُ ربّه وهو يتلقى قوانينه من غيره؟! ومتى عبد الإنسانُ ربّه وهو يحتكم إلى سواه؟! {فَلاَ وَربِّك لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ يَيْنَهُمْ تُمّ لا يَجدُواً فِي أَنفُسِهمْ حَرَجاً مِّمًا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواً تَسَلِيماً } [النساء ٢٥].

<sup>(</sup>۱) تقسیر ابن کثیر ۲۱۸۸

 $<sup>^{(7)}</sup>$ رواه أحمد (1876)، والبخاري (100)، ومسلم (20).

وبين سورتي (الكافرون) و (الإخلاص) تتجلى قيم المعبود الحق، وفي سورة (الكافرون) بيان واضح لما يجب على الإنسان العاقل أن يتخلى عنه - وفي سورة (الإخلاص) بيان واضح لما يجب على الإنسان العاقل أن يتحلى به؛ فيجب أن يتخلى عن كل معبود سوى الله عَالية، ويجب أن يتحلى بعبادة الله عَالية. هاتان السورتان تفصحان كل الإفصاح عن هوية المسلم الحق الذي يرفض كل ما عدا الله علله، ويذعن كل الإذعان شهال. ومن هنا نعرف السر في أن الرسول ﷺ كان يفتتح أول صلاة في يومه بقراءتهما حيث كان يقرأ بهما في ركعتي الفجر (١)؛ لتكونا بمثابة منبه للمسلم، يصرخ فيه: هذا أنت، فكن كما خلقك الله علله إنسانا حرا.

وأخيرا، فبعد أن عرف الإنسان صفات المعبود الحق من خلال هذه السور الأربع وعرف واجبه تجاه هذا المعبود - ينتقل القرآن الكريم إلى الحديث عن المعبودات الأخرى التي يتجه إليها الإنسان ويبين صفاتها، وعليك أن تقارن . لو افترضنا أن هناك مجالا للمقارية . وإلا فلا تصح المقارية في هذا المجال، ولكن دعويًا نتحدث بمنطق القرآن {وَإِنَّا أَوْ إيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَّىٰ أَوْ فِي ضَلال مُّبِين}[سبأ ٢٤].

<sup>(1)</sup>رواه مسلم (١١٩٥) من حديث أبي هريرة.

# معبودات أنَّى عُبدت؟! (سورة النجم)

نزلت هذه السورة لتناقش حقائق المعبودات الزائفة التي يعبدها الكفار، وتسْبُر أعماق هؤلاء العُبّاد الذين انصرفوا عن الحق إلى الباطل، وعن الهدى إلى الضلالة. وقد ابتدأت السورة بتقرير الحق والهدى الذي جاء به ، واختتمت بتقرير الحقائق الخالدة التي قامت عليها السماوات والأرض. وسنتحدث عن كل محور في السورة على حدة.

# المحور الأول: الوحي والانصال بين السماء والأرض[من آية: ١ إلى: ١٨]

بينت السور السابقة أن المعبود الحق هو القوي القدير، الملجأ الأمين، وهو الملاذ الوحيد، وهو الأحد الصمد. وهنا يتساءل الإنسان: إذن كيف نعبد هذا المعبود؟ وما الطريق الموصلة إليه؟

تأتي بداية السورة لتبين أن الطريق الموصلة إليه هي الوحي الذي أنزله إلى الأرض جبريل السيخ، وتلقاه محمد ، وقام بتبليغ ما أنزل إليه. وكما عرفنا صفات المعبود الحق، فقد جاءت هذه الآيات تعرض لنا صفات الرسول البشري والرسول الملكي، وطرق التواصل بينهما.

#### الرسول البشري

أما الرسول البشري فتقول الآية فيه (مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى {١} وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهَوَى {٢})، إذن فله صفتان:

الأولى: اتباع الدق، واتباع الحق يعني: عدم الضلال في أخذ الحق - وهذه ميزة الأنبياء وورثتهم الذين يتبعون الحق ولا يحيدون عنه. أما الكفار فإنهم {وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِن يَتَبِعُونَ إلا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِى مِنَ الْحَقِّ شَيْبًا}[النجم ٢٨].

الثانية: محة المقصد، فلا يغوى ولا ينحرف، بل يظل مقصده خالصا سليما متجها إلى ربه وحده، منصرفا عن كل ما دونه من دنيا وشهوات وملذات. وهذا بخلاف الكفار الذين يتبعون هوى النفوس، ويقعون في حبائلها كما تبين الآيات بعد ذلك {إن يَتَّبِعُونَ إلا الظَّنَّ وَمَا تَهُوَى الأَنفُسُ} [النجم ٢٣]، فأثبت القرآن صفتي كمالٍ لنبيه، وأثبت نقيضه لعدوه الجاهل – وعليك أن تقارن.

هذا واتباع الدق يؤدي بالإنسان إلى الإمابة في العمل، وصحة المقصد يـؤدي بعه إلى الإفلاص في العمل - وهذا هو العمل الحسن الذي يقوم على هذين الركنين (لَيَبُلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً}[الملك]. هذان الركنان متى اجتمعا أنتجا إنتاجا حسنا، ومن هذا النتاج: الأمانة، وهي صفة لازمة لحامل الرسالة حتى يؤديها صحيحة وافية، ولهذا وصف الله علا رسوله على فقال: (ومَا يَنطِقُ عَن الْهَوَى {٢} إِنْ هُوَ إِلا وَحْيٌ يُوحِي {١}). فهو أمين الله على في أرضه، يؤدي ما أوحى إليه، ولا يلبسه بهوى أو أماني، بل هو الوحى، وقد بين الحق هذا الأمر سابقا فقال (وَلُوْ تَقُوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الأَقَاوِيل { " } لاخَدَّنَا مِنْهُ بِالْيَمِين { " } تُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ {١٠} فَمَا مِنكُم مِّنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ {١٠})[الحاقة: ٤٤-٤٧].

والأمانة هي الصفة التي وَصَفَ بها الحقُّ رسولَه الملكي سابقا {مُطَاع تُمَّ أمِين} [التكوير ٢١]. وهي الصفة التي يلزم على حملة الرسالة أن يتحلوا بها، ويلزم على كل صاحب مسئولية أن يتحلى بها {قَالَ عِفْريتٌ مِّنَ الْجِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكُ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقُويٌّ أَمِينٌ } [النمل ٣٩]، {وَقَالَ الْمَلِكَ ايْتُونِي بِهِ أَسْتَحْلِصُهُ لِنَفْسِي فَلَمَّا كَلَمهُ قَالَ إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكَيِّ أُمِينٌ } [بوسف ٤٥].

#### الرسول الملكي

وأما الرسول الملكيّ فهو شديد القوى الظاهرة والباطنة، يستطيع بقوته هذه أن يحمل الأمانة، وهو ذو مرّة أو ذو منظر حسن بهيّ، ينبئ عن قوة خَلْقه التي خلقه اللهُ عَلَيْ عليها. وقد وصف بصفات أخرى في التكوير، والغرض هنا ليس وصفه، إنما إثبات التقائه بالرسول البشري، فهو قد لقيه في الأرض (عَلَّمَهُ شَدِيدُ الْقَوَى {٥} دُو مِرَّةِ فَاسْتَوَى {١} وَهُوَ بِالأَفْق الأَعْلَى ﴿٧} تُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى {٨} فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْن أَوْ أَدْنَى {١} فَأَوْحَى إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أَوْحَى {١} مَا كَذَبَ الَّفَوَّادُ مَا رَأَي {١٠}).

وهذه هي النزلة الأولى التي دنا جبريل السلام فيها من محمد ﷺ فكان قاب قوسين منه أو أدنى، فأوحى الله على إلى رسوله الله بواسطة جبريل الله ما أوحى، ومحمد الله صادق في تلك الرؤية، ما كذبه قلبه، وأنتم أيها الكفار ما زلتم تمارونه في هذه الرؤية، فلا تعجبوا فقد رآه نزلة أخرى، ليست في الأرض إنما في السماء عند سدرة المنتهي وذلك ليلة الإسراء، وهناك رأى آبات كبرى كثبرة كما جاء في الأحاديث الصحاح().

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير: "هذه الرؤية لجبريل على لم تكن ليلة الإسراء بل قبلها، ورسول الله على الأرض، فهبط عليه جبريل الك وتدلى إليه، فاقترب منه وهو على الصورة التي خلقه الله عليها، له ستمائة جناح، ثم رآه بعد ذلك نزلة أخرى عند سدرة المنتهى، يعنى ليلة الإسراء، وكانت هذه الرؤية الأولى في أوائل البعثة بعدما جاءه جبريل السي أول مرة فأوحى إليه صدر سورة اقرأ ثم فتر الوحي فترة ذهب النبي ﷺ فيها مرارا ليتردي من رؤوس الجبال، فكلما هم بذلك ناداه جبريل

إذن فهذا الوحي وهذان رسل الله من الملائكة والبشر، وهذا التقاؤهما الذي يبين عظمتهما عند الله على ومكانتهما لديه. إنها عظمة مطلقة، وسمو كبير . يعيشه الإنسان في صحبة هؤلاء العظام.

# المحور الثاني: ما بال المعبودات الوضيعة؟ [من آية: ١٩ إلى: ٣٠]

إذا كان هذا شأن المعبود الحق وهذا شأن رسله، معبود عظيم، ورسل عظام، واتصال بين رسول السماء والأرض عظيم . فأنتم أيها الكفار، أرأيتم معبوداتكم اللواتي تسمونها: (اللات والعزي، ومناة)، ما شأنهن؟ وما صفاتهن؟ وما مبلغ قدرتهن؟ ثم أتغتاظون إذا جاء لأحدكم أنثى، وتفرحون بالولد، ثم تنسبون البنات إلى الله على أو تزعمون أن الملائكة بنات الله على وأن الله على تعالى الله على عما يقولون، قد ناسب الجن فكان النتاج هم الملائكة، [انظر سورة الصافات: ١٥١ - ١٥٩]، وكل هذا تخرص وظنون وليس قائما على شيء من العلم.

هذا التخبط نشأ من اتباع الظن والهوى، وترك الحق والهدى، كما أنه نتج عن عدم الإيمان باليوم الآخر، حيث ينطلق الإنسان يفتري ما يشاء دون شعور بمسئولية تجاه ما يقول. والعجيب أن هؤلاء المشركين الذين كان يأنف أحدهم أن تولد له أنثى فتسب إليه، فإذا ولدت له أنثى اسود وجهه وتوارى من القوم، واحتار أيمسكها ويرضى بالهون الذي يدعيه؟ أم يدسها في التراب ويئدها؟ في حين يرضون أن ينسبوا إلى الله على إناثا – في يدعيه؟ أم يدسها في الدراب ويئدها؟ في حين يرضون أن ينسبوا إلى الله على إناثا – في زعمهم – (ألكم الدَّكرُ وَلَهُ الأُنتَى {مَ إِلا أَسْمَاء سَمَيْتُمُوهَا وَمَا تَهُوَى الأَنفُسُ ولَقَدْ جَاءهُم مِّن رَبِّهُمُ الْهُدَى {مَ }).

#### إلا بسلطان من الله

من هنا نقف مع قضية الإله المعبود، آلبشر هم الذين يختارون لهم إلها؟ فيذهبون ينعتونه بما شاءوا، ويسمونه بما شاءوا، فمرة يسمونه "الملات"، ومرة يسمونه "العزى"، ومرة يسمونه "مناة" – وقد يسمى فرعون أو أوزيريس، وقد يسمى حزبا أو مذهبا أو نظرية أو إقليما أو ...الخ.

الله من الهواء: يا محمد أنت رسول الله حقا وأنا جبريل، فيسكن لذلك جأشه وتقر عينه، وكلما طال عليه الأمر عاد لمثلها حتى تبدى له جبريل في ورسول الله يج بالأبطح - في صورته التي خلقه الله على المه على الله عنه، وأوحى اليه من الله على ما أمره به، فعرف عند ذلك عظمة الملك الذي جاءه بالرسالة وجلالة قدره وعلو مكانته عند خالقه الذي بعثه إليه التقسير ابن كثير، ١/٧ ٣٤].

فما الذي يحكم هذا الأمر، ويضبطه؟ هل الظن والتخرّص هو الذي يحدو بالإنسان فيختار له آلهة؟ هل هو الهوى والتمنى؟ أم ماذا؟

إن كل المذاهب والنظريات والجماعات والأحزاب و...الخ، أيا كان اسمها وأيا كان شعارها - في نظر الإسلام مرفوضة وباطلة، وقائمة على الظنون والهوى والانحراف، ما لم يكن لها من اللهُ عِلل سلطان. واللهُ عَلل قد جاءنا بالهدى، وهو السلطان الذي أنزل؛ فإما الحق والهدى، وإما الظنون والهوى، وعدم الشرعية الإلهية. هذه الأمور تخضع لمقياس واحد فقط هو هدى الله على نعرضها عليه، وإلا نبذناها وأعرضنا عنها.

فليست المسألة أن يتمنى الإنسان ما يريد، فهو في أرض غيره، وفي ملك غيره، في أرض الذي له ملك الدنيا والآخرة، وعلى الضيف أن يلتزم بقانون مضيفه وشرعه وعرفه، و "يا غريب كن أديبا". ولأن الملك ملكه فلا أحد يجرؤ على الشفاعة بين يديه لأحد إلا بإذنه (وَكُم مِّن مَّلِكِ فِي السَّمَاوَاتِ لا تُغْنِي شَفا عَتُهُمْ شَيْبًا إلا مِن بَعْدِ أَن يَأَذَنَ اللَّهُ لِمَن يَشَاءُ ويَرْضَعِي [٦]).

#### حقيقة الحائرين

لقد كشفت هذه الآيات النقاب عن حقيقة هؤلاء الحائرين الذين يتركون البحر ويذهبون إلى السراب، يتركون المصدر الأصلى للتشريع، ويذهبون إلى حجر أو شجر أو بشر، ليستمدوا منه شريعتهم وقوانين حياتهم السياسية والاجتماعية والاقتصادية، هؤلاء وقعوا في معضلتين:

الأولى: أنهم جهلوا حقيقة العلم، ومبلغُهم من العلم - لو سلمنا أن لديهم علما -ضئيل، فما هو إلا ظنِّ وتخرّص، والظن لا يغنى من الحق شيئا، تتهاوى أدلتهم أمام نفخة ذباب، وكلُّ بضاعتهم طنين أجوف ليس وراءه شيء، والحقُّ كل الحق مع أهل العلم الذي استمدوا حياتهم من المنبع الأصلي للتشريع.

الثانية: نتيجة لهذا الجهل؛ فإنه قد انحرفت معاييرهم، فكما جهلوا مصدر التشريع فقد جهلوا فهم الحياة، فإن المصدر الحقيقي الذي نستمد منه شريعتنا وتصورنا هو الله علا تعالى، وإن الحياة الحقيقية التي نحيا فيها، ويجب أن نعمل لها، ونستعد للقائها إنما هي الدار الآخرة.

فمن أدركِ هذين الأصلين فقد هُديَ إلى صراط مستقيم، واهتدى إلى فلاحه ونجاحه، ومن جهل ولم يُردُ إلا الحياة الدنيا الدنية فقد شقى وضل عن سبيل اللهُ عَلا، وباء بخسران وخيبة. وهؤلاء أصيبوا بانحراف معياري صوّر لهم أن الدنيا هي الحياة الحقيقية، ومن ثم أقاموا مقاييسهم على هذا المعيار المنحرف.

وإن من وقع في هذه الأوحال لجدير بأن يُعرض عنه . كما أعرض هو عن حقيقتي العلم والحياة؛ لأنه سقيم، ومرضه خطير، فمثله كمثل الأجرب، و"فر من المجذوم فرارك من الأسد" نعم، إن في عقله جربا، وإن في قلبه جذما، انظر إليه بنور الله على تراه كذلك (فا عُرضٌ عَن مَّن تَولَّى عَن ذِكَرِنَا وَلَمْ يُردَ إلا الْحَيَاةَ الدُّتَيَا {٣}).

#### العلم والقصد

يقف قلمي مع كلمتين في هذه الآيات:

الأولى: (إن يُتَّبِعُونَ إلا الظَّنَّ وَمَا تَهُوَى الأَنفُسُ) كشفت هذه الآية عن أخطر داء يُصاب به الإنسان، إنه داء الانحراف، انحراف العلم والقصد؛ فآفة العلم الظن، وآفة القصد الهوى. وإذا أصيب إنسان بهذا الداء أو تفشّى في أمة، فإن بُرءَها لا يُرجَى.

ومنذ مطلع السورة، ونحن نرى القرآن يشن حربا على هذين الداءين. بدءاً بقوله (مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى {١٠})، فهو ينزه رسوله الله من ضلال العلم، أو غواية المقصد، ومن ثم فالنور الإلهي والهدى الرباني الذي جاء به هو الحق الصحيح القائم على صحة العلم والمقصد، صحة العلم الذي يدعو الإنسان إلى تلقي الحق من مصدره الصحيم وهو الله والمقصد، صحة المعلم الذي يصحّم للإنسان معاييره في التعامل مع الوجود، ويحفظها من الانحراف. أما الكفار فما دعاهم إلى عبادة غير الله على الداءان كما في الآية، وكما جاء بعد ذلك (وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْم إِن يَتَبِعُونَ إِلا الظّنَّ)، وهذا انحراف العلم. (فَأَعْرِضُ عَن مَن ذِكُرنَا وَلَمْ يُردُ إِلا الْحَيَاةُ الدُّيَا {١٠})، وهذا انحراف المقصد.

إذا عرفت َهذه الجملة أدركت أن مهمة الأنبياء وورثتهم في الأرض هي حمل البشرية على صحة العلم بالتعليم، وعلى صحة المقصد بالتزكية، قال تعالى {كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِّنكُمْ يَتُلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِنَا وَيُرَكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعَلَمُونَ } [البقرة ١٥١]، وأمة الرسالة اليوم مهمتها في الأرض تصحيح العلم والمقصد، ولكن فاقد الشيء لا يعطيه، فأمتنا أصبح علمها ظنونا وتخرصا، وأصبحت مقاصدها أهواء وأماني وشهوات ورغبات معلقة بغير الله على فأين هذه الأمة التي أخرجت للناس؟! [وفي ذلك أقول:]

أهم النين تخبّط وا بضللة من ركبوا حمارَ الجهل في الظلماء؟! أهم النين نسَوا إلها خالقاً وتهافتوا في وهدة الأهواء؟!

140

إن الأمل معقود بتلك الفئة التي تتطلق متمردة على الأعراف الضالة المنحرفة، تتطلق رافضة التقليد الأعمى، تتطلق سامقة لتنهل من ذلك المنهل الذي جاء به رسول الله ﷺ صافيا نقيا (إني تارك فيكم . ما إنْ تمسكتم به لن تضلوا بعدى، أحدهما أعظم من الآخر كتاب الله، حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي. ولن يتفرقا حتى يردا على الحوض فانظروا كيف تخلفوني فيهما) (١)، وتنطلق في البشرية لتؤدي هاتين المهمتين: تصحيح العلم القائم على الحق، وتصحيح المقصد القائم على هدى الله عَلالة.

#### حقيقة الاعراض

الثانية: (فَأُ عَرِضُ عَن مَّن تَوَلِّي عَن ذِكِّرنَا)، فما معنى الإعراض؟ وكيف يتحقق؟ وهل هو واجب ؟ وهل الأمر ما زال ساريا أو أنه منسوخ؟

لا تزيد كتب اللغة على القول بأن الإعراض هو الصد والتولى، وهو مأخوذ من العارض، فإذا أعرضت عن الشخص: صددت بوجهك عنه ووليته عارضك. و (الإعراض) في القرآن الكريم يدور حول التولي والصد والهجر والترك، فكلها بمعنى. والإعراض يعني التولى بالحواس عن أداء وظائفها وتعطيلها، كما هو حال الكفار {فَأَعْرَضَ أَكَثِّرُهُمْ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ} [فصلت؟]، {وَكُأَيِّن مِّن آيةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ} [يوسف٥٠٠]، {وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ صَنكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أعْمَى } [طه٤٢١]. إذن فهؤلاء حالوا بين الحواس وبين وظائفها تماما - وهذا هو الإعراض، إذن فالإعراض هو الانصراف التام بالشيء عما هو له.

فكما انصرف هؤلاء بحواسهم عما خُلقت له . وهو إعراض مذموم؛ نظراً لما تعلق به . فإن جزاءهم أن يعرض عنهم المؤمنون، وينصرفوا انصرافا تاما عنهم. فالإعراض الذي أمر به رسوله ﷺ في الآية هو الانصراف التام عنهم ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ }[الحجر ٩٤]، {وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ}[الأعراف١٩٩]، {وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَحُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثِ غَيْرِهِ} [الأنعام ٦٨].

إن الإعراض هو أن ينصرف الإنسان بكل ما يُقْبل به، فالإنسان يقابل الإنسانَ بالبشر والمودة والسلام... الخ، والإعراض أن يطوى هذه الأمور عند مقابلة من يعرض عنه فلا بشْر ولا مودة ولا سلام. هذا هو مفهوم الإعراض، وهذا ما فهمه الرعيل الأول كما في قصة أسماء الله عندما جاءت أمها تزورها وتهديها هدية فرفضت حتى أنزل الله عَلا - بيانا

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٠٦٨١)، والترمذي (٣٧٢٠)، من حديث زيد بن أرقم، وصححه الألباني.

وتوضيحا {لا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُم مِّن دِيَارِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ} [الممتحنة ٨]. أما من عداهم فلا برَّ بهم، ولا احترام لهم، ولهذا جاء في الحديث (١) النهي عن بدء الكفار بالسلام، والأمر بإلجائهم إلى أضيق الطريق...الخ.

وفوق ذلك فالإعراض يعني حرمة موالاتهم ومناصرتهم وممائنتهم ومحبتهم وتمني الخير لهم ما داموا على حالهم، ومع هذا كله . يبقى واجبنا تجاههم وهو الدعوة فلا منافاة بين الدعوة والإعراض، فتظل تدعوهم إلى الحق، وأنت معرض عنهم وعن باطلهم، قال سيد قطب: "يجب الإعراض عمن يتولى عن ذكر الله على، ويقف عند حدود الدنيا، الإعراض على سبيل صيانة الاهتمام أن يبذل في غير موضعه، والإعراض على سبيل التهوين والاحتقار لمن هذا مبلغ علمه"(٢).

ويقول بعض المفسرين بأن الآية منسوخة بآية السيف، ولكنني لا أجد مساغا لهذا القول، فطالما بقي الكفر وجب الإعراض، مع التأكيد على أنه لا منافاة بين الدعوة والإعراض، بل بين الجهاد بالسيف والإعراض، فكل له جانبه، ادعهم وأعرض عنهم، بل ولو جاهدتهم لظل إعراض القلب والفكر عنهم مستمرا، فما الذي نسخ إذن؟!

# المحور الثالث: هل يستويان مثلا؟ [من آية: ٣١ إلى آخر السورة]

إذن – كما رأيت – ذلك شأن المعبود الحق وشأن رسله وشأن عباده، وهذا شأن المعبودات الزائفة وعبادها – وطالما أن هذه المعبودات لا تملك لنفسها نفعا ولا ضرا فكيف تملكه لعابديها؟! فالذي يملك النفع والضر والجزاء هو الذي بيده ملكوت السماوات والأرض وما فيهن، فيجازي المحسن بإحسانه، ويجازي المسيء بإساءته {فَمَن شَاء فَلَيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلَيُكُمْرٌ } [الكهف ٢٩].

وما يجب أن نفقهه أن المحسن قد يزل ويخطئ فيعصبي ربه، وقد يرتكب كبيرة في حق مولاه، ولكنه سرعان ما يلجأ إلى واسع المغفرة فيتوب عليه. ففي الآيات تلمح الضعف الإنساني وصراع الإنسان في هذه الحياة مع أعداء كُثر، ومن هذا صراعه مع الخطيئة، فهو يزل، وذلك ضعف، والله على هو الذي خلق الإنسان وهو أعلم به، وهو يعلم طبيعته، ولهذا فمن رحمته أنْ فتح باب التوبة لهذا الإنسان ما دام في الدنيا. فعلى الرغم من أن الجزاء وفق

<sup>(</sup>١) رواه أبو داوود (٤٥٢٩)، من حديث أبي هريرة، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) في ظلال القرآن، تفسير سورة النجم.

العمل، وأن كل عمل بعمله الإنسان بُجازي عليه، إلا أن الله برحمته قد جعل فرصة للإنسان إذا عمل شيئا أن ببادر فيتوب، فيغفر اللَّهُ عَلَيْ له زلته، ويرفع عنه عقاب العمل، ويسامحه.

والتأمل في الآيات يرينا أن الناس فريقان: الأول فريق الهداية، والثاني فريق الضلالة (إنَّ رَبُّكُ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَن اهْتَدَى { ٢ })، أما فريق الهداية فهؤلاء هم المحسنون الذين يجتنبون كبائر الإثم والفواحش، وإذا ألموا بشيء منها تابوا إلى ربهم ورجعوا (وَالَّذِينَ إِذَا فَعُلُواْ فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُواْ أَتُفُسَهُمْ ذَكَرُواْ اللَّهَ فَاسْتَقَفَرُواْ لِدُنُوبِهِمْ وَمَن يَقْفِرُ الدُّنُوبَ إلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿٣﴾ أَوْلَبِكَ جَزَآؤُهُم مَّقْفِرَةٌ مِّن رَّبُّهُمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِنَ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَبغُمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ [ال عمران:١٣٥-١٣٦].

### أسباب ضلال الضالين

وأما فريق الضلالة فهم الذين أساءوا في حياتهم، أساءوا في فهم الحياة وحقيقتها، وأساءوا في التعرف على خالقهم وعبادته، وأساءوا في التعامل مع الدين. إن صفة هؤلاء البارزة هي التولى والإعراض عن الحق وعن أهله، وإذا أُعطوا قليلا وأُقبلوا . فعطاؤهم قليل، وإقبالهم كليل، سرعان ما ينقلب على عقبيه، ويرتد إلى نكوصه وتوليه، (أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَولِّي { ٣٠} وَأَعْطَى قِلِيلاً وَأَكَدَى { ٣٠})، وضلال هؤلاء . كما تبين الآيات . مردُّه إلى ثلاثة أمور:

الأول: الجهل بالغبب. والغيب هي الحقائق التي يراها قلب المؤمن، ولا تراها عينه إلا بعد قلبه، سواء أكانت في الدنيا كالإيمان بقضاء الله عَلا وقدره، والإيمان بوعده ووعيده، أو في الآخرة كالإيمان بالبرزخ وما فيه وما وراءه من أهوال عظام، ثم حساب يتبعه ثواب وكرامة أو عقاب ومهانة. فجهل الإنسان بهذا الغيب يُرديه ويشقيه. وسبيل معرفة هذه الغيوب هو عالِم الغيب والشهادة، وهو الذي على كل شيء شهيد، ولو كان عند الإنسان هذا العلم . كأنه يراه رأي العين . لما كذب وتولى، ولما أعرض وأدبر، (أُعِندَهُ عِلْمُ الْغَيّبِ فَهُوَ يَرَىٰ {٣٠}).

الثاني: التخلى عن المسئولية. والمسئولية هي الأمانة التي حملها الإنسان، وقد أعرضت عنها السماوات والأرض والجبال {فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقَّنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإنسَانُ إِنَّهُ كانَ ظُلُوما جَهُولا}[الأحزاب٧٢]، ظلوما لنفسه حين يحمل الأمانة ثم ينكص عنها ويتخلَّى ويتولّى، وجهولا يجهل ما وراءه من تبعات ويجهل قوانين الأمانة الفمسة الكبرى، وهى:

- ١. (أَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى (٣٠))، فكل نفس تحمل وزرها وذنبها، ولا يؤاخذ الله على بذنبها نفسا أخرى، فلا أحد يحمل وزر غيره.
- ٧. (وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَانِ إِلا مَا سَعَى {٣})، فالإِنسان في الدنيا سيعيش ثم يخرج منها، ولا يرحل معه إلا سعيه الذي سعاه في الدنيا. والآية تفيد مفهومين، الأول: أن الإنسان لا يملك إلا عمله، فكل ممتلكات الإِنسان تعود سراباً، تفنى وتبلى، ولا يبقى معه إلا ممتلك واحد، وهو العمل. يبقى معه أينما ذهب، في دنياه وفي قبره وفي آخرته، فالعمل هو الذخر الحقيقي، وهو الكنز الباقي، فلينظر الإنسان ماذا يدخر لنفسه؟! والثاني: لا أحد يستطيع أن يسعى بدل غيره، فكل إنسان يسعى لنفسه فقط، ولا يملك أن يعطى غيره شيئا من سعيه(١).
- ٣. (وَأَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرَى (٤٠))، نعم. لا يذهب سعي الإنسان هدرا بل كل ما يعمله سيراه رأي العين، لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، ولا يمكن أن يعمل الإنسان شيئا ثم يضيع هذا العمل، (وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلِ أَتَيْنَا بِهَا وَكَنَى بِنَا حَاسِيدٍ } [الأنبياء ٤٧].
- ٤. (ثم يُجْزَاهُ الْجَزَاء الأَوْنَى (١٠)، وهذه خلاصة القوانين، فالإنسان سيسعى ولا بدّ أن يجازى على سعيه؛ إن حسنا فحُسنى، وإنْ سوءا فسُوأى، يجازى جزاء وافيا تاما عند عدلٍ لا يظلم أحدا، ولكن من الذي يجازيه؟ هذا ما تفصح عنه الآية الخامسة.
- ٥. (وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمُتَهَى {١٠})، فالمجازى هو الله ﷺ الذي ترجع إليه البشرية كلها، ويحاسبهم على أعمالهم.

هذه الحقائق الخمس هي الحق المبين الذي نطقت به صحف إبراهيم وموسى الصحيحة، ثم جاء القرآن فأفصح عنها كل الإفصاح. وجهل الإنسان بها يجعله يتخلى عن مسئوليته ويضيعها ويفرط فيها فيتولى عنها، ولكن إعراضه عنها ونكوصه عن تحملها لن يفيده شيئا، فهي منوطة به . شاء أم أبى، "لا تزول قدما عبد حتى يسأل عن أربع عن عمره فيم أفناه وعن علمه ما فعل فيه وعن ماله من أين اكتسبه وفيم أنفقه وعن جسمه فيم أبلاه"(۲).

<sup>(</sup>١) لا علاقة لهذه الحقيقة بخلاف الفقهاء المعروف، وهو: هل يصح تقرب الإنسان عن غيره؟ فتلك تتعلق ببعض القربات الفرعية، أما الأصل فلا، كقضايا الإيمان والواجبات.

<sup>(</sup>٢٣) رواه الترمذي (٢٣٤١)، والدارمي (٥٣٦)، من حديث أبي برزة الأسلمي، وصححه الألباني

# الثالث: الحهل محقيقة الرب والآئه

نتيجة لجهل الناس بحقيقة الرب المعبود؛ فإنهم يقعون في الضلال – حيث يتجهون إلى غيره راغبين أو راهبين، عابدين أو طائعين، ولو أنهم نظروا ببصائرهم إلى آلاء الله علا التدبيرية والتدميرية لما تماروا فيها، ولأذعنوا له وحده بالعبادة (فبأيِّ آلاء ربِّك تَتَمَارَى [10])، والآيات تشير إلى نوعين من آلاء الله عَلانا:

### الأول: الآلاء التدبيرية

وبها يتم تدبير الكون بما فيه ومن فيه، وأفعال التدبير قد أفاض القرآن في الحديث عنها، كما في سورة الأعراف ويونس وغيرهما قال تعالى ﴿يُدبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السَّمَاءِ إِلَىٰ الأَرْض تمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلَفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّونَ }[السجدة٥]. وسورة النجم بينت بعض هذه الأفعال، فاللَّهُ عَلِيٌّ بيده الإضحاك والإبكاء، والإماتة والإحياء، والإغناء والإقناء، وتسخير النجوم ورعايتها، كالشعرى (وَأَتَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى (٢٠٠) وَأَتَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا (١٠٠) وَأَتَّهُ هُوَ رَبُّ الشِّعْرَى {١٠})(١)، فهذه الأفعال كلها بيد الله علله. والإنسان يرى هذه الآلاء في كل لحظة ولفظة، فما الذي بمنعه من الإيمان؟!

> أم كيف بجحده الجاحدُ؟! فيا عجبا كيف يُعصى الإله تدل على أنه الواحد وفے کل شےء لے آیے

#### الثاني: الألاء التدميرية

وتظهر هذه الآلاء في الإفناء الذي يُهلك الله على العصاة، وينتقم به من الطغاة، فيأخذهم أخذ عزيز مقتدر، لا يرده عنهم شيء {إتَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْبًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ}[يـس٨٦]، {لا يُسَـأَلُ عَمَّا يَفْعَـلُ وَهُـمَ يُسَـأَلُونَ}[الأنبيـاء٢٣]، {إنَّ رَبَّـكَ فَعَـالٌ لَمَـا يُرِيدُ} [هود١٠٧]، والتدمير هو نوع من التدبير؛ لأنه إزالة العناصر البشرية التي لا تصلح

<sup>(</sup>١) آيتا ٤٥، ٤٦ من السورة (وأنه خلق الزوجين الذكر والأنشى. من نطفة إذا تمنى) فيهما دلالة واضحة على أن المسئول عن تحديد جنس الجنين هو النطفة حال إمنائها، فالبويضة دائما تحمل كروسوم (x)، أما النطفة فقد تحمل كروسوم (x)، أو (y)، والخلية المتكونة التي تحدد جنس الجنين، إذا كانت (xx) فالجنين أنثى، وإذا كانت (xy) فالجنين ذكر. وهذه الخلية المتكونة تسمى الزيجوت، وهي النطفة الأمشاج. والبشرية لم تكتشف هذه الحقيقة إلا في أوائل القرن العشرين بعد اكتشاف المجهر. والمعلومة السائدة من قبل ـ تبعا لأرسطو ومن تابعه ـ أن الحيض هو المسئول عن ذلك!!

للحياة، فيأخذها الله عَلا أخذا شديدا، كما حصل لقوم نوح وعاد وثمود، قال تعالى (وَأَتُهُ أَهْلَكَ عَاداً الأُولَى { ﴿ } ... فَعَشَّاهَا مَا غَشَّى { ﴾ }.

وإذا كانت الآلاء التدبيرية هي مقتضى ربوبية الله على . فالرب يدبر الأمور {ألا لَهُ الْحَلَقُ وَالْأُمْرُ} [الأعراف؟ ٥] . فإن الآلاء التدميرية يستوجبها ظلم الإنسان وطغيانه، فالظلم والطغيان من الإنسان يستوجبان من الله على التدمير والإهلاك، ولهذا قال تعالى بعد أن ذكر إهلاك عاد وثمود وقوم نوح (إنَّهُمَ كَانُوا هُمُ أَظَلَمَ وَأَطْغَى {٥٠})، وقد سبق الحديث مفصلا في سورة (اقرأ).

وبعد أن وصل الخطاب القرآني بالإنسان إلى هذه المرحلة، وتبين له ضلال من يتخذ من دون الله على معبودات يذعن لها ويستسلم، وأن هذا الضلال مرده إلى جهل الإنسان وظلمه، وأن هذا الظلم يستوجب عقاب الله على – تعلن الآيات القرآنية في صراحة ووضوح خطورة هذه القضية، فالنذير قد أتى، والقيامة قد دنت، والقوم سادرون في غيهم، لا يرتدعون من رادع، ولا ينزجرون لزاجر، ولا يُنْجي البشرية من عقاب الله على وتبابه إلا السجود (فَاستَجُدُوا لِلّهِ وَاعْبُدُوا {١٠}). وقد عرفنا مفهوم السجود سابقا، في سورة المزمل، فلا نعيد القول فيه.

## الفصل الثاني: معنى العبودية

عرفنا من خلال السور السابقة: مَن المعبود الحق؟ وما صفاته؟ ثم بينت سورة النجم المعبودات التي تعبد من دون الله على وزيفها، والمرض الذي في قلوب عُبّادها وعقولهم. فإذا عرف الإنسان أن الله على هو المعبود الحق فإنه يتساءل: كيف أعبده؟ وما معنى عبوديتي له؟ والإجابة عن هذا: أن العبودية لها جانبان، جانب يتعلق بالمعرفة التي يتلقاها الإنسان، وجانب يتعلق بالسلوك (العطاء) الذي ينتجه الإنسان. وقد جاءت (سورة عبس) ثم (القدر) ثم (الشمس) لتبين المعنى المعرفي للعبودية، ثم جاءت (سورة البروج) لتبين المعنى السلوكي للعبودية.

## (أ) المعنى المعرفي للعبودية

إن عبودية الإنسان شه قتضي منه أن يتلقى معارفه منه، والمعرفة لها ثلاثة جوانب: القيم والمنهج وأسس العلاقات، إذن فعبودية الإنسان لربه تقتضي أن يستمد منه وحده . القيم (وهذا موضوع سورة عبس)، والمنهج (وهذا موضوع سورة القدر)، وأسس العلاقات – أي علاقات الإنسان بغيره من المخلوقات (وهذا موضوع سورة الشمس). ويجب أن ندرك أمرا في غاية الأهمية وهو أن الإنسان عندما يستمد معارفه من غير الله على يعلن بذلك عبوديته له.

# أولاً: استمداد القيم من المعبود (سورة عبس)

أول شيء يلزم الإنسان إذْ أقر بعبوديته شه الله النيفصل من كافة الرواسب التي استقرت فيه، وأن يغلق كافة القنوات التي اتصل بها – ليتصل بقناة واحدة فقط هي التي تملي عليه الصحيح من الخطأ، وتريه الميزان الصائب في مقياس الحياة ووزن الناس، إن رواسب الباطل وقنوات العرف والتقليد والعصبية والقومية و... و... قد أقرت للناس قيما ومبادئ ومعابير للصواب والخطأ، ومقابيس للتفاضل والتفاوت – وكل هذه القيم المبادئ والمعابير أرضية دونية، لا تغنى من الحق شيئا؛ لأنها معابير شوهاء، وقيم بتراء، ومبادئ قاصرة، تجعل من العالي سفلا ومن السافل عُلُوا، وتجعل من الحق باطلا ومن الصواب خطأ، وتحل محل الفضيلة الرذيلة، ومحل الطهر الفحش، ويصبح الكذاب صدوقا والخائن أمينا، ويرى الناس بها المعروف منكرا والمنكر معروفا.

وطالما بقي الناس أسرى هذه الرواسب والقنوات – فإن الحياة لا تستقيم، وخلافة الإنسان لا تتحقق، وكرامة الإنسان تنهشها ذئاب من المبادئ الوضيعة، وتسحقها وحوش من القيم الحقيرة. وعليه فأول واجب يلزم الإنسان في عبادة ربه أن يعلن مفاصلةً لكل تلك القيم والمبادئ المنحرفة، ويعلنها (لا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ (١٠))، (وَلا أَنَا عَابِدٌ مَّا عَبَدتُمْ (١٠)) – ويفتح كيانه وروحه وعقله لقيم السماء فقط.

ولتقرير هذا المعنى نزلت سورة عبس مبتدئة بعتاب رقيق لرسول الله هي، ومن خلال هذا العتاب تم تقرير هذا المعنى، وهو وجوب استمداد القيم ومعايير الصواب والخطأ ومقاييس المفاضلة في حياة الناس من الله هي، ثم بينت السورة أن الإنسان نفسه منبثق من صنع الله هي، وأن مقومات حياته من غذاء وماء انبثقت من صنع الله هي، وأن مرده إلى الله هي – فكيف لا تنبثق قيمه من عند الله هي فمصدر وجود الإنسان ووجود مقوماته هو مصدر تقرير القيم والمبادئ.

## عتاب رقيق [من آية: ١ إلى: ١٦]

كلنا يعرف سبب نزول هذه السورة وارتباطها بالأعمى ابن أم مكتوم، ونحن ننفذ إلى ما وراء القصة لنستشف القيم الكامنة، والدروس الصامتة، "إن الناس يعيشون في الأرض ويرتبطون فيما بينهم بارتباطات شتى، كلها ذات وزن وذات ثقل وذات جاذبية في حياتهم، وهم يتعاملون بقيم أخرى فيها النسب، وفيها القوة، وفيها المال، وفيها ما ينشأ عن توزيع هذه

القيم من ارتباطات عملية، اقتصادية وغير اقتصادية تتفاوت فيها أوضاع الناس بعضهم لِبعض، فيصبح بِعضِهم أرجح من بعض في موازين الأرض، ثم يجئ الإسلام ليقول {إنَّ أَكِّرُمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ}[الحجرات١٣]، فيضرب صفحا عن كل تلك القيم الثقيلة الوزن في حياة الناس، العنيفة الضغط على مشاعرهم، الشديدة الجاذبية إلى الأرض، ويبدل من هذا كله تلك القيمة الجديدة المستمدة مباشرة من السماء، المعترف بها وحدها في ميزان السماء" .

نجد عتابا شديدا لرسول الله راء الله عن دعوة مسكين فقير أعمى، جاء ليقول له: علمني مما علمك الله على الله طمعا في إسلام الأكابر من قريش، حيث شعر بأن هذا الأعمى سيعطله عن دعوة أولئك. وخيوط القصة تبدأ من أن المجتمعات تُؤلى الطبقة العليا فيها - طبقة الأغنياء والنفوذ السياسي والإعلامي - توليها اهتمامها الخاص، ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكُ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَقُولُوا تَسْمَعُ لِقَوْلِهِمْ} [المنافقون٤]، يبجلهم الناس ويعظمونهم، لا حديث للناس إلا حديثهم، ولا متابعات لهم إلا أُخبارهم - وعلى الضفة الأخرى فقير لا يؤبه له، ومسكين لا يلتفت إليه، وضعيف لا تُرعى حقوقه.... الخ. ومنشأ الخلل من فساد التصور، فمتى كان الإنسان أرقى خَلْقا من أخيه الإنسان وقد نسلا من رحم وإحدة؟!

حقيرً . فصال تيهاً وعربد نسى الطين . ساعةً . أنه طينٌ (م) وحوى المال كيسه فتمرد وكسا الخــزُ جســمَه فتبــاهي ما أنا فحمة ولا أنت فرقد يا أخي لا تمِلْ بوجهك عني

فقيم الناس إلى زوال وبوار، ودعوة الله على يجب أن تصل إلى عبيد الله على جميعا دون تفاضل، وليستيقن الناس أن فروق الجنس والمال والقوة والنسب والمنصب إنما هي فروق هامشية، ومتغيرات ثانوية، يستوي الإنسان فيها مع الحيوان، وأن الفرق الأساسى الذى يتمايز به الناس ويتفاضلون يعود إلى القيم السماوية التي يحملها، ويضحى من أجلها.

من هنا عوتب رسول الله ﷺ حيث انشغل عن مسكين فقير أعمى، مؤثرا أكابر قريش، فقال الله على له (وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَرَّكِّي {٢} أَوْ يَدَّكِّرُ فَتَنفَعُهُ الدِّكْرَي {١}). أفتمنع عنه التزكية أم تحجب عنه الذكرى؟ فهو جاء طالبا راغبا - (أمَّا مَن اسْتَغْنَى (٥٠ فأنتَ لَهُ تَصَدَّىٰ {١} وَمَا عَلَيْك أَلا يَرَّكِي {٧})، ما بالك يا محمد تتصدى بدعوتك لمن استغنى عنها؟ وحجبه منصبه ومكانته من أن يرى الحق، فما عليك ألا يؤمن، وقد بلغته الدعوة، ولكن كيف تتشغل عن من جاءك يسعى؟! كلا إن الأمر جد خطير، وإن الإسلام لم يأت ليتغاضى عن

ا في ظلال القرآن، ٣٨٢٣/٦-٣٨٢٤.

مبادئ الجاهلية المنحرفة. كلا، إنما جاء ليصحح معايير الصواب والخطأ للناس، فهي تذكرة، (فَمَن شَاء ذَكَرَهُ {\*})، حتى ينتفع بالذكرى لنفسه.

### مكانة هذه القيم [من آية: ١٣ إلى: ١٦]

تتبين مكانة الشيء إذا عُرف محله، وهذه القيم هي قيم كريمة رفيعة مطهرة، ذلك أن محلها (في صُحُفِ مُّكَرَّمَةٍ {٣} مَّرَفُوعَةٍ مُّطَهَّرةٍ {٤})، فاتصفت بثلاث صفات، الأولى: كرامتها، فلم تحقّرها أهواء الناس. والثانية: رفعتها، فقد جاءت من عند العلي الغفار، ولم تتبعث من الأرض. والثالثة: طهرها فهي مصونة عن كل دنس، بعيدة عن كل خَبَث، وفوق ذلك فإنها محفوظة (بأَيْدِي سَفَرَةٍ {٨} صَرَام بَرَرةٍ {٨}).

إن أي قيمة لا تحمل هذه الصفات الثلاث فهي مرفوضة ومردودة على أصحابها، ان قيم الفروق الجنسية أو الإقليمية أو القومية – قيم حقيرة يتعالى بها الناس بعضهم على بعض، وضيعة منشأها من الأرض، خبيثة، قد تدنست برغبات النفوس المريضة، والأهواء السقيمة. وكذلك قل في سائر قيم الأرض التي تتسم بالحقارة والوضاعة والنجاسة.

ويجب أن نكون صرحاء مع الناس، فكل من احتمى بقيمة من هذه القيم الأرضية – فإنما يعلن عن حقارته ووضاعته هو أيضا، ولهذا قال رسول الله على: "إذا رأيتم الرجل يتعزى بعزاء الجاهلية فأعِضُوهُ بهَنِ أبيه ولا تكنوا"(١)، وواجه رسول الله على صاحبه العظيم أبا ذر على عندما احتمى بهذه القيم في لحظة ضعف، فقال له رسول الله على: "إنك امرؤ فيك جاهلية"(١).

وعلى هذه القيم السماوية يجب أن يتربى الناس، ومن أعلن إسلامه فيجب أن يذعن لقيم ربه، وينبذ قيم العصبية القومية، ويسحق قيم المال والنسب والحسب، ويسخر من قيم القوة والجاه – وليعلم بأنها كلها عناصر إختلاف بين الناس؛ لإقامة الحياة، ولتعارف البشر، وتبادل المنافع بينهم قال تعالى {ورَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضاً سُحْرِيًا} [الزخرف٣٢].

<sup>(</sup>الرواه أحمد (٢٠٢٥)، والطبراني في المعجم الكبير (٥٣٥)، من حديث أبي بن كعب، وصححه الألباني. وقوله (يتعزى بعزاء أهل الجاهلية)، : ينتسب إليها وينتمي لها، وينادي برموزها، كأن يقول يلفلان، أو لكذا من أمور الجاهلية. و(أعضوه بهن أبيه)، أي: قولوا له: اعضُض سوأة أبيك، كناية عن الشتم والسب، (ولا تكنوا): أي قولوها بصراحة دون تعريض. وهذا كناية عن الذم البالغ لمن تعزى بعزاء الجاهلية. وقيل أن معناه: من انتسب وانتمى إلى الجاهلية بإحياء سنة أهلها واتباع سبيلهم في الشتم واللعن والتعبير ومواجهتكم بالمنكر فاذكروا له قبائح آبائه من عبادة الأصنام وشرب الخمر وغيرهما صريحا لا كناية ليرتدع به عن التعرض للأعراض.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٩)، ومسلم (٣١٣٩)، من حديث أبي ذر 👟.

## وحدة المصدر والمرجع [من آية: ١٧ إلى آخرها]

تبين آيات السورة أن المصدر الذي ينبثق منه كل شيء، ويرجع إليه كل شيء . واحد، وتقدم الدليل على ذلك. وعليه فمن الطبيعي أن يستمد الإنسان قيمه ومبادئه وموجهات حياته من ذلك المصدر ؛ حتى يتفق مع فطرته، ويتلاءم مع الكون من حوله، وإلا فهو النشاز القبيح الذي يطلق عليه القرآن وصف (الكَهرَة الفجرة). وتقدم الآيات ثلاثة أدلة لبيان هذه الوحدة:

#### الله الذي خلق الإنسان .1

(قُتِلَ الإنسانُ مَا أَكَفُرَهُ {w} مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ {w} مِن تُطَفَّةِ خَلَقَهُ فَقَدَّرَهُ {w} تُمَّ السَّبيلَ يَسَّرَهُ {٦} ثُمَّ أَمَاتَكُ فَأَقَبَرَهُ {٦} ثُمَّ إِذَا شَاء أَنشَرَهُ {٦} كُلا لُمَّا يَقِّض مَا أَمَرَهُ {٦})(١)، لم يكن هذا الإنسان شيئا مذكورا، ثم أوجده الله عَلا ونفخ فيه من روحه فإذاً به بشرا سويا، وليس لشيء أن يوجد الإنسانَ، فقد كان نطفة حقيرة، لا حياة فيها، فخلفه اللهُ عَلِيهُ منها، وقدّر له ما ينال في حياته من رزق ومال وجاه وسعادة، ثم يأتي أجله - ثم أخرجه إلى الحياة وقد رسمها له، ووضع الخطة التي سيحيا في ضوئها، ويسره هذا السبيل (تمَّ أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ {١٠} تُمَّ إِذَا شَاء أنشَرَهُ { "})، فلمَ لمْ يقض الإنسان ما أمره ربه من عبوديته، فيستمد قيمه ومبادئه منه، كما انبثق هو ذاته منه؟!

#### الله الذي خلق طعام الإنسان ورزقه ۲.

(فَلْيَنظُر الإنسَانُ إلَى طَعَامِه { ٤٠ } ... مَّتَاعاً لَّكُمْ وَلاَّتُعَامِكُمْ { ٣ })، لا يد للإنسان، ولا حيلة له في إيجاد رزقه، فألله على هو الذي خلق الطعام. وكما يترعرع الإنسان حتى يستوي، فكذلك يترعرع النبات حتى ينضج، والله على هو الذي يرعى ويسقى ويشق الأرض، ثم يخرج زرعها فيكون متاعا للإنسان ولأنعامه التي ينتفع بها في حياته. إذن فالله عَلَا هو الذي أعطى الإنسان مقومات حياته.

وتأمل الضمائر في الدليل الأول "خلقه فقدره، يسره، أماته، فأقبره، شاء، أنشره، أمره" . فكلها ضمائر غائبة تعود إلى الله علله، بينما في الدليل الثاني "أنّا، صببنا، شققنا، فأنبتنا" ـ فكلها ضمائر العظمة يتكلم الله فيها عن نفسه. ولعل السر – والله أعلم – أن الإنسان الكفور

<sup>(</sup>١) في الآية (١٩) إعجاز علمي، حيث يقسم علم الأجنة الحديث طور النطفة إلى مرحلتين: الأولى مرحلة الخلق، حيث يخلق الإنسان باتحاد الحوين المنوى مع البويضة، فتتكون خلية إنسانية كاملة تحتوى (٤٦) كروسوما حامل وراثي ـ ثم تأتى المرحلة الثانية، وهي مرحلة التقدير، وتعرف عند علماء الأجنة بالبرمجة الجنينية، وفيها تتحدد الصفات التي تسود في الجنين الذي خلق، كما تتحدد الصفات الوراثية التي ستتنحى فلا تظهر على الجنين، وقد تظهر في أحفاده. إذن الخلق أو لا، فالتقدير ثانيا، وتستغرق العمليتان أقل من (٣٠) ساعة. وهذا واضح في إشارة الآية، واستخدام حرف الفاء الذي يفيد التعقيب (خلقه فقدره). [ينظر: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، لمجموعة من العلماء، ص١٨٨].

يُغَيّبُ اللهَ عن حياته، ويرفض وجوده، حتى ولو أقرّ به فإنه بانصرافه عنه إلى غيره، واستمداده قيمه من غيره، يعلن أن ربه غائب، فجاء التعبير بضمير الغيبة، ليكشف دخيلة هذا الإنسان، وهذا بخلاف الطعام حيث جاء التعبير بالحضور؛ لأن العنصر الشاذ في هذا الوجود إنما هو الإنسان الكافر فقط، وأما من عداه فيؤمن بالله على الأوبي من شيء إلا يُسبَّحُ بِحَمْدَه وَلَكِن لا تَقَهُونَ تَسْمِيحَهُمْ [الإسراء ٤٤].

#### ٣. الله مرجع الخلائق جميعا

(فَإِذَا جَاءِتِ الصَّاحَّةُ {٣} ... أُولَبِكَ هُمُ الْكَهَرَةُ الْفَجَرَةُ {١٠})، الصَّخّ، هو: الضرب بشيء صلب على مُصْمَت، والصاخة، هي: الصيحة التي تُصِمُ لشدتها، ومجيء لفظ (الصاخة) في هذه السورة فيه إيحاء بالواقع المتحجر الذي يحياه أولئك الكفرة الفجرة – وهم من يستمدون قيمهم من الأرض. فبالرغم من أن السورة قد بينت الحق في هذه المسألة ودللت عليه، فإن هؤلاء لا يتزحزحون عن باطلهم، كالصخر الجامد – ولهذا لا ينفعهم إلا طرق شديد يفتت هذه الصخور، ويكسر تصلبها، وعند ذلك سينسى الإنسان عجرفته وكبرياءه، ويفر من أقرب الناس إليه، حتى لا يفتضح أمامهم بالخزي الذي يتجرعه، وحتى لا يُظهر لهم الذلة التي وصل إليها، هؤلاء وجوههم (يَوْمَهِ عَلَيْهَا غَبَرةٌ {١٠} تَرَهُهُ اللهُ مُسْتَبَشِرةٌ {١٠})، أما الذين آمنوا بالله على المتمدوا قيمهم منه، فوجوههم (يَوْمَهِ مُسْفِرةٌ {١٠} صَاحِكَةٌ مُسْتَبَشِرةٌ {١٠}).

ألا إن تمرد الإنسان على ربه هو الكفر، وإنّ قلة حيائه . حيث يأكل ويكفر . هو الفجور (أُولَبِك هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ (؟؛ )).

# ثانياً: استمداد المنمج منه (سورة القدر)

المنهج هو كل ما يصوغ شخصية الإنسان، ويوجه سلوكه في هذه الحياة، ويضع له الأطر التي يتحرك في ضوئها، وعلى هذا تسمو أهداف الإنسان، وتنضج شخصيته على قدر سمو المنهج، وتتحط شخصية الإنسان وتصبح مسخا إذا كان المنهج منحطاً.

ولأن الله عَلَى خلق الإنسان وكرمه؛ فقد وضع له منهجا ساميا يسعى بالإنسان إلى الكمال، ويحقق الأهداف التي خلق الإنسان من أجلها، والإنسان لا يكون عابدا لله على إذا توجه إليه واستمد منهجه منه، وترك كل منهج يأتي من عند غير الله على المناهج البشرية يشويها النقص والضعف والاضطراب قال تعالى {أَفلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْر اللهِ لَوَجَدُواً فِيهِ احْتِلاَفاً كَنِيراً } [النساء ٨٢].

حاءت سورة القدر بعد سورة عبس؛ لتبين للناس أن المعنى المعرفي الثاني للعبودية هو أن يستمد الإنسان منهجه من الله عَلا كما استمد قيمه ومبادئه منه. وإذ تبين سلفا أن كرامة القيم تأتي من كرامة المحل الرفيع الذي حُفظت فيه، فإن سورة القدر تبين أن كرامة المنهج تأتي من ناحيتين:

الأولى: كوامة المكان، فهو منهج سماوي نزل من السماء، أنزله الله على إذن فهو ليس منبعثا من الأرض، بل هو نازل من أعلى إلى الإنسان، ونزوله يحمل دلالة المكانة العظمى التي يتبوأها.

الثانية: كرامة الزمن الذي فيله فالله في أنزله في ليلة القدر، وهي ليلة قدْرها عظيم عند الله في الله في السنة، وهي ليلة القدر (على الله في أعظم شهر في السنة، وهي ليلة الخير والبركة والسلام، فهي (خَيْرٌ مِّنَ أَلَفِ شَهْرِ {عَلَى السنة، وهي ليلة الخير والبركة والسلام، فهي (خَيْرٌ مِّنَ أَلَفِ شَهْرِ {عَلَى السلام وهي ليلة مباركة (تَنَزَّلُ الْمَلابِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِدْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ {عَلَى الله السلام (سَلامٌ هِي حَتَّى مَطْلَع الْفَجْرِ (ه)).

هذه الصفات الثلاث تنعكس بدورها على المنهج المنزل فهو خير من كل المناهج التي دونه، وفيه البركة والنماء لمن اتبعه في الدنيا والآخرة، وهو السلام الذي يحل على الأرض وعلى أهلها جميعا.

# ثالثاً: استمداد أسس العلاقات منه (سورة الشمس)

بداية نلاحظ أن هذه السورة ابتدأت بسبعة أقسام، شكلت تقريبا نسبة خمسين في المائة من آيات السورة، وهذا لا يوجد في سورة أخرى. وهذه الأشياء التي أقسم الله على بها تصنف في أربعة حقول: الحقل الطبيعي (الشمس، القمر)، والحقل الزماني (الليل، النهار)(۱)، والحقل المكاني (السماء، الأرض)، والحقل الإنساني (النفس).

والحقول الثلاثة الأولى جمعت بين المتضادات؛ إشارة إلى استيعاب ما عداها مما هو في الحقل نفسه. وهي دعوة للإنسان حتى يجعل علاقاته مع هذه الأشياء قائمة على أسس تسخيرها، والانتفاع بها، من خلال فقه القوانين التي تهيئ الانتفاع بها. وهذه الحقول تمثل ثلاث آيات عظمى، الأولى: آيات الآفاق، المتمثلة في الطبيعة والمكان، الثانية: آيات المجتمع وتاريخه، المتمثلة في تعاقب الليل والنهار، الثالثة: آيات النفس.

والإنسان مأمور بإقامة علاقاته مع هذه الثلاث الآيات وفق ما نصب له من دلائل ترشده إلى التعامل الصحيح. هذه الدلائل تتمثل في ثلاثة جوانب، الأول: ما ألهمه الله في نفسه، وما خلق فيه من وسائل المعرفة، قال تعالى: {وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ} [البلد ١٠]. الثاني: الآيات المنصوبة في الآفاق والمجتمع والأنفس، قال تعالى: {سنريهم آياتِنَا فِي الآفاق وَفِي أَنفُسِهم حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُم أَتَهُ الْحَقُ الْفَاسِ ١٩٠]. الثالث: الآيات التي أنزلَها الله على، وأرسل بها رسله، والتي جاءت تذكر الناس بما ينبغي أن يكونوا عليه، كما قال تعالى: (كلا إنها تَدَكِرَةٌ (١٠) أعبس ١١-١٢].

<sup>(</sup>۱) في قوله تعالى (والنهار إذا جلاها. والليل إذا يغشاها) إعجاز علمي، فالأصل أن النهار موجود دائما، إذ إن أشعة الشمس دائمة الانبعاث، وأما الليل فيحص باحتجاب ضوء الشمس عن نصف كرة الأرض، نتيجة لدورانها حول نفسها، فلا يصل الضوء إلى سطحها المعاكس للشمس فيكون الليل. والآية صريحة أن الليل هو الذي يغشى الأرض، والشمس تجليها عن هذه الغشية. وهذا ما يفاد من قوله تعالى أيضا: "والليل إذا يغشى، والنهار إذا تجلى "[الليل: ١-٢]، وقوله: "يغشى الليل النهار يطلبه حثيثًا" [الأعراف: ٥٤].

وخلاصة هذا أن الآيات تدعم الإنسان إلى أن يستمدّ أسس علاقاته من الله ﷺ، بحيث تكون علاقاته بما حوله من الكائنات (علاقة تقوى) لا (فجور). وعلاقة التقوى تؤدي إلى التزكية التي مآلما الفلام، أما علاقة الفجور فتؤدي إلى التَّدْسيَة(') التي مآلها الغيبة، قال تعالى (فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا {٨} قَدْ أَفَلَحَ مَن زَكَّاهَا {١} وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا (١٠).

## التقوى والفجور

إذن فالتقوى، هي: حسن العلاقة مع الخالق، ومع خلقه، وآياته. وهذا هو المراد بقول الإمام على الله عندما سُئل عن التقوى فقال: "هي الخوف من الجليل، والعمل بالتنزيل، والرضا بالقليل، والاستعداد ليوم الرحيل"، فحُسن العلاقة مع الله عَلا تقوم على الخوف منه، وحُسْنها مع الكتاب تقوم على العمل به، وحسنها مع الحياة تقوم على فهمها والسعى فيها والرضا بما كتب الله عَلام، وحُسنها مع اليوم الآخر تقوم على الاستعداد له.

وقد أفاضت آيات القرآن في الحديث عن التقوى، فهي تبين أن وظيفة الرسل والمنذرين في هذه الأرض هي دعوة الناس إلى التقوى، أي: إلى أن يقيموا علاقاتهم مع اللَّهُ عَلاه، ومع خلقه، وآياته على أسس قويمة {أَنْ أَنذِرُواْ أَتَّهُ لاَ إِلَّهَ إِلاَّ أَناً فَاتَّقُون}[النحل]، ودعوة الرسل كانت {أَلا تَتَقُونَ}[الشعراء ١٠٦، ١٢٤، ١٢٤...)، وهي وصية الله على لخلقه {وَلَقَدْ وَصَيَّنَا الَّذِينَ أُوتُواۚ الْكِتَابَ مِن قَبَلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَن اتَّقُواۚ اللَّهَ}[النساء١٣١]، {كَنْلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ} [البقرة ١٨٧]، فالتقوى . إذن . هي الغاية من بيان الآيات.

#### التقوى في القرآن هي حسن العلاقة

وحتى ندلل على أن القرآن يَعنى بـ (التقوى): حسن العلاقة، فدعونا نعرض بعض آباته:

١. آيات الآفاق لا يُحسن التعامل معها إلا التقيّ، وهذا وصف يعني أن التقوى أن نُحسن التعامل مع هذه الآيات، قال تعالى: {إنَّ فِي اخْتِلاَفِ اللَّيْل وَالنَّهَار وَمَا خَلَقَ اللَّهُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لِّقَوْمِ يَتَّقُونَ}[يونس٦].

<sup>(</sup>۱) دستى نفسه تدسية، أي: جعلها خسيسة بالعمل الخبيث.

- إن أسس العلاقات الإنسانية القويمة، المتمثلة في العدل والتسامح والوفاء بالعهد والبر والكرم ومراعاة الحرمات. إنها تعني التقوى، كما تنصّ على ذلك الآيات القرآنية: {اغْدِلُواْ هُو أَقْرَبُ لِلتَّقْوَىٰ وَاتَّقُواْ الله} [المائدة ٨]، {وأَن تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقُوىٰ} [البقرة ٣٧٧]، {ولَكِنَّ البَّرَ مَن إنَّ مَن أُوفَى بِعَهْدِهِ وَاتَقَىٰ فَإِنَّ الله يُحِبُّ الْمُتَقِيدِنَ} [آل عمران ٧٧]، {ولَكِنَّ البَرَّ مَن الله يُحِبُ المُتَقِيدِنَ} [البقرة ٩٨]، والإخلال بأي أساس من التقى } [البقرة ٩٨]، وفاتقوا الله ولا تُحرُون فِي ضَيْفي } [هود ٧٨]. والإخلال بأي أساس من ذلك فإنما هو فجور {الَّذِينَ عَاهَدتَّ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنقُصُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلً مَرَّةٍ وَهُمْ لاَ يَتَقُونَ} [الأنفال ٥٦].
- ٣. وأسس التعامل القويمة مع الأشياء هي تقوى كإتيان البيوت من أبوابها {وَأَلْتُوا النَّيُوتَ
   مِنْ أَبُوابِهَا وَاتَّقُوا اللّهَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ} [البقرة ١٨٩]، وتأمل الربط بين التقوى والفلاح.
- ٤. والتقوى هي التطبيق الصحيح للأحكام والقوانين الشخصية والاجتماعية. ولهذا لو تأملت آيات الأحكام في القرآن الكريم، كالأمر برد الاعتداء، وأحكام الحج، والأمر بإتيان النساء في الحرث، وبأحكام الرضاع، وبحرمة الربا، وبأحكام الدَّين لوجدت بعد الأمر غالبا ما يأتي {وَاتَّعُواْ الله}، ومن ذلك تمتيع المطلقات {وَللْمُطلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِعد الأَمر غالبا ما يأتي الْمُتَّقِينَ}[البقرة ٢٤١]، {وَقَاتِلُواْ اللَّمَتُرُوفِ حَقاً عَلَى الْمُتَّقِينَ}[البقرة ٢٤١]، {وَقَاتِلُواْ اللَّمَتُرِكِينَ كَاقَةً كَما يُقَاتِلُونَكُمْ كَاقَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله مَعَ المُتَّقِينَ}[التوبة ٣٦]، {ولَيُحِدُواْ فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ الله مَع المحاربين واعْلَمُواْ أَنَّ الله مَع المحاربين من الكفار هو الرد بالمثل والغلظة عليهم.
- وحسن المعاملة مع الله على القائمة على الخوف منه والإجلال له، والخضوع له. هي تقوى {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا الله حَقَّ تُقَاتِه} [آل عمران ٢٠١]، {ذلك وَمَن يُعظِّمُ شَعَابِرَ اللهِ فَإِيَّهَا مِن تَقْوَى الْقُلُوب} [الحج ٣٢].

#### الهتقون وأيات الله

وتكمن أهمية التقوى في أن المتقين فقط هم الذين يهتدون بآيات الله على ويتعظون بها، ويتخلون ومن ثم فهم أهل القبول والبشارة والكرامة، {هَذَا بَيَانٌ لِّلْتَاسِ وَهُدَىٰ وَمَوْعِظَةٌ للَّمُتَّقِينَ} [آل عمران ١٣٨]، {وَإِنَّهُ لَتَدُكِرَةٌ لِللَّمُتَّقِينَ} [الحاقة ٤٨]، {إِتَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ

الْمُتَّقِينَ } [المائدة ٢٧]، {فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ قَوْماً لُدّاً } [مريم ١٩]، {إِنَّ أَكُمُّ عِندَ اللَّهِ أَتَقَاكُمْ } [الحجرات ١٣]، وهم الذين يحظون بمحبة الله عَلَهُ ومعيته وولايته، {إِنَّ الله يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ } [النوبة ٤]، {وَاتَقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله مَعَ الْمُتَّقِينَ } [النوبة ٤]، {وَاتَقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ الله مَعَ الْمُتَّقِينَ } [الأنفال ٣٤].

ولأن النقوى هي العلاقة الصحيحة مع كل شيء، فإن المتقي يفلح بتقواه في دنياه، فيجعل الله يَجْعَل الله مَحْرَجا وفرقانا.... {وَمَن يَتَقِ اللّه يَجْعَل اللّه مَحْرَجا وَيَرْزُقَهُ مِنْ حَيْثُ لا يَحْتَسِبُ} [الطلاق؟]، {وَمَن يَتَقِ اللّه يَجْعَل اللّه مِنْ أَمْرِهِ يُسْراً}[الطلاق؟]، {إن تَتَقُوا اللّه يَجْعَل اللّه مِنْ أَمْرِهِ يُسْراً}[الطلاق؟]، {ولَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا اللّه يَجْعَل الله يَعْفِر عَنكُمْ سيِّيَاتِكُمْ ويَغْفِر لَكُمْ}[الأنفال ٢٩]، {ولَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرَى آمَنُوا وَاتَقُوا لَنَهُ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ}[الأعراف ٢٩]، والعاقبة والنصرة تكون لهم؛ لأنهم يفقهون قوانين النصر {وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقَوَى}[طه ١٣٢].

كما يفلح في أخراه، {تِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِى تُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًا}[مريم ٦٣]، {وَسَيُجَنَّبُهَا الأَتَقَى}[الليل ١٧]، وهم أصحاب النجاة في الدارين؛ لفهمهم قوانين النجاة، {ويُنجَى اللَّهُ الَّذِينَ اتَّقُوا بِمَفَازَتِهمُ لا يَمَسُّهُمُ السُّوءُ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ}[الزمر ٢٦].

بهذا يتضح أن التقوى في القرآن الكريم هي ما سبق أن ذكرناه، فمفهومها واسع، ومدلولها شامل، يشمل جميع العلاقات، ولا يقتصر على علاقة الإنسان بخالقه فقط، كما يحسب كثير من الناس، إنها تعنى التعامل الصحيم مع كل شيء، وفقه قوانين هذا التعامل.

#### الفجور نقیض التقوی

أما الفجور فهو على النقيض من ذلك، إذ يعني التعامل الخاطئ، أو عدم فقه قوانين التعامل، أو عدم تطبيقها، ولهذا لا يستويان {أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالُهُ عَلَى اللهِ وَرِضُوانِ خَيْرٌ أَم مَّنَ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقُوى مِنَ اللهِ وَرِضُوانِ خَيْرٌ أَم مَّنَ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى كَالُهُ عَلَى اللهِ وَرضُوانِ خَيْرٌ أَم مَّنَ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى كَالُهُ عَلَى اللهِ وَرضُوانِ خَيْرٌ أَم مَّنَ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفِ هَارٍ فَاتَهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّم} [التوبة ١٠٩]. وتأمل دقة اللفظ القرآني، فالفاجر يؤسس بنيانه العلاقاتي على شفا جرف هار، فهو لا يثبت، بل يتزلزل ويتزعزع؛ إذ هو بينان قائم على قواعد هشة لا أساس لها.

والقرآن يبين طبيعة الإنسان التي تنزع إلى الضعة، والانفلات من التكاليف، وتأسيس البنيان على هشاشة العلاقات - {بَلَ يُرِيدُ الإِنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ} [القيامة ٥]، ولكن طريق الفجور طريق خطير، يُهلك صاحبَه ويُشقيه في الدنيا، ويرديه ويخزيه في الآخرة، حكلا إنَّ كتابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّينٍ [المطففين ٧]، {إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ وَإِنَّ الْفَجَّارِ لَفِي جَعِيم}[الانفطار ١٣-١٤].

## من نماذج الفجور

تعرض السورة . بعد بيان أسس علاقة الإنسان مع الكائنات . لنموذج بشريّ فَجَرَ في علاقته مع آيات الله على (كَدّبَتُ تَمُودُ بِطَعْوَاهَا { "} إِذِ انبَعَثَ أَشْقَاهَا { "})، فوقف النذير يحذرهم، وقال لهم: (نَاقَةَ اللّهِ وَسُفّيًاهَا { "})، ولكنهم لم ينتفعوا بالتحذير؛ لأن علاقتهم مع الآيات قد قامت أساسا على الفجور، فوقعوا في الندسية المتمثلة في عقر الناقة (فَكَدّبُوهُ فَعَمَّرُوهَا). ولأن علاقة الفجور مآلها الخيبة؛ فقد حاقت الخيبة بهؤلاء القوم، حيث فشلوا في أن يحيوا حياة كريمة، فكان الأولى حينئذ بهم أن يُمحوا من الحياة (فَدَمْدَمَ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِدُنِهِمْ فَسُواهَا { "}). وهو مصير شنيع يستحقه كل من فجر في علاقته مع آيات الله على ودستى نفسه بهذا الفجور.

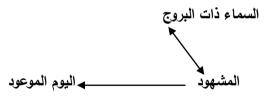
## (ب) المعنى السلوكي

# القيام بدين الله (سورة البروج)

## (وَالسَّمَاء ذَاتِ الْبُرُوجِ {١} وَالْيَوْمِ الْمَوْغُودِ {١} وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ {٦}).

يقسم الله على بالسماء، وهي ذات بعد مكاني، واليوم الموعود، وهو ذو بعد زماني. أما السماء فهي السقف العلوي الذي يستمد الإنسان الصالح منه منهجه. كما أوضحت سورة القدر حيث نزل جبريل الله بالوحي، والقسم بها يؤكد للإنسان الصالح أنه طالما ارتبط بمنهج السماء فهو إنسان سماوي. وأما اليوم الموعود فهو ذلك اليوم الذي ما زال في علم الغيب ولمّا يأتِ – والإنسان السماوي يراه بعين اليقين، فيؤمن به ويستعد له، بخلاف الإنسان الأرضي القصير النظر، الضيق الأفق.

وأما الشاهد فهو الله على يشهد أعمال الخلائق، والمشهود هو الإنسان الذي استخلفه الله على الأرض الأرض المُعَلِّف في الأرض من بَعْدِهِم لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ}[يونس ١٤]. وهذا شكل بياني يبين العلاقة بين هذه الثلاثة الأمور:



إن المنهج السماوي ينزل من السماء إلى المشهود - الإنسان - فيرفضه أو يأخذه {وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَبِّكُمْ فَمَن شَاء فَلْيُؤْمِن وَمَن شَاء فَلْيَكُمُرُ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا}[الكهف ٢]، ثم يكون الحساب في اليوم الموعود.

وتأمل آية سورة الكهف التي بينت أولا مصدر المنهج (وَقُلِ الْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ)، ثم بينت تعامل المشهود. الإنسان. معه، إما إيمان، وإما كفر (فَمَن شَاء فَلْيُؤَمِن وَمَن شَاء فَلْيَكُمْرُ)، ثم بينت الحساب الذي أعد لمن أساء (إنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا)، ولمن أحسن {إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لا تُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلاً} [الكهف ٣٠].

### المشهود [من آية: ٤ إلى ١]

والمشهود (الإنسان)، وله عملان في هذه الأرض:

الأول: إما أن يكون عمله فاسدا يستكبر عن دين الله على، ويعرض عن آياته، ويصد عن سبيله، ويقف لأولياء الله على بالمرصاد، فيؤذيهم ويحاربهم، ويفتل لهم المكائد، ويدس عليهم الدسائس – فهؤلاء يستحقون لعنة الله على في الدنيا، وعذابه في الآخرة، (قُتِلَ أَصْحَابُ الأُخْدُودِ { ، } النَّارِ دَاتِ الْوَقُودِ { ، } إِدْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ { ، } وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعُلُونَ بِاللَّمُوْمِنِينَ شُهُودٌ { ٧ } وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَا أَن يُوْمِنُوا بِاللهِ الْعَزيزِ الْحَمِيدِ { ٨ } )، والقتل هو اللعن والطرد والدعاء عليهم بكل صغار وهوان في الدنيا، وأما في الآخرة (فلَهُمْ عَدَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَدَابُ الْحَرِيقِ { ٨ } ).

وهذا العمل الطالح ينافي العبودية، ويخالف مقتضاها، فلا يمكن أن يدعى أحد أنه يعبد الله على ثم يسعى في محاربة أوليائه، والكيد لهم، وإيذائهم؛ إذ لا يجتمع النقيضان: دعوى العبودية، ومحاربة العابدين.

الثاني: وإما أن يكون عمله صالحا، فيقوم في هذه الأرض بما يريد خالقه الذي جعله خليفة فيها، فيسعى فيها باذلا كل شيء من أجل رضا ربه، وهو بهذا يتحمل المشاق والمتاعب، ويقاسي المصائب والمكائد، ويواجه الحياة صابرا مصابرا مرابطا، ويوقن أن سنة الله عني الحياة هي الابتلاء {وَلَوْ يَشَاءُ اللّهُ لانتَصَرَ مِنْهُمْ وَلَكِن لِيَبُلُو بَعْضَكُم بِبَعْض} [محمدة]، {الّذِي خَلَق الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيبُلُوكُمُ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً [الملك ٢]. ومن ثم يعلنها للخلائق إلّذِي خَلَق الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيبُلُوكُمُ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً [الملك ٢]. ومن ثم يعلنها للخلائق في أن تنقِمُ مِنَا إلا أَنْ آمَنًا بِآياتِ رَبِّنَا لَمَّا جَاءِتنا رَبَّنَا أَفْرِعْ عَلَيْنَا صَبْراً وتَوفَنّا مُسْلِمِينَ } [الأعراف ١٢٦]، فينطلق في الحياة، موصولا بالله عَلاه، لا يَرى مَنْ عداه، ولا يهاب من سواه، ولا يرجو إلا إياه.

سأحمل روحي على راحتي وأمضي بها في مهاوي الردى فإما حياة تسر الصديق وإما ممات يُغيظ العدا

ينطلق لا يعرف كلاً ولا ملاً، حتى يحكم الله ﷺ بينه وبين أعدائه. ورسالته في الحياة: أمر بمعروف وإقامته، ونهى عن منكر وإزالته – هؤلاء لهم عند الله ﷺ كل تأييد ونصر وتمكين ورضا، فإن لم يكن في الدنيا، فإن لهم في الآخرة ما تشتهي أنفسهم (إنَّ الَّذِينَ آمُنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَهُمْ جَنَّاتٌ تَجْرى مِن تَحْتِهَا الأَثْهَارُ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْكَبِيرُ {«}). إي وربي، فهو الفوز الكبير الذي لا يخسر من فاز به شيئا، ولا يبالي بأي تضحية يقدمها في سبيل الفوز الكبير، وهذا هو معنى العبودية الذي يتميز به العابد من غيره.

#### الشاهد [من آية: ١٢ إلى آخرها]

ذلك شان المشهود، فما شأن الشاهد الذي يشهد كل أعمال عباده؟ {وَإِن كانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَل أَتَيْنَا بِهَا وَكُفَى بِنَا حَاسِبِينَ}[الأنبِياء٤٤]. بتحدث بقية السورة عن الشِاهد (وَمَا نَقَمُوا مِنْهُم إلا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ {٨} الَّذِي لَهُ مُلْكَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (١)). هذه ثلاث صفَات:

- ١. العزة والقدرة. وتتمثل في شدة بطشه، وقدرته على فعل ما يريد، ينتقم ممن شاء، ويعز من يشاء، ويذل من يشاء، وقدرته على بدء الخلق واعادتهم (إنَّ بَطش رَبِّك لشَدِيدٌ {٣} إنَّهُ هُوَ يُبَدِئُ وَيُعِيدُ {٣})، (فَعَالُ لَمَا يُريدُ {٣} هَلَ أَتَاكَ حَدِيثُ الجُنُودِ {٣} فِرْعَوْنَ وَتُمُو دُ {١٨}).
- ٢. المحبة والعفو. (وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ (١٤)، يغفر ذنوب المخطئين ويسامحهم، وهو الحبيب الذي يحب الخلق ويحبونه، والناس من طبيعتها أن تحب وتحمد من يعفو عنهم ويتسامح معهم، ويودهم، والله على هو الحميد الذي تحمده الخلائق.
- ٣. الإحاطة والشمادة. فهو له ملك السماوات والأرض وما بينهما، بما فيهن ومن فيهن، ومع هذا الملك العظيم فإنه شهيد على كل شيءٍ يحدث في ملكوته، وهو صاحب العرش العظيم المتعالى على خلقه، المحيط بخلقه، لا أحد يفر منه (دُو الْعَرْش الْمَجِيدُ (١٠))، (بَلِ الَّذِينَ كَفُرُوا فِي تَكُذيبِ (٣) وَاللَّهُ مِن وَرَابِهِم مُّحِيطَ (٢٠).

هذه الصفات الثلاث - صفات الشاهد العظيم الذي يشهد كل شيء، ويقدر على فعل أي شيء. ومهما أساء العبيد في حقه فإنه غفور يغفر ويعفو، ودود حبيب فهذا هو شأن الشاهد، إنه الشاهد العظيم الذي يقول عن نفسه {وَكُفِي بِاللهِ شَهِيدا}[الفتح ٢٨].

وكما رأيت فالله على أنزل على عباده المنهج الذي يجب عليه اتباعه، وأخبرهم بأنه سينظر ماذا يعملون ويشهد أعمالهم، ويطلع عليها، ثم لقاؤهم معه في اليوم الموعود للحساب والجِزاء. ومن هنا جاء التأكيد مرة أخرى على المنهج، (بَلَ هُوَ قَرْآنٌ مَّجِيدٌ [٩] فِي لوِّح مَّحُفُوظٍ { " } )، فهو منهج يحمل صفات العظمة والعلو، لا يشوبه نقص، ولا يعرض له اختلاف.

إن العباد لا يستطيعون أن يقوموا بما يريد الله على حتى يعرفوا ما يريد، وكتابه العظيم قد أنبأهم بما يريد اللَّهُ عَلِيهٌ منهم، فإيمانهم به هو جزء من العبودية، والجزء الآخر من العبودية هو القيام بهذا الإيمان، والتضحية من أجله، وفي سبيل ذلك سيكون هناك ابتلاء وجهاد – فعلي العابدين أن يمتثلوا قوله تعالى {يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُوا اللهَ لعَلكُمْ تُقلِحُونَ}[آل عمران ٢٠٠].

# الفصل الثالث: أهمية العبادة

بعد أن بينت السور السابقة من هو المعبود، ثم بينت معنى العبادة، ومتى يكون الإنسان عابدا ؟ – جاءت هذه السور الأربع(التين، وقريش، والقارعة، والقيامة) لتبين أهمية العبادة في حياة الإنسان في دنياه وأخراه. فالعبادة تحفظ الخلق الإنساني من التردي (التين)، وتحفظ النعم الإلهية من الانتقاص (قريش) – وتصون العطاء الإنساني من التبدد (القارعة)، وتصون العلاقات الإنسانية من الفجور (القيامة).

# ١. صيانة الإنسان من التردي (التين)

يقسم الله على بالتين والزيتون، ومنبته بالشام حيث بعث عيسى الله، (وطور سينين) حيث كلم الله على موسى الله، ومكة البلد الأمين، حيث بعث الله على محمدا ، وهذه الأقسام تشير إلى الديانات الكبرى (اليهودية والمسيحية والإسلام)، وهي أديان نزلت من السماء لهداية البشرية، ولإرشادهم إلى معنى العبودية، وقام بوظيفة البلاغ الرسل أولا، ثم أتباعهم من بعدهم.

وهذه الأديان أنزلها الله الله الدين التي المناته من التردي والوقوع في مهاوي الهلاك – فأقسم الله الأماكن التي نزلت فيها (لقد خَلقنا الإنسان في أَحْسَن تَقْرِيمٍ {ن})، فخلقه في أحسن صورة، وبأحسن روح، وبأعظم عقل، وبأكرم نفس، وجعله متميزا عن سائر المخلوقات، وباختصار فقد وهبه الله العظم مقومات الخلق التي يستطيع بها أن يقوم بخلافة الله الله في أرضه، وهذه المقومات معرضة للتردي والانتكاس، ولا يصونها إلا العبادة كما تنص الآية (تم رَدَدَناهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ (ه))، و (أَسْفَلَ سَافِلِينَ) يشير إلى التردي الذي يقع فيه الإنسان فتشقى روحه، ويذوى جسده، ويخور عقله، وتتحط نفسه، ثم يفسد مجتمعه ويقع في النقص والرداءة (۱).

ثم بين الحق أن الذي يصون العبد هو عبادته (إلا الّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُون {١})، والإيمان هو العبادة المعرفية، وعمل الصالحات هو العبادة السلوكية، ولا ينجو الإنسان إلا بهما معا، وينال الأجر العظيم، والصيانة التامة فيعيش مصانا في دنياه، معافى في جسده، عزيزا في نفسه، محلقا في روحه، عظيما في عقله. ولأنه لا يستوي من عبد الله على فصان خلقه، ومن تمرد على الله على فأوقع نفسه في السفل والتردي – فلا يمكن أن يترك الخلق عبثا، بل لا بد من الجزاء وهذا مقتضى الحكمة الإلهية (فَمَا يُكدُّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ {٧} أَلَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكُمِ الْحَاكِمِينَ {٨}).

<sup>(</sup>١) عرضنا سابقا ـ في سورة المسد ـ لمظاهر التباب والتردي، فارجع إليها إن شئت.

## ٢. صيانة العطاء الإلمي من الانتقاص (سورة قريش)

العطاء الإلهي هو الأمر الذي يكتمل به الخلق الإنساني، حيث يعطي للإنسان مقومات وجوده وحياته، قال تعالى {رَبُّنَا الَّذِى أَعْطَى كُلَّ شَىْءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ}[طه٠٥]، وقال تعالى {الَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ وَالَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ}[الأعلى ٢-٣].

وعطاء الله على المنان يشمل كل شيء تقوم به حياته، فأعطاه البيت الكبير (الأرض)، وجعلها صالحة للحياة، موطأة مذللة {هُو الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِيهَا وَكُلُوا مِن رِّزْقِهِ} [الملك ١٥]، وزودها بكل ما فيه صلاح حياة الإنسان، سواء فيما يتعلق بموقعها الخارجي في محيط الكواكب، أم فيما يتعلق بأقواتها ما نصب الله على فيها مما يقوم به أمر الإنسان.

كما أعطى الإنسان عطاءات عظيمة كالأمان والسعادة والرضى والسكينة والطمأنينة والألفة وغير ذلك، {وَإِن تَعُدُّواً نِعْمَتَ اللّهِ لاَ تُحْصُوهَا}[إبراهيم ٣٤].

#### تمرد الإنسان وعطاء الرحمن

وكل هذه العطاءات يأخذها الانتقاص والانحسار، عندما يتمرد الإنسان على المعطي العظيم، ولا يذعن له بالعبادة. وفي سورة قريش جاء الأمر بالعبادة مقترنا بعطاءين: الإطعام والتأمين، والإطعام إشارة إلى كافة العطاءات المادية، والتأمين إشارة إلى كافة العطاءات المعنوية.

وصيانة هذه العطاءات مرهون بعبادة الرب المعطي، والانحراف عن هذه العبادة يؤدي إلى ما لا يحمد عقباه، {وَصَرَبَ اللّهُ مَثَلاً قَرْيَةً كَانَتْ آمِنَةً مُّطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَداً مِّن كُلُن مَكَانٍ فَكَهَرَتْ بِأَتَعُمِ اللّهِ فَأَدَاقَهَا اللّهُ لِبَاسَ الْجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصَنَعُونَ} [النحل ١١٢].

وقد وضحت هذه السورة أن إيلاف قريش نعمة أنعم الله على بها عليهم، وينبغي أن تقابل هذه النعمة بشكرها، وشكر النعمة عبادة المنعم {وَإِدْ تَأَدُّنَ رَبُّكُمْ لَبِن شَكَرُتُمْ لأَزِيدَتُكُمْ وَلَين كُرُتُمْ إِنَّ عَدَابِى لَشَدِيدٌ} [إبراهيم ٧]. قال الزمخشري في قوله (لإيلافِ قُريَشٍ {١٠})، أي

"أن نعم الله على عليهم لا تحصى، فإن لم يعبدوه لسائر نعمه فليعبدوه لهذه الواحدة التي هي نعمة ظاهرة"<sup>(١)</sup>.

#### الإيلاف والأمان الاجتماعي

والسورة جاءت تمن على قريش بأن الله عَلِي آلف بينهم(٢)، ومهد لهم سبل الأمان الاجتماعي، والرضا النفسي . بهاتين النعمتين: توفير القوت والأمن. وفي هذا إشارة إلى أن توفير القوت والأمن هما السبيل الأول لضمان ألفة المجتمع، وازالة القلاقل، ووأد الفتن، ورأب الصدع. وهما السبيل الأول لأن يشعر الجميع بأنهم كالأسرة الواحدة، فلا يتخم أقوام ليجوع آخرون، ولا تأمن فئة لتفزع فئات أخرى. إنما يعيش الجميع آمنين مطمئنين، وعندئذ يتحقق الأمن والرخاء، ويصل المجتمع إلى درجة الإيلاف.

(۱) الكشاف ٢٥٥/٤

<sup>(</sup>٢) الإيلاف، قيل أنه من التأليف، إذ كانوا في رحلتيهم يألفون الملوك في الشام واليمن، وقيل: من الألف والتعود، أي ألفوا الرحلتين. وقيل: لائتلافهم واجتماعهم في بلدهم آمنين، وهو امتنان عليهم بهذا التجمع والتألف، ولو سلط عليهم لفرقهم وشتتهم. و (رحلة) منصوبة إما على أنها مفعول به لـ (إيلاف)، واما أنها منصوبة بمصدر مقدر، أي: ارتحالهم.

## ٣. صيانة العطاء الإنسان من التبدد (سورة القارعة)

تبين السورة أن كل شيء في ذلك اليوم سيكون طائش الميزان، خفيف الوزن، فالناس (كَالْفُرَاشِ الْمَبْتُوثِ (١٠)، والجبال (كَالْمِهْنِ الْمَنفُوشِ (١٠)، يفقد الخلق الإنساني وزنه، وتفقد الأشياء وزنها - و (وَالْوَرْنُ يَوْمَبِذِ الْحَقُّ [الأعراف ٨]، يطيش كل شيء في الميزان، ولا يثقل فيه إلا عبادة الرحمن.

ومن ثم فإن عطاء الإنسان، وعمله الذي عمله في الدنيا لن يهال عليه التراب، ولن يذهب بددا، وإنما سيؤخذ بعين الاعتبار، فإن كان عمله صالحا، فسيثقل ميزانه، ومن ثقل ميزانه نال السعادة كلها، وإن كان عمله سيئا، فسيخف ميزانه ويطيش، ومن خف ميزانه فقد خسر نفسه، (فَأَمَّا مَن تَقُلَتُ مَوَازِينُهُ {١} فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ {٧} وَأَمَّا مَنْ خَفَّتَ مَوَازِينُهُ {١} فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ {٧} وَأَمَّا مَنْ خَفَّتَ مَوَازِينُهُ {١} فَامُّهُ هَاوِيَةٌ {١} وَمَا أَدْرَاكَ مَا هِيَهُ {١} كَارٌ حَامِيَةٌ {١٠}).

## ٤. صيانة العلاقات الإنسانية من الفجور (سورة القيامة)

الذي يصون علاقات الإنسان من الفجور – كما بينا – هو العبادة بمعناها الشامل، وعرفنا أن الفجور هو التعامل الخاطئ مع الخالق، وخلقه، والإنسان يقع في علاقة الفجور حينما يتمرد على خالقه، ويأبى أن يستمد منه الأسس والقيم والمنهج الذي يحتكم إليه ويسير عليه. وقد جعل الله الإنسان نذيرا وبيانا، حتى يقيم علاقته على أسس التقوى، وحتى لا يقع في علاقات الفجور.

## أولاً: النذر

لم يترك الله على الإنسان سدى حين أمره أن يقيم علاقاته وفق أسس النقوى، وحذره من الفجور، بل وضع ضمانات تدفع الإنسان نحو التقوى، وتزعه عن الفجور، هذه الضمانات هي النذر، حيث جعل للإنسان نذيرين:

# النذير الأول: النذير الخارجي (يوم القيامة)

وهذا نذير عظيم، قوي الردع، عظيم الخطر، بعده إما فوز مبين للإنسان بجنة الرحمن، وإما خسران مبين في جحيم ونيران، وقد حاء القرآن الكريم بحديث متنوع ومستفيض عن هذا النذير وأهواله، وأنه وعد الله على الحق – ودائما ما يبين القرآن خطورة هذا النذير، في شتى الصور والأساليب، ولا تكاد تخلو سورة من الحديث عنه، ولكن الإنسان يحاول أن ينسى هذا النذير أو يتناساه، ويُمنّى نفسه ببعد وقوعه (يَسَأَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ [1])، وقد جاء هذا الاستبعاد صريحا عنه {وَيَقُولُ الإنسانُ أَبِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيّاً}؟! [مريم ٦٦].

وسورة القيامة قد كشفت الستار عن حقيقتين تتعلقان بنسيان اليوم الآخر:

الأولى: السبب الظاهري لنسيان اليوم الآخر، حيث أوضحت السورة أن الإنسان يتناسى هذا اليوم بحجتين: استبعاد الإعادة، والشعور بالاستغناء عن الخالق.

#### استبعاد الإعادة

فالإنسان يستبعد الخلق ثانية، (أَيَحْسَبُ الإنسَانُ أَلَّن نَجْمَعَ عِظَامَهُ {٢})، وكما قال {وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِى الْعِظَامَ وَهِى رَمِيمٌ [يس٨٧]. وتردد هذا الأمر عنهم في كثير من سور القرآن الكريم، وقد عالج القرآن هذا الوهم ودلل على أن هذا الأمر غير بعيد (بَلَى قَادِرِينَ عَلَى أَن تُسوِّى بَنَانَهُ {١٠}) (١)، {قُل يُحْيِهَا الَّذِى أَنشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ [يس٩٧].

#### الشعور بالاستغناء عن الخالق

حيث يشعر الإنسان أنه قد استغنى عن خالقه، وأنّ له أنْ يسرح في هذا الكون كما شاء، ومِنْ ثم فلا حسيب له ولا رقيب عليه، إنما هي الفوضوية التي يحياها داخل أعماقه، ويريد أن يجعلها تحكم حياته (أَيحُسَبُ الإنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى [٣])، {أَفَحَسِبُتُمْ أَتُمَا خَلَقَناكُمْ عَبَناً وَأَتّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ} [المؤمنون ١١٥].

وهذا شعور بئيس أنتج فلسفة شوهاء عند الإنسان، فلسفة العبث والفوضى وتجريد كل شيء من معناه، ومن ثم ينطلق الإنسان يفجر في علاقاته مع كل شيء.

غير أن الله على يبين أن الإنسان لم يكن شيئا، ثم بدأ نطفة فعلقة فمضغة... وهكذا بدأ يتدرج في الحياة، والله على هو الذي يحوطه ويرعاه، والإنسان محتاج إليه، لا يقدر أن يستغني عنه، فما بال الإنسان يرى أنه قد استغنى حين شبّ واكتمل خلقه؟! وبعبارة أخرى: أيترك الله على الإنسان وقد أصبح خلقا سويا بعد أن رعاه منذ كان نطفة؟! (أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِّن مَنى إلا لا تُم يَكُ نُطَفَةً فَسَوّى [18].

#### الثانية: السبب النفسي لنسيان اليوم الأخر

إن السبب المقيقي الذي يكمن داخل النفس الإنسانية – لنسيان يوم القيامة يتمثل في رغبتين: الرغبة في الفجور، وحب الدنيا.

<sup>(</sup>١) المعنى أن الله على أن يسوي بنان الإنسان، فمن باب أولى إعادة الإنسان وخلقه، وهذا استدلال فيه إشارة إلى أن تسوية البنان أصعب ـ بالمقياس البشري من الإعادة، أما عند الله على الما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة". ولقد كشف العلم الحديث عن أن بصمات الأصابع تمثل الشفرة التي تميز إنسانا عن آخر، ولو كانوا توائم، ومن ثم اتخذ علم الجنايات البصمات كدليل على شخصية الجاني. ولقد كان الناس لا يرون في خطوط البنان إلا خطوطا عادية حتى جاء القرن التاسع عشر فكشف حقيقة البصمات، ومن ثم فهمنا مغزى استدلال القرآن بتسويتها.

- \* الرغبة في الفجور: (بَلْ يُريدُ الإنسَانُ لِيَفْجُرَ أَمَامَهُ {٥٠)، فالإنسان بريد أن بتحلل من كافة الموازين والقيم والأسس التي يشعر أنها تكبح جماحه، وذلك بغية الوقوع في الفجور؛ لأن تلك القيم والنذارات من شأنها أن تمنعه وتردعه، وأكبر هذه النذر هو اليوم الآخر - يوم الحساب على الأعمال، فينساه الإنسان حتى لا يكون عقبة أمامه، ويكفر به، وبظن أن الأمر انتهى عند هذا الحد.
- \* حب الدنيا: (كلا بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلة { ، } وَتَذَرُونَ الآخِرَة { ١٠ })، وهذا داء إذا دخل القلب أفسده، وجعله كنيفا منتنا، لا يُرجَى برؤه، ولا يجتمع حب الدنيا وحب الآخرة في قلب، فمن أحب الدنيا أبغض الآخرة، ومن أحب شيئا وسوس لنفسه أنه لا يوجد نقيضه، وحين يقع الإنسان في حب الدنيا يكره الأخرى حتى ينساها أو يتناساها {بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَاة الدُّثيًا}[الأعلى١٦].

من هنا جاء حديث السورة عن هذا النذير، فبددت السورة أولا شبهات الإنسان، وفضحت دخائله ورغباته، ونقلت مشاهد حيه من ذلك اليوم ترتعد لها الفرائص، (فإذا برقَ الْبَصَرُ {٧} وَخَسَفَ الْقَمَرُ {٨} وَجُمِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ {١} يَقُولُ الإنسَانُ يَوْمَبِذٍ أَيْنَ الْمَفَرُّ {١} كَلاَ لا وَزَرَ { "} إِلَىٰ رَبِّكَ يَوْمَهِذِ الْمُسْتَقَرُّ { "} يُنَبَّأُ الإنسَانُ يَوْمَهِذٍ بِمَا قَدَّمَ وَأَخَّرَ { "}). وتأمل سؤال الإنسان (أَيْنَ الْمَفَرُّ) وقد كان في الدنيا يسأل (أيَّانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ)؛ لتكشف مدى الغباء الذي يقع فيه الإنسان حين ينسى ذلك اليوم. ومدى الحيرة التي سيطرت على هذا الإنسان المسكين.

# النذير الثاني: النذير الداخلي (النفس اللوامة)

هي النفس التي لا تفتأ تلوم صاحبها، وتؤنبه وتوبخه كلما فجر في علاقاته، وهي الضمير الداخلي الذي لا يزال يصرخ بالإنسان: أولى لك من أن تقع فريسة للفجور. إن النفس اللوامة هي النذير الداخلي الذي يدفع الإنسان إلى تصحيح مساره، وكل إنسان لديه نذير داخلي قال تعالى {وَنَفْس وَمَا سَوَّاهَا فَأَلَّهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقُواهَا}[الشمس٧-٨]، والسورة تؤكد هذا، قال تعالى (بَل الإنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةً ﴿ الْ وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ { ا } )، قال ابن كثير عند تفسير الآية: "أي هو شهيد على نفسه، عالم بما فعله، ولو اعتذر وأنكر "(١).

ولأن الإنسان يعرف نفسه، ويعلم فعله، فإنه يقوم بلوم نفسه كلما قصرت وفرطت، حتى إن اللَّهُ عَلا يوم القيامة يجعله شهيدا على نفسه {اقْرَأُ كَتَابَكُ كُفِّي بِنَفْسِكُ الْيَوْمَ عَلَيْكُ

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ، ۲۱۷/۸

حَسِيبا ﴾ [الإسراء ٤١]، {حَتَّى إِذَا مَا جَاؤُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمَعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَاتُوا يَعْمَلُونَ } [فصلت ٢٠]. وعليه فهو يعلم الصواب من الخطأ، والصحيح من الغلط، ولو زين لنفسه وحاول أن يبرر لنفسه صحة العمل الخاطئ (وَلَوْ أَلَقَى مَعَاذِيرَهُ {ه}).

#### البارد الفاتر

والإنسان قد يخدر نذيرَه الداخلي، ويقوم بتغييبه عن الحضور، ولا يدعه يتكلم، بل يسعى في سحقه حتى لا يشعر بالتأنيب، وهذا النوع من الناس نوع (بارد فاتر) يوغل في الخطيئة، ولا يجد من نفسه تأنيبا عقيم، قد فقد الإحساس.

مَنْ يَهُنْ يسهل الهوان عليه ما لجرحِ بميت إيلامُ

وقد عرضت السورة لهذا النوع الفاتر (فلا صَدَّقَ وَلا صَلَّى {٣} وَلَكِن كَتَبَ وَتَوَلَّى {٣} ثُمَّ ذَهَبَ إِلَى أَهْلِهِ يَتَمَطَّى {٣})، يعصي ويفسد، وكأنّ شيئا لم يكن، بل يذهب إلى أهله يتمطى ملء فراشه، ويغدو ويروح فيهم متبجحا، ويمضغ بشدقيه فخزا وزهوا، ويلوك بلسانه فخرا ولهوا.

هذا النوع الفاتر لا يجدي معه إلا كيِّ بالنار، ولهذا كان الخطاب الإلهي له بالتهديد الفظيع (أَوْلَى لَكَ فَأُولَى {47})، فكرر (أَوْلَى) أربع مرات في آيتين قصيرتين، وهو ما لم يحدث في القرآن كله، وذلك لأن هذا النوع من البشر تتبلد أحاسيسه، فتفقد وسائل المعرفة عنده قيمتها، وعندئذ لا تنفعه ذكرى، ولا تجدي معه موعظة {صُمُّ بُكُمٌ عُمًى فَهُم لا يَعْقِلُونَ} [البقرة ١٧١]، وهم سيعترفون بهذا ولكن بعد فوات الأوان، {وَقَالُوا لَوَ كَنَا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ } [الملك ١٠].

والإنسان عندما يصل إلى هذه الدرجة من بلادة الإحساس ينحط من مرتبة الإنسانية إلى درك الحيوانية، كما قال تعالى: {وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيراً مِّنَ الْجِنِّ وَالإنس لَهُمْ قُلُوبٌ لا يَشْمَعُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيَنٌ لا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَبٍك كَالاَّتُعَامِ بَلَ هُمْ أَصَلُ أُولَبٍك هُمُ الْفَافِلُونَ}[الأعراف ١٧٩].

#### ثانيا: السان

كما جعل اللهُ عَلا للإنسان نذرا تحذره مغبة الوقوع في الفجور، وتردعه عن الإيغال في الآثام والخطايا - فقد جعل له بيانا، حيث تكفل الحق تعالى أن يبين للإنسان ما يهديه إلى الأسس القويمة في التعامل مع كل شيء، قال تعالى {إنَّ عَلَيْنَا لِّلْهُدَى}[الليل١٢]. والله على قد جعل للإنسان بيانين يهديانه إلى الصراط المستقيم، البيان الأول: يتمثل في آيات الله عَلا في كتابه، والبيان الثاني: يتمثل في آيات الله عَلا في الآفاق والأنفس.

#### البيان الأول: آيات الكتاب

والبيان الأول يتمثل الآن في القرآن الكريم الذي أنزله الله على رسوله محمداً ﷺ، وكان رسول الله ﷺ يعالج من التنزيل شدة، فكان مما يحرك به شفتيه، فأنزل الله عَلَّ الآيات (لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ {١١} إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ {١٧} فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعُ قُرْآنَهُ {١٨} عليه الوحى يلقى منه شدة، وكان إذا نزل عليه عرف في تحريكه شفتيه، يتلقى أوله، ويحرك به شفتيه، خشية أن ينسى أوله قبل أن يفرغ من آخره، فأنزل الله عَلا (لا تُحرِّكُ بِه لِسَانَكُ لتَعْجَلَ به [۱]...).

فالآيات تخاطب رسول الله رسول الله الله المتلقى الأول لهذا البيان .: ألا يحرك به لسانه مع واحدا تجله هذا البيان. فأما الذي تكفل الله عَليْ الله عَليْنَا جَمْعَهُ وَقَرْآنَهُ [١٠])، (تُمَّ إنّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ {١٠})، وأما الذي على الإنسان (فَإِذَا قَرَأَنَاهُ فَاتَّبِعُ قُرْآنَهُ {١٠}).

١- (جمعه) قال ابن عباس: "جمعه في صدرك" (٢)، فالله عَلا جمع القرآن أولا في صدر النبي رضي الله عنه في صدور أصحابه، حتى وصل إلينا متواترا، لم يسقط منه حرف، ولم تتغير منه حركة {إِنَّا نَحْنُ نَرَّلْنَا الدِّكَرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ}[الحجر ٩].

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤)، من حديث ابن عباس.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> صحيح البخاري (٤).

٧- (قرآنه) أي تهيئته للقراءة، وتيسيره لها. والإنسان مأمور بأن يقرأ هذا البيان، لا قراءة هذً، بل قراءة تدبر. فالله على تكفل بأن يهيئ كتابه للقراءة {وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلدِّكِ فَهَلُ مِن مُّدَّكِرٍ [القمر ١٧]، فجعله ذكرا مبينا، ويسر قراءته للعالمين جميعا {إنْ هُوَ الا ذِكِرُ لِلْهَالَمِينَ } [التكوير ٢٧].

٣- (بيانه) فالله على قد جعل فيه من الآيات ما يدل عليه وعلى الحق الذي فيه، ونصب فيه من الدلائل ما يهدي الناس إلى أسس التقوى، ويرشدهم إلى الخير والمعروف، ويصرفهم عن الشر والمنكر، وقد وعد بأنه سيري الناس من الآيات في الكون ما يدلهم على أنه الحق (سئريهم آياتِنَا فِي الآفاق وَفِي أَنفُسِهم حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُم أَتُهُ الْحَقُ [فصلت ٥٣].

وأمام هذا فالواجب على الإنسان أن يتبع قرآنه (فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعُ قُرَآنَهُ {١٨})، فالعاقل مَن إذا دُلِّ على الحق تبعه، وإذا هُدي إلى الخير لزمه، وإذا أُرشد إلى المعروف استمسك به. والله عَلى تكفل بقراءة كتابه للناس بتيسيره للذكر، ثم بيانه لهم – فعليهم أن يتبعوا هذا اليسر، ويلتزموا بهذا البيان، ويقتفوا هذا الهدى العظيم.

#### البيان الثاني: آيات الأنفس

أما <u>البيان الثاني</u> فإليه الإشارة بالآيات (كلا إِذَا بَلَغَتُ التَّرَاقِيَ {n} وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ {m} وَظَنَّ أَتَهُ الْفِرَاقُ {m} وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ {m} إِلَى رَبِّكَ يَوْمَبِذٍ الْمَسَاقُ {m}، فالموت من آيات اللهُ عَلا في الأنفس التي تصرخ بالناس كل لحظة.

## ثالثاً: فريقان

بعد أن عرف الناس نذارة الله علله، وبيانه، فإن الناس سينقسمون إلى فريقين تجاه النذارة والبيان، فأما فريقٌ فينتفعون بالنذارة ويتبعون القرآن، وهؤلاء سيسعدون في الدنيا والآخرة (وُجُوهٌ يَوْمَهِذِ تَاضِرَةُ { ١٠٠ إلَى رَبِّهَا نَاظِرَةَ { ١٠٠)، فتكرم بالنظر إلى ربها الذي استمدت منه بيانها، وانتفعت بنذارته. وأما الفريق الآخر فيشقون، حيث لا ينفعهم نذير، ولا يردعهم نكير، ولا يرشدهم بيان، وهؤلاء يذلون في الدارين (وَوُجُوهٌ يَوْمَيِذِ بَاسِرَةٌ { ٤٠٠ تَظُنُّ أَن يُفْعَلَ بِهَا فَاقْرَةً {مَ}).

والإنسان لا يستبعد أجل الله على، وما وعد فيه المتبعين من نضارة، وما أوعد فيه العاصين من نذارة - فإنْ هي إلا لحظات معدودات، وأيام قليلة، ينتهي فيها أجل الإنسان، وتقوم قيامته (كَلا إِذَا بَلَغَتُ التَّرَاقِيَ {٣} وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ {٣} وَظَنَّ أَتَّهُ الْفِرَاقُ {٨ۥ} وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ {١٠})، كلا، لا يستبعد شيئا، فقد انتهى كل شيء في الدنيا وتقرر وعد الله على، (إلى رَبِّكُ يَوْمَبِذِ الْمَسَاقُ{٣})، تساق الخلائق كلها إليه {يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينِ إِلَى الرَّحْمَن وَفْداً وَنَسُوقُ الْمُجْرِمِينَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ ورُداً } [مريم ٨٥-٨٦].

وحينئذ سيعلم أصحاب الأحاسيس الباردة، والمشاعر الجامدة . سوء ما كانوا عليه، وهوان ما صاروا إليه، ويصيح بهم الجبار (أُولَى لَكَ فَأُولَى {٢٠} تُمَّ أُولَى لَكَ فَأُولَى {٢٠})، ويتحقق إذ ذاك للإنسان أن الله علل خلقه وجعله قيمة كبيرة في المخلوقات، وأنه لن يترك هملا، بل إن كل ما أصدره من أقوال وأفعال قد أخذت بعين الاعتبار (أيحسَبُ الإنسَانُ أَن يُتْرَكُ سُدًى (٣))، وتتبدد أوهامه التي كان يعلق بها (إنْ هِيَ إلا حَيَاتُنَا الدُّتْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ} [المؤمنون٣٧]، بل الأمر غير ذلك، إنها حياة بعد موت، وحساب على ما قدم الإنسان، وجزاء بجنة أو نيران.

# من لم ينتفع بالنذر (سورة الممزة)

أوضحت السورة السابقة (القيامة) أن الله على الناس نذيرين وبيانين، فمن لم ينتفع بهذه النذر وتلكم البيانات، فحقه أن يُنبذ في الحطمة تحطمه حطما وتهدمه هدما – كما تبين ذلك سورة الهمزة.

والهُمزة اللمزة: هو كثير الهمز اللمز، الذي صارت هذه الأخلاق من طباعه وعاداته، فهو يستمرئ هذه النقائص، ويجد لذة في ممارستها.

هذا العطاء السلبي الذي يتمثل في سوع العلاقة مع الناس، فعلاقته معهم لم نقم على العدل والإحسان والإخاء، إنما قامت على الكيد لهم والمكر بهم، واحتقارهم، وانتقاصهم.

كما يتمثل في سوء العلاقة مع نعم الله الله فهو لا يجمع المال لتسخيره في المنافع، وإنما يجمع المال ليكاثر به، ويتقوى به على الضعفاء، ولهذا يظل دائما يعدد ماله، ويحسب أن ماله سيخلده في الدنيا، ويبقى له حياة بعد حياته.

إن هذا العطاء السلبي ينبئ عن أنّ صاحبه قد فقد الإحساس تجاه النذر، فلا النذير الداخلي أغنى، ولا النذير الخارجي أجدى. فمثل هذا الإنسان مصيره إلى الحطمة، وهي الشديدة الحَطْم والكسر، فهي التي تناسب أخلاقه الذميمة، وعلاقاته الدميمة، ثم إنه لا يُلقى فيها إلقاء، بل ينبذ نبذا (كلا ليُسَبَدُنَ فِي الْحُطَمَة {،} وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحُطَمَة {،} نارُ اللهِ المُوقَدَةُ {،} الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الأَفْيدة {›} إِنَّهَا عَلَيْهم مُّوْصَدَةٌ {٨} فِي عَمَدٍ مُّمَدَّدة {٠})، فهي نار متقدة، تحطم أفئدة الكافرين، تلك الأفئدة التي كانت مصدر الشرور لأصحابها، حيث ماتت فيها المؤشرات الحساسة التي تقوم بالإنذار، وتبلدت الضمائر المتيقظة، فينبغي أن تلوك الذارُ نلك الأفئدة، وتتقد فيها، ثم توصد عليهم الأبواب حتى يستحكم الاتقاد.

## الفصل الرابع: تكليف الله للإنسان ومؤهلاته وضماناته

بعد أن بينت السور السابقة من هو المعبود، ثم بينت معنى العبادة، ومتى يكون الإنسان عابدا؟، ثم بينت أهمية العبودية . جاءت السور الأربع التالية لتبين قضية جوهرية في مسألة العبودية. فقد بينت أن العبودية إنما هي تكليف الله على، وحق الله على على الإنسان، وأنها هي المهمة العظمي المناطة بالإنسان في هذه الحياة (سورة المرسلات)، والإنسان يخطئ ويضل الطريق حين يتمرد على عبودية ربه (سورة ق). ثم بينت المؤهلات التي وهبها اللَّهُ عَلَّ للإنسان حين كلفه بهذه المهمة (سورة البلد)، وأخيرا بينت الضمانات التي ضمنها الله على نفسه حين كلف الإنسان بهذه المهمة (سورة الطارق).

## المهمة العظمى (سورة المرسلات)

إن المهمة العظمى هي تلك المهمة التي أسندها الخالق العظيم إلى أعظم المخلوقات الذي هو الإنسان، هي الأمانة الكبرى التي عرضها الله على السماوات والأرض والجبال {فَأُييْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإنسَانُ}[الأحزاب٧٧]، إنها التكليف والأرض والجبال إناطه الله على الإلهي الذي أناطه الله على الله التكليف جنةً لمن الإلهي الذي أناطه الله على الها تتلخص في قوله تعالى {وَمَا خَلَقَتُ الَّجِنَّ وَالآنسَ إلا للهاء، وجحيماً لمن عصى، إنها تتلخص في قوله تعالى {وَمَا خَلَقَتُ الَّجِنَّ وَالآنسَ إلا للهم الله ويموت في سبيل للهم الله الله ويموت في سبيل القامتها أقل إنَّ صَلاَتِي وَسُلُكِي وَمَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ}[الأنعام ١٦٦]. وهذه السورة جاءت لتبين معالم هذا التكليف العظيم في ثلاثة محاور: تمهيد، وخاتمة، وبينهما لوازم التكليف الإلهي.

#### تمهيد: [من آية: ١ إلى: ١٥]

يبدأ التمهيد بالقسم العظيم (وَالْمُرْسَلاتِ عُرْفاً {١}...)، والمقصود بهذه الصفات هم الملائكة، قال الزمخشري: "أقسم بطوائف من الملائكة أرسلهم بأوامره، فعصفن في مضيهن كما تعصف الرياح تخففا في امتثال أمره. وبطوائف منهم نشرن أجنحتهن في الجو عند انحطاطهن بالوحي، أو نشرن الشرائع في الأرض، أو نشرن النفوس الموتى بالكفر والجهل – بما أوحين، ففرقن بين الحق والباطل، فألقين ذكرا إلى الأنبياء، (عذرا) للمحقين، أو (نذرا) للمبطلبن "(١).

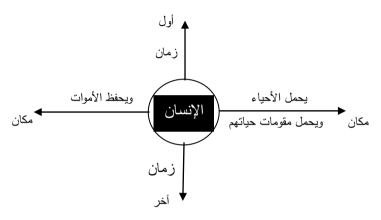
والقسم بالملائكة يحمل في طيّه تكليف الله الله الله الله التكليف الإلهي بواسطة رسله من الملائكة إلى رسله من البشر، فكان من الأنسب حمل القسم على أن المراد به الملائكة، لا الرياح – كما ذهب إليه بعض المفسرين.

هذه الملائكة يقسم الله على حقيقة الوعد الإلهي للبشرية الذي ستسبقه إرهاصات عديدة، من طمس النجوم، وانفراج السماء، ونسف الجبال، وفي ذلك اليوم سيتم الفصل بين الخلائق، فهو الأجل المضروب لرسل الله عليهم السلام . الذين قد بلغوا وأنذروا، فاستجاب لهم فريق، وكذب بهم آخرون، فكما أن الله على قد أرسل رسله من الملائكة والناس، فإنه سيحقق وعيده، وهناك سيخسر المكذبون (ويَل يَوْمَهِذِ لِلمُكَمِّينَ ﴿ وَ).

<sup>(</sup>۱) الكشاف ۲۳/٤.

## لهازم التكليف: [من آية: ١٦ إلى: ٢٨]

إن الله على اختار خلقا من مخلوقاته ليقع عليه التكليف، ذلكم هو الإنسان، ومن ثم هيأه لهذه المهمة، وخلق فيه من القدرات ما يجعله أهلا لهذا التكليف. ثم إن الله على اختار له مكانا وزمانا صالحين لتنفيذ التكاليف. وإذا كان الإنسان هو الجملة الأساسية في التكليف، فإن المكان والزمان هما الحملتان اللازمتان لتماد القياد بالتكليف، هما شكلان خطين متقاطعين يقع الإند



هذه الحقيقة يعرضها المحور الثاني من سورة المرسلات في صورة تتدفق بالحركة، وتنبض بالحياة. فتناولت الآيات أولا الزمان، (أَلَمْ ثُهَلِكِ الأُوَّلِينَ {٣}...)، ثم تناولت الإنسان ذاته، (أَلَمْ نَحُلُقكُم مِّن مَّاء مَهين {٩}...)، ثم تناولت المكان وهي الأرض، (أَلَمْ نَجُعَل الأَرْضَ كِفَاتا {٩}...)، فاكتنفا الزمانُ والمكانُ – الإنسانَ، وهذا الاكتناف في الآيات مثلناه في الشكل السابق بتقاطع الخطين حول محور مركزي، يمثل الإنسان فيه بؤرة الاهتمام.

## الزمان:

(أَلَمْ تُعْلِكِ الأَوَّلِينَ (١) ثُمَّ تُتَبِعُهُمُ الآخِرِينَ (١٠) كَنْلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ (١٠) وَيَلٌ يَوْمَبِذٍ لِّلْمُكُنَّبِينَ (١٠)، تمثل هذه الآيات الحركة الرأسية للتاريخ حيث تبدأ بالأولين، وتتتهي بالآخرين – هذه الحركة الرأسية هي المجال الزمني للإنسان كي يقوم فيه بالتكليف، والإنسان الصالح هو الذي يملأ هذه الحركة الزمنية بالعطاء الإيجابي والعمل الصالح، فيجد من الله كل كرامة وسعادة.

ولكن الإنسان الطالح يملأ هذه الحركة الزمنية بالإفساد، فيكون جزاؤه الهلاك، وهذه هي الصورة القاتمة للإنسان، كما قال الله على الصورة الغالبة للإنسان، كما قال الله على

{كُلَّ مَا جَاء أُمَّةً رَّسُولُهَا كَدَّبُوهُ} [المؤمنون ٤٤]. ولأنها الصورة الغالبة فقد أبرزت سورة المرسلات الجانب السلبي لحركة الزمن، حيث أهلك الله على الأولين وسوف يتبعهم الآخرين، وهي سنة الله على المطردة (كَدَلِكَ نَهْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ {١٠})، فمآلهم التبدد والزوال ولو بعد حين.

# الإنسان:

(أَلَمْ نَخُلُقكُم مِّن مَّاء مَهِين { ، } فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارِ مَّكِين { ، } إِلَى قَدَرِ مَّعُلُومٍ { » } فَقَدَرْنَا فَي قَرَارِ مَّكِين { ، } إِلَى قَدَرِ مَّعُلُومٍ { » } فَيغَمَ الْقَادِرُونَ { » } وَيَلُ يَوْمَبِذِ لِلْمُكَدِّبِينَ { » } ) ، في هذا المقطع تبرز صورة ذلك الإنسان الضعيف الذي لا حول له ولا قوة ، فهو مخلوق من ماء مهين حقير – إنه مثال الضعف كل الضعف.

وتبرز من جهة أخرى قدرة القوي المتين، فهو الذي جعل من هذا الماء المهين خلقا عظيما، عبر أطوار عديدة، ومراحل مديدة، فهو القادر على كل شيء (فَنِعُمَ الْقَادِرُونَ)(1). فإذا عرف الإنسان ضعفه، ورأى قدرة ربه وقوته – فإنه سيذعن لأمر ربه؛ إذ يشعر بحاجته إليه، ومن ثم سيقوم بالتكليف المناط به، فإنْ كذب فالويل. كل الويل. له.

# المكان (الأرض):

(أَلَـمْ نَجْعَـلِ الأَرْضَ كِفَاتِـاً {هَ} أَحْيَـاء وَأَمْوَاتـاً {هَ} وَجَعَلْنَـا فِيهَـا رَوَاسِـي شَـامِخَاتٍ وَأَمْوَاتـاً {هَ} وَجَعَلْنَـا فِيهَـا رَوَاسِـي شَـامِخَاتٍ وَأَسْتَيْنَاكُم مَّاء فُرَاتاً {هَ} وَيُلِّ يوْمَهِذٍ لِللَّمُكَدِّبِينَ {هَ})، نظهر في هذه الآيات حقيقتان:

الأولى: حفظ الأرض لمن فيها، سواء أكانوا أحياء أم أمواتا، فالأرض تحفظ كل من مشي عليها، وذلك بتهيئة الله على اله

الثانية: حفظ الله على للأرض، وذلك بما بث فيها من عوامل تحفظها من التبدد في الهواء (مثل الرواسي)، وبما سخر لساكنيها من مقومات تجعها صالحة للسكنى، (مثل الماء).

<sup>(</sup>۱) (فجعلناه في قرار مكين)، القرار يشير إلى العلاقة بين الجنين والرحم، فالرحم مكان لاستقرار الجنين، منذ أن يكون نطفة حتى يخرج من الرحم، كما أنه قرار للجنين بأويه ويغنيه، وللرحم عضلات و أو عية تحمي الجنين، كما أن الرحم يتمدد ليتلائم مع نمو الجنين. والمكين إشارة إلى العلاقة بين الرحم وجسم الأم، فالمكين يعني: مثبت بقوة، حيث يقع الرحم في وسط الجسم، وفي مركز الحوض، وهو محاط بالعظام والعضلات والأربطة التي تثبته بقوة في الجسم. من هنا نلاحظ أن دلالة اللفظين دقيقة جدا، ففيهما تعبير عن حقيقة الرحم، ووظائفه الدقيقة. [بتصرف عن: علم الأجنة في ضوء القرآن والسنة، لمجموعة من المؤلفين، ص٥٥-٥٦].

ولو تأملنا في هذه الآيات لوجدنا أن رعاية الأرض للإنسان هو الوجه الآمن لها. وهناك وجه آخر يتمثل في أنها تفور في وجه ساكنيها بركانا، أو تتشقق زلزالا، أو ... وهو الوجه المخيف للأرض. ولكن ذكر الوجه الآمن في هذا السياق هو المناسب؛ إذ المقام مقام امتنان وبيان، فالله على سخر هذا السكن للإنسان ليؤدي عليه تكليف خالقه، فكان الأولى ذكر الوجه الآمن الذي يبث في قلب الإنسان الطمأنينة والأمان، فكأن اللهُ عَلا يقول له: اعمل ما كُلفت به ولا تخف شيئا، فأنت مصون حيا وميتا، والأرض التي تسكنها مصونة بالرواسي ومهيأة بالمرافق.

# خاتمة: [من آية: ٢٩ إلى آخرها]

بعد أن بينت السورة أن الله على قد هيأ الإنسان للتكليف، وهيأ له ما يلزم من زمان ومكان، وبين قبل ذلك أنه سيحاسب الإنسان، إذ جعله حرا مختارا، فهو يتحمل المسئولية الملقاة على عاتقه - جاءت خاتمة السورة لتضع الإنسان أمام مصيره الذي كان يُنذر به في الدنيا، فإذا بالخطاب يُلقى إليه (انطَلِقُوا إلَى مَا كُنتُم بِهِ تُكُدِّبُونَ [17])، هكذا دون مقدمات، إنما هو أمر مباشر، فلم يعد للإنسان مَجال للمراوغة، فجهنم أمامه، ووعيد الله علا يتحقق، وهذا ما كان يكذب به الإنسان (انطَلِقُوا إلَى ظِلَ ذِي تَلاثِ شُعَبٍ { \*} لا ظُلِيل وَلا يُعْنِي مِنَ اللَّهَبِ {٦} إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَر كَالْقَصْر {٣} كَأَنَّهُ جِمَالَتٌ صُفُرٌّ {٣}).

وفي ذلك اليوم يحيق بهذا الإنسان خزى عظيم، وذل مهين، فلا نطق لديه، ولا اعتذار ولا له شأن ولا اعتبار (هَذَا يَوْمُ لا يَنطِقُونَ (١٥) وَلا يُؤْذَنُ لَهُمْ فَيَعْتَذِرُونَ (١٦))، (هَذَا يَوْمُ الْفَصْل جَمَعْنَاكُمْ وَالأَوُّلِينَ (٣٨) فَإِن كَانَ لَكُمْ كَيْدُ فَكِيدُون (٣٦) أين ذلك البليغ إذا نطق ؟! وأين ذلك البديع إذا برق ؟! أين ذلك اللسان الفصيح ؟! والبيان البليغ ؟! والعقل المفكر ؟! والقلم السيّال ؟! أين تلك القدرات والمؤهلات ؟! وأين تلكم الخبرات والمهارات ؟! أهذا مصيرها ؟! يعجز صاحبها عن النطق وابانة العذر، ويُتحدى فلا يستجيب !! أيا لحقارة هؤلاء.

أما أولئك المتقون الذي استجابوا لربهم، وأقاموا في الدنيا ما كلفوا به فلهم شأن آخر، وذكر عاطر (إنَّ المُتَّقِينَ فِي ظِلال وَعُيُون (١٠) ...)، الكرامة موفورة لهم، والتعظيم مقصور عليهم، والتنعيم لا يناله غيرهم، وهذه سنة العظيم الذي يجازي من أحسن إحسانا (إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزَى الْمُحْسِنِينَ { "}).

إذا كان هذا هو المصير المنتظر، وهو الجزاء الدائم - فليعمل الإنسان في دنياه ما أراد، فإنه سيلقاه غدا. ليكن محسنا فإنه لا ينفع إلا نفسه، أو مجرما فإنه لا يضر إلا نفسه. ولكن ليعلم المجرمون أنها أيام قليلة يتمتعون فيها، ثم يزول ذلك إلى عذاب دائم (كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلاً إِنَّكُم مُّجْرِمُونَ {1،}).

وأخيرا، فإن استجابة المتقين لأمر الله على هي التي جعلتهم محسنين، وإن إعراض المكذبين عن أمر الله على هو الذي جعلهم مجرمين، هذه الحقيقة الواضحة تشير إليها الآية (وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لا يَرْكَعُون {٨٠})، أي: اخضعوا لأمر الله على واستجيبوا لأمره، فهم يرفضون الخضوع، ويتمردون على الاستجابة شهط وعجبا لهؤلاء المعاندون الجاحدين!! فهم إذْ لم يؤمنوا بالقرآن الكريم، وبالأدلة التي فيه، وقد جاء بالبراهين الحقة والأدلة المقنعة . فهم إذْ لم يؤمنوا بذلك (فِأَي حَديثٍ بَعَدهُ يُؤْمِنُونَ {٩٠})؟! لا بأس إذن، لينتظروا حتى يقال لهم (انطَلِقُوا إلَى مَا كُتُم بِهِ تُكَدّبُونَ).

# تمرد الإنسان على عبودية الرحمن (سورة ق)

قالت أم هشام بنت حارثة: ما أخذتُ (ق وَالْقُرْآن الْمَجِيدِ) إلا على لسان رسول الله راً على يقرؤها كل يوم جمعة على المنبر إذا خطب الناس "(١). قال ابن كثير: "والقصد أن الله على المنبر القصد أن المنبر إذا خطب الناس "(١). رسول الله ﷺ كان يقرأ بهذه السورة في المجامع الكبار ، كالعيد والجمعة؛ الاشتمالها على ابتداء الخلق والبعث والنشور والمعاد والقيام والحساب، والجنة والنار، والثواب والعقاب، والترغيب والترهيب"(٢).

والمتأمل في هذه السورة يجد أنها تحكي قصة التمرد الإنساني على عبودية اللهﷺ، حيث جاءت لتبين سبب هذا التمرد، وتكشف دفائل نفوس هؤلاء المتمردين، ثم قامت بدفع حججهم الواهية، وكيّ عقولهم اللاهية.

ووراء ذلك فإن السورة أبانت المنهج الصحيح في الدعوة – سواء دعوة غير المسلمين إلى الإسلام، أو دعوة المسلمين إلى الالتزام - هذا المنهج يعتمد قضية اليوم الآخر اعتمادا أساسيا، فهذا الركن هو الذي يردع المخالفين، ويزجر الغافلين، حتى يقيمهم على جادة الصراط.

والإنسان عندما ينسى قضية اليوم الآخر فإنه يتمرد على عبودية ربه، ويستكبر عن إقامة دينه، وينفر من تعاليمه، كما تنفر الحُمُر من الأسود. والواجب علينا في دعونتا أن نذكر الناس دائما بهذا الأمر، وأن نشغل أذهانهم به، وألا نترك لهم فرصة لنسبانه، فإن نسيانه تماما يؤدي بالإنسان إلى الاستكبار على ربه، ونسيانه جزئيا يؤدي بالإنسان إلى عصيان ربه.

وسورة (ق) جاءت تبين هذه القضية، بعد أن بينت السور السابقة معنى العبودية وأهميتها ولوازمها، وبينت أن الله على قد هيأ كل الأسباب للإنسان حتى يقوم بهذا التكليف، حيث ينشأ السؤال هنا: لماذا . إذن . يتمرد الإنسان ويرفض هذه المهمة الجليلة، وفي رفضها من الخطورة عليه وعلى مجتمعه ما قد عرف بيانه؟!

فجاءت سورة ( ق ) لتبين هذا السبب وتجيب عن هذا السؤال، وقد كان الحديث فيها من خلال ثلاثة محاور: مقدمة، وضمانات البعث، وواجب المؤمن تجاه المتمردين على الحق.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> رواه مسلم (۱٤٤٢).

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> تفسیر ابن کثیر ۳۰۳/۷.

### المحور الأول: مقدمة [من آية: ١ إلى: ١٤]

جاءت مقدمة السورة لتجيب على السؤال السابق، وتبين أن تمرد الإنسان على ربه إنما يعود إلى إنكار البعث، وهذا ما بينته كثير من سور القرآن الكريم، ولهذا كان الحديث عن اليوم الآخر متنوعا، وقويا يأخذ بالقلوب، ويعصف بالألباب، ويهز الوجدان، حتى يستيقظ النائم، ويعود الغافل.

تبدأ السورة بعرض استعجاب الكافرين من أن يأتيهم منذر فيهم يعرفونه ويألفونه، لا يلبث هذا الاستعجاب أن يتحول إلى القضية الكبرى التي جاء الرسول المن ينذرهم بها، وهي قضية البعث، ويصدر استتكارهم في هذه الجملة: (أَبِدًا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً)؟! أي أيعقل أن نبعث، وترجع أجسادنا؟ (ذَلِكَ رَجُعٌ بَعِيدٌ {٢}).

وبالرغم من أن هذه مقولة فاسدة، وحجة داحضة؛ فالذي خلقهم يعلم كل شيء عنهم، لا تخفى عليه منهم خافية، يعلم مصير أجسادهم (قَدْ عَلِمْنَا مَا تَنقُصُ الأَرْضُ مِنْهُمْ وَعِندَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ {،}) . بالرغم من هذا، فإنهم يتخذون إنكار البعث طريقا للتكذيب، وانكار الحق، (بَلُ كَدُبُوا بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءهُمُ).

ونتيجة لما فعلوه بأنفسهم، فإنهم يعيشون في اضطراب نفسي، وتخلخل فهني، وتخلخل دهني، وتخلخل وجداني – وهذا ما عبر عنه القرآن بعد ذلك بقوله (فَهُمْ فِي أَمْرٍ مَّرِيجٍ ٥٠)، أي مختلط مضطرب، لا يستبين فيه نور، ولا يتضح فيه دليل، ولا تشرق في سمائه شمس.

والسبب أن الحق الذي كذبوا به يتفق مع نواميس الكون، ويتناسق مع قوانين الفطرة، فالتكذيب به يعنى خلخلة التوازن النفسي، وتحطيم التوافق بين الكون والنفس. أما خلخلة التوازن النفسي فتوحي به اللفظة (فَهُمْ فِي أَمْر مَّريج)، وأما تحطيم التوافق بين الكون والنفس فتشير إليه الآيات التالية، وهي قوله تعالى (أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقَهُمْ ...)، فالآيات تشير إلى النتاسق الكوني العجيب القائم على الحق الذي كذبوا به، ولكنهم حطموا تلك الخيوط التي تربط بين فطرة الإنسان، ونواميس الكون.

### الكتاب المنظور دليل على الكتاب المسطور

القرآن المجيد – هو كتاب الله الذي يحمل من الآيات ما يشهد على صدقه، وفيه من الدلائل ما يحمل الناس على الإيمان به، ومع كل هذا، فإن الله على قد جعل كتابه المنظور (الكون) دليلا ممتد الآفاق، ناطقا بالبرهان. فبعد أن حكى القرآن عن الكفار تكذيبهم بالحق (القرآن المجيد)، لفت أنظارهم إلى هذا الدليل العظيم الذي لا يستطيعون إنكاره، أو تغطية أعينهم عنه (أَفَلَمْ يَنظُرُوا إلَى السَّمَاء فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَرَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوج {١}

وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهيج {٧} تَبْصِرَةً وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدِ مُّنِيبٍ {٨} وَنَزُّلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّبَارَكَا فَأَنبَتَنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ ٱلْحَصِيدِ {١} وَالتَّحْلَ بَاسِقَاتٍ لُّهَا طُلُّعٌ تُضِيدٌ {١} رزْقًا لَلْعِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلَّدَةً مَّيْتًا كَلْكَ الْحُرُوجُ {١١}). وفي هذه الآيات وقفات.

#### الأولى: منمج (كيف)

الآيات تدعو الإنسان إلى النظر في الكون وما فيه من كائنات وأحياء لا حصر لها ولا عد، كما أن الآيات ترشد الإنسان إلى منهج النظر القائم على السؤال (كيف)، كما في الآية (كَيْفَ بَنْيَنَاهَا)، ومنهج (كيف) هو الذي يفسر للإنسان الظواهر الكونية تفسيرا دقيقا، ويطلعه على الوصف الدقيق لكيفية حدوث الظاهرة. والله عَلا قد زود العقل الإنسان بوسائل جبارة يستطيع بواسطتها أن يكشف كيفية حدوث الظواهر، هذه الوسائل تتمثل في الحواس، وخصوصا حاسة النظر التي يستجلى بها الكتاب المنظور، واللفظ القرآني واضح في الإشارة إلى هذه الحاسة، (أفلم ينظروا).

فالعقل الإنساني إذن قادر على كشف كيفية حدوث الظواهر؛ إذ هي في حدود علمه، أما الكشف عن غايتها فهو شيء خارج عن نطاق العقل الإنساني، وبمعنى آخر: يستطيع الإنسان إزاء الظواهر الكونية أن يجيب على السؤال (كيف): كيف حدثت الظاهرة؟ وكيف سارت من البدء حتى وصلت إلى نقطة معينة .... الخ، أما السؤال (لماذا) لماذا حدثت الظاهرة؟ فلا يستطيع العقل الإنساني أن يجيب إجابة واضحة عليه. وعندما يتعدى العقل خطوطه، ويتجاوز حده، فيجيب على هذا السؤال - فإنه يقع في تهافت سخيف، وإضطراب عجيب، وقد يعلل العالمُ الكبير بتعليلات بدائية يسخر منها الطفل الصغير.

ولكن العقل الإنسان عقل نَهِ مِ لا يقف عند حد، بل يحب أن يعرف كل شيء -من هنا فإن الله على أوكل إلى الإنسان أن يستخدم عقله فيجيب عن (كيف) وسيصل إلى نتائج مدهشة، وحقائق مذهلة عن هذا الكون. أما إجابة (لماذا) فإن الله على قد بين للإنسان بيانا شافيا، بيّن له الحكمة من خلقه، وخلْق السماوات والأرض وما بينهما، وأبان له الحِكم والأسرار الكامنة وراء ذلك.

فعندها يقرأ الإنسان كتاب الله الهنظور — فإنه يجد جواب (كيف)، وعندها يقرأ كتاب الله المسطور – فإنه يجد جواب (لماذا)، وبهذا يتأزر الكتابان، فكل منهما فيه دليل على الآخر، وكل منهما يأخذ بيد الإنسان إلى الحق، ولا يكتمل عقل الإنسان إلا بهما معا، ولا يُصقل وجدانه إلا بالنظر فيهما معا. فإذا ما اتجه الإنسان إلى كتاب واحد منهما مهملا الكتاب الآخر، فإن ذلك يؤدي إلى انفصام في عقل الإنسان فينعكس ذلك على ممارساته وسلوكياته في الحياة.

ولو تأملت الآيات الكريمة لوجدت أن الله على جعل كتابه المنظور بعائر لعباده، وجعل كتابه المنظور بعائر لعباده، وجعل كتابه المسطور ذكري لهم (تَبْصِرَةً وَذِكَرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ مُّنِيبٍ {^}})، ولا ينتفع بهذين الكتابين إلا العبد المنيب الذي يَعْبُر من قراءة الكون إلى الإيمان بالخالق، ويصل بقراءة القرآن إلى طاعة ربه العظيم، فالقرآن يذكره بالحق، والكون يبصره به. أفرأيت أن ترك الإنسان لأحدهما – أو لهما معا – يعود عليه بالضرر، والرؤية المشوشة، والفكرة المضطربة، ويصدق الوصف على هؤلاء (نَهُمْ فِي أَمْر مَّريج).

#### الثانية: إنبات الحدائق والحقائق

عند تأمل الألفاظ في الآيات تستوقفنا لفظتان، الأولى: "فوقهم" في (أَفَلَمْ يَنظُرُوا إِلَى السَّمَاء فَوْقَهُمْ)، والثانية: "نزلنا" في قوله (وَنَزَّلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاءً مُّبَارَكا).

معروف أن السماء فوقهم، فهل في ذكر لفظ (فوقهم) تكرار؟ أو أن وراءه بعض الأسرار؟

إن النظر الدقيق والتأمل العميق في الآية يرينا أنها تدعو الإنسان إلى أن يرمي ببصره إلى ما فوقه، وليس إلى ما تحته، تدعوه ألا يصرف بصره إلا إلى ما هو فوقه، فيستمد مما فوقه منهجه وقيمه وكرامته، تدعوه إلى أن يعتز بما لديه مما جاءه من أعلى، ويأنف أن يرضى لنفسه بقيم أو منهج يأتيه من تحت.

أما لفظ (ونزلنا) فإنه يوحي بأن حياة الأرض تأتيها من الماء الذي ينزل، فإذا نزل الماء اهتزت وربت وأنبتت وأثمرت (رِزْقاً للمِبَادِ وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَة مَيْتاً). وفي الأرض دروس وعبر، فكذلك حياة الإنسان، حياة جنسه ونوعه بالماء النازل، وحياة فكرة وروحه بالمنعم النازل. والخلاصة أن ما نزل من السماء يثمر وينبت، سواء أكان ماء فينبت أشجارا وحدائق، أم كان منهجا فينبت رجالا وحقائق.

### الثالثة: (كُلُّ كَتُبَ الرُّسُلَ)

بقراءة هذه الظاهرة الكونية التي تتجلى في الماء النازل من السماء فتحيا به الأرض الميتة – نصل إلى الحق الذي كذب به المشركون، وهو البعث من بعد الموت قال تعالى (وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْتًا كَنْلِكَ الْحُرُوجُ {«}).

وهذا تطبيق قرآني للمنهج الذي دعا إليه، وهو تلاقى كتاب الله المنظور وكتابه المسطور، والإنسان العاقل هو الذي يجيد استخدام (كذلك)، حيث يهتدي بها إلى الحق الذي جاء من عند الله علا.

أما إذا عمى الإنسان، وأصيب عقله بلوثة الانفصام، فإنه يقع في إنكار الحق، والتكذيب به. وعندئذ فلن ينتفع الإنسان اللاحق بعِبَر الإنسان السابق، وما أصابه جراء تكذيبه. وسواء أكان ذلك الإنسان يركب دابة أم سفينة فضائية، فإن العقل هو العقل، قال تعالى (كُدَّبَتْ قَبْلُهُمْ قَوْمُ نُوح وَأَصْحَابُ الرَّسِّ وَتَمُودُ { ١٠ } وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوطٍ { ١٠ } وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ وَقَوْمُ ثُبَّع كُلُّ كَتَّبِ الرُّسُلَ فَحَقَّ وَعِيدِ {١٤})، وتأمل في قوله (كُلُّ كُدُّبَ الرُّسُلَ)، فالكلُّ يتوارد على هذا الخطأ، وهذه حماقة شنيعة يرتكبها الإنسان، ولا يَعتبر بما يرى للمكذبين قبله، فينزل وعيد الله علله باللاحق كما نزل بالسابق.

### المحور الثاني: ضمانات البعث [من آية: ١٤ إلى: ٣٨]

لِجهل الإنسان بقدرة الله علله - أو لتجاهله عن قدرة الله علله - يملأ فاه متشدقا (أبدًا مِتْنَا وَكَنَّا تُرَاباً ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ {٢})، فينكر البعث؛ بناء على تصوره أن عظمه إذا رُمّ، فلن يعود إلى ما كان عليه. وأغلب شبه الكافرين حول البعث تعود إلى هذا التصور، ولهذا فند القرآن الكريم - في مواطن كثيرة - هذا التصور، وبيّن بطلانه وخطله، كما في هذه السورة (أُفَعِينَا بِالَّخَلِّقِ الْأُوَّل بَلَ هُمْ فِي لَبُس مِّنْ خَلِّق جَدِيدٍ (١٥)، إنه كلام المنطق الواضح، والبرهان الساطع. فإذا كان الله على قد جاء بكم من عدم، ولم يعنى بهذا الخلق، أفيعجزه أن يعيدكم مرة أخرى؟! مع أن الإعادة أهون من الإنشاء - وفقا لمقاييس الإنسان، أما عند الله عَلا فَرْمًا خَلَقَكُمْ وَلا بَعْتُكُمْ إلا كَنفُس وَاحِدَةٍ إنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ } [لقمان ٢٨].

وقد أورد الحق سبحانه وتعالى - في هذه السورة . الأدلة القاطعة على حتمية البعث؛ حتى يترك الإنسان ليصل بنفسه إلى تلك النتيجة، ويدرك أن عدم البعث عبث لا يليق به وهو المخلوق العظيم، ولا بربه وهو الخالق الحكيم. وهذه الأدلة هي ضمانات إلهية للإنسانية، تعيش في الدنيا حتى يقضى الله على بزوالها، وعندئذ تبعث الخلائق كلها. ومن ثم فالإنسان يحيا وهو يرى مصيره الذي ينتظره، وجزاء أعماله التي قدمها، (يُنَبُّأ الإنسانُ يَوْمَبِذِ بِمَا قدَّمَ وَأَحَّر } [القيامة ١٣].

وهذه الضمانات هي: الرقابة الإلهية والهيمنة، والقداسة الإلهية، والعدل الإلهي، والانتقام الإلهي، والقدرة المطلقة.

### ١. الرقابة الإلهية والهيمنة

﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسِّوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْل الْوَرِيدِ {n} إِذَّ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيَانِ عَنِ الْيَمِينَتِوَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ {w} مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلاَّلَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ {n} ).

تضمنت الآية الأولى ثلاثا من الصفات الإلهية، وهي: الخلق، والعلم المحيط، والهيمنة القديرة. فالإنسان انبثق وجوده بخلق الله على له، واستمر وجوده بحفظ الله على له وهيمنته عليه. ولولا صفة الخلق الإلهي لاستحال وجود الإنسان، ولولا صفة الحفظ القائمة على العلم والهيمنة لا ستحال استمرار هذا الوجود، وبعبارة أكثر إيضاحا أقول: يحتاج الإنسان حتى يكون موجودا إلى خالق يتصف بالقدرة على الخلق، ويحتاج الإنسان حتى يستمر وجوده – فردا أو نوعا – إلى رب يتصف بالقدرة على الحفظ. والحفظ يقوم على صفتين:

الأولى: العلم المحيط، وإليها الإشارة بقوله (وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ)، فهو علم محيط حتى بوساوس النفس وخلجات الوجدان، {إِنَّهُ عَلِيمٌ بِدَاتِ الصَّدُورِ}[الأنفال٤٣]، {يَعْلَمُ حَالِمٌ لِذَاتِ الصَّدُورِ}[الأنفال٤٣]، {يَعْلَمُ حَالِيمٌ لِذَاتِ الصَّدُورِ}[عافر ١٩].

الثانية: الهيمنة القديرة، وإليها الإشارة بقوله (وَنَحْنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبَلِ الْوَرِيدِ)، فهو قريب بعلمه وإطلاعه وإحاطته وهيمنته. وقد أفصحت الآيات عن حقيقة هذه الهيمنة والرقابة (إدَّ يَتَلَقَّى الْمُتَلَقِّيانَ عَنِ الْيَمِينَ وَعَنِ الشِّمَالِ قَعِيدٌ {﴿ ﴾ مَا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ { ﴿ ﴾ )، فهو فهي هيمنة رقابية تحصى كل شيء على الإنسان في حياته، تحصيه في كتاب سوف يؤتاه يوتاه وم الحساب، {وَيَقُولُونَ يَا وَيُلتَنَا مَالِ هَذَا الْكِتَابِ لا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلا كِيرةً إِلا الكهف ٤٤].

وبماتين الصفتين (العلم والميهنة) يحفظ الله الإنسان، يحفظ ذاته من الانقراض، ويحفظ قيمته من الانحطاط، فيعيش الإنسان في كنف راعيه محفوظ الذات، لا يصيبه إلا ما كتبه الله علله أه، محفوظ القيمة، حيث إن كل ما يفعله أو يقوله يخضع للتسجيل والحفظ، فلا يفرط في شيء منه، ثم يحاسب عليه ويجازى عليه (1).

### ٢. القداسة الإلهية

القداسة هي تنزيه الخالق عن عبثية الخلق {أَنَحَسِبَتُمْ أَتَمَا خَلَقَنَاكُمْ عَبَثاً وَأَتَكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ} [المؤمنون ١١٥]، فالله على إذ خلق الخلق أولا، ثم أحاطهم بحفظه وعلمه ورقابته ثانيا – أخبرهم بأن هذا كله لا يذهب سدى ولا ينتهي هدرا {أَيَحْسَبُ الإنسَانُ أَن يُتُرَكَ

<sup>(</sup>١) في سورة الطارق مزيد من البيان لهذه القضية.

سُدَّى } [القيامة ٣٦]، بل لا بد أن تكون هناك مرحلة ثانية يتم فيها الحساب والجزاء، وإلى هذا تشير آيات السورة الكريمة (وَجَاءت سَكْرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكُ مَا كُنتَ مِنْهُ تَجِيدُ {٣} وَرُفِخَ فِي الصُّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ {٠} وَجَاءِتْ كُلُّ نَفْس مَّعَهَا سَابِقٌ وَشَهِيدٌ {١٠} لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكُشَفَّنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الَّيوْمَ حَدِيدٌ { " } ). والآيات تتَحدث عن سكرة الموت ثم النفخ في الصور وبعث الناس للمحشر.

والمتأمل في الآيات برى بروز اسم الإشارةِ (ذَلِكَ مَا كُنتَ مِنْهُ تَحِيدُ)، (ذَلِكَ يَوْمُ الَّوَعِيدِ)، والإشارة الأولى للموت، والثانية للبعث، (لَقَدْ كُنتَ فِي غَفَّلَةٍ مِّنْ هَدًا)، أي هذا اليوم - وهو يوم القيامة، وتكرار الإشارة في هذا المقطع يوحي إلى الإنسان بقداسة القضية، وتنزه الله على العبث، وكأن الآيات تقول: أيها الإنسان، انظر قد جاءك الموت الذي كنت تفر منه، وقد جاء يوم الوعيد الذي كنت تتكره، فتعالى الله على عما تقول علواً كبيرا.

ثم جاءت الآية الأخيرة في المقطع (لَقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَدَا...)، والخطاب للإنسان - كما يقول ابن كثير (١)، وفي ذلك سيبصر الإنسان الحق الذي أنكره (فَبصَرُكِ الْيَوْمَ حَدِيدٌ)، ولكن هيهات هيِهات {وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُو رُؤُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَالِحاً إِنَّا مُوقِنُونَ}[السجدة ٢٦].

# ٣. العدل الإلهي

(وَقَالَ قَرِينُهُ هَدًا مَا لَدَيَّ عَتِيدٌ {٣} ِ أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ كُلَّ كُفَّارِ عَنِيدٍ {١٦} مَّنَّاع لَّلْخَيْر مُعْتَدٍ مُّرِيبٍ {٥﴾ الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَهاً آخَرَ فَأَلْقِيَاهُ فِي الْعَدَابِ الشَّدِيدِ {٦﴾ قَالَ قَريُّنُهُ رُبَّنَا مَا أَطْغَيْتُهُ وَلَكِن حَانَ فِي ضَلالٍ بَعِيدٍ {٧٠} قَالَ لِا تَحْتَصِمُوا لَدَىَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ الَّيْكُم بِالْوَعِيدِ {٢٨} مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَىَّ وَمَا أَنَا بِظَلام لِّلْعَبِيدِ {٣} يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَل ِامْتَلاتِ وَتَقُولُ هَلَ مِنْ مَّزيدٍ {٣})، (وَأَرْلِفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيِّدٍ {٣} هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّابٍ حَفِيظٍ {٣} مَنْ خَشِييَ الرَّحْمَنُ بِالْغَيْبِ وَجَاء بِقَلْبٍ مُّنِيبٍ {٣} انْخُلُوهَا بِسَلام ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ {٣} لَهُم مَّا يَشَاؤُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ {٣﴾).

ترينا هذه الآيات موقفين متباينين للبشر في الدنيا، أما الأول فهو كل (كَاهُار عَنِيدٍ مُّنَّاع لُّلْخَيْر مُعْتَدٍ مُّريبِ الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَها آخَرَ)، وأما الثاني فهو كل (أَوَّابٍ حَفِيظٍ . مَنْ خَشِي الرَّحْمَن بِالْغَيْبِ وَجَاء بِقِلْبٍ مُّنِيبٍ). إذن فهما صنفان تباينت أفعالهما وصفاتهما في الدنيا - فهل من العدل أن تتتهي القصة بمجيء الموت دون أن يثاب المحسن، ويعاقب المسيء؟! لا. تبين الآيات أن الصنف الأول يكون بحقه هذا الخطاب (أَلْقِيَا فِي جَهَنَّمَ)، (فَأَلْقِيَاهُ فِي الْمَدَابِ الشَّدِيدِ)، والصنف الثاني حقه هذا الخطاب (وَأُرْلِفَتِ الْحَيَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ . هَذَا مَا تُوعَدُونَ)، (ادْخُلُوهَا بِسَلام ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ . لَهُم مَّا يَشَاؤُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزيدٌ).

<sup>(</sup>۱) نفسیر ابن کثیر ۳۰۹/۷.

من هنا فإن العدل الإلهي يعطي كل إنسان حقه من الجزاء وفقا لعمله، وطالما أن هذا الجزاء لا يتحقق في الدنيا، فلا بد له من يوم يتحقق فيه، وهذا من أكبر أدلة البعث، وأوضح ضماناته. ولهذا كثر حديث القرآن عن هذا الدليل، وأفاض في تفصيل ذلك الجزاء لمن أحسن ولمن أساء، حتى يرتدع الغوي، وينزجر الشقي.

وإذا قمنا بمقارنة بين صفات المعذبين والمنعمين، فسوف نجد أن الآيات ذكرت سبب انحراف المنحرفين وسبب التزام الملتزمين، كما ذكرت نتيجة كلً من الانحراف والالتزام، وذكرت آثار كلً، والجدول يوضح ذلك:

| الملتزمون           | المنحرفون               | وجه المقارنة               |              | 3 |
|---------------------|-------------------------|----------------------------|--------------|---|
| أواب                | كَفَّار                 | ١. في العقيرة              | . 1          |   |
| أواب                | عنيد                    | ۲. في انقيار               | آثار<br>     |   |
|                     |                         | النفس                      | الانحسراف أو | ١ |
| حفيظ                | ١/مناعالمخير            | ے اللہ ہے                  | الالتنزام    |   |
|                     | ۲/معتد                  | ٣. في الممارسة             | ·            |   |
| منخشي الرحمن بالغيب | الذيجعل معالله إلها آخر | سببب الانحراف أو الالتنزام |              | ۲ |
| منيب                | مرب                     | نتيهة الانحراف أوالالتزام  |              | ٣ |

واضح من الجدول أن الصنفين يقفان على طرفي نقيض في كل شيء، بداية من نقطة الانطلاق، فالكافرون انطلقوا من منطلق (الَّذِي جَعَلَ مَعَ اللَّهِ إِلَها اَخَرَ) أيا كان هذا الإله، حجرا أم بشرا، هوى أم شهوة، فكرة أم مذهبا... فهو قد جعل بدلاً من الله على إلها آخر يحتكم إليه، ويذعن له، ويصدر عن أوامره وزواجره، والحق عنده ما يراه إلهه حقا، والباطل ما يراه باطلا.

ولأن هذا المنطلق فاسد البنيان، واهي الأساس؛ فإن آثاره تبدو في حياة صاحبه. كما نصت الآية . كُفرٌ بالله عَلاه، وتكذيب بالحق الذي جاء من عنده، ومعاندة له، ومعارضة له بالباطل، فلا يستجيب لأمر الله علام الله علام عن نهيه.

وأما آثار هذا الانحراف على ممارسته في الحياة فإنها ذات شقين: شق المنع (مناع للخير)، وشق العطاء (معتد) فهو يمنع كل خير في أي مجال تطبيقي يمارسه، سواء في المجال الاجتماعي أم السياسي أم الاقتصادي... فأي مجال يكون فيه، فإنه يمنع الحق أن يصل لمستحقيه، ويمنع المؤهلين من شغل المناصب التي يمكن أن يبدعوا فيها، وينهضوا بها. أما عطاؤه فهو الاعتداء، والاعتداء هو البغي وتجاوز الحد، أو التقصير والتفريط في الحق . كلاهما اعتداء.

وهذا بخلاف الصنف الآخر الذي جعل منطلقه (مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبِ)، فأسس حياته ومعارفه وممارساته على هذه القاعدة الكبرى، فلا أحد في حياته سوى الله على، ولا أحد في قلبه غير الله عَلام، يراقب الله عَلام ويشعر أن الله عَلا يراقبه، لا يعمل أعماله من أجل الناس، إنما من أجل الله على الذي سيجازيه عليها.

وهذا التصور سيثمر آثارا طيبة في حياة الفرد - أما في عقيدته وانقياد نفسه للحق فهو (أواب)، يرجع إلى الحق، ولا يحيد عنه، ولا ينحرف عن ما يريده الله عَلا، ويقوم بما أمر، ويكف عما زُجر، دائم التوبة والاستغفار؛ أنْ يكون وقع في خطأ، كما كان رسول الله راللهم إنا نعوذ بك من أن نشرك بك شيئا نعلمه ونستغفرك لما لا نعلمه (<sup>()</sup>. وهو الله علمه () وهو الله علمه الله الم في ممارساته (حفيظ) يحفظ العهود والمواثيق، فلا ينقض ولا ينكث، ومن ثم يكون الأمين الكفء فيما يقوم به من ممارسات اجتماعية أو سياسية أو اقتصادية أو قضائية أو غير ذلك من الممارسات، فهو يؤدي الواجبات التي عليه في عمله، ويعطى لمن يرعاه - أيا كان مجال المسئولية - حقه الذي له.

وأخيرا فإن النتيجة في الدنيا متباينة، فأما نتيجة الانحراف فهي الريب (مريب) وأما نتيجة الالتزام فهي الإنابة (وَجَاء بِقِلَبِ مُّنِيبِ). والمريب كما قال ابن كثير: "أي شاك في أمره، مريب لمن نظر في أمره"(٢)، فهو في أمره يظل في شك وحيرة وقلق واكتئاب وتعاسة، يحيا ضنكا، يلهث وراء الدنيا كالكلب المسعور، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى، فإن الناس لا يطمئنون إليه، ولا تصبو نفوسهم إليه، يأخذونه بعين الريبة والشك، وكل ما صدر عنه فهو في سلة الشك والارتياب، فهو مريب في نفسه، مريب عند غيره.

أما الآخر فهو ذو القلب المنيب الطاهر الذي لا يدع شكا أو ريبة تتسلل إلى قلبه، أو تدلف إلى عقله، بل إنه دائم التطهير لعقله، دائم الإصلاح لقلبه، ولهذا فإنه يعيش في رضا وطمأنينة وراحة وسعادة وأمان وسكينة، ويراه الناس مكمن ثقتهم، ومحط أمانتهم.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (١٨٧٨١)، من حديث أبي موسى الأشعري، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر ۳۱۰/۷.

أفمن العدل أن يتساويا في الجزاء وقد اختلفا في المعرفة والعطاء؟! {أَفَمَن كَانَ مُؤْمِناً كَمَن كَانَ فَاسِقاً لا يَسْتَوُونَ}[السجدة ١٨].

٤. الانتقام الإلهي

(وَكَمَ أَهْلَكُنَا قَبَلَهُم مِّن قَرْن هُمْ أَشَدُّ مِنْهُم بَطْشاً فَنَقَبُوا فِي الْبِلادِ هَلَ مِن مَّحِيصٍ {n} إنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كانَ لَهُ قَلَّبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ {٣})

الدنيا – كما تقرر سلفا – دار ابتلاء وليست دار جزاء، ومعنى ذلك أن العامل في هذه الدنيا سيعمل ما شاء – {فَمَن شَاء فَلَيُوْمِن وَمَن شَاء فَلَيكُمْنَ}[الكهف ٢٩]، والله عَلَيْ قد جعل الإنسان مختارا، فيختار طريقه بعد أن خلق له من الوسائل ما يميز به بين الخير والشر وهَمَنيّناهُ النَّجْدَيْن}[البلد ١٠]، وبعد أن تكفل بتبيين الهدى من الضلالة، والحق من الباطل {إنَّ عَلَيْنَا للَّهُدَى}[الليل ٢١]، ثم جعل الدنيا فرصة للعمل – وأجّل الجزاء إلى يوم القيامة، وفي ذلك اليوم سيتحقق العدل الإلهى حيث يثاب المحسن ويعاقب المسيء.

وقد اقتضت حكمته ألا يجازى ذلك الجزاء في الدنيا، ولكن هذا – كما بيناه في سورة الفجر – لا يمنع من أن تقع بعض المجازاة في دار الابتلاء، فيمكّن الله على من أطاعه ويذل من عصاه، وقد لا يمكّن المطيع، وقد لا يعاقب المعاصي في الدنيا، فدل انتقام الله على من بعض العصاة في الدنيا، أن الآخرين الذين نجوا من الانتقام في الدنيا رغم عصيانهم – لا بد وأن ينالهم جزاؤهم. وها هي حياتهم تغرب دون أن نرى ذلك العقاب، إذن فهناك حياة أخرى ينالون فيها ما يستحقون، وهكذا دل انتقام الله على عض العصاة أن هناك يوما آخر يعم الجزاء فيه جميع الخلائق.

وهذا الدليل من ألطف الأدلة وأدقها على اليوم الآخر، ولهذا لا يبصره إلا من (كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ). ويمكن الوصول إلى هذا الدليل بالسير في الأرض، والنظر في آثار من خلوا ممن أهلك الله على خضراءهم وأباد غضراءهم.

### ٥. القدرة المطلقة

(وَلَقَدْ خَلَقَنَا السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لُّغُوبٍ [٢٨]). ما الذي ينكره الكافر في بعثه بعد موته?! وكل الأدلة المنطقية تدل على حتمية البعث، وكما بيّن أول دليل أن الله على خلق الإنسان ابتداء ولا يعييه أن يعيده مرة ثانية، فإن هذا الدليل يبين أن الله على قد خلق ما هو أكبر من خلق الإنسان دون أن يمسه إعياء أو تعب، قال تعالى ﴿ لَخَلْقُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكَنَرَ النَّاسِ لا

يَعْلَمُونَ}[غافر ٥٧]. فهذه القدرة المطلقة التي يخلق الله على بها ما يشاء دون أن يصيبه كلل أو ملل . ألا تستطيع أن تبعث الإنسان بعد مماته؟!

\* \* \*

### الحور الثالث: واجب المؤمن تجاه المتمردين [من آية: ٣٩ إلى آخرها]

ألا إنه لقول خطل يقع فيه ذلك الغبي الأحمق حين يقول (أَبِدًا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَاباً ذَلِكَ رَجَعٌ بَعِيدٌ). وتجاه هذا الخطل يرشد الله على المؤمن إلى ما يجب عليه تجاه هؤلاء، حيث إن الواجب عليه أمران، الأول: عطاء للنفس، وهو التسبيح والاستعداد، والثاني: عطاء للغير، وهو التذكير بالقرآن.

والأساس الذي يقوم عليه هذان العطاءان هو الصبر، ولهذا ابتدأت الآيات به، (فَاصَبِرُ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ)، فهذه العطاءات تحتاج إلى صبر عظيم، وكفاح جسيم، ولهذا نجد القرآن يأمر بالصبر كلما دعا الإنسانَ إلى العطاء، كما في أول سورة المدثر وغيرها.

### أولا: عطاء النفس

هذا العطاء يهدف إلى إصلاح النفس، وتزكيتها، وإعدادها لتحمل المسئولية، وإصلاح النفس يقوم على وسيلتين . كما تبين السورة، هما: التسبيح والاستعداد.

#### ■ التسبيح

(وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ {٣} وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحَهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ {١٠}. التسبيم هو الوسيلة التي تملًا حياة الإنسان بالخالق العظيم، فتجعل منه إنسانا عظيما في الوجود، وتجعل منه مخلوقا فريدا في الحياة، تتحقق فيه معنى الإنسانية، فيعيش حرا كريما عزيزا، لا يذل ولا يستذل ولا يمون ولا يستخام، ثم ينطلق مشاركا إيجابيا، وعنصرا فعالا في بناء الأسس القويمة في يستخام، ثم ينطلق مشاركا إيجابيا، وعنصرا فعالا في بناء الأسس القويمة في القرآن الحياة، هذا هو التسبيح، وهذه هي آثاره في حياة الإنسان. فما حقيقة التسبيح في القرآن الكريم؟

تنص الآيات القرآنية على أن التسبيح عباده تشترك فيها جميع الكائنات دون استثناء، {تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ الرَّعْدُ وَالْأَرْسِ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدَهِ}[الإسراء٤٤]، {وَيُسَبِّحُ الرَّعْدُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ وَالْمَلاَ بِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ}[الرعد١٣]، {سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض}[الحشر ١].

فالآيات تبين أن سائر المخلوقات تسبح الله على فما من شيء إلا يسبح، حتى الرعد يسبح بحمده. وأما بالنسبة للبشر فلا يقوم بهذه المهمة إلا الرجال المتميزون، قال تعالى: {يُسبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْقُدُوِّ وَالاصال رِجَالٌ لا تُلهِيهم تِجَارَةٌ وَلا يَيْعٌ عَن ذِكِر اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاء الرَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ} [النور ٣٦-٣٧]، فالرجال المتصفون بمضاء العزيمة وقوة الإرادة الذين لا يلهيهم شيء عن أهدافهم السامية، وغايتهم النبيلة، الذين يعملون في الدنيا ويعملون بالآخرة فيستعدون لها – هؤلاء هم الذين يسبحون ربهم.

#### ما معنى التسبيح إذن<sup>(١)</sup>؟

التسبيح له معنيان (٢) . في السنة النبوية . أحدهما يتعلق بالقول، والآخر يتعلق بالعمل. ومن هنا فإن قصر التسبيح على الذكر غير وارد، وليس له مسوغ. ولهذا قال الطاهر بن عاشور: "فمعنى {وَنَحَنُ تُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَتُقَدِّسُ لَكَ}: نحن نعظمك وننزهك. والأول بالقول والعمل، والثاني باعتقاد صفات الكمال المناسبة للذات العلية، فلا يتوهم التكرار بين تسبيح وتقديس "(٣). ويؤيد هذا الفهم قوله سبحانه وتعالى {قَالَ أَوْسَطُهُمْ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ لَوْلا تنتهون عن منع المساكين، فجعل الكف عن الحرام تسبيحا.

مما سبق يتبين أن للتسبيح معنى أوسع من مجرد الذكر، وقد اختلف المفسرون في المراد بالتسبيح في آية الإسراء {وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسبِّحُهُمْ} [الإسراء ٤٤]. فبعضهم ذهب إلى أن المراد به عموم التنزيه، وأن كل المخلوقات تدل بحالها وبالنظر إليها على وحدانية الله عَلى وذهب آخرون إلى أن هذا تسبيح مخصوص بدليل قوله (وَلَكِن لاَّ تَقَهُونَ تَسْمِيحُهُمْ)، ولكلُّ أدلته.

والذي يبدو لي - والله أعلم - أن المراد بالتسبيح هنا هو خضوع الكائنات شه المخضوعا مطلقا، وانقيادها له انقيادا تاما، ويدل على هذا عموم الآيات السابقة كقوله

<sup>(</sup>۱) يكاد يجمع المفسرون واللغويون على أن معنى التسبيح لغة، هو: التنزيه والتبرئة من السوء، وقد جاء في الجامع لأحكام القرآن "التسبيح في كلامهم: التنزيه من السوء على وجه التعظيم، ومنه قول أعشى بني تعلبة: أقول لما جاءني فخره سبحانَ منْ علقمة الفاجر

<sup>&</sup>quot;أي: براءة من علقمة"

وهناك من يرى أن معنى التسبيح، هو: التعظيم قال أبو صالح في قوله {ونَحْنُ نُسبَّحُ بِحَمْدِكَ وَنَقَدَّسُ لَكَ} [البقرة٣٠]. "قال: نعظمك ونحمدك" [الدر المنثور في التقسير بالمأثور للسيوطي، سورة البقرة، آية:٣٠].

<sup>(</sup>٢) يطلق لفظ التسبيح في السنة على معنيين:

الأول: قول (سبحان الله) كما في الحديث: "من سبح الله في دبر كل صلاة ثلاثا وثلاثين" [رواه مسلم (٩٣٩)، من حديث أبى هريرة]، أي: قال سبحان الله.

والثاني: الصلاة كما في الحديث "وما سبح رسول الله ﷺ سُبحة الضحى قط، وإني لأسبحها"[ رواه البخاري (١١٠٦)، ومسلم (١١٧٤)، من حديث عائشة].

<sup>(</sup>۲) التحرير و النتوير ۲۳۲/۲.

{سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ}[الحشر ١]، وآية الإسراء وغيرها، ولهذا أخبر عن أن الرعد يسبح والجبال تسبح ... فتسبيح هذه - هو تعظيمها الله علله بالخضوع له كما يريد، وان كان هذا لا ينفى أن يكون لكل كائن خضوع يناسبه، والناس قد تفقهه وقد لا تفقهه.

### وبهذا يتبن لنا في معنى التسبيح ما يلي:

١. التسبيح هو التعظيم، ويدل على ذلك أن لفظ الجلالة في التسبيح يقترن بصفة العظمة والعلو والعزة ونحوها من صفات التعظيم، وتأمل هذه الآيات {فُسَبِّحُ بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيمِ}[الواقعة ٧٤]، (سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَىٰ}[الأعلى ١]، (يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ الْمَلِكِ الْقَتُّوسِ الْعَزيزِ الْحَكِيمِ}[الجمعة١]، {سُبْحَانَ رَبُّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ} [الصافات ١٨٠].

فهذا دليل على أن التسبيح يعنى تعظيم الله على المتصف بصفات الكمال من كل سوء وعيب ونقص، كما قال تعالى (سُبْحَانَهُ أَن يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ}[النساء ١٧١]، {قُلْ أَتنبُّيونَ اللّه بِمَا لا يَعْلَمُ فِي السَّمَاوَاتِ وَلا فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ} [يونس١٨]. إذن فالتسبيح أعم من التنزيه، إذ قد تنزه شخصا عن السوء دون أن تعظمه، ولكنك لا تعظم إلا وأنت تنزه عن السوء؛ لأن التعظيم يصحبه الرضا والإعجاب، قال الشاعر:

وعين الرضاعن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدى المساويا

وخاصة أن التسبيح يقترن بالحمد، (وسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّك)، والحمد هو الثناء الذي يوجهه العبد للعظيم، فالحمد لا يكون إلا ثناء على العظيم، بخلاف الشكر الذي يكون ثناء لغير العظيم.

٢. ولكن التسبيح ليس مطلق التعظيم، إنما التعظيم المصحوب بالدليل، ويشهد لقولنا أن الأمر بالتسبيح في القرآن الكريم يقترن – غالبا – بتكليف إلهي، هو كالدليل لهذا التعظيم، سواء أكان التكليف قولا كقوله تعالى {وَادْكُر رَّبُّكُ كُثِيراً وَسَبِّحُ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْكَار}[آل عمران٤١]، أو عملا، كقوله تعالى {فَسَبِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكُ وَكُن مِّنَ السَّاجِدِينَ} [الحجر ٩٨]، {وَمِنَ اللَّيْل فَاسْتَجُدْ لَهُ وَسَبِّحَهُ لَيْلاً طُويلاً} [الإنسان٢٦]، {إتَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا دُكِّرُوا بِهَا خَرُّوا سُجَّداً وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ}[السجدة ١٥]، إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة التي تقرن التسبيح بالاستغفار أو التوكل أو الدعاء أو الصبر...

فدليل التعظيم هو الخضوع والطاعة بالقول والعمل – وهذا هو معنى التسبيح في القرآن الكريم، وبهذا نعرف السر في أن القرآن يأمر بالتسبيح في سائر ساعات اليوم، كما في سورة ق (وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبَلَ الْفُرُوبِ {٣} وَمِنَ اللَّيل فَسَبِّحُهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ {٤})، وفي طه: {وَسَبِّحُ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبَلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبَلَ غُرُوبِهَا وَمِنَ آناء اللَّيلِ فَسَبِّحُ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكُ تَرْضَى} [طه ١٣٠]، {وَمِنَ اللَّيل فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحُهُ لَيُلاً طَويلاً } [الإنسان ٢٦].

خلاصة القول أنه لا وجه لتخصيص التسبيح بالتنزيه، أو بمجرد الذكر، بل الأولى – كما رأينا – أن يفسر التسبيم بالتعظيم القائم على الدليل. وعليه فلا يكون من المسبحين إلا من عظم الله على السانه وبأعماله – وهؤلاء هم الرجال الذين ورد ذكرهم في آية النور {يُسبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْفُدُوِّ وَالآصَالِ رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَن ذِكِرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاء الرَّكَاةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالأَبْصَارُ} [النور ٣٦–٣٧]. ومن هنا يتبين أن الإنسان لا ينجو من الغرق في الدنيا والآخرة إلا بتسبيح العظيم.

وبهذا التسبيح يستطيع الإنسان أن يزكي نفسه، ويسمو بها، فيعيش رجلا لا يرهب أحدا، ولا يذل لأحد. وبهذه العدة يدعو العصاة، ويقارع الطغاة. وقد اقترن التسبيح في الآية بالصبر؛ لأنه أمر عظيم لا يقوى عليه أي إنسان، إنما يقوى عليه من وصل حبله بحبل الله علنا منهم..

#### الاستعداد ليوم الرحيل

قال تعالى (وَاسْتَمِعْ يَوْمَ يُنَادِ الْمُنَادِ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ {١٠} يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْحُرُوجِ {١٠} إِنَّا نَحْنُ تُحْمِى وَتُمِيتُ وَإِلَيْنَا الْمَصِيرُ {٢٠٠} يَوْمَ تَشَقَّقُ الأَرْضُ عَنَهُمْ سِرَاعاً ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِيرٌ {١٠٠}). هذا أمر إلهي للإنسان يأمره أن يستمع لما يخبره من حال يوم القيامة. ومطلوب من الإنسان أن يكون مستمعا فعالا، يستمع فينظر ما الذي ينبغي عليه، لا أن يسمع ثم يعرض، كما قال تعالى مخبرا عن هؤلاء {وَمِنَهُم مَّن يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ أَفَأَنتَ تُسْمِعُ الصَّمَّ وَلَوْ كَانُوا لاَ يَعْقِلُونَ} [يونس ٤٢].

ثم إن هذه الوسيلة هي المكملة مع التسبيح لإصلاح النفس وتزكيتها، وإعدادها لتحمل المشاقّ والمكاره في سبيل إقامة الحق، وتهيئتها لمقارعة جحافل الباطل وأعوان الشيطان في شتى الميادين. وعلى قدر امتلاك الإنسان لهاتين الوسيلتين تكون قوة نفسه أو رباطة جأشه، وتكون تضحيته وصبره، ويكون خوف الأعداء منه على قدر ما في نفسه من قوة، ولا يكون قوى النفس حتى يكون قوى الصلة بالله عَلا، والثقة بما عنده، والرغبة بما لديه، والعزوف عما في أيدي الناس، واليقين بأن لا سلطان لأحد عليه، ولا قدرة ولا قوة لأحد على أن ينال منه إلا بمشيئة الله عَلا .

وفي هذا الصدد جاء التذكير باليوم الآخر الذي أنكره المنكرون، وكذب به الجاحدون - ليدل على هشاشة نفوسهم وضعفهم، فمهما كان شأن الكافر فإن له نفسا خوارة، وقلبا جبانا، وحياة ضنكا.

# ثانياً: عطاء للغير (التذكير بالقرآن)

(نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارِ فَدْكَرْ بِالْقُرْآنِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ {﴿})، إذا كان الصبر هو الركيزة الأساسية لأمان النفس، ومصدر قوتها، وطاقتها التي لا تنضب في التحمل والمواجهة، فإن اليقين باطلاع الله عَلِيَّة وعلمه ومراقبته لما تقدمه هذه النفس من تضحيات في سبيله، ثم يقينها بأن اللَّهُ عَلا يعلم ما يحدث لها من أذى واضطهاد وتضبيق، ثم يقينها بأن ذلك لن يذهب سدى، بل إن الله علل حكم عدل، وسيثيب المحسن بإحسانه، ويأخذ المسيء بإساءته - هذا اليقين هو الركيزة الأساسية لأمن المجتمع واستقراره، وانطلاقه في الحياة بفعالية وايجابية، حتى يكون مجتمعا بنّاء؛ ذلك أن المجتمع عندما يوقن بأن أي جهد يبذله أفراده لن يضيع، فإن هؤلاء الأفراد سيبادرون إلى فعل الخيرات، واقامة اللبنات الأساسية لمجتمع سليم بعيد عن الأمراض. ومن دون هذا اليقين وذلك الصبر فإن المجتمع يقع عرضة للأمراض الداخلية وفريسة للتآمرات الخارجية.

هذه المقدمة هي القاعدة الكبري، والذخيرة العظمي للمصلحين حتى يقوموا بواجبهم تجاه الآذرين، فيعطونهم ما ينفعهم، وقد أرشدت الآيات إلى ما ينبغي إعطاؤه، ذلكم هو التذكير بالقرآن. فما المراد بذلك؟ القرآن الكريم – هو البرنامج الإلهي لإصلاح البشرية، وهو برنامج حاز صفات الكمال ليس فيه أي عيب أو خلل، وليس فيه أي نقص أو قصور، قال تعالى {لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن نَيْن يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنزيلٌ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ} [فصلت ٤٢]، وقال تعالى {وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَاناً لِّكُلِّ شَيْءٍ [النحل ٨٩]. فهو برنامج شامل كامل شافٍ وافٍ، هذا هو القرآن.

والتذكير به يعني، تبصير الناس بالحقيقة الخالدة التي فيها صلاح جميع أمرهم، واستقامة كل أحوالهم، واستقرار حياتهم. تبصيرهم بنيل الكرامة، وأخذ الحقوق، وإقرار السلام والأمن، وتحقيق العدالة والمساواة، والعيش في ظلال الحرية والإخاء. هذا هو التذكير بالقرآن – وهو الجانب الأول من عمل المصلحين، ولا شك أنه يحتاج إلى جهود جبارة، وطاقات هائلة، حتى يتم تفعيله على الوجه الصحيح. فلأسف أصبح كثير من الناس يفهمون القرآن فهما قاصرا جزئيا، فيؤثر جانب القصور هذا على تذكير الناس، فلا يذكرون بالقرآن كما ينبغي، ومن ثم لا يقومون بدفع عجلة التغيير إلى الأمام.

أما الجانب الثاني من عمل المصلحين فيتمثل في إقامة القرآن في ممارسات الناس وحياتهم، كما قال تعالى: {أَنَ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تَتَفَرُّقُوا فِيهِ}[الشورى١٣]، وهذا الجهد اضطلع به رسول الله في الفترة المدنية، أما الجانب الأول فقد اضطلع به في الفترة المكية.

### مؤهلات الإنسان للعبودية (سورة البلد)

### المركز الإشعاعي الأخير لمداية البشر

يقسم الله على بـ (هَذَا البَلدِ)، وهو البلد الحرام – مكة، ثم يقرن هذا القسم برسوله محمد ﷺ ويشير إلى إقامته بها (وأنتَ حِلُّ بِهَذَا البَلدِ)، وهذان – مكة ومحمد ﷺ هما المركز الإشعاعي الأخير لهداية البشر، فلن تهتدي البشرية حتى تنهل منهجها من رسول الله – محمد ﷺ، وتتوجه قلوبها إلى بيت الله الحرام. وبهذا ندرك سر اقترانهما في بدء السورة التي تتحدث عن مؤهلات العبودية لدى الإنسان، فأساس عمل هذه المؤهلات هو الانبثاق من مركز الله ﷺ الذي جعله مصدرا لخير البشر وهدايتهم.

### الكِيان الإِنساني بين تحققه ووجوده

إن الكيان الإنساني لا يوجد إلا بسنة التوالد، (ووَالِد ومَا ولَدَ {٢})، فبهذه السنة يوجد الإنسان ويستمر وجوده. ولكن هذا الكيان لا تتحقق إنسانيته إلا بسنة أخرى، هي سنة العبودية، ولا عبودية صحيحة إلا عبر منهج محمد رسول الله ومحمد القائم على التوجه إلى مكة، فسنة التوالد تُوجد الكيان الإنساني، ومحمد رسول الله ومكة هما مصدر تحقق الكيان الإنساني.

بهذا التشابك البديع تفتتح سورة البلد، لتعطينا في ثلاث آيات - ثلاثة أسس للعبودية:

الأول: وحدة المكان (مكة) الذي تتوجه إليه البشرية في عبوديتها شُهِاللهِ.

الثاني: وحدة المصدر (الرسول محمد ﴿ الذي تأخذ البشرية عن طريقه منهج اللهُ عَلاه.

الثالث: وحدة التجارب المتمثلة في تجارب البشرية ورصيدها في العبودية، حيث إن سير الزمان، وتراكم التجارب بين الآباء والأبناء، وتوارث الخبرات بين السابق واللاحق، كل هذه أسس تُرى الإنسان طريق الهدى، وتميزه عن طرق الضلال.

### الكبد وحمل الأمانة

ثم يقسم الله على العظيمة على الحقيقة الخالدة (لَقَدْ خَلَقَنَا الإِنسَانَ فِي كَبَدٍ {،})، أي: في مشقة وعناء. وقد اختلفت أقوال العلماء في تفسير الكبد، ولكن يجمعها ما ذكرناه من أنه المشقة والعناء.

وأعظم مشقة هي مشقة الكفاح في الحياة، وأعظم عناء هو حمل الأمانة التي عرضت على السماوات والأرض والجبال {فَأَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنسَانُ} [الأحزاب ٧٢]، هذه الأمانة حملها الإنسان، وهي أمانة ثقيلة. إنها الحق الذي قامت عليه السماء والأرض، وهي الحق الذي يموت عليه الناس ثم يبعثون ثم يحاسبون ويجازون، إنها أمانة أبت حملها سائر المخلوقات التي لا تعد ولا تحصى وحملها الإنسان، فهي أعظم كبد خُلق فيه الإنسان، فإن أساء وقصر فهو الخسران العظيم، وإن أحسن ووفي فهو الفوز العظيم، كما قال تعالى (يَا أَيُّهَا الإنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إلَيْ رَبِّكَ كَنْحاً فَمُلاقِيهِ {١} فَامًا مَنْ أُوتِي العظيم، كما قال تعالى (يَا أَيُّهَا الإنسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ إلَيْ رَبِّكَ كَنْحاً فَمُلاقِيهِ {١} وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَنَابُهُ وِيَابِهُ بِيَمِينِهِ {٧} فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَاباً يَسِيراً {٨} وَيَنقلِبُ إلَى أَهْلِهِ مَسْرُوراً {١} وَأَمَّا مَنْ أُوتِي كَنَابُهُ وَرَاء ظَهْره {١٠} فَسَوْفَ يَدْعُو تُبُوراً {١٩} وَيَعتَلِي سَعِيراً {٣}) [الانشقاق ٢-١٢].

إذا كان ذلكم شأن هذه الأمانة، وقد اقتضت حكمة الله على أن يتحملها الإنسان ويتكبد لأجلها – فما الضمانات التي جعلها الله على نفسه إذ كلف الإنسان بهذا؟ وما المؤهلات التي أعطاه الله على النهوض بأعبائها؟

### ضمان التكليف

(أَيَحْسَبُ أَن لَّن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ {ه} يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالاً لَّبَداً {١} أَيَحْسَبُ أَن لَّمْ يَرَهُ أَحَدٌ {٧}).

إن الله على قد جعل على نفسه - حين كلف الإنسان - أن يحفظ هذا الإنسان بشيئين، الأول: بقدرته عليه، والثاني: بمراقبته له. فالإنسان من أول ما ينشأ - حين يكون نطفة - وحتى يموت ثم يرم عظمه، ثم يجمعه ويبعثه - في حفظ الله على كما قال تعالى {إن كُلُّ نَفْس لَمًا عَلَيْهَا حَافِظً} [الطارق ٤].

وهذا الحفظ له وجهان، الأول: القدرة عليه، فالله على كل شيء قدير، والإنسان في قبضته لا يحيد، ويجهل الإنسان حين يتوهم أنه قائم على نفسه، فيفسد في الأرض، وينتهك الحقوق، ويبدد الأموال – ويحسب ألن يقدر عليه أحد. الثاني: مراقبته، فالله على كل شيء شهيد (يَعْلَمُ خَابِنَةَ الأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِي الصُّدُورُ}[غافر ١٩]، والإنسان يعيش في هذه الحياة تحت المراقبة الإلهية (مَا يَلْفِظُ مِن قَوْل إلا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ}[ق ١٨].

هذا الحفظ الإلهي يشعر الإنسان بعظم المسئولية التي حملها، وأن الله على لأجلها يحفظه بقدرته ومراقبته، ثم يحاسبه على ما عمل، ثم يجازيه بالإحسان إحسانا، وبالإساءة عذابا، فينطلق الإنسان بحريته واختياره - في الدنيا - إما للقيام بالمهمة إن كان ذا عقل ولب، واما للتخلى عن المسئولية إن كان غير ذلك {وقالُوا لوَّ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أصبحاب السَّعير}[الملك ١٠].

#### مؤهلات التكليف

ومؤهلات التكليف هي ما وهب الله على للإنسان من وسائل يستطيع بواسطتها أن يعرف الحق فيقوم به في نفسه ويقيمه في الناس، ويعرف الباطل فيبتعد عنه، وينهي عنه الناس. هذه المؤهلات تتمثل في شيئين:

الأول: وسائل المعرفة وهي الحواس، قال تعالى (أَلَمْ نَجْعَل لَّهُ عَيْنَيْن {٨} وَلِسَاناً وَشَفَتُين {١})، فبعينيه يستطيع أن يبصر الحق، وبلسانه يستطيع أن يأمر به. والشفتان مع اللسان يمثلان حجر الزاوية في عملية الكلام الإنساني، والكلام هو الطريقة الأساسية في نقل المعانى من داخل النفس إلى الآخرين، وبه يستطيع أن يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر ولِهِذا كان الجمع بينهما. وفي آيات أخرى، ذكر اللَّهُ ﷺ السمع أيضا كما قال {وَهُوَ الَّذِي أَنشَأُ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْهِدَةَ} [المؤمنون٧٨].

الثاني: وسائل المداية: (وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنِ (١٠))، أي: هديناه الطريقين، فما هما الطربقان؟

يقول المفسرون بأن المراد بالآية هديناه طريق الخير والشر، وطريق الحق والباطل، وأعطيناه القدرة على التمييز بينهما، حيث آتي الله على الإنسان عقلا به يميز، ومن فقده فقد م شقى، كما سيقول الكافرون حين يعترفون بذنبهم {لوّ كنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَفَقِلُ مَا كنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعير }[الملك ١٠].

ولا مانع من حمل الآية على هذا المعنى، ولكن الأولى عندى - والله أعلم، أن الآية تبين للإنسان الوسائل التي يصل بها إلى الهداية، كما بينت له الآية الأولى الوسائل التي يصل بها إلى المعرفة. وليس الغرض أن تبين له إلى ماذا يهتدي أإلى الخير أم إلى الشر. فإذا عُرف هذا، فإن للهداية وسيلتين: الوسيلة الأولى: الهداية الذاتية، وتتمثل في العقل. والوسيلة الثانية: الهداية الخارجية، وتتمثل في الوحي. فيكون المعنى: وهدينا الإنسان بالطريقين: بالعقل والوحيد. وبعد ذلك عليه أن يقرر ويختار {إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَفُوراً}[الإنسان].

# (فَلا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةُ)

ما الحكمة من إعطاء تلك المؤهلات للإنسان؟ إن الحكمة هي أن تقتحم العقبة، ولهذا جيء بالفاء (فلا)، أي: فطالما وهبك الله على المؤهلات فأد حقها واقتحم العقبة، والاقتحام: الدخول والتجاوز بشدة ومشقة. وجعل الصالحة عقبة وعملها اقتحاما لها؛ لما في ذلك من معاناة المشقة ومجاهدة النفس"(١).

إن العقبة هي العبودية التي باقتحامها يبلغ الإنسان سعادة الدارين. والعبودية عقبة تحتاج إلى عناء، وليست متعة وعيشاً في رخاء، لا. إنها تحتاج إلى مجاهدة ومصابرة ومكافحة ومعاونة، ومن نكل عن العبودية فإنما ينبئ عن عجزه وخوره وضعفه أمام العقبة.

والآيات توضح أن للعبودية عنصرين: رعاية الناس، ورعاية النفس.

#### رعاية الناس

(فَكُ رَفَية {٣} أَوْ إِطْعَامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبة {١٤} يَتِيماً دًا مَقْرَبة {١٠} أَوْ مِسْكِيناً دًا مَثَرَبة {١٠}. رعاية الناس تعني تزكيتهم بإشاعة معنى العبادة الاجتماعي في المجتمع. وهو ليس فضلا يتفضل به الإنسان على مجتمعه، ولكنه واجب أساسي، عليه أن يقوم به حتى يحقق مصلحته ويضمن نجاته أولا، ثم يحقق مصلحة مجتمعه ونجاته ثانيا. هذا الواجب المتمثل في إقامة فعل الخير في المجتمع، كفك الرقاب من غل الرق والأسر، وفكها من غل الاستعباد، وفكها من الجور الواقع عليها، وفكها باستخلاص حقوقها، وفكها بإرشادها إلى استخراج حقوقها الإنسانية، بأي وسيلة شرعية كان ذلك.

ومن فعل الخير إطعام اليتيم والمسكين، ويتوسع معنى الإطعام في هذا العصر، فلم يعد معناه أن يأخذ المسكين كسرة خبز أو تمرات يتبلغ بها، بل إن معناه أوسع من ذلك فالإطعام معناه — اليوم — توفير الاحتياجات الأساسية لغير القادرين، والاحتياجات الأساسية مختلفة، تشمل الحاجة إلى الطعام والكساء والدواء، كما تشمل توفير حاجات

<sup>(</sup>۱) الزمخشري: الكشاف ۹۰/٤. مكتبة مصر.

المجتمع الأساسية اللازمة لأن يكون مجتمعا حرا كريما لا يستجدى غيره، ولا يسترقه أحد. هذه الاحتياجات متنوعة، تتمثل في البنية الأساسية لنهضة المجتمع من تعليم واقتصاد وقوة عسكرية وغيرها.

إن اليتيم والمسكين قد يكون فردا، وقد يكون مجتمعا - والخيط الجامع بينهما هو حاجة كل إلى المقوم الأساسي لوجوده، واقتحام العقبة هو القيام بالواجب الاجتماعي في سد هذه الحاجات، وبدون سد هذه الحاجات فإن ذمة الإنسان تبقى مشغولة به، ولا ينفعه القيام بالعبادة الفردية التي سنتحدث عنها، وعلماؤنا يسمون هذا الواجب بفرض الكفاية الذي يعني أنه إذا قام به البعض سقط عن الآخرين.

غير أن الحقيقة أن هذا الواجب لا يسقط من ذمة الإنسان، ولو قام به الناس كلهم، بل على الإنسان أن يسهم في إقامته؛ لأن ذمته مشغولة حتى يؤدي ما عليه، صاحب المال يساهم بماله في إقامته، وصاحب الجاه يسهم بجاهه، وصاحب السلطان بسلطانه، وصاحب اللسان بلسانه. ومن لا يستطيع أن يقوم بهذا الواجب فليساعد من يقوم به من الناس، وليؤازره ولو بالكلمة، ولو بالموقف، ولو بالدعم المالي، ولو بالدعم المعنوي. ولتستيقن . أيها الإنسان . أنك لست بناج ما لم تقم بهذا الواجب الذي ضيعته الأمة، وأصبح كثير منها يراه نافلة من العبادة، وليس واجبا هو مسئول عنه.

وتأمل كيف أن الله عَلَيْ قدم هذا الواجب على الواجب الآخر الذي هو رعاية النفس؛ لأنه المظهر الأساسي للعبودية في الأرض، ومن دونه يظل المعبود بين الناس غير الله على، فيحتكمون إلى سواه، ويرجون سواه، ويخشون سواه، ويستبد بعضهم ببعض، ويتأله بعضهم على بعض، ويعبد بعضهم بعضا.

والمصيبة التي وقعت فيها الأمة اليوم - هو تخليها عن هذا الواجب، بل ومحاربتها لمن يقوم به، والنظر إليه بازدراء واحتقار، وأصبحت الأمة ترى أن القائمين بهذا الواجب هم سبب البلاء، والنكبات....

وما أشبه الليلة بالبارحة، حين قالت ثمود لصالح عندما كان ينصحهم، فقالوا {اطيَّرْنَا بِك وَبِمَن مَّعَك}[النمل٤٧]، وهو شأن قوم فرعون مع موسى اليَّكِ {فإذَا جَاءَتُهُمُ الحَسنَة قَالُواْ لَنَا هَذِهِ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّبَةً يَطَيَّرُواً بِمُوسَى وَمِن مَّعِهُ}[الأعراف ١٣١]، وقال الله عَلا يحكي شأن الناس مع سيدُنا محمد ﷺ {وَإِن تُصِبِّهُمْ حَسَنَة يَقُولُواْ هَذِهِ مِنْ عِندِ اللَّهِ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّبَة يَقُولُواْ هَذِهِ مِنْ عِندِكَ} [النساء٧٨]. إذن فهو ديدن المنهزمين والضعفاء الذين يتخلون عن واجبهم الاجتماعي، ويرمون من يقوم به بكل نقيصة.

#### رعاية النفس

(ثم كَانَ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا). رعاية النفس يعني تطهيرها، وتزكيتها، وذلك بتعبيدها شم كَان مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا). رعاية النفس يعني تطهيرها، وتزكيتها، وذلك بتعبيدها يتعين عليه ولا يقوم به غيره، وهو أساس الصلاح. فمهما كان عمل الإنسان وبره وإحسانه إذا لم يكن مؤمنا، فإنه لن ينفعه ذلك؛ لأن الأساس باطل، فمن لم يطهر نفسه ولم يكرمها، فليس له حق في التكريم، وكل كرامته أن تطهره النار، كما تبين خاتمة السورة (وَالَّذِينَ صَعَمُوا بِآياتِنَا هُمْ أَصْحَابُ الْمَشَامَةِ {١٠} عَلَيْهُمْ نَارٌ مُّوْصَدَةٌ {١٠}).

أما المؤمنون الذين اقتحموا العقبة، وخاضوا غمارها ف(أُولَبِكَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنةِ [١٨]) والميمنة – في القرآن الكريم – منزلة ينالها من استحق كرامة الله على وهم أصحاب اليمين الذين يكرمهم الله على فيعطيهم صحائفهم يوم القيامة بأيمانهم. وهذا كناية عن نجاتهم وحسن جزائهم – بخلاف أصحاب المشأمة الذين هم أصحاب الشمال، حيث يأخذون صحائفهم بشمائلهم – وهذا كناية عن هلاكهم وسوء جزائهم.

#### الصبر والمرحمة

وأخيرا، فإن هؤلاء المؤمنين يتواصون في الدنيا بشيئين: بالصبر، وبالمرحمة.

الأول: الصبر. والصبر هو أساس رعاية النفس، فمجاهدة النفس، وتطهيرها وتزكيتها يحتاج إلى كفاح طويل، وجهاد شديد. وبدون الصبر ينهار العمل كله ويتهاوى الناء كله.

الثاني: المرحمة. والمرحمة هي أساس رعاية الناس، فبالمرحمة التي خلقها الله على قلب الإنسان يرحم غيره، يرحمه من جحيم الدنيا المتمثل في البؤس والضنك والجوع والعري والخوف والظلم والاضطهاد والاستبداد – فيسعى لدفعه عن أخيه الإنسان، ويرحمه من جحيم الآخرة وسعيرها ولهيبها – فيسعى إلى دعوته للإيمان والقيام بواجبه في هذه الحياة.

### ضهانات التكليف: الحفظ(سورة الطارق)

سبق أن بينت سورة البلد أن الحفظ الإلهي للإنسان هو ضمان التكليف الإلهي، أي ما جعله الله على نفسه حين كلف الإنسان بعبوديته، فقد جعل على نفسه حفظ هذا الإنسان بقدرته ومراقبته. ولما كان هذا الأمر من الأهمية بمكان؛ لأنه يتعلق بأخطر مهمة في الوجود، ألا وهي مهمة العبودية الملقاة على عاتق الإنسان، المهمة التي أبت السماوات والأرض والجبال أن يحملنها، المهمة العظمى التي تمرد عليها الإنسان بعد أن عاهد الله علله اليقومن بها ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُواً بَلَىٰ شَهِدْنَا أَن تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِين}[الأعراف١٧٢]. - لما كان الأمر كذلك جاءت هذه السورة لتلقى الضوء على قضية الضمان الإلهى (الحفظ الإلهي).

### الحقيقة المقسم عليها

يقسم الحق سبحانه بالسماء والطارق الذي هو النجم الثاقب(١) يثقب الظلام بشعاعه، ويبدده - يقسم على (إن كُلُّ نفس لَّمًا عَلَيْهَا حَافِظٌ (١٤))، قال سيد قطب: "ما من نفس إلا عليها حافظ، يراقبها ويحصى عليها، ويحفظ عنها، وهو موكل بها بأمر الله عَلاه. ويعين النفس لأنها مستودع الأسرار والأفكار، وهي التي يناط بها العمل والجزاء، ليست هنالك فوضى إذن ولا هيصة، والناس ليسوا مطلقين في الأرض هكذا بلا حارس، ولا مهملين في شعابها بلا حافظ، ولا متروكين يفعلون كيف شاءوا بلا رقيب. إنما هو الإحصاء الدقيق المباشر، والحساب المبنى على هذا الإحصاء الدقيق المباشر "(٢).

<sup>(</sup>١) (والسماء والطارق...)، للنجم هنا صفتان: الثاقب، والطارق، فما الطارق؟ وما الثاقب؟ يقول علماء الفيزياء الكونية أن بعض النجوم ذات الكتل العظيمة بعد تكورها وصيرورتها إلى أقزام بيضاء ـ يحدث أن خارجها ينفرج، فيسبب انفجارا هائلاً لغلافها الخارجي، فيحمل الانفجار كمية هائلة جدا من الطاقة تكون على شكل جسيمات سريعة الحركة، مع ضوء شديد، ويظهر النجم في هذه الحالة ثاقيا شديد السطوع، كما يصحب الانفجار موجات صدمية طارقة هائلة ( shock waves)، فالطارق هو الذي يطرق فيصدر صوتا، والثاقب شديد اللمعان [ينظر: خلق الكون بين العلم والإيمان، د. محمد باسل الطائي، ص٧٠]. وهذه النجوم تعرف بالنجوم النيترونية، وقد اكتشفت عام ١٩٦٨ بالتلكسوب اللاسلكي الذي تلقى إشارات السلكية منتظمة، كانت تصل على صورة متقطعة تشبه طرق الباب، والسماء فيها ملايين النجوم النيوترونية، التي لو اصطدمت بالأرض لأفنت الحياة، ولهذا أقسم الله على الله على (إن كل نفس لما عليها حافظ) إينظر: أيات قر أنية في مشكاة العلم، د. يحيى المحجري].

وقد سبق أن بينا في سورة البلد أن حفظ للإنسان يعني قدرته عليه، فلا يكن منه شيء إلا بإرادته، ومراقبته له، فلا يصدر منه شيء إلا ويعلمه الله ﷺ، وهذا معنى الحفظ الإلهي للإنسان. وبناء على هذا الحفظ سيحاسب الإنسان يوم الدين، لينظر ما صنع فيما أمر به.

#### أدلة الحفظ

تورد السورة ثلاثة من أدلة الحفظ الإلهي، حتى يستيقن الإنسان أن الله عليه، عليه، ومطلع عليه. وهذه الأدلة تؤكد الحفظ الإلهي، حتى لا يكون للناس حجة في نكوصهم عن أداء المهمة المسندة إليهم. وهذه الأدلة، هي: حفظ الإنسان في نشأته، وحفظه في مصيره، وحفظ الكون.

# الدليل الأول: حفظ الإنسان في نشأته

(فلَينظُر الإنسانُ مِمَّ حُلِقَ (٥) حُلِقَ مِن مَّاء دَافِق (١} يَحْرُجُ مِن يَينِ الصُّلُبِ وَالتَّرَابِبِ (٧)). يطلب الحق من الإنسان أن ينظر إلى أصل نشأته، يوم أن كان ماء دافقا خرج من بين الصلب والترائب (١)، فيوم أن كان كذلك . من الذي حفظه ؟ وأنشأه ؟ وأنشأ له أجهزة وعظاما وعضلات وخلايا وسمعا وبصرا و...الخ ؟ ثم من الذي حفظ له تلك الأجهزة ونماها ورباها ورعاها حتى خرج من بطن أمه؟، ثم حفظها له في الصغر حتى أصبح إنسانا على من القادر . إذن . الذي قدر على حفظ تلك النطفة حتى صارت إنسانا ؟

<sup>(</sup>۱) الآية تشير على وجه الإعجاز إلى موضع تدفق المني من الإنسان قبل أن يخرج إلى ظاهر الجسم. والصلب هو مجموعة الفقرات التي تؤلف العمود الفقري، والترائب هي الأضلاع الصدرية. والصلب والترائب مع عظام القلب تشكل ما يسمى تشريحيا بالقفص الصدري. والمعنى: أن الماء الدافق يخرج من بين صلب الرجل وترائبه، ولكي نفهم هذه الحقيقية نذكر بعض التفاصيل العلمية: مصدر الأو امر العصبية والتي تتحكم بالانتصاب النفسي وعملية القذف عند الرجل وفي النخاع الشوكي الظهري، وهو الموجود داخل عظام الصلب والترائب، ولهذا تلاحظ دقة اللفظ القرآني "من بين الصلب والترائب"، ولم يقل (من الصلب والترائب)، وأي إصابة مرضية في النخاع الشوكي الصدري تؤدي إلى العجز الجنسي. ومن ناحية أخرى فإن الأوعية الدموية التي تمد الجهاز التناسلي بالغذاء عند الرجل والمرأة تبدا في مكان هو بين الصلب والترائب، (من الشريان الأبهر، والوريد التجويفي السفلي)، وأي إصابة في هذه الأوعية تعيق الدفق عند الرجل، والإباضة عند المرأة. [ينظر: من علم الطب القرآني، د. عدنان الشريف، ص٨٧-٨٠، بتصرف]

وفي الآية إعجاز آخر، ذلكم هو وصف المني بأنه دافق، ودافق اسم فاعل، فالماء هو الدافق، وليس مدفوقا، وواضح من إسناد الندفق إلى الماء أن للماء قوة دفق ذاتية، وقد أثبت العلم الحديث أن المنويات التي يحتويها ماء الرجل لا بد أن تكون حيوية متدفقة متحركة، وهذا شرط للإخصاب كما أثبت أيضا أن حيوية البويضة شرط لإخصابها

# الدليل الثاني: حفظ الإنسان في مصيره

(إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ {٨} يَوْمَ تُبْلَى السَّرَايِرُ {١} فَمَا لَهُ مِن قَوَّةٍ وَلا نَاصِر {١})، إن اللَّهُ عَلاَّ الذي حفظ الإنسان في نشأته، إنه هو القادر على حفظه حين يصبح رميمًا، ثم يرجعه كما كان { كُمَّا بَدَأُنَا أُوَّلَ خُلِّق تُعِيدُهُ}[الأنبياء٤٠١]. في ذلك اليوم - تختبر سرائر الإنسان وتتكشف، ولا يكون له قوة تمنّعه ولا ناصر يحميه، وفي تلك اللحظة من الضعف الإنساني - حين يتخلى عن كل قوة وناصر، يعرف ما الذي قدمه في الحياة، {يُنَّبُّأُ الإنسَانُ يَوْمَبِذٍ بِمَا قدَّمَ وَأَحَّرَ} [القيامة ١٣].

فإذا تبين بهذا أن الله على حفظ الإنسان في نشأته، وسيحفظه في مصيره . أفلا يحفظه بقدرته ورقابته في حياته التي بين النشأة والمصير؟!

# الدليل الثالث: دليل الحفظ في الكون

(وَالسَّمَاء ذَاتِ الرَّجْع (١١) وَالأَرْض ذَاتِ الصَّدْع (١١) (١) يقسم الله على بهذين المخلوقين: السماء والأرض، وفي طيّ القسم بهما، يبين أنه يحفظ كل شيء - فهو الحفيظ، فالسماء تُرجع إلى الأرض ما تعطيها، والأرض تحفظ للسماء ما تهبها. السماء تأخذ من الأرض ماءها الذي يتبخر بفعل الحرارة، ثم تحفظ هذا البخار ولا تدعه يتصاعد إلى الفضاء فيتبدد

(والسماء ذات الرجع) الرجع دلالة واسعة، أوسع من قصرها على رجع المطر، ومن أوجه الرجع التي تقوم بها السماء ـ وتسمى في العلم الحديث: إعادة الإرسال:

طبقة التروبوسفير (١٣-١٥ كيلومترا فوق الأرض) تمكن بخار الماء من الصعود من سطح الأرض والتكثف، ثم ترجعه مطرا.

طبقة الأوزون التي تقع على ارتفاع (٢٥كم)، تعكس الإشعاعات الضارة، والأشعة فوق البنفسجية الآتية من الفضاء، وترجعها إلى الفضاء.

طبقة الإينوسفير تعكس موجات الراديو التي تبث من الأرض، وترجعها إلى مناطق مختلفة من العالم، تماما مثل الأقمار الصناعية، وبذلك فإنها تجعل البث الإذاعي والتلفزيوني والاتصالات اللاسلكية طويلة المسافة أمرا ممكنا.

طبقة الماغنوسفير تعيد الشحنات الكهربائية التي تصدر عن الشمس وغيرها من النجوم ـ إلى الفضاء قبل أن تصل إلى الأرض. ولولا هذا الحفظ لسقطت علينا تلك الشحنات الكهربائية صواعق محرقة لا تبقى ولا تذر.

طبقة الستر اتوسفير تقوم برجع الشهب والنيازك التي تغزو الأرض، فتمثل درعا واقيا. [المعجزات القرآنية،

(والأرض ذات الصدع)، كذلك فإن دلالة الصدع لا تقف عند ما ذكره المفسرون من أنها الشقوق التي تنشأ في التربة بعد ريها، ومن خلالها تتشأ البراعم الخضراء، حيث يخترق البرعم التربة؛ من خلال تلك الصدوع أو الشقوق الصغيرة. وإنما تحمل دلالة أخرى لم يكتشفها علماء الجيولوجيا إلا في النصف الثاني من القرن العشرين، حيث يقولون أن هناك شبكة هائلة من أنظمة الصدوع التي تحيط بالكرة الأرضية لعشرات الآلاف من الكيلو مترات، وفي جميع الاتجاهات، مسببة في تجزيء طبقة (الليثوسفير) إلى ألواح عظمي ومتوسطة وصغري، وهذه تعتبر من أبرز علامات الكرة الأرضية، وهذه الصدوع سبب في تشرب الغاز ات من الغلاف الجوي و الغلاف المائي للكرة الأرضية، كما أنها سبب في تكوين وتكسير القارات، وتكوين الجبال، وإخصاب القشرة بمعادن جديدة، بشكل منتظم، كما أنها سبب في تحريك ألواح (الليثوسفير) وبالتالي إطلاق الحرارة الكامنة داخل الكرة الأرضيةبشكل تدريجي. ولو لا هذه الصدوع لاستحالت الحياة على الأرض. [د. زغلول النجار، نقلا عن موسوعة الإعجاز العلمي في القرآن والسنة، ص ٢٤٠ ـ وما بعدها].

فيه، بل تحفظه وترجعه إلى الأرض ماء في صورة أمطار، والأرض تحفظ هذا الماء النازل في جوفها، ثم تتصدع عن نبات يتغذى على تلك المياه، إذن فلا شيء يضيع، ولا شيء يتبدد، بل كل شيء محفوظ.

وهذه لفتة قرآنية رائعة تؤكد أن كل شيء ينتجه مخلوق فهو محفوظ . فما أنتجته الأرض حفظته الأرض حفظته السماء، وما أنتجته السماء حفظته الأرض . وكلِّ يحصد ثمرة ما ينتج – وكذلك ما ينتجه الإنسان من أعمال فإن الله على يحفظه، وسيحصد الإنسان ثمرة ما أنتجه.

#### الخسلاصسة

والخلاصة التي تصل إليها السورة بعد تقرير أن الله على التكليف ضمانا عظيما - وهو حفظ الإنسان - الخلاصة:

- أن ما جاء من عند الله على حق، وأن تكليف الله على حق، وأن أمره الإنسان بعبادته حق، وسيحاسبه في ضوء هذا الحق، قال (إنّه لَقَوْلٌ فَصَلٌ {٣} وَمَا هُوَ بِالْهَرِّلِ {٣})، فلا مجال للهزل هنا، بل هو القول الفصل، القول الحق الذي جاءت سور القرآن تقرره.
- أن الحفظ الإلهي هو ضمان التكليف، ولن يضيع شيء يعمله الإنسان، سواء أكان عملا صالحا أم عملا سيئا، فكل شيء محفوظ. وبالتالي، فمهما مكر الإنسان وأفسد، فإنما يضر نفسه؛ لأن الله عليه العمل شم يجازيه عليه، قال تعالى (إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدا (م) وَأَكِيدُ كَيْدا (م) وَمُهل الْكَافِرِينَ أَمْها لُهمْ رُويُدا (م) وأكيد كيدا (م) فمهل الْكَافِرِينَ أَمْها لُهمْ رُويُدا (م)).

وبهذه الخلاصة تتتهي التطوافة الشيقة التي صحبتنا فيها قضية العبودية في السور السابقة. وقد تتوع عرض الحقيقة، وتكاملت أجزاؤها، وتآزرت جوانبها؛ لتصل إلى هذه الخاتمة العظيمة. فاعمل أيها الإنسان ما شئت، واستيقن أن كل ما تعمله محفوظ ستحاسب عليه ثم تجازي.

### الفصل الخامس: الرصيد الإنساني في العبودية

بعد أن عرضت السور السابقة الجزء الأول من البحث المتعلق بتكليف الرحمن لهذا الإنسان أن يعبده ويقيم دينه في الأرض، تأتى معنا سوريًا (القمر، وص) لتعرضا الجزء الآخر من البحث المتعلق برصيد الإنسان من هذه القضية عبر تاريخه الطويل. فتعرض سورة القمر الجانب السلبي، حيث تمرد الإنسان على تكليف ربه، واستمرأ الطغيان، فرصدت سورة القمر هذه القضية من زواياها المختلفة عبر تاريخ البشرية. أما سورة (ص) فقد عرضت الجانب الإيجابي للإنسان، وهو ذلك الإنسان الذي أذعن لربه وانقاد، وأعلن رضاه بتكليف ربه، ثم قام بهذا التكليف في الأرض.

## التمرد والطغيان ( سورة القمر )

جاءت هذه السورة لترصد الطغيان الإنساني في مسيرته التاريخية، بدءا بقوم نوح ثم عاد وثمود وقوم لوط وقوم فرعون – وحتى قريش قوم محمد ﷺ. وهو موضوع السورة الأساسي، وقد ابتدأت بمقدمة عرضت لظاهرة الطغيان – مظاهره وأسبابه، واختتمت بخاتمة بينت فيها القانون الإلهي الخاص براهف الطغيان البشري.

### مقدمة: ظاهرة الطغيان [من آية: ١ إلى: ٨]

(اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ {١} ... يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ {١٨). تتحدث المقدمة عن ثلاث قضايا: ناقوس الخطر، ومظاهر الطغيان وأسبابه، وأخيرا موقف المؤمن منهم.

# أولاً: ناقوس الخطر

(اقَتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَّ الْقَمَرُ {١}). مع اقتراب الساعة وقيام علاماتها، يصبح الحديث عن الطغيان خطيرا؛ ذلك أن عقارب الساعة الأرضية بدأت تعد العد التتازلي لمدة بقاء الإنسان، فاستمراره في الطغيان – كما توحي الآيات التالية – معناه أن الخسارة فظيعة، والمصيبة عظيمة؛ ذلك أن الإنسان سيفقد ميزات الإنسانية عن قريب، حين يرضى لنفسه أن يدخل نارا تلظى. وهذه الدرجة من الانحطاط هو الذي يختارها ويسعى إليها.

# ثانياً: مظاهر الظاهرة وأسبابها

#### مظاهر الطغیان

أما المظاهر فتبينها الآيات (وَإِن يَرَوُا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرُّ {١} وَكَنْبُوا).

إنها نفس مريضة قد أكلها الداء، وهشمها، فلم تعد صالحة للحياة. نفس مُلئت بالتبجح والعناد والتكبر والمماراة، يرى الآية بعينيه ويقول هذا (سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌ). وهذه الآيات تعرض ثلاثة من مظاهر الطغيان:

١. الإعراض عن الحق. والإعراض هو الصدود والنفور عن الحقيقة، كما قال تعالى {سَأَصْرِفُ عَنْ آيَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِن يَرَوْأُ كُلَّ آيَةٍ لاّ يُؤْمِنُواً بِهَا وَإِن يَرَوْأُ سَبِيلَ الرُّشْدِ لاَ يَتَّخِدُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَرَوْأُ سَبِيلَ الَّغَيِّ يَتَّخِدُوهُ سَبِيلا}[الأعراف ٢٤٦]. وكأنما هو شعارهم وديدنهم.

وستجد تطبيقات الإعراض - لو نظرت - في شتى مجالات الحياة، ففي جانب الساسة ينفرون من ممارسة العدل، وتوفير الحرية، وصيانة الكرامة، والتشاور في مصالح الأمة – ويتخذون بدلا من ذلك ممارسة الاضطهاد والكبت والقمع والإذلال، والاستبداد. وهذه الكلمات هي عناوين رئيسة في سياسات الطاغين.

وفي جانب الأخلاق يعرضون عن ممارسة الصدق والإخلاص والإتقان وتغليب المصلحة العامة، والمشاركة الإيجابية - ويتخذون بدلا من ذلك ممارسات خاطئة، كالكذب والنفاق واللهث وراء المصلحة الذاتية، والتخلى عن المسئولية ...الخ. إن تطبيقات الإعراض متشعبة في حياة الناس عندما يستبد بها الطغيان، وتركن إليه، سواء أكان طغيان القوة والاستعلاء، أم طغيان الضعف والاستخذاء.

 تزييف العق. وهذا مظهر ثان من مظاهر طغيان البشرية، إنه تزييف الحقائق، فهم أولا يعرضون عن الحقائق، ثم يعمدون إليها لتربيفها، والباس الحق ثوب الباطل، والباس الباطل ثوب الحق. الأمين . عندهم . خائن والخائن أمين، التافه من الأمور ومن الناس هم الذين يشغلون اهتمام الناس، والعظيم منهم مقصى عن دائرة الاهتمام.

والطغيان يدفع أهله لتسخير كافة الوسائل من أجل تزييف الحقائق، وهذا ما تشير إليه الآية في سورة القمر (وَإِن يَرَوُا آيَة يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌّ)، والآية هي الحقيقة الدالة على صدق القرآن، وصدق النبي الله فهم (أي المشركون) يقولون عن هذا الحق بأنه سحر مستمر دائم لا ينقطع، ولا يزالون يملئون آذان الناس بهذا الزيف حتى يحسبه الناس حقا لا مراء فيه.

7. محاربة الحق. فهم لا يكتفون بالإعراض عن الحقائق ثم تزييفها، بل إنهم يسعون بكل قواهم وجهودهم وأموالهم إلى محاربتها والقضاء عليها. يحاربون الحرية والعدالة، يحاربون الشوري والنزاهة، يحاربون الكرامة والصدق، يحاربون التطور والرقى... يحاربون الحق وحملته، يحاربون أولياء الرحمن وأنصاره، ويختلقون لذلك شتى المسميات، حتى تروج بضاعتهم، ويستغفلوا غوغاء الناس وعامتهم، قال تعالى مشيرا إلى هذا المظهر (وَكدَّبُوا). هذه المظاهر الثلاثة: الإعراض عن الحق، وتزييفه، ومحاربته، - تتجلى في تاريخ البشرية كلما استمرأت الطغيان، وركنت إليه.

#### أسباب الطغيان

#### وأما الأسباب الرئيسية للطغيان، فهي:

- ا. اتباع الموى، قال تعالى (وَاتَبَعُوا أَهْوَاءهُمْ وَكُلُّ أَمْرِ مُسْتَقِرِّ {٦}). إن الطغيان لا ينشأ من استقرار الحقائق؛ لأن الأمور إذا استقرت، وعُرف الحق فيها، فليس أمام الإنسان العاقل خيار إلا اتباعها. ولكن النفس المريضة تلجأ إلى اتباع الهوى حتى لا ترى عيناها الأمر المستقر، ومن ثم يَخلق الهوى في النفس شرعية الطغيان والانحراف، ولهذا سماه القرآن الكريم إلها {أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إلهَهُ هَوَاهُ} [الفرقان ١٤]. إذاً فالإنسان إما أن يتبع الأمر المستقر وهو الحق البين وإما أن يتبع الهوى المضطرب، فيشقى ويضل ويطغى.
- ٢. تعطيل البصائر. (ولَقَدْ جَاءهُم مِّنَ الأَنبَاء مَا فِيهِ مُزْدَجَرٌ (١٠) حِكْمَةٌ بَالِغَةٌ فَمَا تُعْنِ النَّدُرُ (٥٠). تبين الآيات أن السبب للطغيان هو تعطيل البصائر، وتخديرها عن رؤية الحق، فمهما تكن الآيات الزاجرة، والعظات البينة، والنذر البليغة فإنهم يصمون آذانهم عن سماع الحقيقة، ويعمون أبصارهم عن رؤيتها، ويبكمون أفواههم عن الاعتراف بها ﴿ صُمُّ بُكُمٌ عُمْىٌ فَهُمْ لاَ يَعْتِلُونَ} [البقرة ١٧١]، ولهذا ما تغنيهم نذر الله على التي ينصبها في الآفاق، ولا رسله الذين يرسلها من الناس.

وإذا عرف السبب بطل العجب، فإن حملة الحق إذا استطاعوا أن يزلزلوا هذه الأسباب، ويقتلعوا جذورها من النفوس – فإنهم يحولون بين الإنسان وبين الطغيان. ولهذا عندما تخاصت بلقيس من السبب الثاني، وأيقظت بصيرتها، آمنت بالله على، وبين الله على سبب كفرها بأنه تعطيلها لبصيرتها {وصَدَها مَا كَانَت تَعَبُدُ مِن دُونِ الله إنّها كَانت مِن قَوْمٍ كَافِرِينَ} [النمل٤٤]. ومهما أنذر الإنسان فإن النذر لا تغنيه إذا عطل بصائره؛ ذلك أنه يضع مواد عازلة على قلبه وعلى جوارحه، تمنع وصول الحق إليه.

<sup>(</sup>١) لهذا الأمر مزيد بيان في سورة النمل.

# ثالثا: موقف المؤمن منهم

يتلخص الموقف في شيئين، الأول: التولى عنهم (فَتَولَ عَنَهُمُ)، أي فأعرض عن طغيانهم، أعرض عن باطلهم - وهذا كقوله: {فَأَعْرِضُ عَن مَّن تَوَلَّىٰ عَن ذِكْرِنَا} [النجم ٢٩]. وقد بينا المراد بالإعراض والتولى عن الطاغين في سورة النجم.

الثاني: الاعتبار بحالهم (يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَىٰ شَبِّءٍ تُكُرِ {١} خُشَّعاً أَبْصَارُهُمْ يَحْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَتَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ {٧} مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاع يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِرٌ {٨}). ففي ذلك اليوم ستخضع الأبصار التي عميت عن رؤية الحق، وسيبصرون بعد عمى، ويسمعون بعد صمم، وينطقون بعد بَكم، ولكن لا ينفعهم ذلك شيئا في ذلك اليوم العصيب.

### محور السورة: رصيد الطغيان الإنساني [من آية: ٩ إلى: ٢٤]

ترصد السورة طغيان البشر عبر التاريخ، وتتناول هذه الظاهرة من زوايا عديدة، وهو ما سوف تقوم بتحليله هنا، وذلك عبر خمس زوايا.

# الزاوية الأولى: الخط الرأسي للطغيان

يتناول هذا الخط بيان طغيان البشر من خلال خمسة أقوام جاءوا في أجيال متلاحقة: قوم نوح، ثم عاد (قوم هود)، ثم ثمود (قوم صالح)، ثم قوم لوط، ثم آل فرعون (قوم موسى الكين). وهؤلاء يمثلون منعطفات بارزة في تاريخ الطغيان البشري، ولكنهم جميعا يتفقون في التكذيب برسل الله . عليهم السلام . ونذره {أتواصَوا بِهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طاغُونَ}[الذاريات٥٣]. وسورة القمر لم تفصل الحديث في طغيانهم - كما فصلت سور أخرى - إنما بينت أنهم جميعا طاغون، طغوا وتمردوا وكذبوا، ولم ينتفع اللاحق منهم بالسابق؛ وذلك بسبب اتباع الهوى، واللجاج في العمي.

ويمكن للناظر رصد حلقات أخرى من بعد نزول القرآن الكريم، طغت وكذبت ولم تعتبر بمن سبق، كقريش، ودولة فارس، والروم، وغيرهم. والجامع الذي يجمع هؤلاء أن اللاحق لا يعتبر بالسابق؛ لأنه عطل بصيرته وألغى عملها، فلم يعظه من سبقه، فيتبع هواه في الطغيان والعصيان حتى يهلكه اللهُ عَلاه.

ونلاحظ من ناحية ثانية أن رصد القرآن التاريخي لهذه النماذج قد عرضها كنماذج للطغيان الجماعي، حيث يكون الطاغون قوما، كقوم نوح وعاد...، وحتى فرعون أشهر نماذج الطغيان الفردي، عرضه كطغيان أمة، فجاء بلفظ (آل) (وَلقدُ جَاء آلَ فِرْعَوْنَ النُّدُرُ (١٠). ذلك أن الفرد إذا طغى واستبد، ولم يصده قومه، سواء أعانوه أم تركوه سادرا في غيه، فإن طغيانه - حينئذ - يصبح طغيان أمة، وإذا ما نزل عذاب عمهم جميعا، قال تعالى {وَالتَّمُواْ فِتْنَةً لاَّ تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَاصَّةً}[الأنفال ٢٥].

وإذا نظرنا في سياق الآيات نجد أنها لم تفرق بين المستكبرين (الملأ) والمستضعفين – كما في سورة أخرى، كسورة الأعراف – وإنما عمتهم جميعا، تأمل (كَدَّبَتْ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ)، (كَدَّبَتْ عَادٌ)، فكلهم مكذبون، وكلهم طاغون، قويهم وضعيفهم، غنيهم وفقيرهم، رئيسهم ومرؤوسهم، نعم. إن طغيان الأقوياء استبداد، وطغيان الضعفاء رضا بالاستبداد... وإن طغيان الأقوياء استعلاء، وطغيان الضعفاء استخذاء... وإن طغيان الأقوياء استحار.

ولن يكون الضعف عذرا لضعيف، ولا الفقر عذرا لفقير {إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ الْمَلاَمِكَةُ ظَالِمِي أَتْفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُنتُمْ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضَمَّفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللّهِ وَاسِعَةً فَتُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَمِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءت مصيراً [النساء ٩٧].

# الزاوية الثانية: الخط الأفقي للطغيان

إن الطغيان ليس له وجه واحد، بل إن له أوجها عديدة، ويمتد سمه في مجالات كثيرة. والقاعدة العامة هنا أن كل انحراف عن الخط الإلهي في أي مجال من مجالات الحياة – فهو طغيان وتمرد، ومن هنا فإن الطغيان الإنساني نوعان:

الأول: **الطغيان المعرفي**. فالإنسان – كما عرفنا في سورة اقرأ – يجب أن تستند معرفته على الهدى الإلهي، وأسس هذه المعرفة، هي الإيمان بأن الله على الهدى الإلهي، وأسس هذه المعرفة، هي الإيمان بأن الله على حق، وأن ما أخبرنا به حق، ونؤمن بقدره، ونؤمن بالبعث والنشور، وبالحساب والجزاء، وبالجنة والنار. هذا هو الأساس العريض للإيمان، فأي انحراف عنه فهو طغيان، والنماذج الخمسة قد اجتمعوا في هذا الطغيان فكلهم كذبوا وكفروا.

الثاني: الطغيان التطبيقي. وهذا طغيان في الممارسة والتطبيق (العطاء) حيث ينحرف الإنسان بممارساته عن خط الحق الذي رسمه الله على الطغيان العملي بتوع التطبيقات الحياتية، فمنه:

۱. طغيان عسكري: وهو الانحراف في استعمال القوة، حيث يختال الإنسان – فردا أو جماعة – بما آتاه الله على من قوة، فيستخدمها استخداما سيئا، ليحصد من وراء هذا الاستخدام استبدادا، واستعلاء، واستكبارا، وليجنى نشوة بالونية بإذلال الآخرين، وسحق

كرامتهم. وقد يستخدم قوته في تخريب البيئة التي يعيش فيها، واساءة استخدامها. وقد يستخدم قوته في تأليه نفسه، والاستعلاء على ربه، ومحاربة دينه... كل هذا انحراف بالقوة. والنموذج الذي يمثل هذا الطغيان هو نموذج (عاد)، قال تعالى عنهم (فأمًّا عَادٌ فاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قَوَّة}[فصلت١٥]، ولهذا كان عقابهم أن أرسِل اللهُ عَلِيهِ مَ (ريحاً صَرْصَراً فِي يَوْم نَحْسِ مُّسْتَعِرَ (١١) تَنزعُ النَّاسَ كَأْتُهُمْ أَعْجَازُ نَحْل مُّنقعِر)، أي: ريحا باردة شديدة تقتلعهم فتحطمهم ثم تتركهم كأنهم أعجاز نخل مقلوعة من أصولها (قعورها). فهذا العقاب كشف عن أن قوتهم إنما هي ضعف وخور.

٢. طغيان اقتصادى: وهو الانحراف في استعمال المال والثروة، حيث يظن الإنسان أنه على كل شيء قدير بما لديه من مال. والانحراف في استعمال الثروة يتوجه إلى ناحيتين، الأولى: الاكتساب، حيث لا يهم الإنسان من أين يكتسب ماله: أمن حلال أم من حرام؟ بل يكون هدفه جمع الثروة، ولو على حساب الآخرين وكرامتهم وأعراضهم، ولو على حساب القيم والمثل والمبادئ. والثانية: الإنفاق والتوزيع، حيث لا يضع الإنسان ثروته في موضعها، بل يبددها في الحرام، وفي العلو على الآخرين، وقد يمنعها عن مستحقيها، وقد يمنع حق الله على فيها. وهذا كله من الطغيان الاقتصادي.

والنموذج الذي يمثل هذا هم (ثمود) - كما هو واضح في سورة الأعراف والشعراء -ولهذا كان عقابهم أن أرسل اللَّهُ ﷺ عليهم (صَيْحَة وَاحِدَة فَكَانُوا كَهَشِيم الْمُحْتَظِرِ)، أي الهشيم الذي يجمعه صاحب الحظيرة لحيواناته، فالثروة التي جمعوها لم تتفعهم، بل صاروا مثل الهشيم الذي تعلفه الحيوانات، وهذا نهاية طغيانهم.

٣. طغيان اجتماعي: وهو الانحراف في استعمال العلاقات الاجتماعية، فالإنسان مع الإنسان يدور في فلك ضوابط من العلاقات لا يتعداها. هذه العلاقات تنظم دوائر التعامل من أصغر دائرة وهي علاقة الإنسان بأسرته - إلى أكبر دائرة وهي علاقة الأمم بالأمم. وأي انحراف عن هذه الضوابط يؤدي بالإنسان إلى الطغيان. ومن هذه الضوابط أن علاقة الذكر بالذكر ليس فيها دوائر للشهوة الجنسية والرغبة الجسدية، بل لها دوائر أخرى كالأخوة والصداقة والزمالة ... الخ، أما دوائر الشهوة والجنس فإنها تكون بين الذكر والأنثى – وهذا عرف إنساني وليست أي أنثى صالحة لأي ذكر، فالعرف الديني قد نظم هذه العلاقات، إذن فعندما ينحرف الإنسان عن هذه الضوابط، ويختار الذكر ذكرا لشهوته - فإن هذا طغيان عظيم.

وهذا يمثله نموذج قوم لوط، ولهذا كانت عقوبتهم شديدة؛ إذ الطغيان هنا جمع بين شيئين، بين تمرد الطاغية، وقذارة المعصية، وكان جزاؤهم أولا هو الحرمان من النظر، والنظر من أهم وسائل التواصل مع المجتمع، (فَطَمَسْنَا أَعْيَنَهُمْ)، ثم (صَبَّحَهُم بُكْرَةً عَذَابٌ مُسْتَقِرِّ [٢٨])، وهذا العذاب. كما جاء في سورة هود: {فَلَمَّا جَاء أَمْرُنَا جَعَلْنَا عَالِيَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا سَافِلَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرْنَا عَلَيْهَا سَافِلَهَا سَافِلَهَا وَأَمْطَرُنا عَلَيْهَا صِجَارَةً مِّن سِجِّيلِ مَّنضُودٍ} [هود ٨٢]، وفيه إبادة شنيعة لهؤلاء الطغاة، فهم حين بدلوا سنن الله على العلاقات الاجتماعية، بإتيان الذكور، فقد عوقبوا بتبديل فظيع لمعالم القرية، حيث جعل عاليها سافلها، وأمطرت بالحجارة.

وتأمل أخيرا أن التعقيب الإلهي بعد كل عذاب يأتي بلفظ (فكَيْفَ كَانَ عَدَابِي وَتُدُرِ)، إلا مع قوم لوط، فكان التعقيب بلفظ (فَدُوقُوا عَدَابِي وَتُدُرِ)، وتكرر مرتين، فكان الخطاب مباشرا لهم، وفي هذا مزيد من التشنيع والتتكيل، لكل من طَغي، وسعى إلى تغيير سنن الله على في العلاقات الاجتماعية.

٤. طغيان سياسي: وهو الانحراف في استعمال الجاه والمكانة والقيادة، فالأصل في سياسة الناس أن تقوم على احترام الحقوق، وتوفير الحريات، وصيانة الكرامة، وإقامة العدل، وإتاحة الفرص بالتساوي، ومساواة الناس أمام القوانين، وإتاحة المشاركة الإيجابية من الرعية، وحرية الرأي... الخ. والانحراف عن هذه الأصول هو طغيان سياسي، أي طغيان في سياسة الناس، وهو من كبائر الإثم، وهذا ما وقع فيه فرعون {فَاسْتَحَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْماً فَاسْقِينَ} [الزخرف٤٥]، {إنَّهُ كَانِ عَالِياً مِّنَ الْمُسْرِفينَ} [الدخان ٣١]، {إنَّ فَرْعَوْنَ عَلا في الأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعاً يَسْتَصَعْف طَابِفة مَنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءهُمْ ويَسْتَحْيى نِسَاءهُمْ إِنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسْرِفِينَ } [القصص٤].

وإذا تأملت الآيات التي ذكرت عقابهم في هذه السورة ستجد أنها مطلقة (فَأَخَدَنَاهُمُ أَخْدَ عَزِيرِ مُقتَدِرِ {١٠})، وهي تدع السامع في خيال واسع، وهو يتخيل هذا الأخذ، إنه أخذ العزيز المقتدر. ولم يذكر هنا إغراقهم، بل جاء بها مطلقة مبهمة، لتحمل ظلال الرهبة في نفوس الناس، فالطغيان في سياسة الناس هو أخطر أنواع الطغيان؛ لأنه يسوق الناس إلى جهنم، ذلك أن القوي يستبد، ويغريه ضعف الضعيف، وسكوت العامة . فيزداد في غيه، والضعيف يستكين ويخاف من التضحية وتحمل المسئولية فيذعن ويستسلم.

ولو أصغيت بأذنيك لسمعت أنات المعذبين في جهنم، وكلهم يبين أن سبب دخولهم النار هو الطغيان السياسي الذي يقع فيه الرئيس والمرؤوس، قال تعالى عنهم {وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ الظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ يَرْجِعُ بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ الْقَوْلَ يَقُولُ الَّذِينَ استُكَمِّرُوا لِلَّذِينَ استَكَبَرُوا لِلَّذِينَ استُكَبِرُوا لِلَّذِينَ استُكَبِرُوا لِلَّذِينَ استُكَبِرُوا لِلَّذِينَ استُعَلَّمُولُوا أَنحَنُ صَدَدَنَاكُمُ عَن الْهُدَىٰ بَعْدَ لَوْلا أَنتُمْ لَكُنَّا مُؤْمِنِينَ قَالَ الَّذِينَ استَكَبَرُوا لِلَّذِينَ استُصْعَفُوا لِلَّذِينَ استَكَبَرُوا بَلُ مَكُرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارِ إِدَّ الْمُرُونَنَا أَن تَكَمُّرُ بِاللَّهِ وَنَجْعَلَ لَهُ أَندَادا} [سبأ ٣١–٣٣].

هذه بعض تطبيقات الطغيان، ولكنها أهمها في حياة الناس، وهي التي تسوق الناس إلى المهالك، طغيان القوة، وطغيان الثروة، وطغيان العلاقات الاجتماعية، وطغيان الجاه أو السياسة. وهذه النهاذج لا تزال تكرر نفسها في كل زمان وفي كل مكان، فإن تغيرت الأسهاء، فإن المقائق لا تتغير.

والناظر في عالمنا المعاصر يرى إلى أي حد أفادت البشرية من رصيدها وتجاربها. إن الواقع يقول إنها لم تفد، فالطغيان قد شمل نواحي الحياة، وسرى فيها سريان النار في المشيم، وهذا ينذر بكارثة خطيرة تطل بقرونها على هذا الجيل.

# الزاوية الثالثة: رصد الموقف البشري في طغيانه

بتحليل النماذج الخمسة نخرج بعدة صور تبرز زوايا مختلفة لشيء واحد اسمه (الطغيان)، وهذه الصور تتكرر دائما، إما بذاتها، وإما بعد أن تأخذ أوضاعا مختلفة، فالطغيان البشري يتمثل في: التكذيب، والإعراض عن الحق وتزييفه ومحاربته، والممارسات الخاطئة.

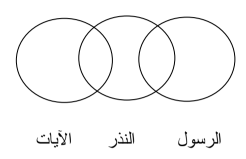
التكذيب: (كَدُبَتْ قَبَالُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ)، (كَدُبَتْ عَادٌ).... والتكذيب هو إنكار ما تبين صدقه، فهو أخص من الإنكار الذي يعنى عدم التصديق بالشيء حتى لو لم يتبين صدقه. والتكذيب – كما تنص الآيات – كان بثلاثة أشياء:

الثاني: تكذيب بالآيات، كما قال تعالى عن قوم فرعون (كَدَّبُوا بِآيَاتِنَا كُلِّهَا)، وآيات الله على الدلائل المنصوبة في الآفاق والأنفس التي تبين للناس الحق، وقد تكفل الله على بنصبها (سَنُريهمُ آيَاتِنَا فِي الآفاق وَفِي أَنْفُسِهمُ حَتَّىٰ يَتَيَّنَ لَهُمُ أَتُهُ الْحَقُّ [فصلت٥٣].

الثالث: تكذيب بالنذر، كما قال تعالى عن ثمود (كُدَّبَتَ تَمُودُ بِالنُّدُرِ)، وقال عن قوم لوط (وَلَقَدَ أَندَرَهُم بَطَشَتَنَا فَتَمَارَوًا بِالنُّدُرِ [٣])، والنذر هي ما يرسله الله عَلَيْ تَحْويفا للناس جراء طغيانهم، سواء أكان النذير رجلا رسولا، كما قال تعالى (كدَّبَتَ تَمُودُ بِالنُّدُرِ)، أم كان آية من آياته كما في الحديث "إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله يخوف بهما عباده"(١)، وقال تعالى {وَمَا نُرُسِلُ بِالآياتِ إلا تَحْويفاً [الإسراء ٥٩].

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٩٩٠)، والنسائي (١٤٤٢)، من حديث أبي بكرة.

وأوجه الاتفاق والاختلاف بين الرسول والنذير والآية، هي أن الرسول يكون نذيرا، ويكون دليلا إلى الحق، ولكنه ليس آية، والآيات هي الأدلة المنصوبة، وقد تكون للتخويف والإنذار أيضا، والنذر يمكن أن تكون آيات أو رسولا، ويمكن بيان هذه الأوجه من خلال هذا الشكل:



من هنا، فإن تكذيب الطاغين بهذه الثلاثة، إن دل على شيء فإنما يدل على مبلغ العنت والعناد الذي وصلوا إليه، حتى لم يعد يجدي معهم شيء، وهذا يعطيك صورة حقيقية عما يفعله الهوى يصاحبه عندما يتخذه إلها.

٢. الإعراض عن الحق وتزييفه ومحاربته. وقد تحدثنا عن هذه سابقا كمظاهر من مظاهر الطغيان، وفي الوقت نفسه فهي مواقف يستخدمها البشر في طغيانهم. ولن أعيد الحديث هنا عنها، إنما أشير إلى أمثلتها في الآيات.

#### ■ مثال الإعراض عن الحق

المثال الأول: مثال الإعراض عن الحق، ويمثله قوم ثمود حين قالوا: (أَبشَراً مِّنَا وَاحِداً تَتَبِعُهُ إِنَّا إِذاً لَّفِى ضَلال وَسُعُورٍ ﴿ ﴾ أَأَلْقِى الدِّكُورُ عَلَيْهِ مِن بَيْنِنا)، فهم أعرضوا عن اتباع الحق المتمثل في الرسول الذي جاء يهديهم إليه، وبنوا إعراضهم على عدة أمور:

الأول: استنكارهم أن يكون الرسول بشرا، ويدل على هذا تقديم المفعول به بعد همزة الاستفهام الإنكارية (أَبشَرا)، حيث يكون محل الإنكار هو ما يلي الهمزة، وهذا استنكار تواصي عليه المكذبون، {ومَا مَنعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِدْ جَاءهُمُ الْهُدَىٰ إِلاَّ أَن قَالُوا أَبَعَثَ اللَّهُ بَشَراً رَّسُولاً} [الإسراء ٤٤].

الثاني: أن الرسول منهم، وهذه قضية أخرى، فهم يقولون: لو سلمنا أن يكون الرسول بشرا، أفما اختاره الله على هذا الفهم المجئ بـ الصفة (منا) ليس الغرض منها مجرد وصف الرسول بأنه منهم، بل تكون صفة إنكارية تبنى

على أساس الاستتكار، ولا أدري ما وجه إنكار ثمود لأن يكون الرسول منهم - إنما هي الحماقة والعمى، وهو نفس الحمق الذي أصاب قريشا حين عجبت أن يأتي الرسول منهم، كما قال تعالى {و عَجبُوا أَن جَاءهُم مُّنذِرٌ مِّنْهُمْ}[ص٤].

الثالث: أن يكون الرسول وإحدا، وبمعنى آخر، فهم يقولون: لِمَ لمْ يأت مجموعة من الرسل إلينا حتى نؤمن؟ وهذا تعنت فمن لم يؤمن برسول جاء بالحق - هل يؤمن برسل آخرين يأتون بالحق نفسه. وأيضا فإن أصحاب القرية عندما جاءهم أكثر من رسول لم يؤِمنوا، قال تعالى عنِهم {إِدْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْن فَكَدَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُم مُّرْسَلُونَ قَالُوا مَا أَنتُمُ إِلاَّ بَشَرٌ مِّتُلُنَا وَمَا أَنزَلَ الرَّحْمَنَ مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمُ إِلاَّ تَكَذِبُونَ}[يس ٤ ١ – ٥٠].

الرابع: أن يكون هو الرسول بعينه، فهم يقولون: لو سلمنا بأن يكون الرسول بشرا، ويكون منا، ويكون واحدا - أما لقي الله على عيره منا ليرسله؟! (أَأَلْقِيَ الدِّكُّرُ عَلَيْهِ مِن يَيْنِنَا)؟! وهذا بعينه هو كلام قريش عن محمد ﴿ أَأَنزِلَ عَلَيْهِ الدِّكِّرُ مِن بَيْنِنَا} [ص ٨]، ولو أرسل اللهُ عَلَيْ غيره منهم لقالوا في حقه نفس الكلام.

هذه الأمور الأربعة هي حجة المكذبين بالرسل، وهي حجج واهية ولكنها متعلّل الملحدين، والمقيقة أن هناك أسبابا مقيقية وراء هذا التكذيب – سبق أن ذكرناها - وهي اتباع الموي وتعطيل البطائر. هذان السببان هما الدافع للتكذيب، ولكنهم يخفون هذين السببين ويتعللون بهذه العلل الصبيانية.

وبناء على ما سبق، يصلون إلى النتيجة فيعلنون (إنَّا إذا لَفِي صَلال وَسُعُر)، أي: إنا لو آمنا مع هذه الإشكاليات . التي افترضوها . لكنا في ضلال، وسعر كثيرة (جمع: سعير)، فجعلوا الإيمان هو الضلال والقائد إلى السعير، وجعلوا الانحراف هو الهداية والنجاة من السعير، وهذه كدعوى فرعون حين قال: {مَا أَرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَاد}[غافر ٢٩].

#### ■ مثال تزييف الحق

#### المثال الثاني: مثال تزييف الحق، هنا مثالان:

الأول: عن قوم نوح (وَقَالُوا مَجَنُونٌ)، والثاني: عن ثمود، حيث قالوا عن صالح (بَلَ هُوَ كَدَّابٌ أَشِرٌ). أما قوم نوح فيعلمون أن نوحا أعقلهم، وثمود تعلم أن صالحا أصدقهم وأعفهم، ولكن حتى يدلسوا على الناس ويصرفونهم عن الحق – فلا بد من أن يقوم الملأ بتزييف الحق، فيشوهون صورة حامليه - وهذا جزء من تزييف الحق، ويسخرون لهذا وسائلهم الإعلامية، وهذه الوسيلة هي ذاتها التي استخدمها كفار قريش مع رسول الله ، وهي هي ما تستخدمه اليوم أساطين الطغاة في العالم لتشويه الصحوة الإسلامية وتشويه صورة رجالها، ورميهم بكل نقيصة.

### مثال محاربة الحق

المثال الثالث: مثال محاربة الحق، كما قال عن قوم نوح (فَكَدَّبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا مَجْدُونٌ وَازْدُجِر)، "أي انتهروه وزجروه وتوعدوه"(١).

٣. الممارسات الفاطئة: وهذا موقف يرصده القرآن في مسيرة الطاغين، فممارساتهم خاطئة، أي مصابة بداء الانحراف عن مسارها الصحيح، كما عرضنا في الزاوية الثانية بما يغني عن الإعادة هنا. ومثال ذلك هنا عن ثمود (فَنَادَوَا صَاحِبَهُمْ فَتَعَاطَى فَعَمَرَ {٨})، فهذه ممارسة خاطئة حيث اعتدوا على ناقة جعلها الله على آية لهم، لكنهم عقروها وقد أمروا بأن يدعوها. وأيضا قوم لوط (وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَن ضَيَفِهِ)، وهذه ممارسة خاطئة اقترفها قوم لوط، وقد سبق إيضاح هذا.

# الزاوية الرابعة: رصد الموقف البشري في صد الطغيان

يتمثل الموقف البشري ذي العمل الصالح في ثلاثة أمور: القيام بتبليغ البيان، والاعتصام بالإيمان، والعمل لإزالة الطغيان.

وتبليغ البيان له أوجه عديدة، فمنه الإعلام بمنهج الله على وصيته، كما في سورة القمر حين أمر الله على صالحا (ورَبَّيهُم أَنَّ الْمَاء قِسْمَةٌ يَنَهُمْ كُلُّ شِرْبٍ مُّحْتَضَرٌ)، فهي وصية من الله على لشمود، وقد أمر صالحا بإعلامهم، فأعلمهم. ومن التبليغ الإنذار بخطورة الانحراف ووخيم عاقبته، كما فعل لوط (ولَقَدُ أَندَرهُم بَطَشَتَنا)، ومن التبليغ الإرشاد إلى آيات الله على ونذره في الآفاق وفي الأنفس، (ولَقَدُ جَاء آلَ فِرْعَوْنَ النُّدُنُ)، وقام موسى - السلام

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر، ۳۲۰/۸.

بإرشادهم إلى هذه الآيات ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى تِسْعَ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ فَاسْأَلُ بَنِي إسْرَابِيلَ إِدُ جَاءهُم }[الإسراء ١٠١].

الاعتصام بالإيمان: وهذا وإجب أساسي في حياة الإنسان، به يبدأ، ومعه يستمر، واليه ينتهى. والإيمان هو الطاقة التي تمنح الإنسان قوة هائلة، يستطيع بها أن يقاوم الطغيان، ويطيع الرحمن، والإيمان هو الشيء الذي يحقق للإنسان كينونته، وذاته. ومن دون الإيمان فإن الإنسان ذرة في هواء تتلاعب بها الرياح، أو قطرة من ماء تتقاذف بها الأمواج، أما الإيمان فيجعل الإنسان بحرا خضما، وكونا متراميا، وآفاقا واسعة ممتدة.

فهذا نوح - العِيرة - يلجأ إلى ربه، يمد كفيه متضرعا، متذللا بأنَّة ضعيفة، يملأها الأسى على قوم مكث فيهم عشرة قرون يدعوهم ويبلغهم فلم يستجيبوا، بل آذوه وزجروه وانتهروه، وبعد ذلك رفع كفه (فدَعَا رَبَّهُ أَنِّي مَغْلُوبٌ فانتَصِرٌ)، دعوة أرسلها العبد المغلوب بعد أن استنفد كافة الوسائل في إصلاح قومه، ولكن دون فائدة. فلما نادي - بعد أن بذل كل جهد - فلما نادى ربه (أنَّى مَغْلُوبٌ فانتَصِرُ) . كان النصر أقرب إليه من يده، (فقتَحْنَا أَبُوَابَ السَّمَاء بِمَاء مُّنْهَمِر {١١} وَفَجَّرْنَا الأَرْضَ عُيُوناً فَالْتَقَى الْمَاء عَلَى أَمْر قَدْ قَدِرَ {١٦} وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلْوَاح وَدُسُر {٣}]ً، وكل هذا (جَزَاء لَمَن كَانَ كُفِرَ)، والذي كُفر هو نوح، حيث كفر به قومه، فلما بذل ما بوسعه تولى الله على نصره وفقا للقانون الإلهي {إن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقَدَامَكُمُ} [محمد ٧].

العمل لإزالة الطغيان: إنه لا بد للمخلصين - حملة الرسالة - أن تتظافر جهودهم، وتتكاتف أيديهم، وتتآزر طاقاتهم؛ من أجل إقامة المعروف الذي أمر الله علل به، وإزالة المنكر الذي نهى الله على عنه، وهدم حصون الطاغين التي أقاموها في الحياة مناوئين خالقهم ودينه.

إن النصر لا يأتي لقوم كسالي نائمين، بل لا بد من أن يبذلوا جهودهم، ويضحوا في سبيل الرسالة بالغالى والنفيس، يضحوا بأوقاتهم وأموالهم وطاقاتهم وأنفسهم ودمائهم. يضحوا بالدنيا وشهواتها، فيسهرون إذا نام الناس، ويتعبون إذا ارتاح الناس، ويستيقظون إذا غفل الناس.

إنه لا بد من عمل صحيح لأجل إزالة الطغيان، ولا يمكن أن يزول بأمنيات ورغبات. والنصر لا يأتى إلا لرجال يستحقونه، يعملون من أجله. وهذا ما تعلمنا سورة القمر، فنوح عليه السلام، كان الله على أن ينصره دون أن يقوم بإتعاب نفسه في صناعة السفينة، ولكن حتى نتعلم أن النصر غالى الثمن، فقد أمره الله علل بصناعة السفينة - وهذا عملٌ من أجل النصر وإزالة الطغيان - فعند ذلك نصره الله على، وقال (وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ أَلُواحٍ وَدُسُرٍ)، ولحكمة لم يقل: وحملناه على سفينة، بل قال على ذات ألواح ودسر، أي سفينة ذات ألواح ودسر (والدسر: المسامير)، وفي هذا لفتة قرآنية إلى العمل الذي بذله نوح في صنعها، وهو يصنع الألواح، ويغرز المسامير، وإشارة واضحة إلى أن النصر لم ينله نوح إلا بعد بذل السبب.

وهكذا تعلمنا السورة مقومات النصر: التبليغ والدعوة، والإيمان والتقوى، مع العمل والاستعداد. بهذه الأمور نضع أقدامنا على الطريق الصحيح للنصر.

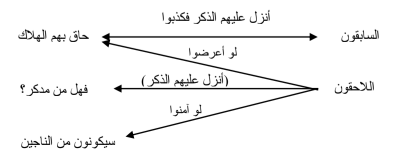
# الزاوية الخامسة: رصد الموقف الإلهي

يتجلى الموقف الإلهي في ثلاثة أمور: إنزال البيان، وتأبيده، وتحقيقه.

1. إنزال البيان: وهذا ما تكفل الله على به فقال {إِنَّ عَلَيْنَا للَّهُدَى} [الليل ١٦]، فالله على تكفل بالهدى وهو هدى البيان، فأنزله إلى الناس، وبعث له رسلا تبلغه. وقد اتسم هذا البيان باليسر، اليسر في الفهم وفي التطبيق، فإلا يُكلِّفُ الله نَفْساً إِلاَّ وُسُعَها} [البقرة ٢٨٦]، ولهذا نفهم السر في تكرار الآية (وَلَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرْآنَ لِلدِّكِرِ فَهَلَ مِن مُّدَّكِرٍ) بعد كل نموذج من النماذج المعوضة في سورة القمر.

ففي هذه الآية إشارتان، الأولى: أن الله على قد يسر لكل قوم من الهالكين بيانا أنزله إليهم، فيسره للذكر، ولكنهم لم يتذكروا ولم يتعظوا. الثانية: أن فيها إشارة لمن نزل عليهم القرآن إلى يوم الدين – أن القرآن قد يسره الله على للذكر، فهل في الناس من يتعظ وينتفع به؟ أو أنهم يقعون في نفس الخطأ الذي وقع فيه السابقون، فيحل عليهم ما حل بمن سبقهم من الهلاك.

ففي الآية – إذن – كما هو واضح تعانق بين النص والحاضر والماضي والمستقبل، ويمكن توضيح هذا التعانق من خلال الشكل التالي:



فَفِي النموذج الأول (كَدَّبَتْ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ)...(وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الَّقْرْآنَ لِلدِّكْر فَهَلْ مِن مُّدَّكِرِ)، يكون المعنى: لقد أنزلنا إلى قوم نوح بيانا ويسرناه لهم فلم يتعظوا، وها أنتم أنزلنا إليكم القرآن ويسرناه للذكر، فهل تتعظون وتتنفعون؟ أو أنكم لا تتعظون كقوم نوح فيحيق بكم ما حاق بهم. وهكذا في كل نموذج.

٢. تأييد البيان: يؤيد الله على البيان المنزل بالآيات، كما قال تعالى: (وَلَقَد تُرَكِّنَاهَا آيَةً فَهَلَ مِن مُّدَّكِرٍ)، وقال: (إنَّا مُرْسِلُو النَّاقَةِ فِتْنَةُ لَّهُمْ فَارْتَقِبَهُمْ وَاصْطَبِرْ). وهذا هو الوعد الثاني الذي وعد الله على فالوعد الأول تكفل بإنزال البيان {إنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى }[الليل ١٦]، والوعد الثاني تكفل بنصب الآيات الدالة عليه، قال تعالى ﴿سُنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الآفاق وَفِي أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ }[فصلت٥٣].

ويختلف التأييد من جيل إلى جيل، فالناقة كانت آية، أيد الله على بها الحق الذي جاء به صالح، والعصا واليد كانتا تأييدا للحق الذي جاء به موسى العلام، وهكذا كل رسول من الرسل . عليهم السلام. وكان تأييد القرآن بالقرآن نفسه، ففيه من الدلائل ما يشهد على أنه الحق، وهذه الدلائل تلتقي مع الدلائل المنصوبة في الآفاق والأنفس، لتشهد بالحق الذي

ومن الآيات التي تؤيد البيان . الوعيد الذي يحققه الله على فيمن سبقنا من الأمم، فهو بالنسبة لهم تحقيق للبيان، وبالنسبة لمن بعدهم تأبيد للبيان، حيث نرى وعد الله علا قد تحقق فيمن سبق، قال تعالى: (وَلَقَد تَرَكَنَاهَا آيَةُ فَهَلْ مِن مُّدَّكِر).

 ٣. تحقيق البيان: البيان الإلهي جاء متضمنا منهج الله على وهديه، وقد أمر الله على الإنسان بإقامة دينه في نفسه وفي مجتمعه، ووعد من فعل ذلك بالثواب ووعد من تولى بالعقاب، فإثابة العامل هو تحقيق للبيان، وعقاب العاصبي هو تحقيق للبيان. والله على قد جعل التحقيق الكامل للبيان في الدار الآخرة، ففيها الحساب والجزاء، أما الدنيا فهي دار ابتلاء وليست دار جزاء، ولكن الله على قد يحقق بعض البيان في الدنيا، فينجّى المتقى ويمكّن له، ويهلك المكذب ويخزيه.

وفي سورة القمر نرى نهاذج لهن نجا: (وَحَمَلْنَاهُ عَلَىٰ ذَاتِ أَلْوَاحٍ وَدُسُرٍ {٣} تَجْرى بِأَعْيُنِنَا جَزَاء لَّمَن كَانَ كُفِرَ{ۗ ۗ })، (إلا آلَ لُوطٍ تُجَّيْنَاهُم بِسَحَرِ {٣} يَعْمَةً مِّنْ عِندِنَا كَثْلِكَ نَجُزي مَن شَكرَ [70]). ونماذ ملن هلك: (إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصَراً فِي يَوْمٍ نَحْسٍ مُّسْتَعِرِ {١٠} تَنزِعُ النَّاسَ صَائِعُمْ أَعْجَارُ نَحْلٍ مُّنقَعِرٍ {١٠})، (إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهْشِيمِ الْمُحْتَظِرِ {١٠})، (إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِباً)، (وَلَقَدْ صَبَّحَهُم بُكْرَةً عَدَابٌ مُسْتَقِرٌ {٢٨})، (فَأَخَدَنَاهُمْ أَخْذَ عَزِيز مُّقْتَدِر {١٠}). وهذا إهلاك لهم في الدنيا.

وقد يكون العقاب مصائب، ولكنه ليس إهلاكا ودمارا، كما حصل لقوم لوط في بادئ الأمر حين طمس الله على أعينهم بالليل (وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَن صَيَفِهِ فَطَمَسَنَا أَعْيَنَهُمْ فَدُوقُوا عَدَابِي وَتُدرِ [٣])، فسماه عذابا، قال ابن كثير: "فلما اشتد الحال وأبوا إلا الدخول، خرج عليهم جبريل العلى فضرب أعينهم بطرف جناحه، فانطمست أعينهم، يقال إنها غارت من وجوههم، وقيل: إنه لم تبق لهم عيون بالكلية، فرجعوا على أدبارهم يتحسسون بالحيطان، ويتوعدون لوطا إلى الصباح"(١).

فقد يرسل الله على عذابا جزئيا على قوم، إما أوبئة أو يصابون في أموالهم وذراريهم، أو غير ذلك، كما قال تعالى {وَلَقَدْ أَخَدْنَا آلَ فِرْعَونَ بِالسِّنِينَ وَنَقُصٍ مِّن التَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَدُكُرُونَ}[الأعراف، ١٣٠].

والذي ينبغي أن يُعلم أن تحقيق البيان الجزئي يكون تأييدا للبيان في حق أولئك القوم، فهي رسالة تحذير إلهية للقوم لعلهم يتذكرون، أما تحقيق البيان الكلي فإنه تأييد للبيان في حق اللاحقين؛ إذ يصبح هلاك السابقين عبرة لمن بعدهم، كما قال (وَلَقَد تَرَكَنَاهَا آيَةً نَهَلُ مِن مُدَّكِرٍ)، أي: تركنا هذه الحادثة، وهي غرق قوم نوح، آية لمن جاء بعدهم.

#### \* \* \*

# خاتمة: قانون الطغيان بين التخلف والسريان [آية: ٤٣ إلى آخرها]

نصل إلى خاتمة السورة، لتبين لنا حقيقة مهمة، فبعد أن رأينا ما أصاب أولئك الطغاة نتساءل: هل هذا العقاب خاص بهم فلا يتعدى إلى غيرهم، وعليه يحكي القرآن قصصهم للتسلية؟ أو أن ذلك العقاب هو قانون إلهي يسري على غيرهم كما سرى عليهم إذا استوفى أسبابه، وعليه فالقرآن يحكي قصصهم للعظة والعبرة.

دعونا نعرض سياق الخاتمة، حتى نعرف الحقيقة التي تحملها.

<sup>(</sup>۱) تقسیر ابن کثیر، ۳٦۸/۸.

#### 

يقول تعالى (أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِّنْ أُولَبِكُمْ أَمْ لَكُم بَرَاءةٌ فِي الزُّبُر (٢٠٤) أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيعٌ مُّنتَصِرٌّ { "}). أمامنا ثلاثة فروض، إما أن يكون الكفار المعاصرون خيرا من السابقين، وبالتَّالي تتخلف شروط سريان القانون، فلا يستحقون الهلاك، وإما أن يكون لهؤلاء الكفار براءة عند اللَّهُ عَلا بأنه لا يصيبهم ما أصاب الأولين، واما أن يتحدّوا القانون، ويقولون: نحن جمع قوي، ونحن قادرون على إعجاز القانون، فلا أحد يقدر على إهلاكنا؛ لأننا نملك أسباب النصر والقوة والمنعة.

## ولنختبر الفروض الثلاثة:

أما الأول فلا يقوم على معطيات صحيحة، ويخلو من التحقيق، وليس هناك ما يثبته، فهل في تأخر جيل فضل على سابقيه، لمجرد أن هذا متأخر، وذلك متقدم؟!

وأما الثاني فهو يحتاج إلى إثبات، وهي دعوى تذروها الرياح، وتتبئ عن تفاهة مدعيها، فلو كان ثُمّ براءة فأين هي؟!

ويبقى الفرض الثالث، ويبدو للوهلة الأولى أنه فرض قوى، فله أنصار كثر، وخاصة الآن في الأوساط المادية التي تتكر قوة الله عَلا، ولا تؤمن إلا بما تراه في الطبيعة، ويحسبون أنهم قد امتلكوا أسباب القوة والغلبة، حتى ليقول زعيمهم: نحن قوة عظمي ومن أشد منا قوة؟! ينطلقون مستكبرين في الأرض، ويقولون: نحن جميع منتصر، وها هي قواتنا تملأ الأرض، فإن كنا طغاة فأبن هذا القانون؟!

### وقد تولى الله عللة تفنيد هذا الفرض بعدة طرق:

- ١. وعد أولا بانهزام جموعهم، وإن طال الانتظار، لكنها ستتهزم. وهذه بشرى للمؤمنين الذي سيجري على أيديهم أقداره، ولكن أين هؤلاء المؤمنون؟! (سَيُهْزَمُ الجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ [10].
- ٢. ثم كسر الله على غرورهم، فبين أنه حتى لو سلِموا في الدنيا، فإن الساعة موعدهم، وهناك سيسري عليهم القانون، وهنالك الضلال والسعير، والخزي والهوان، (بَل السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُّ {١٠} إنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلال وَسُغُر {١٠} يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ دُوقُوا مَسَّ سَقَرَ{١٠}).
- ٣. ثم أخبر بأن كل شيء مخلوق بقدره، وهذا القانون له قدر، فمتى قدّر الله على له السريان سرى، عندما يستكمل المؤمنون أسباب النصر، (إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقدر (١١).

- ٤. ثم أخبر بقوة العزيز القهار الذي لو شاء أهلكهم بـ(كن) كلمة واحدة، لا يعيدها كلمح بالبصر، فليحذر أولئك المدعون أنهم أقوى وليحذر أولئك المنكرون قوة الله عَلَّ العظمى، (وَمَا أَمْرُنَا إلا وَاحِدَةٌ كَلَّمْح بِالْبَصَر (٥٠).
- ثم يلفت أنظارهم إلى استقراء التاريخ، والتساؤل: أين الإمبراطورية الفلانية؟ وأين الإمبراطورية الفلانية؟ أين تلك القوى؟ أين تلك الهيمنة والسلطنة؟ ما الذي أذهبها وأفناها؟ طغى القوم ونسوا الله على حتى أخذهم أخذ عزيز مقتدر، (وَلَقَدْ أَهْلَكُنا أَشْيَا عَكُمْ فَهَلُ مِن مُّدَّكِر {١٠}.

أين الأكاسرة الجبابرة الألي خُـرْسٌ إذا نـودوا كـأنْ لـم يعلمـوا

كنزوا الكنوز فما بقين ولا بقوا مِنْ كُلُ مَنْ ضَاقَ الفَضَاء بِجِيشُهُ حَتَى ثُـوى، فَحَـواه لَحُـدٌ ضَـيقُ أن الكلام لهم حلال مطلق

٦. ثم يأتي تهديد الله علل الشديد، بأن كل شيء يفعلونه ويقولونه فهو مسطور مسجل، وهنالك عند الله على يكون الحساب، فلن تذهب أعمالهم وأقوالهم دون محاسبة. لا. إن اللهُ عَلا شديد الحساب. فهو الذي يتولى محاسبتهم، وليس أحد من الخلق -وفي هذا عزاء للمؤمنين، فليطمئنوا فهم المنتصرون، وهم الذين سيظفرون بجنات ربهم، فيقعدون عنده في مقاعد صدق، (وَكَلُّ شَيْءٍ فعَلُوهُ فِي الزُّبُر {٣} وَكَلُّ صَغِير وَكَبِير مُسْتَطُرٌ {٣٠} إنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَر {١٠} فِي مَقَعَدِ صِدْق عِندَ مَلِيكٍ مُّقْتَدِرً [۵]).

وبهذه الخاتمة تتجلى الحقيقة المهمة، والقانون المطرد وهو أن: الطغيان عاقبته الهلاك والدمار في الدنيا والآخرة.

# الخضوع لله والإذعان ( سورة ص )

ينتهي بنا المطاف إلى سورة (ص) وفي هذه السورة يتجلى الوجه المشرق للإنسان، الوجه الإيجابي، وجه العابد الأواب، الصابر المنيب، المجاهد القائم، الحاكم بالحق، المقيم للدين، العامل الذي يأبي الدعة والكسل، الإيجابي الذي يشارك الناس قضاياهم ... كل هذه الزوايا المنيرة تجليها سورة (ص) واقعا ملموسا في هذا المخلوق العظيم. وتتجلى بعد ذلك عناية الله على بالإنسان في كل حركة من حركاته، وسكنة من سكناته.

وتأتي هذه الصورة المشرقة للإنسان بعد أن عرضت السورة السابقة صورة قاتمة للإنسان حين يطغى ويستكبر، ويتمرد ويفجر. ولما كانت هذه الصورة القاتمة لا تعبر عن الإنسان الحقيقي، الإنسان الفعال، فقد بدأ القرآن بعرضها، وكأنه يقول: هذه صورة غير مُرْضية، دعونا نتجاوزها إلى الصورة المُرْضية، الصورة الحقيقية حتى نستقر عندها، وننتهي إليها. ولهذا السبب – والله أعلم – كانت (ص) أطول من (القمر)، حتى يعلمنا القرآن أن الصورة المشرقة هي الباقية والمستمرة، وهي النافعة {فَامًا الرَّبَدُ فَيدَهبُ جُفَاء وَامًا مَا يَنفَعُ النَّاسَ فَيمَكُثُ فِي الأَرْض} [الرعد ١٧].

هذا هو موضوع السورة، وقد سبق بمقدمة عرضت لطغيان قريش خاصة، وانتهت السورة بخاتمة تناولت الرسالة – رسالة الله على الأخيرة إلى البشرية.

# مقدمة: طغيان قريش – موقف بشري متكرر [من: ١ إلى: ١٦]

# أُولاً: القرآن وصدود الكافرين

كما بينت سورة القمر بأن القرآن قد يُسِّر للذكر، وأن المطلوب من البشرية هو الاتعاظ والانتفاع به، {فَهَلَ مِن مُّدَّكِ} [القمر ١٧] . فقد ابتدأت سورة (ص) ببيان هذه الحقيقة، (ص وَالْقُرَآنِ ذِي الدِّكِرِ (١٤)، فهو رسالة الله عَلَمُ التي جاءت بتذكير البشرية وهدايتهم إلى الطريق المستقيم، وهي رسالة ميسرة تناسب طبيعة الناس، ولا تكلفهم إلا ما في وسعهم؛ لأن الذي أنزلها هو الذي خلق البشر {أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ النَّيُ اللهُ عَلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُو اللَّطِيفُ النَّيُ الملك ١٤].

ولكن لماذا يصد الكافرون عن هذه الرسالة؟ ولماذا يعرضون عن اتباعها؟ هناك سببان قد بينتهما سورة القمر وأكدتها سورة (ص)، هذان السببان هما: اتباع الهوى، وتعطيل البصائر. وقد سبق الحديث عنهما في القمر. وهذا ما تشير إليه الآية (بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي عِرَّةٍ وَشِقَاقٍ {٢})، فهم في عزة عن الخضوع للحق بسبب اتباع الهوى، وهم في شقاق وعناد ومعارضة للحق بسبب تعطيل بصائرهم، والحيلولة بينها وبين الاهتداء إلى الحق. وتتكرر صور الطغيان في كل مكان بسبب تكرر الأسباب، حيث يتبعون الهوى فيقعون في عزة واستكبار، ويعطلون بصائرهم فيقعون في شقاق وضلال – وهذا الطغيان البشري يقابله عقاب إلهي (كم أَهَلكنا مِن قَبَلِهم مِّن قَرْنٍ فَنادَوًا وَلاتَ حِينَ مَنَاصٍ {٢})، ولكن ليس بمغنٍ حينئذ عنهم الندم (وَلاتَ حِينَ مَنَاصٍ).

# ثانيا: صور من طغيان قريش

كما رأينا الموقف البشري في طغيانه – في سورة القمر، فإن طغيان قريش يكرر تلك الصور نفسها. فهم (عَجِبُوا أَن جَاءهُم مُّنذِرٌ مِّنَهُمْ)، كما عجبت ثمود قالوا: {أَبَشَراً مِّنَا وَاحِداً تَتَبِعُهُ}؟ [القمر ٢٤]. وقريش قالوا عن رسول الله ﷺ: (هَذَا سَاحِرٌ كُدّابٌ أَشِرٌ [القمر ٢٥]. وفي نوح عن نوح {وَقَالُوا مَجُنُونٌ }[القمر ٩]، وقالت ثمود {بلُ هُوَ كَدّابٌ أَشِرٌ [القمر ٢٥]. وفي هذا تزييف الحق عبر اتهام الداعية نفسه، وتشويه سمعته، وقد يزيف الحق بتزييف الدعوة نفسها، والقدح فيها، والطعن في أسسها التي تقوم عليها، كما قالت قريش (أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَها وَاحِداً إِنَّ هَذَا لَشَيَّ عُجَابٌ {٥٠})، فالدعوة تقوم على أساس الوحدانية، وقريش سخرت من هذا الأساس، ثم انطلق أكابرها يحذرون الناس من خطورة هذا الأساس، وسلكوا ثلاث وسائل في التحذير:

الأولى: إصدار الخطابات التشجيعية التي تشجع الناس على ما هم فيه من باطل، وتصوير أن هذا الباطل هو الحق، وأنه ينبغي علينا أن نتعاون ونلتف حول حقنا، حتى لا يسحب البساط من تحتنا، (وَانطَلَقَ الْمَلا مِنْهُمْ أَن امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ اَلِهَتِكُمْ).

الثانية: اتهام الدعاة بخبث الطوية، وسوء النية، وأنهم ما جاءوا بهذه الدعوة إلا لأجل أن يتسلقوا بها إلى مصالح ومنافع ذاتية، وأنهم يريدون إيقاع الفتتة بين الناس؛ وهذا لأجل صرف الناس عن معرفة الحقائق والوعى بها. (إنَّ هَذَا لشَيَّءٌ يُرَادُ (١٠).

قال سيد قطب: "كما يصور طريقتهم في مقاومة هذه الحقيقة في نفوس الجماهير، وتثبيتهم على ما هم عليه من عقيدة موروثة متهافتة، وايهامهم أن وراء الدعوة الجديدة خبيئا غير ظاهرها، وأنهم هم الكبراء العليمون ببواطن الأمور، مدركون لما وراء هذه الدعوة من خبىء... فليس هو الدين، وليست هي العقيدة، إنما هو شيء آخر يراد من وراء هذه الدعوة، شيء ينبغي أن تدعه الجماهير الأربابه، ولمن يحسنون فهم المخبآت وادراك المناورات ... إنها الطريقة المألوفة المكرورة التي يصرف بها الطغاة جماهيرهم عن الاهتمام بالشئون العامة والبحث وراء الحقيقة، وتدبر ما يواجههم من حقائق خطرة، ذلك أن اشتغال الجماهير بمعرفة الحقائق بأنفسهم خطر على الطغاة، وخطر على الكبراء، وكشف للأباطيل التي يغرقون فيها الجماهير، وهم لا يعيشون إلا بإغراق الجماهير في الأباطيل"(١).

الثالثة: رمي حقائق الدعوة بالزور، والأمر الخطير هنا أنهم حين يزيفون حقيقة الدعوة، يدّعون الإحاطة علما بهذه المسألة، وأنهم قد أفنوا أعمارهم في تتبع خيوط هذه الحقيقة، ثم وصلوا إلى هذه النتائج - وهي نتائج مضللة، قد نسج خيوطَها الهوى المتبع، فينخدع بها الناس؛ حيث يرونها مكسوة بثياب العلم والنزاهة العلمية، وهي في الحقيقة ملطخة بدم البراءة العلمية.

والى هذا تشير الآية حين زعمت قريش أنهم بعد اطلاعهم على الملل الأخرى -فإنهم لم يجدوا أساس الوحدانية، وأن جعل الآلهة إلها واحدا أمر غريب وشاذ (مَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي المِلةِ الآخِرَةِ). وبناء على هذا يصلون إلى النتيجة التي يظن الناس أنها مبنية على مقدمات صحيحة (إنْ هَدَا إلا اخْتِلاقٌ {٧}).

وفي هذا من الاستخفاف بالحقائق ما فيه، والحقيقة أن الأديان السماوية كلها انبثقت مِن أسِاس التوحيد الخالص، فما من رسول إلا ويدعو قومه إلى {يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنَ إلهِ غَيْرُهُ} [الأعراف٥٩]. ولكن تلك الأيدي البشرية الملوثة عندما امتدت إلى هذه الحقيقة -زيفتها وجعلت الإله الواحد آلهة عديدة!!

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن ٣٠٠٩/٥.

كذلك قالت قريش (أُأنزِلَ عَلَيْهِ الدِّكَرُ مِن بَيْنَا)، كما قالت ثمود: {أَأُلْقِىَ الدِّكَرُ عِن بَيْنَا)، كما قالت ثمود: {أَأُلْقِىَ الدِّكَرُ عَلَيْهِ مِن بَيْنَا}[القمر ٢٥]. والغريب المضحك أنهم يقولون هذا الكلام فيعترفون بالذكر، في حين أنهم "في شك من الذكر ذاته، لم تستيقن نفوسهم أنه من عند الله على وإن كانوا يمارون في حقيقته"(١). وإنما كان هذا الشك؛ لأنهم لم يذوقوا عذاب الله على اللحق بالشاكين الممارين المكذبين بهذا القرآن.

# ثالثاً: من الذي يملك حق اختيار الرسول؟

يعترض الطاغون على اختيار محمد الله رسولا، وهو اعتراض غريب؛ ووجه غرابته أنه يصدر عمن لا يملك حق الاختيار، فالذي يملك حق الاختيار هو الذي يملك شيئين: الرزق، والملك.

الرزق: فالذي يرزق الناس، ويتحكم في أرزاقهم وأقواتهم – يستطيع أن يأمر فيهم وينهى، وهذا ما لا تملكه قريش، ولا أمثال قريش (أَمْ عِندَهُمْ خَزَابِنُ رَحْمَةِ رَبِّكَ الْعَزِيزِ الْوَهَابِ (١)؟ فهو الوهاب الذي يرزق بغير حساب، وهو العزيز الذي يفعل ما يشاء.

والمُلْك: فصاحب القرار هو القوي الذي يملك من يأمر فيهم وينهى – ولو أمر رئيس دولة رعايا دولة آخرين لما أطاعوه؛ لأنه لا يملكهم، ولله المثل الأعلى فهو الذي يملك السماوات والأرض ومن فيهما وما بينهما – فهو صاحب الاختيار، وليس سواه (أَمْ لَهُم مُّلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْيَرْتَقُوا فِي الأَسْبَابِ (١٠). ولو كان لقريش هذا الملك فلِمَ يقيمون في الأرض؟!

وبعبارة أخرى، نقول إن من يملك القوة الاقتصادية والوجاهة السياسية فهو الذي يفرض رأيه على الآخرين، وهذا هو السائد في واقع الناس، والله على الآخرين، وهذا هو السائد في واقع الناس، والله على الآخرين، وهذا بما تعرفون، فمن الذي يحق له أن يختار رسولا، ويأمر بما شاء، وينهي عما شاء؟ أنتم أيها البشر الذين لا تملكون أقواتكم، ولا ملك شيء؟ أم أنا الرزاق الملك؟ بناء على هذا ف{الله أعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رسالتَه} [الأنعام ٢٤].

وإذا استمر البشر في طغيانهم فمآلهم كمآل السابقين من الطغاة، تنتظرهم الهزيمة والخيبة (جُندٌ مَّا هُنَالِكَ مَهَرُّومٌ مِّنَ الأَحْزَابِ {١٠} كَدَّبَتْ قَبَلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ دُو الطَّوْتَادِ {١٠} وَتَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ أُولَيكَ الأَحْزَابُ {١٠} إِن كُنُّ إِلا كَدَّبَ الرُّسُلَ الأَوْتَادِ {١٠} وَتَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَابُ الأَيْكَةِ أُولَيكَ الأَحْزَابُ {١٠ إِن كُنُّ إِلا كَدَّبَ الرُّسُلَ فَحَقَ عِقَابِ {١٠}). وتأمل لفظ (جند ما) فهم جند حقيرون حين يظنون أنهم يتحدون الله عَلا فَحَقَ عَقَابِ {١٠).

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، ٣٠١٣/٥.

ويحاربون دينه، فمَنْ هؤلاء الصغار الذين يرفضون الخضوع للكبير المتعال؟! وعما قريب تدركهم الساعة وفيها العقاب الذي لا يفر منه أحد منهم، (وَمَا يَنظُرُ هَوُّلاء إلا صَيْحةً وَاحِدةً مَّا لَهَا مِن فَوَاقٍ { ه } )، فلا يستعجلوا العذاب، فهو آت، ولكن الحمقى يقولون: (رَبَّنَا عَجِّل لَّنَا قِطَّنَا فَبُل يَوْم الْحساب. عجل بنصيبنا من العذاب قبل يوم الحساب.

#### \* \* \*

# موضوع السورة: صورة الإنسان المشرقة [من آية: ١٧ إلى: ٢٤]

ندلف إلى موضوع السورة الذي هو عرض لصورة الإنسان المشرقة، حين يطيع ربه، فينطلق في الحياة إنسانا إيجابيا، فترعاه عين الله على ويحوطه الله على بعنايته. وهنا محوران تدور حولهما هذه النماذج المشرقة، الأول: رصد المهام الأساسية للبشر، والثاني: رصد مظاهر العناية الإلهية. والنماذج التي ذكرتها السورة هي نماذج أنبياء الله داوود وسليمان وأيوب، وإشارة إلى إبراهيم وإسحاق ويعقوب وإسماعيل واليسع وذي الكفل عليهم السلام جميعا.

# المحور الأول: المهام الأساسية للبشر

بالتأمل في النماذج التي تعرضها السورة، نستخلص خمس مهام تقوم عليها حياة الطائعين المتقين، بعض هذه المهام قلبية، وهي الإرادة والصبر، وبعضها علمية، وهي معرفة النفس، وبعضها عملية، وهي العمل الصالح والفكر الصائب. هذه المهام الخمس هي منارة للعاملين في كل زمان، وعلى قدر جهادهم في اكتسابها والقيام بها يكون التوفيق حليفهم، وترعاهم عناية ربهم.

### ١. الإرادة القوية طريق العبودية

قال تعالى (وَادُكُرُ عَبُدَنَا دَاوُودَ ذَا الأَيْدِ)، "قال ابن عباس والسدي وابن زيد، الأيد: القوة، وقال مجاهد: القوة في الطاعة"، وقال ابن كثير: "الأيد: القوة في العلم والعمل"، وقال قتادة: "أعطى داوود الله قوة في العبادة وفقها في الإسلام، وقد ذكر لنا أنه كان يقوم

ثلث الليل ويصوم نصف الدهر "(1). وكل هذه المعاني تتفق على أن (دًا الأَيْدِ) تعني: ذا القوة، هذه القوة هي التي تدفعه إلى العمل والطاعة، وتدفعه إلى العلم وفقه الدين، وهذه القوة ليست إلا إرادة تقود من انشغل قلبه بهمً ما إلى القيام به.

والآية تمدح داووداكي بأنه كان ذا أيدٍ، وجاء هذا المدح بعد وصفه بالعبودية مما يوحي بارتباطهما، فلم تتحقق له صفة العبودية إلا بعد أن نهضت به إرادته القوية نحو تحقيق مقام العبودية. فالخطوة الأولى في تحقيق العبودية هي تقوية الإرادة.

وكيف تقوى الإرادة؟ تقوى بشيئين، الأول: تحديد هدف واضح، ثم السعي إليه، والتضحية في سبيل الوصول إليه بكل غال ونفيس. فهذا سيملأ القلب بالهم، وإذا امتلأ القلب هما أصبح قلبا حساسا، وأصحاب القلوب الحساسة هم أرباب الإرادات القوية. والثانية التي سنتناولها.

#### ٢. الصبر طريق الظفر والنصر

الحديث عن الصبر هو حديث عن أعظم أسس النصر في حياة الأمة، والظفر بالمراد في حياة الفرد، وهذا ما تشير إليه سورة (ص)، ففي قصة نبي الله أيوب الله بعد أن دعا ربه واستجاب الله على له ووهب له أهله وماله، وأوجد له حلا في مشكلة يمينه – جاء الحق بجملة تعليلية فقال (إنًا وَجَدْنَاهُ صَابِراً)، أي: لأنا وجدناه صابرا فقد أنلناه ما أراد، فبالصبر ظفر بمراده. وحين يأمر الحق سبحانه وتعالى رسوله بالصبر (اصبر على ما يقولون ويعملون ستظفر يقُولُون) فإنه يهديه إلى أساس النصر، فبصبرك يا محمد على ما يقولون ويعملون ستظفر بمرادك، وتتصر عليهم.

ولو أردنا أن نوجز معنى الصبر في ألفاظ يسيرة بليغة، لقلنا إن الصبر أن تتحمل مشقة السير، وأذى الغير، ونفرة الناس من فعل الخير، وأن تخالف هوى النفس.

ولهذا كان الصبر هو المنزلة الأولى والأساس للنصر، والله على قد جعل الصبر في منزلة الجهاد فقال: {وَلَنْبُلُوثُكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ} [محمد ٣]، فابتلاء الله عن أجل أن يتميز صنفان من الناس هما المجاهدون والصابرون. وبالصبر نستطيع أن نتغلب على كيد الأعداء ومكرهم ومؤامراتهم {وَإِن تَصَبِرُواْ وَتَتَّقُواْ لا يَضُرُّكُمْ صَيْدُهُمْ شَيّاً} [آل عمران ٢٠]. وبالصبر نستطيع أن نتفوق على الخصم ولو كان أقوى منا وأكثر عدا إإن يَكُن مِّنكُمْ مِّيَةٌ يَعْلِبُواْ أَلْهَا مِّن الَّذِينَ عددا إلى يَكُن مِّنكُمْ مِّيَةٌ يَعْلِبُواْ أَلْهَا مِّن الَّذِينَ عددا

<sup>(</sup>١) انظر في هذه الأقوال: تفسير ابن كثير ٤٠/٧.

كُفُرُواْ}[الأنفال٦٥]، فلم يختر صفة غير الصبر، فلم يقل: عشرون مؤمنون أو متقون أو ... إنما قال (صابرون).

والصبر هو طريق القيادة، وبه يدين الناس لصاحبه، ويتبعون أثره ويهتدون بهديه، قال تعالى ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَبِمَّة يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا}[السجدة٤٢]، ولهذا لا نعجب حين نجد أن القرآن قد أمر رسول الله ﷺ بالصبر في تسعة عشر موضع، وكأنه يقول له: بالصبر تقود الناس، وبه تهديهم، وبه يستجيبون لك، وبه تملك قلوبهم. والصابرون يخطون بمعية الله عَلا ومحبته. والصابرون (يُؤتون أَجْرَهُم مَّرَّتَيْن بِمَا صَبَرُوا القصص ٥٥]. ولما كانت هذه منزلة الصبر فقد استحقوا أعظم وسام ألا وهو {إتَّمَا يُوفِّي الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْر حِسَابِ}[الزمر ١٠]. هذا هو الصبر ليس لفظا تلوكه الأفواه، لا. إنما هو قيمة عظيمة لا يقوى على دفع ثمنها إلا صناديد الرجال، وعظماء الأبطال، فإذا ما امتلكوا ناصيته فقد امتلكوا ناصية النصر.

#### ٣. معرفة النفس طريق إصلاحما

لا تصلح حياة الناس إلا بإصلاح نفوسهم أولا، ولا تصلح النفس إلا بمعرفتها، معرفة ضعفها وحاجتها، معرفة سلبياتها وايجابياتها، معرفة نوازع الخير ودوافع الشر فيها. فإذا ما عرف الإنسان نفسه فقد وقف على الطريق الصحيح للإصلاح لا أقول لإصلاح نفسه، بل لإصلاح مجتمعه؛ إذ لو صلحت نفسه لسعى في إصلاح غيره.

والنماذج التي ذكرتها سورة (ص) قد ركزت على هذه القضية تركيزا شديدا، فداوودالي عندما عرف ضعف نفسه، بادر بإصلاحها (فاسْتَغْفر رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعا وَأَنَابَ { ١٠٠ }).

## والآيات تبين لنا أن لإصلاح النفس ثلاث مراحل:

المرحلة الأولى: إدراك ضعفها وعجزها وحاجتها إلى الإصلام، كما قال تعالى عن داوودالي (وَظَنَّ دَاوُودُ أَتَّمَا فَتَنَاهُ)، أي: أدرك أن هذا ابتلاء وقع فيه، وكانت نفسه أضعف من أن تواجه هذا البلاء وحدها. فإدراكه لهذا كان الخطوة الأولى في الإصلاح.

المرحلة الثانية: اتخاذ خطوة عملية تجاله النفس، بتزكيتها وترقيتها، وسد الخلل الذي هي فيه، وتلافي العيوب والسلبيات. وهذا ما عمله داوود على مباشرة بعد أن أدرك ضعف نفسه، (فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِماً وَأَنَابَ). ولمعرفة معنى الاستغفار يمكن مراجعة ما كتبناه حوله في سورة المزمل.

المرحلة الثالثة: الوصول إلى المعدف. وهذه يمن بها الله على العبد الذي سعى وجاهد لإصلاح نفسه، فالمطلوب من الإنسان أن يبدأ، والله على سيتكفل بإيصاله إلى نهاية الطريق، {وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنهَدِينَهُمْ سُبُلنَا} [العنكبوت ٦٩]. هذه المرحلة ليست بيد الإنسان، وإنما بيد الله على، ومتى رأى الله على عبدا قد سلك المرحلتين الأوليين فإنه يبلغه هذه المرحلة، وهي مرحلة الوصول إلى الهدف، قال تعالى بعد أن استغفر داوودا وأناب (فَغَفَرْنَا لَهُ ذَلِكَ وَإِنَّ لَهُ عِندَنَا لَزُلْفَى وَحُسْنَ مَآبٍ {ه}).

وهكذا نجد في بقية النماذج أن العبد يدرك الخلل فينيب إلى ربه ويصلح نفسه فيوفقه الله على (وَلَقَدْ فَتَنَا سُلَيْمَانَ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنابَ {٣} قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِى فيوفقه الله عَلَىٰ لأَحَدٍ مِّنْ بَعْدِى إِنَّكَ أَنتَ الْوَهّابُ {٣} فَسَحَّرُنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ رُخَاء وَهَبْ لِى مُلْكاً لا يَنبَغِى لأَحَدٍ مِّنْ بَعْدِى إِنَّكَ أَنتَ الْوَهّابُ {٣} فَسَحَّرُنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِى بِأَمْرِهِ رُخَاء حَيْثُ أَصَابَ {٣}). فالآيات تبين أن سليمان الله عرف ضعف نفسه عندما فتن، وأدرك أنه ليس بوسعه أن يواجه الفتنة وحده، فسعى إلى إصلاح نفسه وتزكيتها بالإنابة، والتوجه إلى الله عليه بطلب المغفرة، وأن يهب له ملكا لا ينبغي لأحد من بعده. وهنا مَن الله عليه فاستجاب دعاءه، وغفر له، وسخر له الريح والشياطين يعملون بأمره.

كذلك تعرض السورة نموذجا آخر لسليمان الكلا، (إذْ عُرضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ {٣} فَقَالَ إِنِّي أَخْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ {٣} رُدُّوهَا عَلَىَّ فَطَفِقَ مَسْحاً بِالسُّوق وَالأعْنَاق (٣))، فقد وقع في فتنة، حيث شغلته الجياد عن ذكر ربه كما قال (إِنِّي أَحْبَبُتُ حُبَّ الْحَيْر عَن ذِكْر رَبِّي)، والخير: المال، أي: شغلني عن ذكر ربي حتى غربت الشمس – قام بمعالجة هذا الضعف، فعقر الخيل متقربا بها إلى الله على الله على الله الذي شغله عن ذكر الله عَلى الله عَلى الله عَليه، كي يتوب عليه.

ونموذج نبى الله أيوب الله أيضا حين أخذ البلاء منه مأخذا، فلجأ إلى ربه يناديه (أُتِّي مَسَّنيَ الشَّيْطَانُ بنُصْب وَعَذَاب {١٠})، فأجاب الله عَلا نداء عبده، ومَنّ عليه فرد إليه صحته وعافيته، ووهب له أهله وماله برحمته.

إن الخطوة الأولى التي ينبغي أن تخطوها لإصلاح نفسك أن تقف معها وقفة طويلة، وقفة محاسب يمسك بالورقة والقلم ليحاسب نفسه، فيحصى جوانب الضعف والقصور في قائمة، ويحصى جوانب إيجابياتها في قائمة أخرى، ثم يخطو الخطوة الثانية فيقوم بمعالجة تلك الجوانب القاصرة، وتهذيبها وتزكيتها، ويتضرع إلى الله على أن يعينه على هذا - ثم ينظر في الجوانب الإيجابية فينطلق منها، وهذا هو مفهوم الاستغفار. وعندئذ ستجد أن الله على قد من عليك بالخطوة الثالثة، حيث سيحقق لك أمنياتك، ويثبتك على نصرة الحق والقيام به، ويعطيك الظفر والنصر.

#### ٤. العمل الصالح والفكر الصائب قوام الحياة

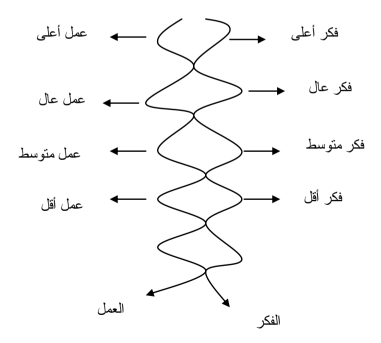
قال تعالى (وَادْكُرْ عِبَادَنَا إِبْرَاهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الأَيْدِي وَالأَبْصَار [4]). قال ابن كثير: "يعنى العمل الصالح والعلم النافع ... وعن ابن عباس (أولى الأيدي): أولى القوة والعبادة، و (الأبصار): الفقه في الدين ... وقال قتادة والسدى: أعطوا قوة في العبادة، وبصرا في الدين "(١). وهذه التفسيرات تعنى بـ (أولى الأيدي): العمل الصالح، ومنه قوة العبادة،

<sup>(</sup>۱) تفسیر این کثیر ۱/۵۰

وأولي الأبصار أي البصيرة والفقه. وهو ما أسميناه بـ (الفكر الصائب)، فالله على عباده هؤلاء بأنهم أصحاب عمل صالح وفكر صائب، والعمل الصالح هو العطاء الإيجابي، والفكر الصائب هو المعرفة التي ينطلق منها الإنسان في هذه الحياة، والفكر يقوم على العلم الدقيق والفقه العميق لمختلف شئون الحياة، وعلى قدر صواب هذا الفكر يكون صلاح العمل الذي يقوم عليه.

فالفكر والعمل سُلِّمان متقاطعان، كلما كان الفكر أكثر إصابة كان العمل أكثر صلاحا، وبهذا نعرف مكانة العلماء في ديننا، قال تعالى {يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَالَّذِينَ أَمُنُوا مِنكُمْ وَاللَّذِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مِن عَبَادِهِ العَلَماء واطلاع اللَّهُ مِنْ عَبَادِهِ العَلماء واطلاع اللَّهُ عَلى أعمالهم، وقال تعالى {إِثَمَا يَحْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلمَاء}[فاطر ٢٨]، وهي الخشية التي تدفع صاحبها إلى العمل الصالح.

وهذا الشكل يبين تقاطع درجات الفكر والعمل:



فإذا كان الفكر الصائب لدى الإنسان في أسفل السلم فإن عمله الصالح لن يتعدى أسفل السلم أيضا، وإذا كان الفكر لديه في أعلى السلم فإن العمل الصالح سيكون في أرقى السلم، ولهذا فأصلح الناس أعمالا هم أصوبهم أفكارا، وليست العبرة في الفكر بكثرته، بل العبرة بصوابه، وليست العبرة في العمل بكثرته، بل العبرة بطلاحه.

وتختلف تطبيقات الأعمال الصالحة في الحياة، وهي تجتمع تحت عنوان واحد، وهو أن كل ما تحتاجه النفس ويحتاجه الناس للإصلاح والبناء – فإنه موطن للعمل الصالح.

## ٥. إقامة الحق والحكم بـه —أساس الرسالة

وهذا من تطبيقات العمل الصالح التي ذكرتها سورة (ص)، وقد خُص بالذكر؛ لأنه الأساس الذي من أجله جاءت الرسالات، وبعثت الأنبياء، ولأجله تحمل رسل الله. عليهم السلام. كل أذى، ومن أجله ضحى المخلصون بأوطانهم وبأموالهم وبأهليهم وبأنفسهم. إن أعظم الأعمال الصالحة هي إقامة الحق والحكم به في حياة الناس، فهو العمل الذي اختار الله على النه على الله على اله على الله على اله على الله على

والنموذج الذي ذكر في سورة (ص) هو نموذج نبي الله داوود السلام حين جاءه الخصمان (وَهَلُ أَتَاكُ نَبُأُ الْحَصَمِم) ... إلى آخر القصة. ونلاحظ أن الخصمين طلبا منه (فَاحَكُم يَيْنَا بِالْحَقِّ وَلا تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إلَى سَوَاء الصِّرَاطِ)، وهو نفس الأمر الإلهي (يَا دَاوُودُ إِتَّا جَعَلَنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلا تَثَبِعِ الْهَوَىٰ فَيْضِلَّكُ عَن سَبِيلِ اللَّهِ). والحكم بالحق يناقضه اتباع الهوى، فلا يلتقيان في غمد. وقد أوضحنا في سورة القمر هذه المناقضة، فاتباع الهوى سبب لكل ظلم وزور وضلال، والحكم بالحق لا يكون إلى بعد التخلص من شوائب الهوى.

إن قضية الحق هي جوهر الوجود، فالله على حق، وكتابه حق، ونبيه حق، ووعده حق، والسماوات والأرض خلقهما الله على بالحق، وعدل الله على من أجل إحقاق الحق، ورسل الله جاءوا لأجل إقرار الحق، فالتهاون في إقامته أو الحكم به هو تضييع لأعظم فروض الدين، وهو ضلال عن سبيل الله على الله على الله عن سبيل الله عنه الله عنه سبيل الله عنه سبيل الله عنه عنه الله عنه الله

## الخلق والقيم والمنهج أمور قامت على الحق

وقد ذكرت آيات السورة ثلاثة أمور بعد قصة داووداليك ، كلها قامت على الحق، الخلق (كخلق السماوات والأرض)، والقيم (كالعدل)، والقرآن.

١. (وَمَا خَلَقَنَا السَّمَاء وَالأَرْضَ وَمَا يَيْنَهُمَا بَاطِلاً دَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَويَلً للَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ التَّارِ {٣})، أي: فلم نخلقهما باطلا، بل خلقناهما بالحق، ولكن الكافرين الذين يتبعون الهوى يظنون أن الله على خلق خلق عبثًا. ليظنوا ما شاءوا (فويَل للَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ التَّار).

٢. ومن الحق العدل، والعدل أن يجزى المحسن بإحسانه إحسانا، والمسيء بإساءته إساءة (أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالُهُ فَعَلَ المَالحات ومن يفسد في الأَرض، ولا يستوي المنقون والفجار (\*).

٣. وبالحق نزل القرآن {وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَاهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلَ}[الإسراء ١٠٥]، قال تعالى
 (كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبُرُوا آياتِهِ وَلِيَتَدَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابِ {١٠}).

إن الجمع بين هذه الأمور الثلاثة (الخلق، والقيم، والقرآن) يريك إلى حد تبلغ أهميتها، فبعد أن أمر الله على داوودالك بالحكم بالحق، بين للناس إلى يوم القيامة لماذا الأمر بالحق. فخلق السماوات والأرض بالحق، وسن القيم والشرائع بالحق، وإنزال القرآن بالحق، وفيه الحق، ولهذا طلب من الناس أن يتدبروا آياته حتى يصلوا إلى الحق الذي فيه ويقيموه، فيتذكر بهذا الحق أولو الألباب – أصحاب العقول النيرة والفطر السليمة.

وبالتأمل ثانية في هذه الآيات التي جمعت بين (الخلق، والقيم، والقرآن) نستخلص معنى آخر، فالآيات تشير إلى أخطر القضايا المتعلقة بالإنسان. فإذا كان خلق السماوات والأرض بالحق، فإن خلق الإنسان من باب أولى. وهو خليفة الله على المخلوق بالحق. وهذا الإنسان المخلوق بالحق تحكمه في حياته قيم معينة ومعارف من خلالها ينسج معاملاته مع المخلوقات عاقلها وغير عاقلها، هذه القيم يستمدها من منهج، ويصوغها وفق أسس هذا المنهج. فلو كان المنهج لا يحيط صانعه علما بالإنسان بخلقه وطبيعته – لكان المنهج قاصرا. من هنا جعل الله على الله الإنسان منهجا حكيما ألا وهو القرآن، فهو الحق وجاء بالحق، ومن ينابيعه تستقى القيم، فالقيم التي حسنها الله على القيم الحسنة، والقيم التي قبحها الله هي القيمة.

<sup>(\*)</sup> راجع مفهوم التقوى والفجور في سورة الشمس.

ومن ناحية أخرى فإن النماذج التي ذكرتها السورة تبين أن العبد ما بلغ هذه المنزلة إلا بأن أقام قيمه على الحق، واستمدها من منهج الحق – فبذلك بلغ ما بلغ.

## بعد هذا فقد تعلمنا أن:

- أساس العبودية هو الإرادة القوية.
  - ٢. أساس النصر والظفر هو الصبر.
- ٣. أساس إصلام النفس هو معرفة النفس.
- أساس الحياة القويمة هما العمل الصالم والفكر الصائب (العلم والعمل).
  - ٥. أساس الرسالة وهداية الناس هو إقامة الحق والحكم به.

# المحور الثاني: رصد مظاهر العناية الإلهية

إن العباد متى قاموا بمهامهم التي أمرهم الله على بها، وهي المهام الخمس السابقة، فمتى قاموا بها، فإن الله على سيحوطهم بعنايته، ويرعاهم برحمته. ولو تأملنا في سورة (ص) فسنرى أن مظاهر العناية الإلهية بعباده هؤلاء تتمثل في: تيسير أسباب التمكين، وتهيئتهم للريادة والقيادة، واصطفاؤهم في الدنيا، وتكريمهم فيها، وتكريمهم في الآخرة.

## ا . تيسير أسباب التمكين

وأسباب التمكين بعضها مادي، وبعضها معنوي.

# أسباب التمكين المادية

تفصح سورة (ص) أن الله على قد يسر لعباده أسباب التمكين المادية، كما في قصة سليمان السليمان السليمان السليمان الله الريح تَجْرى بِأَمْرِهِ رُخَاء حَيْثُ أَصَابَ {٣} وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَاء وَعُوَّاصِ {٣} وَاَخْرِينَ مُقَرَّنينَ فِي الأَصْفَادِ {٣})، فهو قد سخر له الريح وهي من أسرع المواصلات التي عرفها الإنسان، والحقيقة أن هذه التقنية يصعب اليوم على الإنسان تخيلها ورغم طفرة التقنية والتكنولوجيا في عصرنا – فقد كانت الريح لا تنقل سليمان الله فقط، أو ثلاثمائة راكب معه، بل كانت تنقل جيشا كاملا بعدده وعدته، بخيله وإبله، بكل ما يحملون، فتخيل معي أنك ترى جيشا في الهواء تحمله الرياح – إنها لآية عظيمة.

وكذلك هيأ الله على له أعظم قوى عاملة عرفها الناس، إنهم الشياطين {يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِن مَّحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَان كَالْجَوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ} [سبأ ١٣]، (وَالشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَاءُ مِن مَّحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَان كَالْجَوَابِ وَقُدُورِ رَّاسِيَاتٍ} [سبأ ١٣]، (وَالشَّيَاطِينَ كُلُّ بَنَاءُ وَغَوَّاصٍ)، ومنهم العفريت الذي أوتي قوة عظيمة، فكان بقدرته أن يأتي بقصر بلقيس في سويعات قليلة، يطير به في الجو {قَالَ عِفْرِيتٌ مِّنَ البَحِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن تَقُومَ مِن مَّقَامِكَ وَإِلِّى عَلَيْهِ لَقَوى مُن مَّقَامِكَ وَإِلِّى عَلَيْهِ لَقَوى مُّ أَمِيتٌ إِالنَّمَلُ ٣٩].

كذلك هيأ الله عَلَى له قوة العلم، فكان من أتباعه ذلك الرجل صاحب القوة العلمية الباهرة، وهو الذي نقل عرش بلقيس بقوة علمه من اليمن إلى الشام، في لحظة واحدة، {قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمًا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي أَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ } [النمل ٤٠].

كذلك سخر الله على لداوود الله بعض الكائنات، (إِنَّا سَحَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالْآشْرَاقِ {١٠} وَالطَّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَّهُ أَوَّابٌ {١٠})، كما في سورة سبأ {يَا جِبَالُ أُوِّبِي مَعَهُ وَالطَّيْرَ}[سبأ ١٠]، فهيأ الله على الله على الكائنات تتجاوب معه في تسبيحاته، يسبح فتسبح معه الجبال والطير كما سخر الله على له الحديد {وَأَلْنًا لَهُ الْحَدِيدَ . أَنِ اعْمَلُ سَابِغَاتٍ وَقَدِّرُ فِي السَّرْدِي}[سبأ ١٠-١١].

والخلاصة أن الله على قد سخر لهذين العبدين من أسباب التمكين المادية شيئا عظيما، سخرت لهم قوى الطبيعة وقوى الجان، وتلخصها كلمة سليمان المنافي ، {يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلْمُنَا مَنطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ النمل ١٦]. فقد أوتوا من كل شيء.

# \* أسباب التمكين المعنوبة

(وَشَدَدُنَا مُلَكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْلَ الْخِطَابِ [،})، قال ابن كثير: "أي جعلنا له ملكا كاملا من جميع ما يحتاج إليه الملوك، وعن مجاهد: كان أشد أهل الدنيا سلطانا "(١). وفسر ذلك الإمام علي . كرم الله وجهه . باشتداد هيبته في بني إسرائيل، (والحكمة)، فسرها مجاهد بـ "الفهم والعقل والفطنة"، و (فصل الخطاب) فسرها مجاهد بـ "الفصل في الكلام وفي الحكم "(٢).

وكل هذه الأمور: الهيبة، والفطنة، والحزم الذي يعني الفصل في الكلام والحكم، وهو فصل يقوم على علم وحزم - كل هذه من أسباب التمكين المعنوية التي يسرها الله على

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۱/۷.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المرجع نفسه.

لعبده داوود – الله كما قال تعالى عن داوود وسليمان . عليهما السلام ﴿وَكُلاَّ آتَيْنَا حُكُماً وَعِلْماً}[الأنبياء٧٩]. والله عَلا سبيسر هذه الأسباب وغيرها للعبد متى سعى إلى تحصيل ما يجب عليه، فاللَّهُ عَلِيهُ أخبر عن نفسه فقال (وَشَدَدْنَا مُلْكُهُ وَآتَيْنَاهُ الْحَكْمَةُ) فهو الذي قوى ملك عبده، وهو الذي آتى عبده الحكمة، ولكن متى؟ بعد أن سعى العبد.

#### ٢. تميئتهم للريادة والقيادة

إن الله على يهيئ عباده الإقامة الحق والحكم به، يهيئهم لهداية الناس، وقيادتهم إلى الحق، إنها دورات تأهيلية إلهية. ومن مظاهر هذه التهيئة:

# أ- وضعهم في محكات عملية؛ لصقل تجاربهم وخبراتهم، ومضاعفة أجورهم.

فسورة (ص) حين تتحدث عن الفتن التي تعرض لها داوود وسليمان وأيوب. عليهم السلام، (وَظُنَّ دَاوُودُ أَتُمَا فَتَنَّاهُ)، (وَلَقَدْ فَتَنَا سُلْيُمَانَ)، (وَادْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أُنِّي مَسَّنيَ الشَّيْطَانُ بُنصْب و عَدَاب (١٠). فهذه الابتلاءات التي تعرضوا لها إنما هي محكات عملية، ودورات تأهيلية، تزيد العبد خبرة بتجارب الحياة، وكيف يتصرف التصرف الصحيح، ومن ثم يأتي توجيه الله عَلا لعبده بعد أن يرى كيف يصنع، فيوجهه إلى مواطن الزلل حتى يفيد من التجربة. وهذا منهج ينبغي أن يتبعه المربون والمعلمون وصانعوا القادة – أن يضعوا تلاميذهم في محكات علمية، ثم يقيّمون تصرفاتهم فيرشدونهم إلى الصواب. وقصة داووداليس هي مثال لما نقول (وَهَلُ أَتَاكُ نَبَأُ الْخَصْم إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ {١٠})...الخ.

#### قصة داوود التَّنِيْنَ

سنقوم الآن بعرض القصة في ثوبها الحواري، حتى نتخيل الموقف.

(١) - داوود الله كان في محرابه، قد أغلقه عليه، وجلس يتعبد وحده.

#### موقف داوود العَلِيْةُ

## (۲) موقف الخصمين

-دخلوا عليه فجأة

- فلمشعربهم

ففزع منهم حين رآهم بين يديه، ولم يكن قد شعر بهم حين تسوروا المحراب، ولوشعر بهم لَمَا فزع

فقالوا: لا تخف، فنحن خصمان قد بغى بعضنا على بعض

وهنا يهدأ داوود الله ويعلم أن الخصومة هي التي ألجأتهم إلى هذا التصرف

- ثم يطلبون منه أن يحكم بينهم بالحق

- وهنا يتخذ داوود الله موقف الحاكم، ويأمر أحد الخصمين بالكلام

(٣) - الخصم الأول يشرح المشكلة من وجهة نظره: " إنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تِسْعُ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِي نَعْجَةٌ وَاحِدَةً فَالًى أَكْفِلْنِيهَا وَعَرَّنِي فِي فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَرَّنِي فِي الْخِطَابِ"

- يستمع إليه داوودالله ، وربما أثاره كلام الخصم، واستجاش عاطفته. وكان المنطق أن يسمع إلى الطرف الآخر، ولكنهما فعل ذلك.

····· - (٤)

يحكم داوود الله الخاصم الأول: "لقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْجَتِكَ الْجُولِ: "لقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَعْجَتِكَ الْبِي نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنْ الْخُلطاء لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ إلا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ".

الصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ".

وبهذا عرض بأن الخصم الآخر باغ

إلى هنا تنتهى أحداث القصة، ثم تأتى مرحلة أخرى فيها، (وَظَنَّ دَاوُودُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ). والسؤال هنا: كيف ظن داوودالك هذا الظن؟ والجواب - والله أعلم - أن مصدر ظنه أحد افتراضين:

الأول: أن الخصم الآخر اعترض على الحكم، فظن داوودالي أنه وقع في الفتنة حين حكم دون أن يستمع إليه.

والافتراض الثاني: أن داوودالي بعد أن ذهب الخصمان بدأ يراجع الموقف، وهنا تبين له أنه حكم دون أن يسمع من الآخر، ففي هذه اللحظة - علم أنه وقع في الفتنة، وخاصة أن الخصمين قد غادروا. وهذا هو الافتراض الأقرب، فلو كان الخصم الآخر اعترض عليه لأعاد الحكم.

وبعد أن أدرك داووداللِّك هذا استغفر وتاب فتاب الله عليه.

وأخِيرا جِاء التعقيب الإلهـي حتـى يفيد دِاووداللِّكِ مِن القصــة (يَا دَاوُودُ إِتَّا جَعَلْمَاكَ خَلِيفَةَ فِي الأَرْضِ فَاحْكُم بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلا تَتَّبِعِ الْهَوَىٰ قَيْضِلُّكَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ ٱلْحِسَابِ {١٦}). فالتعقيبَ جاءَ ليقيّم الموقف، ويرشد إلى موضع الخلل. والملاحظ أن التعقيب تعلق بالحكم بين الناس، مما يوحي بأن الفتنة كانت في هذه القضية، وليست في قضية الفزع أو الخلوة في المحراب، والاكان التعقيب متعلقا بها.

وهكذا نرى أن الله ﷺ وضع عبده في اختبار، ليـرى كيـف يتصرف في هذا الموقف، ثم قام بتوجيمه إلى الصواب، وهذه من عناية الله ﷺ بأوليائه؛ أنـه يـؤهلمم لقيادة الناس تأهيلا عمليا، ليس مجرد مواعظ فقط، بـل تأهيـل عملي، وبعد أن تستعد النفس لقبول التوجيه يأتي دور التوجيه فيقع في أحسن موقع.

ب- إيجاد الحلول لما يواجههم من أزمات

في قصنة نبى الله أيوب اللَّهِ للله على ما نقول. وقصنة أيوب اللَّهِ كما في الظلال -وهو ما نرتضيه - "إن أيوبالك كان عبدا صالحا، وقد ابتلاه الله علله فصبر صبرا جميلا، ويبدو أن ابتلاءه كان بذهاب المال والأهل والصحة جميعا، ولكنه ظل على صلته بربه وثقته به، ورضاه بما قسم الله على. وكان الشيطان يوسوس لخلصائه القلائل الذين بقوا على وفائهم له - ومنهم زوجته بأن الله علا لو كان يحب أيوب ما ابتلاه، وكانوا يحدثونه بهذا فيؤذيه في نفسه أشد مما يؤذيه الضر والبلاء، فلما حدثته امرأته ببعض هذه الوسوسة حلف لئن شفاه الله على المحربنها عددا عينه - قيل مائة. وعندئذ توجه إلى ربه بالشكوى مما يلقى من إيذاء الشيطان، ومداخله إلى نفوس خلصائه، ووقع هذا الإيذاء في نفسه: (أتَّى مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصِّبٍ وَعَدَابٍ) ... فأراه (ربه) أن يضرب الأرض بقدمه فتتفجر عين باردة يغتسل منها ويشرب فيشفى ويبرأ..." (١).

ثم قال: "فأما قسمه أن يضرب زوجه، فرحمة من الله على به وبزوجه التي قامت على رعايته وصبرت على بلائه وبلائها به، أمره الله على رعايته وصبرت على بلائه وبلائها به، أمره الله على نياخذ مجموعة من العيدان بالعدد الذي حدده، فيضربها به ضربة واحدة، تجزئ عن يمينه فلا يحنث فيها، (وَحُدّ بِيَدِك ضِغْتاً فَاضَرِب بِّهِ وَلا تَحْنَثُ)" (٢)، وهذا محل الاستشهاد، فالله على قد أوجد لعبده حلا من المأزق الذي ألم به، فهو قد حلف ليضربن زوجه، وهي كانت بارة به صابرة معه، فكان هذا المخرج أن يضربها ضربة واحدة بمجموعة من العيدان تبلغ العدد الذي حدده.

إن الله عندما يرى صبر العبد وإخلاصه وصدقه، فإنه لن يتركه وحده يواجه المشاكل، بل سيقف معه مؤيدا ومسددا وموفقا، يلهمه الرأي السديد، ويريه الحل الصحيح، بأي وسيلة من الوسائل، ولهذا فقد شرع ديننا مجموعة من العبادات يستطيع العبد من خلالها أن يهتدي إلى الحق بهدي الله على وتوفيقه، كصلاة الاستخارة، والحاجة، وكان رسول الله الخا أهمه الأمر رفع رأسه إلى السماء فقال: سبحان الله العظيم (٦)، يفزع إلى ربه حتى يجد حلا لمشكلته عنده. ليس شرطا بالوحي، فالله على سيسوقك سوقا إلى الحل الصحيح في أي مشكلة تواجهك إذا ما قمت بالمهام الخمس السابقة.

# ج- توفيقهم لتحديد الأهداف والوصول إليها

إن تحديد الهدف ثم السعي إليه، وصرف النظر عما سواه بغية الوصول إليه – لهو أمر عسير لا يطيقه إلا كبار النفوس التي تستلذ في تحقيق أهدافها كل مُرّ، وتستسهل كل صعب. وكم من رجل يجدُ في تحديد هدفه أولا، ثم السعي إليه ثانيا – عقبات عصيبة! وكم من رجل يحدد له هدفا بعيدا ثم تعتوره الصوارف والشواغل التي تشوش عليه رؤية الهدف، فلا يتضح عنده هدفه، ولا يخلص لهدفه.

وفي سورة (ص) يبين الله عَلَيْ أنه يمن على أوليائه بوضوح الهدف، ويمكنهم من رؤيته بكل وضوح، والسعي إليه، ويصرف عنهم العوائق والشواغل حتى يصلوا إليه، قال تعالى (إِنَّا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكَرَىٰ الدَّارِ (١٠٤)، قال مجاهد في تفسيرها "أي: جعلناهم

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن، سيد قطب ٣٠٢١/٥.

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> المرجع نفسه، ۳۰۲۲/۵.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (٣٣٥٨)، من حديث أبي هريرة، وضعفه الألباني.

يعملون للآخرة ليس لهم همٌّ غيرها" (١). فقد كان هدفهم وهمهم الذي يشغلهم واضحا لا لبس فيه، كانوا يعملون وأمام أعينهم الدار الآخرة، ليس لهم هم غيرها، ومن ثم تكون سائر الأعمال كسواقي تتتهي إلى مصب كبير، فتستقر فيه. ومن هنا نتعلم أن تحديد الهدف ووضوحه والسعى إليه، وصرف الذهن عن الشواغل - شيء أساسي في حياة القائد الذي يريد أن يقود الناس إلى الله عَلاه، ويهديهم إلى سبيل الحق.

### ٣. اصطفاؤهم في الدنيا

قال تعالى (وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ الْمُصْطَفَيْنَ الأَخْيَارِ)، إن اللَّهُ عَلا يصطفى الرجال من خلقة للمهام الجسيمة. ولما كان الرسل أكمل الناس فقد اصبطفاهم الله على الرسالة، إن المهام الالهية لا يقوم بها العجزة والضعفة من الناس، لا يقوم بها الأراذل والأصاغر، إن الله عَلا الله عَلا الله ينزه مهامه عن هؤلاء الذين لم يحترموا إنسانيتهم، إنما يقوم بمهام الله علل في الأرض الرجال الذين صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فلا يزالون يخلصون للمولى، ويفرغون لحمل رسالته حتى يستخلصهم الله على فيجعلهم من المخلصين، اللهم اجعلنا منهم يا رب.

#### ٤. تكريمهم في الدنيا

هناك مظاهر كثيرة لتكريم الله على الهم في الدنيا، نقف مع بعضها مما ذكرته سورة (ص)، فمنها:

### العفو عن سيآتهم والتجاوز عن زلاتهم:

من كرم المولى أنه يعفو عن هؤلاء – أصحاب المهام الإلهية – يعفو عنهم إذا هفوا، ويمحوا خطياتهم، ويبدل سيأتهم حسنات، بل يمن عليهم ويعطيهم ما يطلبون منه بعد انكسار المعصية، فسليمان العلام عندما طلب من ربه المغفرة بعد أن وقع في الفتنة، اقتنص فرصة الرضا الإلهي، وطلب من ربه ملكا لا ينبغي لأحد من بعده، وداوود الله عندما استغفر ربه غفر له، وأخبر الحق بأنه قد منّ عليه بالدرجات العليا في الدنيا والآخرة (فعَفرَّنا لهُ ذَلِك وَإِنَّ لهُ عِندَنَا لرُّلِّفي وَحُسْنَ مَآبٍ).

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۱/۵۵.

## ب- الاستجابة لدعائهم:

فهذا أيوب النصل لما نادى ربه أجابه الله على، ورفع عنه بلواه، وكشف ما به من ضر، وهيأ له ما يصلح حاله ويذهب أسقامه، (ار كُض بِرجُلِك هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ).

## ج- الإنعام عليهم:

ينعم الله على هؤلاء الرجال بالنعم الفياضة في أنفسهم وأموالهم وأوقاتهم وأعمالهم وإنتاجاتهم، ولهذا تجد الرجل منهم يعمل في شهر مالا يعمله غيره في دهر، وينجز في ساعة مالا ينجزه غيره إلى قيام الساعة. ولو تأملت سير العظماء والمصلحين والعلماء لوجدت أنهم في سنوات قليلة قد حققوا أشياء عظيمة، وخير من يستشهد به هنا محمد رسول الله - إمام المصلحين وزعيم العظماء، فخلال ثلاث وعشرين سنة غير معالم التاريخ، ونقل البشرية من طور التخلف والجهل والغوغائية إلى طور النضج والتقدم والرقي العلمي والتنظيم والإتقان.

ولك أن تتأمل ما شئت من سِير العظماء لتلحظ نعم الله على عليهم بما يعطيهم من توفيق وبركة وقبول عند الناس، وحسن صيت، ومهابة، ومحبة ... قال تعالى عن أيوب النه (وَوَهَبَنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِتْلَهُم مَّعُهُمْ رَحْمَةً مِّنّا وَذِكَرَىٰ لأُولِى الأَلْبَابِ (٢٠))، فالله على برحمته قد أنعم على عبده أيوب النه بعد الضر الذي مسه بنعم عظيمة في أهله، قال الحسن وقتادة: "أحياهم الله له بأعيانهم، وزادهم مثلهم معهم"(١).

كما تشير الآية إلى أن أيوب عن مضى، ولكن بقي ذكره، وقصة حياته بين الناس عبرة وذكرى يتذاكرها الخلق، ويفيد من دروسها أولو الألباب. وهذه نعمة أخرى أن الله على يجعل حياة هؤلاء العباد حافلة بالعبر والعظات، فإذا ما ماتوا بقيت آثارهم يتناقلها الناس جيلا بعد جيل، فيعيشون ما عاشت سيرهم. وهذا هو طلب إبراهيم على من ربه حين قال في لِسَانَ صِدْق فِي الآخِرِينَ} [الشعراء ٨٤].

### ٥. تكريمهم في الأخرة

يتمثل تكريم الله على لعباده في الآخرة في شيئين:

الأول: حسن مآبهم ومنزلتهم (وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبٍ {١٠} جَنَّاتِ عَدْن مُّفَتَّحَةً لَّهُمُ الأَبُوَابُ {٥} مُتَّكِبِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ {١٠} وَعِندَهُمْ قَاصِراًتُ الطَّرْفِ أَتْرَابٌ {١٠} هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ {٣٠} إِنَّ هَذَا لَرِزُقَنَا مَا لَهُ مِن تَفَادٍ {١٠}).

 <sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ۱/۵۵.

وقصة الكرامة الأخروية للمتقين، قد حفل بها القرآن الكريم، وعرضها بصور عديدة في مختلف السور. وسورة (ص) عرضت لقصورها ذات الأبواب المفتحة، ومجالسها حين يتكئون عليها ليتحدثوا فيطلبون الفواكه والشراب، فيحضرهم ما طلبوا، وعندهم زوجات من أحسن ما خلق الله على، فهذا وعد الله على العباده وهو رزق لا ينفد.

الثاني: خزي أعدائهم وإذ اللهم (هَذَا وَإِنَّ لِلطَّا غِينَ لَشَرَّ مَآبٍ { ٥٠ } جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَبِيسَ الْمِهَادُ{ه} هَذَا فَلْيَدُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغُسَّاقٌ {٧٠} وَآخَرُ مِن شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ {٨٠} هَذَا فَوْجٌ مُّقْتَحِمٌ مَّعَكُمْ لا مَرْحَباً بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا النَّارِ {٣﴾ قَالُوا بَلَ أَنتُمُ لا مَرْحَباً بِكُمْ أَنتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَبِيْسَ الْقَرَارُ {٦} قَالُوا رَبَّنَا مَن قَدَّمَ لَنَا هَذَا فَرْدُهُ عَدَاباً ضِعْفاً فِي النَّار {١١} وَقَالُوا مَا لَنَا لا نَرَىٰ رِجَالاً كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ الأَشْرَارِ {٣} أَتَّخَدُنَاهُمْ سِحْرِيّا أَمْ زَاغَتْ عَنْهُمُ الأَبْصَارُ {٣} إِنَّ ذَلِكَ لَحَقٌ تَخَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ {١٠}).

والآيات تصور ما سيلقاه الطاغون الذين رأينا صفاتهم ونماذجهم وأعمالهم في سورة القمر، الذين يحادون الله على ورسوله على فلهم كل هوان بدار الآخرة، مهادهم سعير، ولحافهم سعير، وشرابهم حميم، وهو الماء الحار، وغساق (وهو الماء الذي لا يطاق لنتانته)، فهو مستقع آسن. وغير ذلك من ألوان العذاب التي يذوقونها شرابا وطعاما، وتشوى بها جلودهم.

كما تعرض الآيات مشهدا من مشاهد تخاصمهم في النار وتصور تتازعهم وهم في نيران السعير، فبعضهم يلعن بعضا، وتحيتهم بينهم (لا مَرْحَبا بِهمٌ)، والآخر يلقى على السابق مغبة الكارثة (بَلْ أَنتُمُ لا مَرْحَباً بِكُمْ أَنتُمْ قَدَّمْتُمُوهُ لَنَا فَبِيسَ الْقَرَازُ)، ودعاؤهم لبعضهم (رَبَّنَا مَن قدَّمَ لنَا هَذَا فزدَهُ عَذَابا ضِعْفا فِي النَّار)، ثم يتساءلون عن المتقين الذين كانوا يحسبون أنهم في الدنيا الأشرار ، يتساءلون: مالنا لا نرى هؤلاء؟ أهم على حق وكنا نسخر منهم؟ أم إنهم على باطل مثلنا فزاغت أبصارنا؟! يتساءلون، وقد علمنا أين مقر هؤلاء، وسيعلمون هم أيضا.

# خاتمة: رسالة الله إلى البشرية [من آية: ٦٥ إلى آخرها]

بعد الحديث عن مسيرة الطاغين في سورة القمر، وعن سيرة المتقين في سورة (ص) نختتم السورة بحديث عن الرسالة، ليتبين لنا أن مشكلة الطغيان تكمن في الإعراض عن الرسالة، وأن التقوى ميزة تميز بها الرجال الذين آمنوا بالرسالة رسالة اللَّهُ ﷺ إلى البشرية عبر التاريخ، والتي اختتمت بمحمد الله . وقد تحدثت الخاتمة حول عناصر الرسالة، وطبيعة الرسول، والمرسل إليه، وعن حقيقة الرسالة.

# أولا: عناصر الرسالة

للرسالة أربعة عناصر – أو أركان: المرسِل (وهو الله ﷺ)، المرسَل إليه (وهم النه ﷺ)، المرسَل إليه (وهم الناس)، والرسالة نفسها، وحامل الرسالة (وهو الرسولﷺ). وقد عرضت سورة (ص) لهذه الأركان الأربعة في خمس آيات (قُلَ إِتَّمَا أَنَا مُنذِرٌ وَمَا مِنْ إِلَهٍ إِلا اللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ {١٠} رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض وَمَا يَيْنَهُمَا الْعَزيرُ الْغَفَّارُ {١٠} قُلْ هُوَ نَبَأً عَظِيمٌ {١٠} أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرضُونَ {١٠}).

# العنصر الأول: الرسول

الرسول (إنَّمَا أَنَا مُنذِرٌ)، يأمر الله على رسوله أن يخبر الناس بوظيفته، فهو منذر، ووظيفته الإنذار (أ). فهو يقول: أنا رجل مثلكم غير أني أحمل عبء أمانة أبت السماوات والأرض والجبال أن يحملنها. وبعيدا عما تزعمون يا معشر قريش من أنني ساحر كذاب، أو متقول على الله على اله على الله على

# العنصر الثاني: المرسِل

المرسِل (وَمَا مِنَ إِلَهِ إِلا اللَّهُ)، فالذي أمر رسوله بالإنذار هو الله بالله الذي لا إله إلا هو، فهو الآمر وهو المرسل، ولا توجد آلهة أخرى في هذا الكون، وإلا فأين رسلها؟! وأين رسالاتها؟! وما المؤهلات التي تجعل منها مرسِلة؟! تبين السورة في آيتين أن الصفات التي تخول للإله أن يقوم بإرسال الرسالة إلى الناس جميعا، ويأمرهم بالتزامها، ويعاقب من يخالفها – هذا الإله يتصف بصفتين هما: الألوهية والربوبية، فهو الإله وهو الرب.

## الأولى: الألوهية

الإله هو المعبود الذي يؤلهه الناس، والتأليه هو العبادة، كما قال رؤبة:

سُه در الغانيات المُدَّهِ سبّحن واسترجعن من تألهي (٢)
أي من تتسكى وعبادتى، فالإله هو الذي يستحق أن يُعبد.

وقد يدّعي الألوهية من ليس بإله، إما صراحة، كما قال فرعون {يَا أَيُّهَا الْمَلا مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْري}[القصص٣٨]، وإما ضمنا، كمن يشرع لغيره وفق ما يشاء، وهذا هو المراد بحديث رسول الله ﷺ عندما سمع عدى بن حاتم قوله تعالى {اتّحَخَدُوا أَحْبَارَهُمْ

<sup>(</sup>١) راجع مفهوم الإنذار في بداية سورة المدثر.

<sup>(</sup>٢) المدّه: أي المدّح، وهو من قلب الحاء هاء.

وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِّن دُونِ اللَّهِ}[التوبة ٣١]، فقال: ما عبدوهم، فقال رسول الله على: "أما إنهم لم يكونوا يعبدونهم ولكنهم كانوا إذا أحلوا لهم شيئا استحلوه وإذا حرموا عليهم شيئا حرموه، فتلك عبادتهم"(١).

فإذا كان هذا حاصلا، فما الدليل على الألوهية؟ وبأي دليل نعرف الإله الحق من الاله المزيف؟!

### ❖ الواحد القهار

هناك دليلان على معرفة الإله الحق هما: دليل الواحدية، ودليل القمر. وهذا هو الوارد في آية (ص) (ومَا مِنْ إله إلا الله الواحِدُ الْقَهَارُ)، فدليل كونه إلها هو أنه الواحد القهار، فما المراد بهذين الدليلين؟

الواحد: الواحد هو الذي لا ثاني له. والله علا يخبرنا بأنه إله، لأنه واحد لا ثاني له، ومن هنا نعرف أن أضخم حقيقة جاء القرآن لتقريرها هي وحدانية اللهُ عَلاله، وقد بين القرآن هذه الحقيقة وعرضها بمختلف الأوجه، وحاور ذلك الإنسان . كثيرا . الذي يتعجب ويقول (أَجَعَلَ الآلِهَةُ إِلَها وَاحِداً)، وقد أثبت القرآن الوحدانية بدليل المنطق {لُوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةُ إلا اللَّهُ لْفُسَدَتًا}[الأنبياء٢٢]، وبدليل الخلق كما في سورة النمل {أُمَّنْ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ}...(قُلَ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ}[النمل ٢٠-٦٤]، ولهذا كان التعقيب بـ(أَإِلَةٌ مَّعَ اللّهِ)؟! وهذه الحقيقة هي أبرز كلمة تنطق بها آيات الوجود<sup>(٢)</sup>.

> تدل على أنه الواحد وفے کل شےء لے آیے وفے کے ل تسریحہ ناطق وفے کے ل تحریک مشاہد

والخطورة في هذه القضية أن أصحاب الديانات الأخرى قد وقعوا في آفة الشرك، فألهوا مع الله عَلا آلهة أخرى، كالمسيحية التي جعلت الآلهة ثلاثة، واليهودية التي جعلت عزيراً ابناً شَهِ الله وألهته معه . فإذا كان هذا شأن أهل الدين فكيف بمن ليس لهم دين؟! ولهذا كان أول حديث لرسل الله . عليهم السلام . إلى أقوامهم هو إثبات هذه الحقيقة، فلو آمن الإنسان بها لعبد الله على {يَا قُوم اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ} [المؤمنون٢٣]. لماذا نعبده؟ يأتي الرد {مَا لَكُم مِّنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ}، فلأنه واحد؛ إذن فهو يستحق العبادة وحده.

رواه الترمذي (٣٠٢٠)، من حديث عدي بن حاتم، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) تحدث سيد قطب عن دليل الوحدانية في الكون حديثا رائعا، انظر: في ظلال القرآن ٥٠١٠/٥.

القهار: نلاحظ أن القرآن الكريم لم يذكر صفة (القهار) إلا مقرونة بـ (الواحد)(١). والقهار هو الذي يستطيع أن يفعل بغيره ما يشاء، ولهذا ترد صفة القهر متعلقة بالفوقية، كما في قوله {وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ} [الأنعام ١٨]، و {قَالَ سَنُقَتِّلُ أَبْنَاءهُمْ وَنَسْتَحْيِي نِسَاءهُمْ وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَاهِرُونَ} [الأعراف ١٢٧].

من هنا نعرف معنى اقتران (الواحد) بـ (القهار)؛ فهو قهار قادر على أن يفعل بغيره ما يشاء؛ لأنه واحد متفرد في الملك، فهو {فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ}[البروج ١٦]، ولو لم يكن واحدا لما كان قهارا. ويمكن أن نقرب هذا بمثال من واقع الحياة، فوجود أكثر من قوة على الساحة يخلق توازنا فلا يستطيع أحد أن يقهر غيره، وهذا بخلاف ما لو تفردت قوة واحدة على الساحة، فإنها تستطيع قهر غيرها.

ودليل القهر قد أثبته القرآن الكريم بمختلف الطرق، فالإحياء والإماتة، والضر والنفع، والخفض والرفع، والقبض والبسط، والإعزاز والإذلال، والبدء والإعادة، والتقديم والتأخير، والرقابة والشهادة، والحفظ، والإعطاء والمنع، والبطش والانتقام. كلها من مظاهر القهر، فالله على يتصرف كيف شاء في خلقه.

# الثانية: الربوبية (٢)

(رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْمَزيرُ الْمَفَّارُ)، إن الرب هو المتكفل بشئون من يعول، فرب البيت هو الراعي المتكفل بشئون أسرته، ورب العمل هو المتكفل بشئون العمل، كمدير شركة أو مصلحة... ولله المثل الأعلى، فرب السماوات والأرض وما بينهما من خلق، هو المتكفل بشؤون هذه المخلوقات، عاقلها وغير عاقلها، هو الوالي الذي يقوم على خلقه، {الله لا إِله إلا هُو المَحَىُّ الْقَيُومُ}[آل عمران ٢]. وللرب صفتان أساسيتان، هما: العزة والمغفرة، فما المراد بهاتين الصفتين؟

## العزيز الغفار

العزيز: العزيز هو المؤهل لرعاية من يعول، فعزيز قومه هو ذلك الرجل الذي لديه القدرات والإمكانات التي يقود بها قومه، ويقوم على مصالحهم، ولهذا يسمى الوزير الأعظم برالعزيز)، كرعزيز مصر)، فلا يكون الإنسان عزيزا سيدا في قومه إلا بعد أن يملك المؤهلات التي تجعله يتبوأ هذه المكانة، ولهذا لما سال معاوية الأحنف بن قيس: بم سدت

<sup>(</sup>١) جاءت في سنة مواضع، هنا، و {أَلْرِبُابٌ مُتَقَرَقُونَ خَيْرٌ أَم اللّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ } [يوسف٣٩]، {قُل اللّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ } [الرعد ٢١]، {وبَرزُوا للهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ } [ايراهيم ٢٤]، {سُبْحَانَهُ هُوَ اللّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ } [الزمر٤]، {لَمُنْكُ الْبَوْمُ لِلّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ } [غافر ٢١].

<sup>(</sup>٢) راجع مفهوم الرب في سورة الفاتحة.

قومك؟ أي: بأي شيء أصبحت عزيز قومك؟ فقال: بالحلم والأمانة - ولله المثل الأعلى، فهو العزيز الذي يحسن القيام على الخلق، بما لديه من صفات قدسية،

### وهذه الصفات تتقسم إلى:

أ. الصفات الذاتية: وهي الصفات التي تبين أن الله على صاحب الكمال المطلق فيما يمتلك من صفات يرب بها العالم، فهو العليم الحكيم الخبير، وهو السميع البصير، وهو القوي المتين، وهو الحكم العدل المقسط، وهو الحسيب الرقيب الحفيظ الشهيد الشاهد المحصي، وهو القيوم، وهو الواسع، فله في كل ذلك الكمال، فهو صاحب العلم الكامل والحكمة المطلقة، والقوة العظيمة...

بخلقه، فهو رب العالمين يقوم عليهم بما يصلحهم، فهو الكريم الوهاب الرزاق الفتاح، وهو المغني المعطي، وهو الصمد الذي تصمد الخلائق وتلجأ إليه في حوائجها، وهو الهادي الذي يهدي كل شيء إلى ما يصلحه ويقيمه، إما هداية تسخير واما هداية تخبير.

هذا هو العزيز رب السماوات والأرض وما بينهما، فما بال تلك الآلهة التي يتخذونها من دون الله على معبودات وأربابا؟!

الغفار: الغفار هو واسع المغفرة الذي يعفو ويصفح ويتسامح، وهذه هي الصفة الثانية التي يتصف بها السيد؛ لأن الراعي المتكفل بشئون الناس، سيجد في الناس شقاقا، ولن يكون الناس له على ما يريد. فمثلا المدير الذي يدير الشركة سيلاقي مشقة من قبل الموظفين، من موظف يقصر في عمله، وآخر يغيب وثالث يسئ، ورابع...، وخامس... فمهما تكن كفاءة المدير – إذا لم يكن متسامحا واسع الصدر عطوفا لينا، فلن ينتظم عقد الشركة.

ولهذا قال الله على لرسوله الذي وصف بأنه على خلق عظيم – قال له {ولَوْ كُنتَ فَظّاً عَلِيظَ الْقَلَبِ لاَنفَضُّواً مِنْ حَوْلِك}[آل عمران ١٥٩]. إذن فالمغفرة والتسامح هي الصفة الثانية التي تكمل الكفاءة، والقدرة على الإدارة القائمة على المهارات والإمكانات، وبالتسامح الذي يعد أساس التجميع، ورباط القلوب، بالتسامح يشعر الموظف بالأمن الوظيفي فينتج ويبدع.

ولله المثل الأعلى فإن الله على يدير العالم بالكفاءة وبالتسامح، الكفاءة التي عبر عنها القرآن بلفظ (العزيز)، والتسامح الذي عبر عنه بلفظ (العفار)، فالله على غفار للناس جميعا {وَلَوْ يُؤَاخِدُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ}[فاطر ٤٥]. وعن هذه

الصفة تتبثق معاني عدة، فالله على الله الرحمن الرحيم الرؤوف، وهو السلام المؤمن الودود، وهو التواب العفو المغفور، وهو الحليم الصبور، وهو الحميد الشكور، وهو المجيب اللطيف.

وهكذا تأخذ هذه الصفة مفهوما أوسع من مجرد مغفرة الذنوب الذي يعني التوبة، ف الله على واسع المغفرة يتسامح حتى مع أعدائه، ولهذا يرزقهم ويعطيهم ويحييهم، وهم يحادونه ويشاقونه.

\* \* \*

## العنصر الثالث: الرسالة

الرسالة: (قُلَ هُو نَبَأً عَظِيمً)، أي: هذا القرآن الكريم، فيأمر الله الموجد. ولقد يعلن للناس بأن هذا القرآن هو نبأ عظيم، "إنه قدر من قدر الله الخيرة، والجيل الذي عاصر جاء هذا النبأ العظيم ليتجاوز قريشا في مكة، والعرب في الجزيرة، والجيل الذي عاصر الدعوة في الأرض، ليتجاوز هذا المدى المحدود من المكان والزمان، ويؤثر في مستقبل البشرية كلها في جميع أعصارها وأقطارها، ويكيف مصائرها منذ نزوله إلى الأرض إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها، ولقد نزل في أوانه المقدر له في نظام هذا الكون كله، ليؤدي دوره هذا في الوقت الذي قدّره الله النبأ العظيم، ولقد أنشأ من القيم والتصورات، وأرسى أو نبأ ترك فيها من الآثار ما تركه هذا النبأ العظيم، ولقد أنشأ من القيم والتصورات، وأرسى من القواعد والنظم في هذه الأرض كلها، وفي أجيال البشرية جميعها، ما لم يكن العرب يتصورونه ولو في الخيال، وما كانوا يدركون في ذلك الزمان أن هذا النبأ إنما جاء ليغير وجه الأرض، ويوجه سير التأريخ، ويحقق قدر الله الأفي في مصير هذه الحياة، ويؤثر في خلصمير البشرية وفي واقعها، ويصل هذا كله بخط سير الوجود كله، وبالحق الكامن في خلق السماوات والأرض وما بينهما، وأنه ماض كذلك إلى يوم القيامة، يؤدي دوره في توجيه أقدار الناس وأقدار الحياة"(١).

هذا رسالة الله على التي سماها بـ (النبأ العظيم)، وها هي عظمة هذا النبأ تتجلى في هذا العصر، ويتحقق وعد الله على التربهم آياتِنَا فِي الآفاقِ وَفِي أَنفُسِهِم حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَتَهُ الْحَقُ إِنصادت٥٣].

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) في ظلال القرآن ٣٠٢٦/٥.

# العنصر الرابع: المرسل إليه

المرسل إليه: ثم أوضحت السورة المرسل إليه، وهم البشر المخاطبون في قوله تعالى (أنتُمُ عَنْهُ مُعْرضُون)، فحددت المرسل إليه، وبينت موقفهم السلبي من الرسالة الذي يتمثل في الإعراض عن بيان الله على ورسالته، وهذا الإعراض عن الرسالة يدفعهم إلى الإعراض عن المرسِل والجهل به، فمرة يزعمون أنه آلهة عديدة، ومرة يجعلون مهمته هي الخلق دون الأمر، ومرة ينكرون وجوده.... وهكذا يتنوع الإعراض عنه وعن رسالته إما بتجاهلها أو الطعن فيها، أو إنكار مصدرها، أو القدح في حاملها...

وبهذا يكون حديث السورة واضحا عن أركان الرسالة الأربعة، وهو حديث شامل وملىء بالدروس التى يمكن استنباطها منه.

# ثانيا: طبيعة الرسول

عرفنا آنفا أن وظيفة الرسول هي الإنذار، وتتأكد هذه الوظيفة مرة أخرى في آيات السورة، وفي الآيات التالية تتحدد طبيعة الرسول، قال تعالى (مَا كانَ لِي مِنْ عِلْم بِالْمَلا الأُعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ {١٠} إِن يُوحَى إِلَى ٓ إِلا أَتُمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴿٧﴾). وبالتأمل نجد أن طبيعة الرسول الذي يبلغ رسالة الله على البشر - وخاتمهم محمد الله الرسول تتمثل في ما يلى:

- ١. أنه بشر ذو طبيعة بشرية، فهو غير إله، وهو ليس ذا طبيعة مختلطة، كما يزعم النصاري عن المسيح أنه بشر إله، وهو ما يعرف عندهم بـ(الناسوت واللاهوت)، إنما هو بشر مثلهم. وهذا ما يثبته القرآن في مواطن عديدة، والعجب أن يعجب الكفار من مجيء الرسول بشرا -كما رأينا في أول السورة - وفي هذا الموطن تؤكد السورة على هذه الطبيعة البشرية، فهو لا يعلم الغيب - مثله كمثل البشر، وما علمه من الغيب إنما هو وحى من الله على أوحاه إليه، وليس غيبا يدعيه، فهو يعلن للناس (مَا كانَ لِي مِنْ عِلْمِ بِالْمَلَا الأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ {٣} إِن يُوحَى إِلَىَّ الْا أَتَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِين ۗ (٣).
- ٢. أنه يتميز عن البشر بأن الله على اختاره واصطفاه فكلفه يحمل الأمانة وتبلغيها إلى الناس، وفي ذلك يجد من الأذي مالا يجده أحد من الناس، فاصطفاء الله على للرسول سيجعله أكثر الناس عرضة الاستهداف الأعداء، ومن ثم فعليه أن يبذل من التضحية والجهاد والصبر ما لا يبذله سائر الناس. وطالما أن الرسول هو اختيار من الله علله، كما قال تعالى {اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالتَهُ}[الأنعام ٢٤]. فليس لأي بشر أن يطلب من اللهُ

ﷺ إرساله للناس، ولهذا قال الله ﷺ لرسوله ﷺ: {وَمَا كُنتَ تَرْجُو أَن يُلَقَى إِلَيْكَ الْكَتَابُ الْكَتَابُ اللا رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ} [القصص ٨٦]، وهذا ما تؤكده سورة (ص)، فالله ﷺ يأمر رسولهﷺ أن يعلن للناس أنه اختيار الله ﷺ، فالله ﷺ اختاره وأوحى إليه أمره بتبليغ الرسالة.

# ثالثاً: حقيقة البشر وأصلهم

البشر هم العنصر الذي تتوجه إليه رسالة الله على والسورة بعد أن بينت خصائص المرسِل، وطبيعة الرسول، قامت ببيان حقيقة المرسَل إليهم، فبينت أصل الخليقة وتكريم الله على الهذا المخلوق منذ نشأته، بل منذ أن أعلن الجبار أنه سيوجد في الأرض خليفة، وهذا هو أول موطن تذكر فيه قصة الخلق، وحوار الحق مع إبليس. وبالنظر إلى القصة (سورة ص: ٥-٧١) نخرج بعدة حقائق:

## الأولى: طبيعة البشر

- 1. الإنسان مخلوق وهذه أول حقيقة، فهو مخلوق قد أوجده خالق قادر على الخلق والإيجاد، هذا الخالق هو الله على، وفي ضوء الحقيقة تتحدد مهمته في الأرض، فهي مهمة المخلوق الذي ينتظر هديه من خالقه. الإنسان مخلوق، إذن فهو ليس بإله، وليس هو الذي يحدد مهمته في الأرض، وليس هو الذي يرسم علاقاته مع ما حوله ومن حوله. كذلك فالإنسان مخلوق خلقه الله على ولم تخلقه الطبيعة، ولم يوجد بالصدفة.
- ٢. بدأ الله على خلق الإنسان من طين، كما في سورة ص، وفي السجدة {وَبَدَأَ خَلْقَ الإنسَانِ مِن طِينٍ} [السجدة٧]، ف (مِن) في (إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلابِكَةِ إِنِّى خَلْقَ الإنسَانِ مِن طِينٍ} [السجدة٧]، قد (مِن) في (إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلابِكَةِ إِنِّى خَالِقٌ بَشَراً مِن طِينٍ ومِن هذا الابتداء، أبتدئ خلقه من طين. ومن هذا الطين الذي يداس بالأقدام صنع الخلاقُ الإنسانَ العظيمَ خليفةَ الله عَلَيْ في الأرض.

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ظلال القرآن ٥/٣٠٢٦.

## وفي خلق الإنسان من طين ثلاثة معانى:

- تذكير للإنسان بأصله، فاستكباره واستعلاؤه يدل على غباوته وسوء فهمه، قال الشاعر:
  - $^{\circ}$ نسى الطين ساعةً . أنه طينٌ  $_{(\mathsf{a})}$  حقيرٌ . فصال تيها وعربد
- شحد همة الإنسان للعمل في عمارة الأرض واستخراج ثرواتها، وكشف المخبوء تحت الطين وفوق الطين. فأنت أيها الإنسان من الطين، فاعمل في تفجير كافة قدراتك للإعلاء من شأن الطين، كنت طينا فأصبحت بيد الخلاق إنسانا، وهذا الطين في الأرض هل يصبح بيديك عمرانا؟!
- تتبيه الإنسان إلى مصيره الذي سيصير إليه بعد الحياة، فهو من الطين وسينتهي إلى الطين، كما قال تعالى {مِنْهَا خَلَقَّنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُحْرِجُكُمْ تَارَةً أَخْرَى } [طه٥٥]، وفي هذا ذكري وعظة لمن يعتبر، والإنسان الكافر يعرف هذه الحقيقة، ولهذا نجده يقول {أَبِدًا مِتْنَا وَكَنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً أَبَّنَا لَمَبُّعُوتُونَ}[المؤمنون ٨٢]. فهم يؤمنون بأنهم سيصيرون ترابا، ولكنهم لم يعرفوا كيف بأخذوا الاستعداد لذلك اليوم.

هذه ثلاثة معاني تشكل حياة الإنسان في نشأته وحياته ومصيره. ثم ينبغي أن نعلم أن الله علا يخلق ما يشاء مما شاء، فليس كل شيء مخلوقا من طين، فالجان خلقه الله على أمرح مِّن قار}[الرحمن ١٥]، والملائكة خلقت من نور.

- ٣. كرم الله على الإنسان حين خلقه بثلاثة أمور تَميّز بها من سائر المخلوقات: سوّاه بيديه، ونفخ فيه من روحه، وأمر ملائكته بالسجود له.
- الأول: سوّاه بيديه، قال تعالى (قَالَ يَا إثلِيسُ مَا مَنْعَكَ أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقَت على الله بِيَدَىّ)، نحن لا نعرف (كيف)، ولكن الذي نجزم به أن الله على خلق الإنسان بيديه، وهذه ميزة تميز بها الإنسان عن سائر المخلوقات، ولو لم تكن ميزة لما كان في ذكر اللفظ (بيديّ) مع خلق الإنسان فائدة، فكان يقول: ما منعك أن تسجد لما أمرتك أن تسجد له؟ فقوله (لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى ) لفظ خاص بـ(الإنسان)، وهو يعادل قوله: ما منعك أن تسجد للإنسان. فلو قال: ما منعك أن تسجد لما خلقت؟ لما فهم أن السجود للإنسان؛ لأن الله على خلق السماوات والأرض وما بينهما، وخلق كل شيء ولهذا لم يرد هذا اللفظ إلا في هذا الموطن، أما في خلق ما عدا الإنسان، فيأتي بلفظ الخلق مجردا عن أي قيد {إِتَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْبًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنَّ فَيكُونُ} [يس ٨٦].
- الثانى: نفخ فيه من روحه. استطاع الإنسان اليوم أن يعرف حقائق كثيرة عن خلقه، ووصل إلى حد بعيد في معرفة ما يتعلق بجانبه الطيني والعضوي، ولكنه

وقف حائرا مندهشا عاجزا عن معرفة السر الذي تكمن وراءه روح الإنسان. ولو تأملنا في كتاب الله لوجدنا أن القرآن الكريم قد أمر الإنسان بالنظر في بدء الخلق، وفي كيفية الخلق {أَولَمْ يَرُوا كَيْف يُبْدِئ الله الْحَلْق تُمَّ يُعِيدُه } [العنكبوت ١٩]، أما حين جاء الحديث عن الروح فقال {قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتِيتُم مِّن الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً } [الإسراء ١٥]، فهو خاصية اختص الله على الإنسان أن يدرك هذه الحقيقة. وبهذا فلن يستطيع أن يشرع للإنسان إلا من أحاط بخلقه، وعرف ما يصلح طينه وروحه، فهل عرف الإنسان ذلك؟!

من هنا، فلن يعرف الإنسان حقيقة هذه الروح، فهي من أمر ربي، "ولكننا نعرف آثارها، فآثارها هي التي ميزت هذا الكائن الإنسان عن سائر الخلائق في هذه الأرض. ميزته بخاصية القابلية للرقي العقلي والروحي. هي التي جعلت عقله ينظر تجارب الماضي، ويصمم خطط المستقبل، وجعلت روحه يتجاوز المدرك بالحواس، والمدرك بالعقول، ليتصل بالمجهول للحواس والعقول. وخاصية الارتقاء العقلي والروحي خاصية إنسانية بحتة لا يشاركه فيها سائر الأحياء في هذه الأرض...لقد نفخ الله على من روحه في هذا الكائن البشري؛ لأن إرادته اقتضت أن يكون خليفة في الأرض. لقد أودعه القدرة على الارتقاء في المعرفة، ومن يومها وهو يرتقي كلما اتصل بمصدر تلك النفخة، واستمد من هذا المصدر في استقامة، فأما حين ينحرف عن ذلك المصدر العلوي فإن تيارات المعرفة في كيانه وفي حياته لا تتناسق، ولا تتجه الاتجاه المتكامل المتناسب المتجه إلى الأمام، وتصبح هذه التيارات المتعارضة خطرا على سلامة اتجاهه، إن لم تقده إلى نكسة في خصائصه الإنسانية، تهبط به في سلم الارتقاء الحقيقي ولو تضخمت علومه وتجاربه في جانب من جوانب الحياة"(۱).

الثالث: (فَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ)، وهذه الكرامة الثالثة التي اختص بها الإنسان، حيث أمر الله على العقلاء من خلقه بالسجود له، وقد علمنا سابقا أن المخلوقات العاقلة، هي: الإنسان والملائكة والجان، فأمر الله على أن الله على الإنسان عليهم.

وبالمثال يتضح المقال، لو أن مع رجل ثلاثة أبناء، وأحد أبنائه أنجب من سواه، فلما كبر الرجل جمع أبناءه، ثم قال مخاطبا ولديه: إنى أوصيكم بأن تحفوا بأخيكم، وأن تظهروا

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> في ظلال القرآن ٣٠٢٧/٥.

فضله أمام الناس، وأظهروا طاعتكم له، فهذا يدل على أن هذا الولد هو أفضلهم وأنجبهم. ولله المثل الأعلى، فإن الله عَلَيْ قال (إِنِّي خَالِقٌ بَشَراً مِن طِينٍ ١٨} فَإِذَا سَوَّيُّتُهُ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فقعُوا له سَاحِدِينَ {٣})، فأما الملائكة فقد سجدوا كلهم دون استثناء، وأما الجن فقد أخبرنا عن إبليس بأنه أبي {إلا إبْليسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أُمْر رَبِّهِ}الكهف٠٥]. ولا ندري إن كان هناك من الجن غيره أم لا؟ وهل سجدوا أو لا؟

وأمر الله على الملائكة والجان بالسجود للإنسان؛ لأنه سيتولى خلافته في الأرض. ومن العادات الدبلوماسية أن الخليفة أو الرئيس عندما يعين نائبا له على إقليم من الأقاليم فإنه يصنع له حفلا قبل ذهابه إلى عمله يدعو فيها كبار المسئولين، وفي هذا الحفل يشيد به وبجهوده. ولله المثل الأعلى فإن اللَّهُ عِلا صنع للإنسان حفلا؛ لأنه خليفته في الأرض، وفي هذا أمر الملائكة بالسجود فسجدوا، وأمر إبليس فأبي.

هذه هي قصة نشأة الإنسان، وقصة خلقه، وهذه هي كراماته التي كرمه الله على بها، وهذا فضله على سائر الخلق. فجنس الإنسان أفضل المخلوقات؛ خلقه الله عَلَيْ بيديه، ونفخ فيه من روحه، وأمر ملائكته فسجدوا، وجعله خليفته في أرضه، وأنزل إليه رسالة تلائم طبيعته الطينية والروحية، حتى ترقى به وتحقق إنسانيته الكاملة.

#### الثانية: بداية الفتنة

اغتاظ إبليس، ودخله الحسد؛ أنْ ميز الله على الإنسان، وفضله عليه، وكرمه بتلك الكرامات - فما كان منه إلا أن رفض أمر ربه وأبي السجود (فُسَجَدَ الْمَلابِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ {٣} إلا إبْليسَ اسْتَكُبْرَ وَكَانَ مِنْ الْكَافِرينَ {١٠}).

وبالرَغم من أن الله علل يعرف أن امتناع إبليس كان استكبارا وطغيانا، فإنه لم يصدر عليه أي حكم حتى يترك له الفرصة للكلام وابداء رأيه، فسأله المولى عن سبب امتناعه وقد أمر بالسجود، وخاصة أن الامتناع كان في مقام التكريم، فهل امتناعه بسبب علو مقامه؟ أو بسبب استكباره وظنه أنه الأعلى؟ (قالَ يَا إيْلِيسُ مَا مَنعَك أَن تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَىَّ أَسْتَكُبْرُتَ أَمْ كُنتَ مِنَ الْعَالِينَ (١٠٠).

وهنا نفث إبليس بما أكل قلبه من حسد وحقد، فقال (أَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ)، إذن فهو لا يرى أنه استكبر بل يرى أنه الأعلى والأفضل فكيف يسجد له؟! واستدل على ذلك بأنه خلق من نار وآدم خلق من طين، وهذا دليل فاسد، فآدم لم يكرم لأنه خلق من طين، بل كرم بغير ذلك – كما رأينا – بأن خلقه الله على بيديه ونفخ فيه من روحه. وهذا دليل على غباوة إبليس، أو أنه أخفى بهذا الدليل الاستكبار الكامن في نفسه. فلما قال ذلك، وتبين أنه ليس له عذر في معصيته - ففي هذه الحالة عاقبه الله على بالآتي:

- ١. منح لقب الشيطان، وقبل ذلك كان اسمه (إبليس)، والدليل على ذلك أن القرآن عندما يذكر قصته مع آدم فإنه يذكره باسمه (إبليس)، حتى يتبين استكباره فعندئذ يتغير الخطاب (فَإِنَّكَ رَحِيمٌ)، ولهذا يذكر في القرآن بلفظ (الشيطان) فيما وراء ذلك {وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إلاَّ غُرُوراً}[الإسراء ٢٤].
- ٢. طرد من الجنة؛ لأنها دار المتقين الذين يؤمنون بالله عَلل ويطيعونه، (قَالَ فَاحْرُجْ مِنْهَا).
- ٣. حلت عليه اللعنة الأبدية، (وَإِنَّ عَلَيْكُ لَعُنتِي إِلَىٰ يَوْمِ الدِّينِ {٣})، فهو ملعون مطرود من رحمة الله على النال النال

وكان العقاب بهذه الشدة، لعظم الجرم الذي ارتكبه في حق الله الله وفي حق خليفته – فلما رأى الشيطان هذا العقاب، وأيقن بهلاكه، عزم في نفسه أن يُهلك معه من استطاع من البشر الذين عوقب بسببهم، فقال (رَبِّ فَأَنظِرُني إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُونَ {٣} قَالَ فَإِتَكَ مِنَ الْمُظَرِينَ {٨} إِلَى يَوْمِ الْمَقُلُومِ {٨٨}).

فيعلن اللَّهُ عَلَى اللَّهِ القول الحق (الأمْلانَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِين ﴿ ٥٠ ).

#### وهكذا تتلخص أطراف القضية في الآتي:

- ١. استكبر الشيطان وأبي السجود لآدم، ورأى أنه أفضل منه.
  - ٢. عاقبه الله علله بالطرد واللعنة.
  - ٣. طلب من ربه أن يترك له فرصة لإغواء بني آدم.
- ٤. وحكمة الله على اقتضت أن يكون تكليف الإنسان في الحياة، وهذا مقتضى التشريف والتكريم الذي حظى به، وفي التكليف حرية الاختيار، وفي التكليف فتن واختبارات.

- ٥. أذن الله على للشيطان أن يبقى في الأرض حتى قيام الساعة، ويمارس إغواءه.
  - ٦. أعلن الله على أنه سيعصم عباده الذين يستعصمون به من كيد الشيطان.
- ٧. حذر الله على البشر من اتباع الشيطان وبين لهم عداوته، ومكره بهم، ثم من استمع إليه بعد ذلك فموعده جهنم.
- ٨. وحتى لا تكون للناس على الله على الله على الله على الرسل، فقد أنزل الكتب، وأرسل الرسل، وختم رسله بمحمد رسالاته بالقرآن الكريم.

ومن هنا يتبين مغزى القصة، حيث أعاد المسألة إلى جذرها، وفصل القول من أصله، وعلى الإنسان أن يختار إما سبيل الرحمن واما سبيل الشيطان، وعليه أن يتحمل نتبجة اختباره.

### رابعا: صفة حامل الرسالة

إِن حامل الرسالة ومبلغها له صفتان أساسيتان، ذكرتا في سورة ص (قُلْ مَا أَسَأَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجُر وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ {٨}). فالآية تشير إلى صفتين: التجرد من المصالح الشخصية، والتجرد من التكلف.

 التجرد من المصالح الشخصية، (مَا أَسَأُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْر)، إن هذه الصفة مهمة جدا ينبغي أن يتحلى بها حامل الرسالة، فهو لا يريد من وراء هداية الناس أي مصلحة منهم، ولا يبتغي أي منفعة ذاتية. وهذا المفهوم قد أكد عليه القرآن في أكثر من خمسة عشر موضعا، وكل نبى كان يؤكد هذه القضية {ومَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرَىَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ}[الشعراء: ١٠٩،١٢٧،١٤٥، ١٦٤، ١٨٠]. وقد أَنكَر الحق على من أعرض عن انباع الرسول بأنه لم يسألهم أجرا {أَمْ تَسَأَلَهُمْ أَجْراً فَهُم مِّن مَّغْرَم مُّتَّقلُونَ} [الطور ٤٠]، بل أمر الله عَلا بجعل هذه الصفة معيارا لصدق الداعية فقال {اتَّبِغُوا مَن لاَّ يَسْأَلُكُمْ أُجُراً وَهُم مُّهْتَدُونَ}[بس٢١].

وهذه الصفة تجعل من صاحبها رجلا ربانيا، لا يأسى على إعراض البشر، ولا يحزن لإيذائهم {فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَمَا سَأَلَّتُكُم مِّنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ اللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ} أيونس ٧٦]. وعندما يتصف الداعية بهذه الصفة، فلن يستطيع أحد من الناس أن يلوى ذراعه، ولن يطأطئ رأسه أمام أحد؛ لأنه لا أحد له فضل عليه، فهو لم يأت لأجل جمع الثروات وكنزها، أو التسلق على ظهر دعوته لبلوغ الجاه والمكانة، كلا. إنما أجره على الله عَلِينِ. ولهذا عندما سووم الداعية المسلم الأول – رسول الله هي، بأن يُعطَى ما شاء من مال أو ملك أو نساء، فأرسل صرخته الشهيرة "والله لو وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك هذا الأمر ما تركته حتى يظهر الله أو أهلك دونه"(١).

ومن ثم فإن التجرد من المصالح الشخصية هو المقوم الأساسي للصبر والثبات والصمود حتى تحقق الهدف، وعندما يتجرد الداعية من مصالحه الشخصية فإنه يلتحم بالحق حتى يجري الحق على لسانه، ويتمثل في أفعاله، فيكون غضبه ورضاه لأجل رسالته، ويكون حديثه وصمته لأجل رسالته، يعيش لها، ويموت من أجلها، يحمل همها في كيانه وأحشائه، يسير بها أينما سار، ومن ثم تثمر دعوته، ويبارك الله على في جهوده.

• التجرد من التكلف. التكلف هو السم القاتل لنصاعة الرسالة، فما من عمل يتخلله التكلف إلا غاضت ماؤه، وذهبت بركته، وجفت روحه. وأخطر شيء يتهدد روح الرسالة هو التكلف. فالتجرد من التكلف هو الضمان الحقيق لبقاء الرسالة سارية التأثير، ناصعة الروح.

وعندما يتجرد حامل الرسالة من التكلف فإنه يصل إلى قلوب الناس، ويدق أوتار الوجدان؛ لأنه يخاطب الفطرة الصادقة، والطوية السليمة. لكن التكلف هو الستار الفولاذي الذي يحجب الدعوة عن القلوب، وإذا ذهب التكلف – ذاب ذلك الستار، وأنت تجد الداعية الذي يدع التكلف والتصنع أكثر قبولا بين الناس.

إن المتكلف مصاب ببرود العاطفة، وجفاف الروح، واهتزاز الثقة بينه وبين الناس، فيرتابون منه ومن رسالته. أما الداعية الذي تتزه عن التكلف والتصنع فإنه ملتهب العاطفة، يمد جسور الثقة بينه وبين الناس، فيصدقونه ويلتفون حول رسالته، يؤمنون بها ويناضلون من أجلها، ورسول الله على يعلن للناس (وما أنا مِنَ المُتَكُلِّفِينَ)، فأنا صادق في ما أدعو إليه، برئ من التصنع، لا أحتاج إلى بضاعة التكلف، فهي بضاعة المفلسين لا بضاعة المرسلين.

وقد كان رسول الله في حياته نموذجا للداعية صاحب الفطرة الصادقة، بعيدا عن التكلف، فقد كان في قوله وفعله وملبسه ومعاملاته وحياته كلها صادقا مخلصا، لا يشوبه شيء من التكلف. وقد كانت رسالته هي الأخرى – بعيدة عن التكلف، فرسالته هي رسالة الفطرة السليمة، رسالة اليسر والسهولة، رسالة تفي بجميع الحاجات الإنسانية، لا يطغى فيها جانب على حساب جانب آخر، رسالة يستطيع أضعف الناس أن يتمثل فروضها.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن إسحاق في المغازي، (٢٨٤/١)، وضعفه الألباني.

وقد كان اليسر والتخفيف هو الطابع العام لهذه الرسالة (يُريدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ النساء ٢٨]، {وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّين مِنْ حَرَج }[الحج ٧٨]، "إنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين"<sup>(۱)</sup>، " يسروا ولا تعسروا، وبشرُوا ولا تتفرُوا"<sup>(۱)</sup>، وما كان رسول الله ﷺ يخير بين أمرين إلا اختار أيسرهما(٢). وإذا فقه الدعاة اليوم - هذا الطابع - ثم انطلقوا منه في دعوتهم - فإن الدعوة ستنتشر، ويكثر عدد الملتزمين بها، وستتحول الجماهير إلى الدعوة والى حملتها، فاليسر اليسريا دعاة الإسلام.

### خامسا: حقيقة الرسالة

إن الرسالة هي الحق الذي قامت عليه السماء والأرض، وهي كلمة الإله العظيم الأخيرة للبشرية، فجاءت للعالمين (إنَّ هُوَ إلا ذِكِّرٌ للْعَالمِينَ ﴿ ١٠﴾)، ذِكْرٌ يذكرهم بواجباتهم وحقوقهم، ذِكْرٌ يذكرهم بمنهج حياتهم، ذكْرٌ يذكرهم بالقيم وأسس العلاقات، ذكْرٌ يذكرهم بما يسعدهم وما يشقيهم، ذِكْرٌ يذكرهم بنشأتهم ومصيرهم، ذِكْرٌ يذكرهم العدو الذي يتربص بهم، ومكائده، وطرق التخلص منه.

ذِكْرٌ للعالمين حوى من العبر والعظات والأنباء - الشيء العظيم، وقد جاء بأخبار الماضي والمستقبل في الدنيا، والمستقبل في الآخرة، وها هي آياته تتجلى وتتحقق يوما بعد يوم، وتراها البشرية رؤيا العين، فتعلم عن يقين ما أنبأ به (وَلتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِين (٨٠)، وسوف تأتى أنباء الآخرة ونعلمها علم اليقين، (كلا سَوْفَ تَعْلَمُونَ {٢} تُمَّ كلاً سَوْفَ تَعْلَمُونَ {١} كلا لوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ﴿١} لتَرَوُنَ الْجَحِيمَ {١} تُمَّ لتَرَوُتُهَا عَيْنَ اليَقِين {٧})[التكاثر:٣-٧].

وبهذه الخاتمة تتضح معالم الرسالة كل الوضوح، ويتبين ما الذي يشقى البشرية وما الذي يسعدها، ويتبين واجب البشر تجاه الرسالة التي أنزلها الله علله الله علله الله عله المام بختام سورة (ص) إلى جذور القضية التي تربطنا بالعبودية، حيث نرى أن طريق العبودية الحقيقية للرحمن هو اتباع رسالته التي جاءت من عنده، والقيام بها في الناس، فهذه هي العبودية، وهذه هي التقوى، وهذه هي ثمرة المعرفة الصحيحة، وهي أعظم عطاء يقدمه الإنسان، وهي العطاء الذي خلق الله عَلَا العباد لأجل أن يقوموا به {ومَا خَلقَتُ الْحِنَّ وَالآنسَ إلا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۱۳)، من حديث أبي هريرة.

رواه البخاري (٦٧)، ومسلم (٣٢٦٤)، من حديث أنس بن مالك.

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> رواه البخاري (٣٢٩٦)، ومسلم (٤٢٩٤)، من حديث عائشة.

### 👪 كيف يبرمج القرآر. الحياة؟ 🛪 \_\_\_\_\_\_

لِيَعْبُدُونِ} [الذاريات٥٦]، ووفقا لهذا العطاء يكون الجزاء {فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ} [الشوري٧].

اللهم وفقنا لطاعتك واصرفنا عما يغضبك.

### الخاتمة والنتائج

- ١- المعرفة والعطاء يَعْنيان الوجود الإنساني، والجزاء يعني كرامة الوجود الإنساني. والمعرفة هي القاعدة التي يرتكز عليها الإنسان، والعطاء هو البناء الذي سيقيمه الإنسان في هذه الحياة.
- ٢- بينت الدراسة سبب انفصام الحياة والسلوك عن الدين لدى كثير من المسلمين، وأن ذلك يعود إلى نظرية المعرفة الحاضرة والمعرفة الغائبة.
- ٣- أعظم وسائل المعرفة هي القراءة الشاملة لكتاب الله المسطور (آيات القرآن)، وكتابه المنظور (آياته في الآفاق)، وكتابه المنشور (آياته في الأنفس) - على أن تتجه القراءة مباشرة إلى الدليل دون اتخاذ أي وسائط بينها وبين الدليل، والا انتلمت - سواء أكانت هذه الوسائط شخصية واجتماعية أم معنوية. فكل ما يمنع الإنسان عن التعامل المباشر مع الدليل وساطة، واذا انحرفت القراءة عن مسارها الصحيح أدى ذلك إلى الطغيان البشرى، واستحق صاحبه السفع بناصيته سواء أكان فرداً أم أمة.
- ٤- إن النتائج والأعمال تتوقف صحتها أو خطؤها في هذه الحياة على تفاعل الإنسان مع نعم الله على ومعطياته في هذا الوجود. وتفاعل الإنسان توجهه المعرفة الموجودة لديه. والقرآن يسم المخطئ في تعامله مع نعم الله على بسمات منها: مجنون، مفتون، ضال، مكذب، ويطلق على من يتعامل تعاملاً صحيحاً ألفاظاً منها: مهتدى، على خلق عظيم، والله عَلا قد توعد الصنف الأول بوسم الخرطوم، وبنزع النعمة منه، وأعظم معطى إلهي هو القرآن الكريم وقد توعد الله على من يكذب به بالاستدراج والإملاء. والبشرية اليوم بكافة أممها قد كذبت بهذا الحديث من كافر به جملة وتفصيلا، وبين مؤمن به وبما فيه كشعائر فقط ويكذبون بالعمل به - وبذلك أعلنت الحرب مع الله علله ذي الكيد المتين.
- ٥- مفهوم السجود في القرآن يعنى التعامل الصحيح مع معطيات الحياة ثم الانطلاق في محرابها سجوداً وخشوعاً وتبتلاً للوكيل الحق، وهو يحفظ الإنسان ويقيه المساوئ والمتاعب في الدنيا والآخرة. والسجود بهذا المعنى ينتظم الحياة كلها كما ينتظم الدين، وان من يرى أنه يمكن أن يدين شهِّ بمعزل عن الحياة فإنه يشرخ في دين الله عَلا الله عَلا الله عَلا الله شرخاً عظيماً. وإن مفهوم الدين والدنيا، ورجال الدين ورجال الدنيا، وعلوم الدين وعلوم الدنيا - كلها مفاهيم لم تتبعث من حقيقة إسلامنا، إنما هي دخيلة على معتقداتنا السامية التي ترى أن الله عَلا خلق الدنيا وجعلها معاشاً للناس وأمرهم بعمارتها، وأنزل الدين وجعله هداية للناس وأمرهم بإقامته.

- 7- إن أى عطاء إنسانى أيا كان نوعه، وأيا كان مظهره له ثلاث مراحل: مرحلة التفكير ثم مرحلة التقدير، ثم مرحلة التعبير. والإسلام أمر بالأولى أمراً مطلقاً، وشجع عليها، ولكنه وضع ضوابط لمرحلة التقدير حتى يكون حسنا، وأما المرحلة الثالثة فهى عبارة عن إظهار نتائج المرحلة الثانية، ولهذا تتبعها سلباً أو إيجاباً.
- ٧- تتنوع عطاءات الإنسان في حياته، ولكن تبقى السمة المميزة للعطاء الصحيح أنه إيجابي ينتظم الحياة كلها، فيعطى مجتمعه ونفسه وحياته وخالقه عطاءات مختلفة تجعل له كياناً حقيقياً، وتعطيه امتداداً جذرياً يتصل بأول الخلق كما يتصل بآخرهم، أما العطاء السلبي فهو ذو جانبين: جانب منع الخير، وجانب عمل الشر، وسببه الرئيسي هو عدم الإيمان باليوم الآخر.
- ٨- إن العطاء الإيجابي العالمي لا يتولد إلا عن معرفة قدسية شاملة، أما المعرفة الناقصة الأرضية فإنها تولد عطاء سلبياً. وقد جاءت سورة الفاتحة لتضع الأطر القدسية للمعرفة، ولتفتح آفاق العالمية للعطاء، ولتبين أن قدسية المعرفة و عالمية العطاء يهديان الأمة إلى الصراط المستقيم، وأبرز آثار الهداية إليه تحقيق صلاح العالم.
- 9- إن ابتعاد الإنسان عن المعرفة المقدسة يؤدى به إلى الضلال، والضلال هو اللفظ القرآنى الدال على سلبية العطاء، وقد ألمحت سورة المسد إلى أن جزاء الضالين هو التباب فى الدنيا، والعذاب فى الآخرة، ومظاهر التباب: النقص والخسار، والرداءة، والضعف، والهلاك. فأما النقص فهو مظهر التباب لضلال علاقة الفرد مع الله على والخسار مظهر التباب لضلال علاقة الجماعة مع الله على والرداءة بسبب ضلال فى علاقته مع الإنسان، والضعف بسبب ضلال العلاقة مع البيئة، والهلاك، بسبب ضلال العلاقة مع البيئة، والهلاك، بسبب ضلال العلاقة مع العيدة.
- 1- ولا سبيل إلى الخروج من مستقع الضلال إلا بصيانة المعرفة من الاضطراب وذلك ببيوائها قدسية تتلقى من الوحي، وبصيانة العطاء من السلبية وذلك بالإيمان باليوم الآخر.
- 11- إن فلاح الإنسان أو خسارته لا يتوقفان على مجرد اهتدائه، بل على هدايته مع سعيه في هداية الآخرين وإصلاحهم، كما تنطق بذلك سورتا الأعلى والعصر.
- 17- إن سبب الشقاء الإنساني يتلخص في كلمة واحدة وهي: إيثار الحياة الدنيا وبذلك يجعل هؤلاء الأشقياء من الدنيا عقيدة كبرى توجه كافة العلاقات والتصرفات.
- 17 كما خلق الله على الخلق مختلفين، وجعل عطاءاتهم مختلفة فمن العدل أن يكون الجزاء مختلفاً، فالمحسن له الحسني، والمسئ له السوأي.

- ١٤- حباة الإنسان كلها وما بكون فبها من أعمال عبارة عن مقدمة فقط للحباة، وأما خاتمتها فستكون في الآخرة. وإذا كانت المقدمة من صنع الإنسان، فهو الذي يختار ويعمل ويصوغها كما يشاء، فإن الخاتمة والنتائج النهائية من صناعة الخالق فهو الذي يقوم بها. وعلى الإنسان أن يتحمل نتائج أعماله.
- ١٥- انشراح الصدر، ووضع الوزر، ورفع الذكر، واليسر بعد العسر، كلها فيوض إلهية يمنّ بها على عبده متى التجأ إليه ورغب في ما عنده، ونصب في سبيله، وهي تدل على رعاية الله على وتكريمه لهذه النفس المطمئنة التي استمدت معارفها منه، وانطلقت في عطائها كما بربد.
- 17- إن العمل الصالح هو نتاج للإيمان النظري المتمثل في قدسية المعرفة، والإيمان الوجداني المتمثل في إلهية الرغبات – معاً. وتخلف العمل الصالح هو نتيجة لتخلف أحد الإيمانين. وهذا يفسر لنا حال العالم الإسلامي اليوم.
- ١٧- تتخذ المعارف طرقاً عدة للوصول إلى الإنسان، والطريق الأساسي أن تدخل إليه عبر العقل، ومن ثم يحولها إلى القلب بعد غربلتها، والقلب يصدر أوامره للجوارح بالتنفيذ. ولكن قد تتعدى المعارف بوابة العقل لتصل إلى القلب مباشرة، أو إلى الجوارح. وهذه طرق خطيرة يعتمد عليها أهل الباطل في الترويج لباطلهم، وهي تفسر لنا التأثير العاطفي الذي يحدث للمسلم فترة ثم يخبو.
- ١٨- الانحراف عن صواب العمل مثله مثل الانحراف عن مقصد العمل، كلاهما يعد تكذيباً بالدين - كما تعلمنا سورة الماعون.
- ١٩- إن المعبود الحق هو: صاحب القدرة والقوة المطلقة، وصاحب الملاذ الآمن الذي يأمن عنده من فزع إليه، وصاحب العصمة الذي يعصم أتباعه من كل أذي وشر، وهو المتفرد في هذا الكون تصمد إليه الخلائق. والملاذ الآمن هو الذي يوفر الأمن والحماية من الشرور التي تأتى من خارج النفس، أما العاصم فهو الذي يوفر الأمان والحماية من الشرور التي تتبعث من داخل النفس. وأما المعبودات الأخرى . فهي معبودات بحاجة إلى وقفة متأنية معها، ومناقشة أولئك الذين اتخذوها معبودات من دون اللَّهُ عَلالًا. هل هي معبوادت ذات قدرة وقوة وتفرد . تستحق العبادة، وتستطيع أن تقدم لعُبَّادها الملاذ الآمن، والعصمة الدافعة للأذي؟ أو أنها معبودات زائفة لا تملك نفعا ولا ضرا؟
- ٢٠- تتجلى قيم المعبود الحق بين سورتي (الكافرون) و (الإخلاص)، ففي سورة (الكافرون) بيان واضح لما يجب على الإنسان العاقل أن يتخلى عنه - وفي سورة (الإخلاص) بيان واضح لما يجب على الإنسان العاقل أن يتحلى به؛ فيجب أن يتخلى

عن كل معبود سوى الله على، ويجب أن يتحلى بعبادة الله على. هاتان السورتان تفصحان كل الإفصاح عن هوية المسلم الحق الذي يرفض كل ما عدا الله على، ويذعن كل الإذعان شعلى.

- 17- إن اتباع الحق يؤدي بالإنسان إلى الإصابة في العمل، وصحة المقصد يؤدي به إلى الإخلاص في العمل وهذا هو العمل الحسن الذي يقوم على هذين الركنين الركنين اليبلُوكُمُ أَحْسَنُ عَمَلاً [الملك]. ومتى اجتمع هذان الركنان أنتجا إنتاجا حسنا. و أخطر داء يُصاب به الإنسان. داء الانحراف، انحراف العلم والقصد؛ فآفة العلم الظن، وآفة القصد الهوى. وإذا أصيب إنسان بهذا الداء أو تقشّى في أمة، فإن بُرءَها لا يُرجَى. وإن التخبط الذي يقع فيه الإنسان ينشأ من اتباع الظن والهوى، وترك الحق والهدى، كما أنه ينتج عن عدم الإيمان باليوم الآخر، حيث ينطلق الإنسان يفتري ما يشاء دون شعور بمسئولية تجاه ما يقول.
- 7Y- إن فريق الضلالة هم الذين أساءوا في حياتهم، أساءوا في فهم الحياة وحقيقتها، وأساءوا في التعامل مع الدين. إن صفة وأساءوا في التعامل مع الدين. إن صفة هؤلاء البارزة هي التولي والإعراض عن الحق وعن أهله، وإذا أعطوا قليلا وأقبلوا فعطاؤهم قليل، وإقبالهم كليل. وضلال هؤلاء . كما تبين سورة النجم . مردّه إلى ثلاثة أمور: الجهل بالغيب، والتخلي عن المسئولية، والجهل بحقيقة الرب وآلائه التدبيرية والتدميرية.
- إذا كانت الآلاء التدبيرية هي مقتضى ربوبية الله على . فالرب يدبر الأمور (ألا له المخلّق وَالأَمْنُ) [الأعراف٤٥] . فإن الآلاء التدميرية يستوجبها ظلم الإنسان وطغيانه، فالظلم والطغيان من الإنسان يستوجبان من الله على التدمير والإهلاك.
- 27- إن العبودية لها جانبان، جانب يتعلق بالمعرفة التي يتلقاها الإنسان، وجانب يتعلق بالسلوك (العطاء) الذي ينتجه الإنسان. وما يتعلق بالمعرفة يراد به أن يتلقى الإنسان معارفه من الله على والمعرفة لها ثلاثة جوانب: القيم والمنهج وأسس العلاقات، إذن فعبودية الإنسان لربه تقتضي أن يستمد منه. وحده. القيم، والمنهج، وأسس العلاقات أي علاقات الإنسان بغيره من المخلوقات.
- ٢٥ إن أول شيء يلزم الإنسان إذ أقر بعبوديته شه الله الني ان ينفصل من كافة الرواسب التي استقرت فيه، وأن يغلق كافة القنوات التي اتصل بها − ليتصل بقناة واحدة فقط هي التي تملي عليه الصحيح من الخطأ، وتريه الميزان الصائب في مقياس الحياة ووزن الناس. فمصدر وجود الإنسان ووجود مقوماته هو مصدر تقرير القيم والمبادئ.

وأي قيمة لم تتصف بثلاث صفات، الأولى: كرامتها، فلم تحقّرها أهواء الناس. والثانية: رفعتها، فقد جاءت من عند العلى الغفار، ولم تتبعث من الأرض. والثالثة: طهرها فهي مصونة عن كل دنس، بعيدة عن كل خَبَث. فهي مرفوضة ومردودة على أصحابها.

- ٢٦- إن التقوى في القرآن الكريم مفهومها واسع، ومدلولها شامل، يشمل جميع العلاقات، ولا يقتصر على علاقة الإنسان بخالقه فقط، كما يحسب كثير من الناس، إنها تعني التعامل الصحيح مع كل شيء، وفقه قوانين هذا التعامل. أما الفجور فهو على النقيض من ذلك، إذ يعنى التعامل الخاطئ، أو عدم فقه قوانين التعامل، أو عدم تطبيقها. وقد جعل الله على للإنسان نذيرين يحولان بينه وبين الفجور: النذير الخارجي (يوم القيامة)، و النذير الداخلي (النفس اللوامة)، كما جعل الله على الله على الله الله بيانين تهديه إلى الأسس القويمة في التعامل مع كل شيء: آيات الله عَلا في كتابه، وآيات الله عَلا في الآفاق والأنفس.
- ٢٧- إن العبادة تحفظ الخلق الإنساني من التردي، وتحفظ النعم الإلهية من الانتقاص، وتصون العطاء الإنساني من التبدد، وتصون العلاقات الإنسانية من الفجور.
- ٢٨- هيأ الله على الإنسان للتكليف، وهيأ له ما يلزم من زمان ومكان، وبين أنه سيحاسب الإنسان، إذ جعله حرا مختارا، فهو من يتحمل المسئولية الملقاة على عاتقه.
- ٢٩ إن الحق الذي كذب به الكفار يتفق مع نواميس الكون، ويتناسق مع قوانين الفطرة، فالتكذيب به يعنى خلخلة التوازن النفسى، وتحطيم التوافق بين الكون والنفس.
- ٣٠ يستطيع الإنسان إزاء الظواهر الكونية أن يجيب على السؤال (كيف): كيف حدثت الظاهرة؟ وكيف سارت من البدء حتى وصلت إلى نقطة معينة .... الخ، أما السؤال (لماذا) لماذا حدثت الظاهرة؟ فلا يستطيع العقل الإنساني أن يجيب إجابة واضحة عليه. وعندما يتعدى العقل خطوطه، ويتجاوز حده، فيجيب على هذا السؤال - فإنه يقع في تهافت سخيف، واضطراب عجيب، وقد يعلل العالمُ الكبير بتعليلاتِ بدائية يسخر منها الطفل الصغير. ولقد أوكل الله علل إلى الإنسان أن يستخدم عقله فيجيب عن (كيف) وسيصل إلى نتائج مدهشة، وحقائق مذهلة عن هذا الكون - أما إجابة (لماذا) فإن الله على قد بين للإنسان بيانا شافيا، بين له الحكمة من خلقه، وخلْق السماوات والأرض وما بينهما، وأبان له الحِكم والأسرار الكامنة وراء ذلك. فعندما يقرأ الإنسان كتاب الله المنظور – فإنه يجد جواب (كيف)، وعندما يقرأ كتاب الله المسطور – فإنه يجد جواب (لماذا)، وبهذا يتآزر الكتابان، فكل منهما فيه دليل على الآخر.

- ٣١- إن حياة الإنسان، حياة جنسه ونوعه بالماء النازل، وحياة فكرة وروحه بالمنهج النازل. فما نزل من السماء يثمر وينبت، سواء أكان ماء فينبت أشجارا وحدائق، أم كان منهجا فينبت رجالا وحقائق.
- إن الأدلة القاطعة على حتمية البعث . هي ضمانات إلهية للإنسانية، تعيش في الدنيا حتى يقضى الله على بزوالها، وعندئذ تبعث الخلائق كلها. ومن ثم فالإنسان يحيا وهو يرى مصيره الذي ينتظره، وجزاء أعماله التي قدمها. وهذه الضمانات، هي: الرقابة الإلهية والهيمنة، والقداسة الإلهية، والعدل الإلهي، والانتقام الإلهي، والقدرة المطلقة.
- ٣٣− التسبيح يعني: التعظيم القائم على الدليل. وعليه فلا يكون من المسبحين إلا من عظم الله ﷺ بلسانه وبأعماله وهؤلاء هم الرجال الذين ورد ذكرهم في آية النور. وبهذا التسبيح يستطيع الإنسان أن يزكي نفسه، ويسمو بها، فيعيش رجلا لا يرهب أحدا، ولا يذل لأحد. وبهذه العدة يدعو العصاة، ويقارع الطغاة.
- 97- إن الصبر هو الركيزة الأساسية لأمان النفس، ومصدر قوتها، وطاقتها التي لا تنضب في التحمل والمواجهة. أما اليقين باطلاع الله على وعمله ومراقبته لما تقدمه هذه النفس من تضحيات في سبيله، ثم يقينها بأن الله على يعلم ما يحدث لها من أذى واضطهاد وتضييق، ثم يقينها بأن ذلك لن يذهب سدى، بل إن الله على حكم عدل، وسيثيب المحسن بإحسانه، ويأخذ المسيء بإساءته هذا اليقين هو الركيزة الأساسية لأمن المجتمع واستقراره، وانطلاقه في الحياة بفعالية وإيجابية، حتى يكون مجتمعا بناء؛ ذلك أن المجتمع عندما يوقن بأن أي جهد يبذله أفراده لن يضيع، فإن هؤلاء الأفراد سيبادرون إلى فعل الخيرات، وإقامة اللبنات الأساسية لمجتمع سليم بعيد عن الأمراض. ومن دون هذا اليقين وذلك الصبر فإن المجتمع يقع عرضة للأمراض الداخلية وفريسة للتآمرات الخارجية.
- -٣٥ إن الكيان الإنساني لا يوجد إلا بسنة التوالد، فبهذه السنة يوجد الإنسان ويستمر وجوده. ولكن هذا الكيان لا تتحقق إنسانيته إلا بسنة أخرى، هي سنة العبودية، ولا عبودية صحيحة إلا عبر منهج محمد رسول الله القائم على التوجه إلى مكة، فسنة التوالد تُوجد الكيان الإنساني، ومحمد رسول الله ومكة هما مصدر تحقق الكيان الإنساني.
- إن الله على قد جعل على نفسه حين كلف الإنسان أن يحفظ هذا الإنسان بشيئين، الأول: بقدرته عليه، والثاني: بمراقبته له. فالإنسان من أول ما ينشأ حين يكون نطفة وحتى يموت ثم يرم عظمه، ثم يجمعه ويبعثه في حفظ الله على وأدلة الحفظ ثلاثة: حفظ الإنسان في مصيره، وحفظ الكون.

- ٣٧- إن مؤهلات التكليف هي ما وهبه الله على للإنسان من وسائل يستطيع بواسطتها أن يعرف الحق فيقوم به في نفسه ويقيمه في الناس، ويعرف الباطل فيبتعد عنه، وينهي عنه الناس. هذه المؤهلات تتمثل في شيئين: الأول: وسائل المعرفة وهي الحواس، والثاني: وسائل الهداية، وهو المراد بقوله (وَهَدَيَّنَاهُ التَّجْدَيْن (١٠))، و للهداية وسيلتان: الوسيلة الأولى: الهداية الذاتية، وتتمثل في العقل. والوسيلة الثانية: الهداية الخارجية، وتتمثل في الوحي.
- ٣٨ إن مظاهر الطغيان في نفوس الطغاة تجاه الحق. تتمثل في: الإعراض عن الحق، وتزييف الحق، ومحاربة الحق. وهذه المظاهر تتجلى في تاريخ البشرية كلما استمرأت الطغيان، وركنت إليه. وأما الأسباب الرئيسية للطغيان، فهي: اتباع الهوي، وتعطيل البصائر.
- ٣٩ قد يقع القوى في الطغيان كما قد يقع فيه الضعيف، فطغيان الأقوياء استبداد، وطغيان الضعفاء رضا بالاستبداد، وطغيان الأقوياء استعلاء، وطغيان الضعفاء استخذاء، طغيان الأقوياء استكبار، وطغيان الضعفاء استحمار.
- ٤- إن تطبيقات الطغيان في الحياة مختلفة، ولكن أهمها في حياة الناس، هي تلك التي تسوق الناس إلى المهالك، وهي: طغيان القوة، وطغيان الثروة، وطغيان العلاقات الاجتماعية، وطغيان الجاه أو السياسة. وهذه النماذج لا تزال تكرر نفسها في كل زمان وفى كل مكان، فإن تغيرت الأسماء، فإن الحقائق لا تتغير. والناظر في عالمنا المعاصر يرى إلى أي حد أفادت البشرية من رصيدها وتجاربها. إن الواقع يقول إنها لم تفد، فالطغيان قد شمل نواحي الحياة، وسرى فيها سريان النار في الهشيم، وهذا ينذر بكارثة خطيرة تطل بقرونها على هذا الجيل.
- ١٤- إن الموقف الإلهي تجاه خلقه . كما تبين سورة القمر . يتجلى في ثلاثة أمور: إنزال البيان، وتأبيده، وتحقيقه.
- ٤٢ إن أساس العبودية هو الإرادة القوية، وأساس النصر والظفر هو الصبر، وأساس إصلاح النفس هو معرفة النفس، وأساس الحياة القويمة هما العمل الصالح والفكر الصائب (العلم والعمل)، وأساس الرسالة وهداية الناس هو إقامة الحق والحكم به.
- ٤٣ ناقشت الدراسة بعض المفاهيم الشائعة بين الناس، وقامت بتصحيحها وفق النص القرآني، مثل: مفهوم القراءة الشاملة، وخطورة اتخاذ الوسائط في قراءة الأدلة، ومفهوم الطغيان، (سورة اقرأ). ومفهوم النعم والتعامل معها، ومفهوم العذاب، ومفهوم الاستدراج والإملاء، (سورة القلم). ومفهوم الذكر، ومفهوم الدين والدنيا، ويسر الدين، والاستغفار، (المزمل). ومفهوم الإنذار، وتفاعل المسلم مع المجتمع، وقضية حرية التفكير، (سورة

المدثر). ومفهوم السلوك والمعرفة وارتباطهما وانفصالهما، ومفهوم العبادة، ومفهوم المدثر). ومفهوم المستقيم الفردي والجماعي، (سورة الفاتحة). ومفهوم الضلال، (سورة المسد). ومفهوم العمل، (سورة الليل). ومفهوم الرزق وأنه ليس من الجزاء، (سورة الفجر). ومفهوم السعادة والشهرة، (سورة الشرح). ومفهوم الإيمان، والعمل الصالح، والعبادة الجماعية، (سورة العصر). ومفهوم الانحراف، ومفهوم الماعون (الماعون). ومفهوم التقوى، والفجور (سورة الشمس). ومفهوم التسبيح (سورة ق). ومفهوم الإطعام، والمسكين (سورة البلا). ومفهوم الصبر، ومفهوم العمل الصالح والفكر الصائب، (سورة ص). وغير ذلك.

#### التوصيات

- ١- على المسلم تجاه الطغيان وإجبان، الأول: ترك ما هم عليه، ونبذ مناهجهم، ورفض موالاتهم، والثاني: السجود شهر وذلك بالطاعة المطلقة له، والاقتراب منه وذلك بالمعرفة الحقيقية له. وطريق السجود والاقتراب هو القراءة الشاملة لآيات الله عَلاه.
- ٢- على المسلم تجاه من كذب بربه وبقرآنه أن يتعامل معهم بحكمة وأن يصبر على لأوائهم وجهالتهم، وأن يتحلى بطول النفس معهم، وألا يترك لهم الميدان ويولى، فمن تولى استحق نبذ الله عَالَيْه.
- ٣- على الإنسان أن يستمد طاقته في في تفاعله مع معطيات الحياة ومع نفوس الناس من المصدر الإلهي العظيم؛ حتى يقوم بالحق وبالعدل، لا يكل ولا يني مهما واجه من صعاب. فالإنسان من دون هذه الطاقة يضعف ويصغر ؛ إذ تنضب طاقته وتضعف قوته.
- ٤- على المسلم فرداً أو أمة- أن يقوم بالوظيفة الاجتماعية المأمور بها في هذه الأرض، وهي الإنذار ، حيث يقرأ الواقع ثم يحلله فيفزع لأي انحراف يلحظه، فينذر – فإذا استمر الانحراف فإنه ينقلب محذراً لقومه من سوء الكوارث والعواقب.
- ٥- على الدعاة أفراداً أو أمماً أن ينذروا البشرية بقراءة مظاهر التباب التي وقعت فيها قراءة شاملة دقيقة تقوم على الواقع واحصائه، وبهذا يحققون وظيفة الإنذار ثم يوجهون البشرية إلى المخرج من الضلال وذلك بغرس الإيمان باليوم الآخر في النفوس، وتفعيله من مجرد إيمان نظري إلى حقائق يقينية تؤثر في سلوك الإنسان وقراراته وعطاءاته، وبإرشادهم إلى مصدر المعرفة القدسي.
- ٦- على الدعاة أن يشعلوا وجدان الناس بالإيمان، حتى يوجدوا لديهم الإيمان الوجداني الصحيح المتمثل في جعل رغبات النفس خاضعة لإرادة الله عَلاه، وأن يملئوا النفوس بحب الله على الله على الله عنده، ولا ترهب إلا منه. والإيمان الوجداني هو العنصر المفقود في حياة المسلمين اليوم، ولو جعله الدعاة الهدف الأكبر لأيقظوا الناس من سبات، وجمعوهم من شتات. وهو الطريق الأساسي لإصلاح القلوب التي لو صلحت لصلح بصلاحها الإنسان.
- ٧- على الإنسان أن يستند الإنسان إلى خالقه القوى العظيم كى يعصمه ويمنعه من القوى الشريرة التي تسعى لاقتلاع كيانه من داخله، وتحاول هدم بنيانه من أصله. فلا أحد

يقدر أن يعصم الإنسان إلا الربُ الذي يدبر كل الأمور، الملكُ الذي بيده ناصية كل شيء، الإلهُ المستعلى على جميع الخلق. وما سواه فيعجز أن يعصم نفسه، فضلا عن أن يعصم غيره

- ٨- على أمة الرسالة اليوم أن تقوم بمهمتها في الأرض، ومهمتها هي تصحيح العلم والمقصد، فتحمل البشرية على صحة العلم بالتعليم القائم على الحق، وعلى صحة المقصد بالتزكية القائمة على هدى الله ﷺ.
- 9- على الإنسان أن يستمدّ أسس علاقاته من الله على، بحيث تكون علاقاته بما حوله من الكائنات (علاقة تقوى) لا (فجور). وعلاقة النقوى تؤدي إلى التزكية التي مآلها الفلاح، أما علاقة الفجور فتؤدي إلى التَّدْسية التي مآلها الخيبة. والنقوى، هي: حسن العلاقة مع الخالق، ومع خلقه، وآياته. ووظيفة الرسل والمنذرين في هذه الأرض هي دعوة الناس إلى النقوى، أي: إلى أن يقيموا علاقاتهم مع الله، ومع خلقه، وآياته على أسس قويمة.
- ١- الواجب علينا في دعوتنا . سواء دعوة غير المسلمين إلى الإسلام، أو دعوة المسلمين إلى الالتزام . أن نعتمد قضية اليوم الآخر اعتمادا أساسيا، فهذا الركن هو الذي يردع المخالفين، ويزجر الغافلين، حتى يقيمهم على جادة الصراط. إن علينا أن نذكر الناس دائما بهذا الأمر، وأن نشغل أذهانهم به، وألا نترك لهم فرصة لنسيانه، فإن نسيانه تماما يؤدي بالإنسان إلى الاستكبار على ربه، ونسيانه جزئيا يؤدي بالإنسان إلى عصيان ربه.
- 11- يجب على المؤمن تجاه المتمردين على ربه . أمران، الأول: عطاء للنفس، وهو التسبيح والاستعداد ليوم الرحيل، والثاني: عطاء للغير، وهو التذكير بالقرآن. وعمل المصلحين تجاه القرآن يتمثل في جانبين: الأول: التذكير بالقرآن، والتذكير به يعني، تبصير الناس بالحقيقة الخالدة التي فيها صلاح جميع أمرهم، واستقامة كل أحوالهم، واستقرار حياتهم. تبصيرهم بنيل الكرامة، وأخذ الحقوق، وإقرار السلام والأمن، وتحقيق العدالة والمساواة، والعيش في ظلال الحرية والإخاء. أما الجانب الثاني من عمل المصلحين فيتمثل في إقامة القرآن في ممارسات الناس وحياتهم. وهذا الجهد اضطلع به رسول الله على الفترة المدنية، أما الجانب الأول فقد اضطلع به في الفترة المكية.
- 17- إن حملة الحق عليهم أن يزلزلوا أسباب الطغيان في النفوس، ويقتلعوا جذورها من النفوس وبهذا يستطيعون أن يحولوا بين الإنسان وبين الطغيان. وأسباب الطغيان، هي: اتباع الهوى، وتعطيل البصائر. ومهما أُنذر الإنسان فإن النذر لا تغنيه إذا عطل بصائره؛ ذلك أنه يضع مواد عازلة على قلبه وعلى جوارحه، تمنع وصول الحق إليه.

- ١٣- على البشرية تجاه الطغيان أن ترسم موقفها بدقة، وهذا الموقف يتمثل في ثلاثة أمور: القيام بتبليغ البيان، والاعتصام بالإيمان، والعمل لإزالة الطغيان. وتبليغ البيان له أوجه عديدة، فمنه الإعلام بمنهج الله على ووصيته، والإنذار بخطورة الانحراف ووخيم عاقبته، والإرشاد إلى آيات الله على ونذره في الآفاق وفي الأنفس.
- ١٤- لا بد للمخلصين حملة الرسالة أن تتضافر جهودهم، وتتكاتف أبديهم، وتتآزر طاقاتهم؛ من أجل إقامة المعروف الذي أمر الله علل به، وازالة المنكر، وهدم حصون الطاغين التي أقاموها في الحياة مناوئين خالقهم ودينه. إن النصر لا يأتي لقوم كسالي نائمين، بل لا بد من أن يبذلوا جهودهم، ويضحوا في سبيل الرسالة بالغالي والنفيس، يضحوا بأوقاتهم وأموالهم وطاقاتهم وأنفسهم ودمائهم.
- ١٥- على الإنسان أن يقوم بالمهام الخمس المقدسة التي رسمها الله لنا في سورة (ص)، وهي الإرادة، والصبر، ومعرفة النفس، واقامة الحق والحكم به، والانطلاق بالعمل الصالح والفكر الصائب. ومتى قام العباد بمهامهم التي أمرهم الله عَلَيْ بها، فإن الله عَلَيْ سيحوطهم بعنايته، ويرعاهم برحمته. وهذه المهام الخمس هي منارة للدعاة في كل زمان، وعلى قدر جهادهم في اكتسابها والقيام بها يكون التوفيق حليفهم، وترعاهم عناية ربهم.
- ١٦- ينبغي على حامل الرسالة أن يتصف بصفتين أساسيتين: التجرد من المصالح الشخصية، والتجرد من التكلف. فهو لا يريد من وراء هداية الناس أي مصلحة منهم، ولا يبتغي أي منفعة ذاتية، أما التكلف فإنه أخطر شيء يتهدد روح الرسالة. والصفة الأولى تجعل من صاحبها رجلا ربانيا، لا بأسى على إعراض البشر، ولا بحزن الإيذائهم، وعندما يتصف الداعية بهذه الصفة، فلن يستطيع أحد من الناس أن يلوى ذراعه، ولن بطأطئ رأسه أمام أحد؛ لأنه لا أحد له فضل عليه. وعندما يتجرد حامل الرسالة من التكلف فإنه يصل إلى قلوب الناس، ويدق أوتار الوجدان؛ لأنه يخاطب الفطرة الصادقة، والطوية السليمة.

## الفهرس

| إهداء                                            |
|--------------------------------------------------|
| تقديم: القاضي العلامة محمد بن إسماعيل العمراني   |
| تقديم: الشيخ محمد بن علي الغيلي                  |
| مقدمة                                            |
| باب الأول: الإنسان معرفة وعطاء                   |
| فصل الأول: المعرفة والعطاء                       |
| أصول المعرفة (سورة اقرأ)                         |
| أُولاً: القراءة الشاملة أساس المعرفة             |
| ضرورة تكامل القراءة                              |
| ضرورة شمول القراءة                               |
| ثانياً: الإيجاد والإعطاء – أدلة المعرفة          |
| ثالثاً:كيف تسيرالقراءة في مسارها الصحيح          |
| رابعاً: خطورةالانحرافعن هذا المسار               |
| خامساً: جزاء الطغيان                             |
| العلاقة بين القراءة والطغيان                     |
| سادساً: ما واجبالمؤمن بربه تجاه طغيان العصاة؟ ٤٠ |
| تفاعل الإنسان مع المعرفة (سورة القلم)            |
| القلم وتسطيرًا لمعرفة                            |
| مقدمة عامة في النعم                              |

| _    |  |
|------|--|
|      |  |
| 7 44 |  |
| 4''  |  |

| ٤٣             | المحور الاول: موقف رسول الله ﷺ من النعم                                                                                                                                                                                                                       |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٤             | الححور الثاني: الضلال والاهتداء                                                                                                                                                                                                                               |
| ٤٥             | الححور الثالث: وجوب مخالفة من فسد عقله                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٥             | (أَنْ كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ)                                                                                                                                                                                                                              |
|                | النموذج الأُول: صاحب الخرطوم (العتل الزنيم)                                                                                                                                                                                                                   |
|                | النموذُجِ الثاني: أصحاب الجنة                                                                                                                                                                                                                                 |
|                | (كَذَلِكَ الْعَذَابُ)                                                                                                                                                                                                                                         |
|                | حربالاستدراج                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 00             | لسجود للوكيل الحق (سورة المزمل)                                                                                                                                                                                                                               |
|                | المحور الأول: دعوة للسجود                                                                                                                                                                                                                                     |
|                | المحور الثاني: عاقبةالنكوص عن السجود                                                                                                                                                                                                                          |
|                | المحور الثالث: مظاهر السجود                                                                                                                                                                                                                                   |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٠٠٠. ١٦        | لإنسان بين العطاء والمنع (سورة المدثر)                                                                                                                                                                                                                        |
| <b>17</b>      | لإتسان بين العطاء والمنع (سورة المدثر)                                                                                                                                                                                                                        |
| ٠٠٠. ٢٦        | لإنسان بين العطاء والمنع (سورة المدثر)                                                                                                                                                                                                                        |
| ٦٦             | ماذا يعطى الإنسان؟                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77<br>7V       | ماذا يعطى الإنسان؟                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77<br>7V<br>7A | ماذا يعطى الإنسان؟                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77             | ماذا يعطى الإنسان؟<br>عطاء للمجتمع: القيام فيه بالإنذار<br>عطاء لله: تكبير الرب<br>عطاء للنفس: (وَثِيَابَكَ فَطَهَرُ)<br>عطاء للنفس: هجر الرجز (وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ)<br>قانون العطاء (عطاء الإنسان يقابله زيادة النعم)                                      |
| 77             | ماذا يعطى الإنسان؟<br>عطاء للمجتمع: القيام فيه بالإنذار<br>عطاء لله: تكبير الرب<br>عطاء للنفس: (وَثِيَابَكَ فَطَهَرُ)<br>عطاء للنفس: هجر الرجز (وَالرُّجْزَ فَاهْجُرُ)<br>قانون العطاء (عطاء الإنسان يقابله زيادة النعم)                                      |
| 77             | ماذا يعطى الإنسان؟<br>عطاء للمجتمع: القيام فيه بالإنذار<br>عطاء لله: تكبير الرب<br>عطاء للنفس: (وَثِيَا بَكَ فَطَهَرْ)<br>عطاء للنفس: هجر الرجز (وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ)                                                                                       |
| 77             | ماذا يعطى الإنسان؟<br>عطاء للمجتمع: القيام فيه بالإنذار<br>عطاء لله: تكبير الرب<br>عطاء للنفس: (وَثْيَابَكَ فَطَهَرْ)<br>عطاء للحياة: هجر الرجز (وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ)<br>قانون العطاء (عطاء الإنسان يقابله زيادة النعم)<br>العطاء السلبي                    |
| 77             | ماذا يعطى الإنسان؟ عطاء للمجتمع: القيام فيه بالإنذار عطاء لله: تكبير الرب عطاء للنفس: (وَثِيَا بَكَ فَطَهَرْ) عطاء للنفس: (وَثِيَا بَكَ فَطَهَرْ) عطاء للحياة: هجر الرجز (وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ) قانون العطاء (عطاء الإنسان يقابله زيادة النعم) العطاء السلبي |

# 

|     | أساس الألوهية                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| ۸٤  | أساس الربوبية                                                   |
| AV  | أساسالرحمة                                                      |
| AA  | أساس العدل                                                      |
| ۸۹  | الزاوية الثانية: قدسية هذه المعرفة                              |
| ٩٠  | المحور الثاني: عالميةالعطاء                                     |
|     | المحور الثالث: تزاوج المعرفة والعطاء العالمي                    |
|     | أهمية تلاحم المعرفة والعطاء الإيجابي                            |
|     |                                                                 |
|     | الضلال الإنساني بين التباب والعذاب (سورة المسد)                 |
| ٩٧  | [الححور الأول: نماذج الضلال]                                    |
| ٩٧  | النموذج الأول: الصاد عن سبيل الله ﷺ (نموذج العطاء السيئ)        |
|     | النموذج الثاني: الذي لا ينتفع بنعم الله ﷺ (نموذج النفاعل الخاطئ |
| _   | [المحور الثانمي: جزاء الضالين]                                  |
|     | أولاً: التباب                                                   |
|     | أولا: النقص والخسار                                             |
| ١١٠ | ثانياً: الرداءة                                                 |
| 117 | ثالثا: الضعف                                                    |
| ١١٥ | رابعا: الهلاك                                                   |
|     | ثانياً: العذاب                                                  |
| \\\ | ما المخرج من الضلال (سورة التكوير)                              |
| \\\ | المحور الأول: الإيمان باليوم الآخر                              |
| ١١٨ | المحور الثاني: تلقى المعرفة من الوحى                            |

| 177                                    | لفصل الثاني: العمل والجزاء                              |
|----------------------------------------|---------------------------------------------------------|
|                                        | قانونالفلاحوالخسارة (سورةالأعلى)                        |
| ١٧٤                                    | [مصادرالذكر]                                            |
| ١٧٤                                    | ١-الفكر                                                 |
| ١٧٤                                    | ٢-القرآن                                                |
| ١٢٥                                    | ۳-الیسری                                                |
| ٠٢٦                                    | [الذكر والتذكير]                                        |
| ٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠,٠, | سببعدولالناسعن الحق                                     |
| ١٣٨                                    | قانون اختلاف الأداء يستلزم اختلاف الجزاء (سورة الليل) . |
| ١٣٨                                    | الاختلاف في الخلق                                       |
| ١٧٨                                    | الاختلاف في السعي والعمل (إِنَّ سَعْيَكُمُ لَشَتَّى)    |
| ١٣٠                                    | (إِنَّ عَلَيْنَا لَّهُدَى)                              |
| ١٣١                                    | (اَلاَّشْقَى والأَتْقَى)                                |
| ١٣٢                                    | قانون لكل مقدمة خاتمة (سورة الفجر)                      |
| ١٣٢                                    | الفجر والليل                                            |
| ١٣٢                                    | الطغيان والعذاب                                         |
| ١٣٤                                    | هل بسط الوزق أو تضييقه يعد من الجزاء ؟                  |
| ١٣٥                                    | هلكل مقدمة لها خاتمة؟                                   |
| ٠٣٦                                    | الخاتمة النهائية                                        |
| \ <b>r</b> \                           | النفس المطمئنة (سورة الضحى) و(سورة الشرح)               |
| ١٣٧                                    | من طمأنينة الكون إلى طمأنينة النفس                      |
| ١٣٨                                    | عطاء بلاحدود                                            |

## 

| 181 | اتفاقية العمل المقدسة (سورة العصر)                    |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | الإيمان                                               |
|     | العمل الصالح                                          |
| ١٤٨ | التواصي بالحق، والتواصي بالصبر                        |
| ١٥٠ | حقيقة القوة وطبيعة الإنسان (سورة العاديات)            |
| ١٥٠ | طبيعة القوة                                           |
| ١٥١ | طبيعةالإنسان                                          |
| ١٥١ | نهاية المطاف                                          |
| ١٥٢ | هديةالله (سورةالكوثر)                                 |
| ١٥٣ | مسئولية الإنسان عن النعم (سورة التكاثر)               |
| ١٥٤ | وماذا بعد؟ (سورةالماعون)                              |
| 10V | الباب الثاني: العبودية بين تكليف الرحمن ورصيد الإنسان |
| 101 | الفصل الأول: المعبود الحـق                            |
| ١٥٩ | براءةومفاصلة(سورةالكافرون)                            |
| ١٦١ | القوي القادر (سورة الفيل)                             |
| 178 | الملاذ الآمن (سورة الفلق)                             |
| ١٦٥ | العاصمالمانع(سورةالناس)                               |
| ١٦٨ | الواحد الصمد (سورةالإخلاص)                            |
| ١٦٨ | أُولاً: حقيقة التوحيد                                 |
| 179 | ثانياً: واحب الناس نحاهه                              |

| ١٧١ | معبودات أَنى عُبدت؟ ! (سورةالنجم)                |
|-----|--------------------------------------------------|
| ١٧١ | المحور الأول: الوحي والاتصال بين السماء والأرض   |
| ١٧٣ | المحور الثاني: ما بال المعبودات الوضيعة؟         |
| ١٧٧ | المحور الثالث: هل يستويان مثلا؟                  |
| 1AY | الفصل الثاني: معنى العبودية                      |
| 1AY | (أً) المعنى المعرفي للعبودية                     |
| ١٨٣ | أُولاً: استمداد القيم من المعبود (سورة عبس)      |
| ١٨٣ | عتاب رقيق                                        |
| ١٨٥ | مكانة هذه القيم                                  |
|     | وحدةالمصدر والمرجع                               |
|     | ثانياً: استمداد المنهج منه (سورة القدر)          |
| ١٨٩ | ثالثاً: استمداد أسس العلاقات منه (سورة الشمس)    |
|     | التقوى والفجور                                   |
|     | من نماذج الفجور                                  |
| 112 | (ب) المعنى السلوكي                               |
| 198 | القيام بدين الله (سورة البروج)                   |
| 190 | المشهود                                          |
| 197 | المشهود                                          |
|     | الفصل الثالث: أهمية العبادة                      |
| ١٩٨ | ١. صيانة الإنسان من التردي (التين)               |
| 144 | ٢. صيانة العطاء الإلهي من الانتقاص (سورة قريش)   |
| ۲۰۱ | ٣. صيانة العطاء الإنسان من التبدد (سورة القارعة) |

## 🕌 كيف يبرمج القرآر. الحياة؟ 🍖 \_\_\_\_\_

| Y•Y         | ٤. صيانةالعلاقاتالإنسانية من الفجور (سورةالقيامة)    |
|-------------|------------------------------------------------------|
|             | أُولاً: النذر                                        |
|             | النذير الأول: النذير الخارجي (يومالقيامة)            |
| ۲٠٤         | النذير الثاني: النذير الداخلي (النفس اللوامة)        |
| ٠٠٠         | ثانيا: البيان                                        |
| ۲۰۹         | من لم ينتفع بالنذر (سورة الهمزة)                     |
| rı.         | الفصل الرابع: تكليف الله للإنسان ومؤهلاته وضماناته . |
| ۲۱۱         | المهمةالعظمي (سورةالمرسلات)                          |
| ۲۱۱         | عَهيد                                                |
| 717         | لوازم التكليف                                        |
| ۲۱۲         | الزمان                                               |
| ۲۱۳         | الإنسان                                              |
|             | المكان (الأرض)                                       |
| ۲۱٤         | خاتمة                                                |
|             | تمرد الإنسان على عبودية الرحمن (سورة ق)              |
| ۲۱۷         | المحور الأول: مقدمة                                  |
| ۲۱۷         | الكتاب المنظور دليل على الكتاب المسطور               |
| ۲۲۰         | المحور الثاني: ضمانات البعث                          |
| ۲۲۱         | ١. الرقابةالإلهيةوالهيمنة                            |
| ۲۲۱         | ٢. القداسةالإلهية                                    |
| YYY         | ٣. العدل الإلهي                                      |
| ۲۲۵         | ٤. الانتقام الإلهي                                   |
| <b>۲۲</b> 0 | ٥ . القدر ةالمطلقة                                   |

|       | المحور الثالث: واجب المؤمن تجاه المتمردين |
|-------|-------------------------------------------|
| ٠ ٢٢٦ | أولا: عطاء النفس                          |
| ۲۳۰   | ثانياً: عطاء للغير (التذكير بالقرآن)      |
| 777   | مؤهلات الإنسان للعبودية (سورة البلد )     |
| ۲۳۲   | المركز الإشعاعي الأخير لهداية البشر       |
| ۲۳۲   | الكِيان الإنساني بين تحققه ووجوده         |
|       | الكَبَد وحمل الأمانة                      |
| ۲۳۳   | ضمان التكليف                              |
| ۲۳٤   | مؤهلات التكليف                            |
| ۲۳٥   | (فَلااقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ)               |
| ۲۳٥   | رعاية الناس                               |
| Y#V   | رعايةالنفس                                |
| Y#V   | الصبروالمرحمة                             |
| ۲۳۸   | ضمانات التكليف: الحفظ (سورة الطارق)       |
| ۲۳۸   | الحقيقة المقسم عليها                      |
| ۲۳۹   | أدلة الحفظ                                |
| ۲۳۹   | الدليل الأول: حفظ الإنسان في نشأته        |
| ۲٤٠   | الدليل الثاني: حفظ الإنسان في مصيره       |
| ۲٤٠   | الدليل الثالث: دليل الحفظ في الكون        |
| ۲٤١   | الخــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   |
| YEY   | لفصل الخامس: الرصيد الإنساني في العبودية  |
| Y&W   | التمرد والطغيان(سورةالقمر)                |
| 4 < 4 | يترية خاام تالماء ان                      |

# 

| 727        | أولاً: ناقوس الخطر                               |
|------------|--------------------------------------------------|
| Y&W        | ثانياً: مظاهر الظاهرة وأسبابها                   |
| 757        | ثالثاً: موقف المؤمن منهم                         |
| 757        | محور السورة: رصيد الطغيان الإنساني               |
| 757        | الزاوية الأولى: الخط الرأسي للطغيان              |
| YEV        | الزاوية الثانية: الخط الأفقي للطغيان             |
| ۲۰۰        | الزاوية الثالثة: رصد الموقف البشري في طغيانه     |
| ۲٥٣        | الزاوية الرابعة: رصد الموقف البشري في صد الطغيان |
| ۲۰۰        | الزاوية الخامسة: رصد الموقف الإلهي               |
| YOV        | خاتمة: قانون الطغيان بين التخلف والسريان         |
| ٧٦٠        | الخضوع لله والإذعان (سورة ص)                     |
| ۲٦٠        | مقدمة: طغيان قريش –موقف بشري متكرر               |
| 177        | أُولاً: القرآن وصدود الكافرين                    |
| /17        | ثانياً: صور من طغيان قريش                        |
| ٧٦٣        | ثالثاً: من الذي يملك حق اختيار الرسول؟           |
|            | موضوع السورة: صورة الإنسان المشرقة               |
| ۲٦٤        | المحور الأول: المهام الأساسية للبشر              |
| ۲٦٤        | ١. الإرادة القوية طريق العبودية                  |
| ۲٦٥        | ٢. الصبر طريق الظفر والنصر                       |
|            | ٣. معرفة النفس طريق إصلاحها                      |
| ۲٦٨        | ٤. العمل الصالح والفكر الصائب قوام الحياة        |
| ۲۷۰        | ٥. إقامةالحق والحكم به – أساس الرسالة            |
| <b>۲۷7</b> | المحور الثاني: رصد مظاهر العناية الإلهية         |
| 4./4       | د : بأبارياتك                                    |

## 🚜 كيف يبرمج الفرآر. الحياة؟ 🏖

| ۲ . تهيئتهم للريادة والقيادة    |
|---------------------------------|
| ٣. اصطفاؤهم في الدنيا           |
| ٤. تكريمهم في الدنيا            |
| ٥. تكريمهم في الآخرة            |
| خاتمة: رسالة الله إلى البشرية   |
| أولا: عناصر الرسالة             |
| ثانياً: طبيعة الرسول            |
| ثالثاً: حقيقة البشر وأصلهم      |
| رابعاً: صِفة حامل الرسالة       |
| خامساً: حقيقة الرسالة           |
| لخاتمة والنتائج لخاتمة والنتائج |
| لتوصيات لتوصيات                 |
| لفهرس                           |