

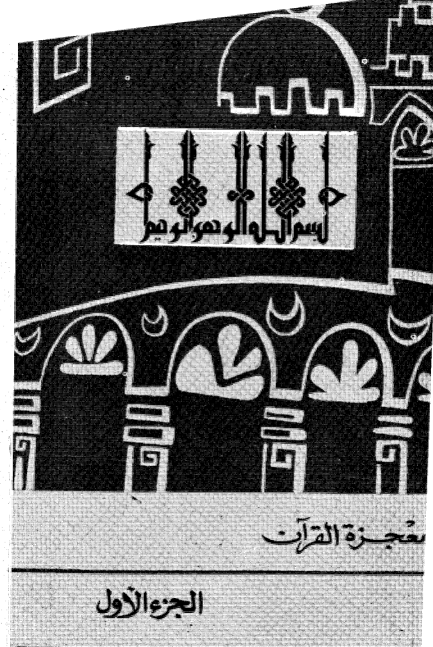


٣ أجزاء

الطبعة الثانية



صورة الشيخ متولى الشعراوي بريشة الفنان الاستاذ مصطفى حسين

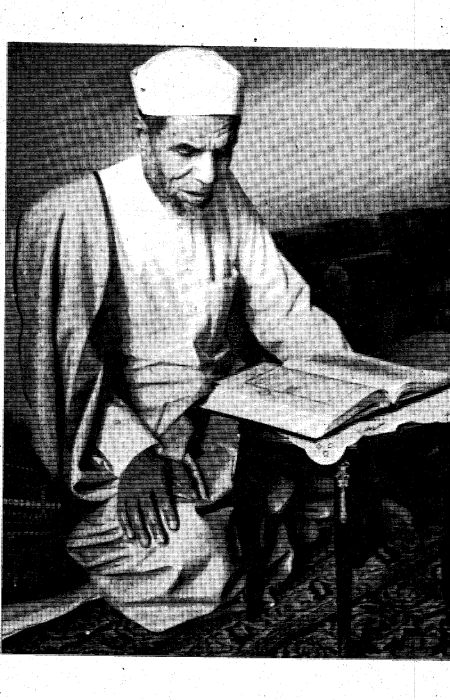


## بسلسد إرحم الرحم

## تقتديم

لا احسد يستطيع ان يقسدم فضيلة الشيخ محمد متولى الشعراوى الى الكتبة الاسلامية سسوى كتابته وعلمه ٠٠ ولذلك فان خسير ما يقسدم هذا الكتاب هو ما كتب فيه ٠ هذا الكتاب هو ما كتب فيه ٠ هذا الكتاب هو ما كتب فيه ٠ هذا الكتاب هو ما كتب فيه ٠

**医康康康氏检验检检验检验检验检验检验检验检验** 



| लिंद     | ଟ୍ରଟ୍ରଟ୍ର                   | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|----------|-----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <u> </u> | الكون كله نعمة ومنعم عليه . | 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Q        | وأكبر نعم الله              | Q                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <u> </u> | أن يتبع الانسان منهجه       | Image: Control of the |
| <u> </u> | بفهم وصدق .                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <u> </u> | محمد متولى الشعراوى         | 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|          | <u>න්තන්නන්නන්නන්න</u>      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |



### • الفصلُ لأول •

## ماهي المعجزة؟

القرآن هو كلام الله المنزل على رسوله سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم والمتعبد بتلاوته والمتحدى به الأنس والمجن والعالمين ٠٠ ولم يتحد الله به الملائكة ٠٠ لان الملائكة ليس لهم اختيارات يعملون بها ١٠٠ انما هم يفعلون ما يؤمرون ١٠ ومن هنا فان القرآن يتحدى كل القوى المختارة ١٠ أو التي لها اختيار ١٠ أو التي ميزها الله بقدرة المقل والفكر والإختيار ١٠٠

على أننا قبل أن نتحدث عن معجزة القرآن ٠٠ فاننا يجب أولا أن نحدد ما هي المعجزة ؟ ١٠ المعجزة هي حرق لنواميس الكون ١٠ أو لقوانين الكون ١٠ يعطيها الله سبحانه وتعالى لرسله ليدل على منهجه ٠٠ ويثبتهم به ١٠ ويؤكد للناس أنهم رسله تؤيدهم السماء وتنصرهم ١٠ والسماء حين تؤيد وتنصر ، تقف قوانين البشر عاجزة لا تستطيع أن تفعل شيئا ٠

ولكننا حين يأتى انسان ويقول انه رسول من عند الله جاء ليبلغ منهجه ٠٠ أنصدقه ؟ ١٠ أم أننا نطالبه باثبات ما يقول ؟ ١٠ اذن كان لابد أن تجىء مع كل رسول معجزة تثبت صدقه فى رسالته وفى بلاغه عن الله ٠٠

ومعجزات الله تتميز من أية معجزات أخرى تمييزا واضحا قادرا 
٠٠ فهى أولا تأتى وتتحلى أن أرسل فيهم الرسول فيما نبغوا فيه 
٠٠ لماذا ؟ لان التحدى فيما لا ينبغ فيه القوم لا يعتبر تحديا ٠٠ فمثلا اذا جئنا ببطل العالم فى رفع الاثقال ٠٠ وتحدينا به رجلا 
عاديا ٠٠ لا يكون مناك مجال للتحدى ٠٠ لماذا ؟ ٠٠ لان المتحدى 
لم ينبغ فى نفس جنس العمل الذى أريد أن يتم فيه التحدى ٠٠ ولكننا اذا جئنا ببطلين من أبطال العالم ٠٠ فان التحدى يكون بينهما 
واضحا ٠٠ ويكون له معنى فيمن يثبت أنه هو الاقوى ٠٠

واذا جننا بانسان قد نبغ في الطب مثلا ٠٠ وأرسلناه الى بلد ليس فيه طبيب ١٠ فلا يعتبر هذا تحديا ١٠ لانه لايمكن أن يجد هذا الطبيب من ينافسه بحيث يكون هناك مجال للتحدي ٠٠ ولكننا اذا جننا بهذا الطبيب وارسلناه الى أكبر عواصم الطب في العالم ٠٠ هنا يكون تحديا لهذا الطبيب ٠٠ هو تحد بقوة العقل حيث أننا وضعناه في اختبار مع أكبر ما في عصره من قوة يمكن أن تواجهه ٠٠ نكون بذلك قد وصلنا الى نقطتن ٠٠ النقطة الاولى ٠٠ أن المعجزة يجب أن تكون خرقاً لقوانين البشر ولا يقدر عليه الا الله سببحانه وتعالى الذي وضع هذه القوانين ٠٠ وثانيتهما أن المعجزة معجزة كل نبي يجب أن تكون مما نبغ فيه قومه حتى يكون التحدي نابغا وقويا ٠٠ واثباتا على قدرة الله سيحانه وتعالى ٠٠ فلا آتى بقوم نبغوا في الطب مثلاً وأرسل لهم معجزة في البلاغة ٠٠ أو آتي بقوم قد نبغوا في البلاغة وأرسل لهم معجزة في الطب ٠٠ هنا الاحساس بالمعجزة لا يكون فيه التحدي القوى للانسان ﴿ فَالتَّحْدَى يَجِبُ أَنْ يَكُونَ فَيُ أمن نبغ القوم فيه حتى لا يتحدى الله قومًا بأمر لا يعرفونه ٠٠ ولا موهبة لهم فيه ٠٠ وحتى يكون للتحدي قيمة ٠٠ ومن هنا كانت معجزة كل رسول فيما نبغ فيه قومه ٠

على أن المعجزة لا تأتى فقط بخرق القوانين ٠٠ والتحدى ٠٠ وانما توفر أسباب هذا التحدى ٠٠ بمعنى أن القوم الذين يريد الله أن يتحداهم يمكنهم من الاسباب كلها ٠٠ ثم بعد ذلك يعطل الاسباب ٠٠ فلا يتم الفعل ٠٠ ولنعط أمثلة سريعة على ذلك ٠٠ مثلا معجزة نجاة ابراهيم عليه السلام ٠٠ ومعجزة نجاة موسى عليه السلام ٠٠ كلتاهما معجزة ٠٠ وضعت فيها الاسباب عنى ثم عطلت ٠٠ معجزة ابراهيم جاءت تحديا في قوم يعبدون الأصنام ٠٠ ويسجدون لها ويقدسونها ٠٠ ولذلك)عندما أرادوا احراق ابراهيم كانوا يريدون أن ينتقبوا لآلهتهم وهي الأصنام ٠٠ وكان الانتقام معدا بالشكل الذي يمجد هذه الأصنام ٠٠ ويجعل ابراهيم عبرة لكل انسان تسول له نفسه أن يهينها أو يكفر بها ٠٠

وجاء ابراهيم ولم يحترق

جاءوا بابراهيم ١٠ وأهام آلهتهم وفي حمايتها ١٠ أوقدوا نارا هائلة ليحرقوه ١٠ والحرق هنا أهام الآلهة وعلى مشهد منها ليكون الانتقام من ابراهيم انتقاما تباركه الآلهة وتجمله رهيبا ١٠ وجاءوا بالحطب ووقفوا أهام آلهتهم مصدر قوتهم ١٠ وأوقدوا النار الهائلة ١٠ كل شيء هنا معد لتمجيد آلهة غير الله سبحانه وتعالى ١٠ وأتوا بابراهيم ١٠ والسؤال هنا لماذا جعلهم الله يأتون بابراهيم ليحرقوه في النار أهام آلهتهم ١٠ كان من المكن أن يختفي ابراهيم في أي مكان ١٠ ولا يظهر ١٠ وكانت هذه مسألة ممكنة تقي ابراهيم الحرق وتجعلهم لا يعترون عليه ١٠ ولكنه لو حدث هذا لقالوا لو أننا قبضنا على ابراهيم لاحرقناه ١٠ وكانت ستظل قوة الآلهة المزيفة التي يعبدونها مسيطرة عليهم في أن لها قدرة النفع والضر ١٠ وانها تنفع يعبدونها مسيطرة عليهم وهي الأصنام تدميرا ١٠ ولذلك كان لابد ألا النار ودمرته آلهتهم وهي الأصنام تدميرا ١٠ ولذلك كان لابد ألا يهرب ابراهيم بل يفع في أيديهم ليشهد القوم جميعا سسفاهة يهرب ابراهيم بل يفع في أيديهم ليشهد القوم جميعا سسفاهة معتقداتهم وعجزها أمام قدرة الله ١٠٠

وكان من الممكن أن تنطفى، النار لاى سبب من الاسباب ٠٠ كان ينزل المطر من السماء فتنطفى، النار ٠٠ ولكن هذا لم يحدث ٠٠ لماذا؟ ٠٠ لنفس السبب ، لانه لو انطفات النار لقال الكفار أن آلهتنا كانت قادرة على أن تحرق ابراهيم ٠٠ ولكن السماء أمطرت ٠٠ ولو أن السماء لم تمطر لانتقمت آلهتنا منه بالحرق ٠٠

فابراهيم لم يهرب ٠٠ بل وقع في أيديهم ٠٠ والنار لم تنطفي ١٠٠ بل ازدادت اشتعالا ثم ألقوا بابراهيم في النار ، فاذا بالله سبحانه وتعالى يبطل خاصية الاحراق في النار ٠٠ وتكون بردا وسلاما على أبراهيم ٠٠

اذن فمعجزة ابراهيم ليست أن ينجو من النار ٠٠ ولو أراد الله أن ينجيه من النار ما أمكنهم من القبض عليه ١٠ أو لنزلت الأمطاز لتطفى: النار ١٠ ولكن الله شناء أن تظل النار متأججة محرقة قوية ١٠ وأن يؤخذ ابراهيم عيانا أمام الناس ويرمى في النار ١٠ ثم يعطل الله ناموس أو قانون احراقها ٠

#### « قلناً يا نار كوني بردا وسلامًا على ابراهيم »

فتعطل ارادة الله خاصية احراق النار ٠٠ وتقف آلهتهم تلك التي حطمها ابراهيم والنار ٠٠ تقف آلهتهم تلك التي آلواهيم النار ٠٠ تقف آلهتهم التي أرادوا الانتقام لها أمام الملأ أجمع ٠٠ تقف عاجزة عن أن تجعل ابراهيم يحترق أو تناله باي سوء ٠٠

وموسى عليه السلام أوحى الله الى أمه أن تلقيه فى اليم لينجو و و آخر شيء يمكن أن يقوم به أب وأم حين يريد أن ينجى طفله هو أن يلقيه فى الماء و فالطفل عاجز صغير وليد و والقاؤه فى الماء يعرضه لطير جارح يقتله أو يهاجمه وهو لا يملك لنفسه دفاعا ولا بأسا فيقتله و وقد تأتى موجة صغيرة من الماء فتطيح بالسلة التى فيها موسى فينقلب فى الماء فيغرق فى الحال و فهو لا يعرف شيئا عن المعرم ولا يستطيع أن يفعل شيئا اذا سقط فى الماء و واذا لم يسقط فى الماء فقد تأتى الامطار لتملأ السلة التى هو بها و فيختنق ويغرق و وقد تأتى ربع تقلب هذه السلة فى الماء فيموت و أذن الحياة ويغرق و والاسباب والعقل كلها تقول أنه اذا أرادت أم موسى فى الياء والمنا أن تنجيه فلتفعل أى شيء فى العالم الا أن تلقيه فى الماء و كان يمكنها أن تنجيه فلتفعل أى مكان بعيد يختفى فيه و كان يمكنها أن

تهاجر بابنها الى خارج مصر ٠٠ وكان يمكنها أن تخفيه فى منزلها فى مكان حصين لا يصل اليه جنود فرعون ٠٠ ولكن الله أمرها بماذا ٠٠ بأن تلقيه فى اليم ٠٠ حيث يواجه خطر الموت أكثر مما يواجه احتمال الحياة ٠٠ وجعل فى هذا الخطر خطر موت موسى غرقا ٠٠ أو بطير جارح ٠٠ أو بريح قوية ٠٠ جعل هذه الاخطار كلها الطريق الوحيد المضمون لنجاة موسى ٠٠ لماذ ١ ؟ ٠٠ لأن الله هو المفاعل ٠٠ وهنا تتعطل الاسباب ٠٠ ويصبح الالقاء نفسه هو النجاة والامان والاطمئنان ٠٠

#### لماذا سجد السحرة ؟

نعود مرة أخرى إلى المعجزة ١٠ لقد جــا، كل نبى إلى قومه بنعجزة من جنس ما نبغوا فيه ١٠ قوم موسى نبغوا في السحر ١٠ فجا، موسى عليه السلام بمعجزة السحر ١٠ وتحدى قومه ١٠ فكان أول من آمن به هم السحرة ١٠ لماذا؟ لانهم هم الذين يرهبون عيون الناس ويسحرونها ١٠ فلما رأوا معجزة موسى كانوا أقدر الناس على فهمها ١٠ والسجود لها نظرا لما رأوه من الغرق الهائل بين قدرة الله ١٠ وقدرة البشر ١٠ ولما أحسوه برهبة وهو يقابل ما نبغوا فيه من السحر بما أعطاه الله ١٠

#### « فالقى السعرة ساجدين ، قالوا آمنا برب العالمين ، رب موسى وهارون » ٠٠

مكذا كان أول من آمن هم أولئك الذين نبغوا في المعجزة ٠٠ وهم أولئك الذين أراد الله سبحانه وتعالى أن يتحداهم فيما نبغوا فيه، فلما رأوا عظمة التحدى خروا ساجدين ١ كاذا ؟ لان لديهم جزءا من العلم الارضى في السحر ١٠ انها يخشى الله من عباده العلماء ١٠ فلما رأوا المعجزة أحسوا بروعتها ١٠ أحسوا بجلالها ١٠ أحسوا بانها من عند الله سبحانه وتعالى ١٠ فنسوا فرعون ووعوده ، ونسوا الذهب والغضة وجاه الدنيا الذي ينتظرهم ١٠ بل نسوا أن فرعون سيسومهم سوء العذاب ١٠ وأنه جبار في الأرض ١٠ تلاشي كل هذا

عندما رأوا المعجزة ٠٠ وخروا ساجدين الله ٠٠ وكانوا هم الذين أراد فرعون أن يتحدى بهم معجزة الله ٠٠ ودين الله ٠٠ فاذا بهم أول من يسجد لهذا الدين ٠٠ و

تلك روعة المعجزة ٠٠ تستطيع أن تتبينها اذا عرفت أن السحرة كانوا موعودين بالجاه والسلطان والمال ٠٠ وكانوا هم أعوان فرعون الذين يروجون له ٠٠ وكان في أيديهم حكم الدنيا اذا غلبوا ٠٠ أو اذا اتهموا موسى بأى اتهام باطل يروج له فرعون وجنوده ٠٠ ولكنهم بهتوا وذهلوا أمام معجزة فخروا ساجدين ٠٠ وتركوا كل هذا مضافا اليه عذاب فرعون عندما رأوا آية من آيات الله ٠٠

وعيسى جاء الى قومه وقد نبغوا فى الطب فأبرأ الاكمه والابرص وردد على ذلك بأنه أحيا الموتى باذن الله ١٠ اذن عيسى تحدى قومه فى شىء نبغوا فيه ١٠ فجاء لهم بما تجاوز علمهم ١٠ وزاد عليه باحياء الموتى باذن الله ١٠ فكان التحدى من جنس ما نبغ فيه قومه ١٠٠

ومحمد عليه الصلاة والسلام جا، والعرب قوم بلاغة وفصاحة ٠٠ فجاء لهم بمعجزة من جنس ما نبغوا فيه ، وهو بلاغة القرآن التي تحديم وأعجزتهم ٠٠ فقالوا ساحر ٠٠ وقالوا مجنون ٠٠ على أننا سنتناول معجزة القرآن بالتفصيل في الفصول القادمة ٠٠ حيث أن اعجاز القرآن ليس لغويا فقط ٠٠ ولكن له جوانب كثيرة من الاعجاز الذي يتحدى به الله سبحانه وتعالى الانس والجن الى يوم القيامة ٠٠ والقرآن له عطاء يتجدد مع كل جيل من الاجيال ٠٠

واذا كانت المعجزة هي خرقا للعادة مقرونة بالتحدى ٠٠ولايستطيع أحد معارضتها ٠٠ فقد تأتي المعجزة خرقا للعادة ، ولكنها ليست مقرونة بالتحدى ٠٠ أي أن الله سبحانه وتمالي لا يتحدى بها البشر ولا يطالبهم أن يأتوا بمثلها ٠٠ بل أن هذه المعجزة تأتي لاثبات طلاقة قدرة الله في كونه ٠٠ بحيث لا يخضع الانسان كل الاشياء للاسباب والمسببات ٠٠ بل أن الانسان المؤمن يجب أن يلجأ الى الله سبحانه وتعالى فيما تعجز عنه الاسباب ٠٠ فالله قادر قاهر ليس لقدرته قيود ولا حدود ٠٠

والقرآن يعزض مسالة المعجزة لاثبات طلاقة القدرة الالهية في سورة مريم ١٠ يأتى لينبت قضية من القضايا التي اعتاد فيها الناس الأسباب والمسببات ١٠ وهي مسألة بقاء النوع ١٠ وبقاء النوع مشروط بالتقاء رجولة وأنوثة لينشسا أخصاب وحمل ١٠ ولابد أن تكون الرجولة مكتملة ١٠ والأنوثة غير ناقصة ليتم ذلك ١٠

فيأتى الله سبحانه وتعالى ليثبت لنا طلاقة القدرة الالهية بلا حدود ولا قيود ٠٠ حتى لا يفهم الانسان أن الخلق مقرون بأسباب ومسببات لابد من وجودها ٠٠ ومن هنا فان الله في قضية الخلق يريد أن يدير المسألة من زواياها الاربع ٠٠ فليس بقاء النوع أو ايجاد النوع رهنا بوجود ذكر وانتى ٠٠ بل هو رهن بمشيئة الخالق ٠٠ ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى يخلق رجلا بلا ذكر ولا أنثى ٠٠ ويخلق من رجل بلا أنثى ٠٠ ويخلق من رجل وبذلك تكون أركان الخلق الأربعة قد اكتملت ٠٠

ولنشرح ذلك قليلا · الله خلق آدم أول الخلق من لا ذكر ولا أنشى فآدم لم يكن له أب ولا أم وانما خلقه الله سبحانه وتعالى · · ونفخ فيه من روحه · · هذه واحدة · · خلق من لا ذكر ولا أنثى · · وخلق الله حواء على الارجح من الذكر دون الانثى · · ثم خلق البشرية كلها من الذكر والأنثى · · بقى شى فى الخلق أن يخلق الله من الأنثى بلا ذكر • فتأتى مسألة عيسى عليه السلام · وتأتى بقية الكون كله منالبشر ويأتى عيسى عليه السلام من أنثى لم يمسسها رجل · · ومن هنا تكون القسمة للخلق أربعة · · فأصل الخلق كما أراده الله أن يكون · · وجعل له الأسباب هو من ذكر وأنثى · · ولكن الله سبحانه وتعالى أراد أن يكون النشء من غير وجودهما معا منهخلق آدم · · ومن وجود الرجل وحده ، فخلق حواء من آدم · · ومن وجود هما معا فخلق الكون عيسى · · وبذلك تكون أوجه الخلق كلها قد اكتملت · · فخلق عيسى · · وبذلك تكون أوجه الخلق كلها قد اكتملت · ·

الا أننا يجب أن ننتبه إلى شيء هام ٠٠ خلق الانسان ٠٠ بلون ذكر

او انثى • • معجزة تخضع لله سبحانه وتعالى • • خلق الأنثى من الرجل وحده معجزة تخضع لارادة الله سبحانه وتعالى • • خلق الرجل من الأنثى وحدها دون أن يمسها رجل • • معجزة من الله سبحانه وتعملى • • خلق الانسان من ذكر وانثى • • معجزة جعلها الله تمضى في الدنيا بالأسباب والمسببات • • ولكنه لم يطلقها لتتم بالأسباب والمسببات وحدها • • فادخل فيها المشيئة • • وقال سبحانه وتعالى :

#### « ويجعل من يشا. عقيما »

اذن كل معجزة الخلق التي تبت انبا تخضع لمسيئة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فليس وجود النوعين موجبا لان يوجد الخلق ٠٠

«شه ملك السموات والارض يخلق ما يشه ٠٠ يهب لن يشاء انالا ٠٠ ويهب لن يشاء الذكور ٠٠ أو يزوجهم ذكرانا وانالا ٠٠ ويجعل من يشاء عقبما »

المسألة ليست وجود مسببات ٠٠ بل ان الله سبحانه وتصالى حين يريد للأسباب أن تفعل ٠٠ وحين يريدها أن تتعطل تتعطل . • وحين يريدها أن تأتى بالملل دون الأسسباب يأتى بها فلا قيود ولا حدود لقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠

#### واذا تعطلت الاسباب

منه قضية في أصل الكون ٠٠ وهي قفسية طرحها الله سبحانه وتعسالي وأعطاها للبشر ليدخل الإينان الى قلب المؤمن فيضم فيه السكينة ٠٠ فالله سبحانه وتعالى يقول للمؤمن اذا ضاعت الأسباب فلا تيأس ١٠ فأنا الذي خلقت الأسباب ١٠ وأنا القادر على ايجاد المسببات دون القانون ١٠ فلا تيأس أن عزت الأسباب ١٠ ومن هنا يأوى المؤمن الى ركن شديد ١٠ ويحس بالطمأنينة تملأ قلبه ١٠ ولا يمزقه الغزع خوفا أو رعبا ١٠ حينما يفقد أي شي ١٠ ذلك أنه يأخذ بالأسباب أولا ١٠ فاذا عزت الاسباب أو تعذرت ووجد كل الطرق معلقة في وجهه ، اتجه الى الله سبحانه وتعالى ١٠ فالمؤمن لا ييأس من روح الله أبدا ١٠ ولا تنهار نفسه ١٠ ويضيع أمنه عندما يرى انهيار الأسباب ١٠

و تعرض لنا هذه القصة في سيورة مريم ٠٠ ميلاد مريم رضي الله عنها له ضجة ٠٠ يحكي ذلك القرآن الكريم:

« اذ قالت امراة عمسوان رب انى نلرت لك ما فى بطنى محررا ، فتقبل منى انك انت السميع العليم، فلما وضعتها قالت رب انى وضعتها انثى »

كلمة انى وضعتها أنثى التى قالتها امرأة عمران ٠٠ تحسر على أنها لم تضع ذكرا ٠٠ أى أن الوليد الذى جاء لا يؤدى الغرض الذى وهب من أجله ٠٠ لأن امرأة عمران نذرت ما فى بطنها لله سبحانه وتعالى ٠٠ وكيف تستطيع مريم أن تؤدى الخدمة فى المعبد وهي أنثى ٠٠ وامرأة عمران تقول أن الرجل أفضل من الأنثى فى ذلك ٠٠ فيقول لها الله سبحانه وتعالى انك ما زلت تحسسبين أن الذكر أحسن من الأنثى ٠٠ هذه العملية التى تفكرين فيها هى منطق الدنيا الخائب٠٠ ويضيف الله سبحانه وتعالى :

#### « وليس الذكر كالأنثى »

أى أن الأنثى التى جاءت أفضل من الذكر الذى تمنيته ٠٠ وكانما الانثى لها مكانة أكثر مما تظنين ٠٠ فلا تقولى أن الله قد أعظانى أنثى ولم يعطنى ذكرا ٠٠ لأن الله سبحانه وتمالى هو الحالق ٠٠ ولانه يعرف أن هذه الانثى سيصبح لها شسأن آخر ٠٠ وبعد ذلك نعرف أن والدم مريم متوفى ٠٠ حيث أنها حين ولدت أرادوا أن يكفلوها ٠٠ وكلمسة من يكفلها دليل على أن وليها الطبيعى وهو الوالد غير موجود ٠

ويكفلها ذكريا ٠٠ ومعنى أن يكفلها ذكريا وفيه نبوة أنه يأتي اليها بكل مقومات حياتها ٠٠ فعندما يدخل عليها المحراب يجد عندها رزقا ٠٠ ومعنى أن ذكريا يجد عندها الرزق عند دخوله المحراب أو المكان الذى تصلى فيه مريم وتسمجد ٠٠ معناه أنه لم يأت بهذا الرزق ٠٠ وانما الذى أتى به هو الله سمبحانه وتعمالي ٠٠ بدليسل أن ذكريا سمالها :

« أنى لك هذا ، قالت هو من عند الله »

وابتدأت الصغيرة المكفولة مريم بفطرتها تفهم أن الله سبحانه وتعالى

ليس له قانون يحكمه ١٠ وأنه يرزق من يشاء بغير حساب ١٠ هنا نتوقف قليلا لنعرف أن الله سبحانه وتعالى حينما أعد مريم للمهمة التي ستقوم بها جعلها أولا منذورة لله سبحانه وتعالى ولعبادته ١٠ ثم جعل من يكفلها نبيا هو زكريا ١٠ ثم بعد ذلك أراد الله سبحانه وتعالى أن يمهد لها فبين لها أن لكل شيء في هذا الكون سببا ١٠ الا أن هناك أشياء تحدث بلا أسباب ١٠ أو يعطل الله فيها الأسباب ١٠ وبدأ بمسألة الرزق الذي يرزقها به ١٠ فاكهة في غير أوانها ١٠ ورزق ليس موجودا في الأرض ١٠ تمهيدا لما هو قادم ١٠ واعلانا لها بأن الله سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء ١٠ ثم بعد ذلك أتي الله سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء ١٠ ثم بعد ذلك أتي الله سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء ١٠ ثم بعد ذلك أتي الله الرزق بلا حساب عند مريم ١٠ هنالك دعا زكريا ربه ١٠ وطلب زكريا ولدا فاستجاب الله لدعائه ١٠ وبشره بالغلام ١٠ هنا تذكر زكريا عند هذه البشرى ١٠ انهيار الاسباب عنده ١٠ فقال يا ربي

#### « كذلك قال ربك هو عل هين ، وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئا »

اننى رجل عجوز ٠٠ وأمرأتى عاقر ١٠ أى أن الاسباب الكونية لامكان الانجاب غير موجودة ١٠ فكيف أستطيع أن أنجب طفلا ١٠ فقال الله

فاذا كان الله سبحانه وتعالى قد خلق زكريا ٠٠ ولم يك شيئا يذكر فهو يستطيع أن يعطيه الغلام دون التقيد بالأسباب ٠٠ هنا تذكير مرة أخرى لمريم بأن الله سبحانه وتعالى اذا أراد فانه يوجد الأشياء بدون الأسباب نفسها ٠٠ أولا ٠٠ أعطاها الرزق بلا أسباب للرزق م استجاب لدعوة زكريا التي دعاها في المحراب ٠٠ فقال الله سبحانه وتعالى :

#### « هنالك دعا زكريا ربه »

وكلمة هنالك أن الدعاء تم فى المحسراب عند مريم لتشهد مرة أخرى ما يثبت فؤادها فيما أعده الله لها ٠٠ فترى الحلق يتم بدون أسباب الخلق ٠٠ فركريا عجوز ٠٠ وامرأته عاقر ٠٠ ومع ذلك فان

سبحانه وتعالى:

الله قادر على أن يرزقه بولد ٠٠ وكل هــذا هدفه ألا تهتز مريم مما ســتتعرض له من ولادة دون ذكــر ٠٠ ومع ذلك ٠٠ ومع كل هــذـ للقدمات اهتزت مريم حين رأت جبريل عليه السلام ٠٠

#### « قالت انی یکون ل غلام ولم یمسسنی بشر ۰۰ ولم آك بغیا »

أى أنه بعد كل هذه المقدمات من رزق بلا أسباب · · ومن ولد لزكريا مع انتفاء الأسباب · · مع كل هذه المقدمات اهتزت مريم عندما رأت جبريل حتى أن الله سبحانه وتعالى ليثبتها قال لها :

#### « كذلك قال ربك هو على هين ٠٠ ولنجعله آية للناس »

والله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لمريم بعد كل هذه المقدمات من رزق بلا أسباب تتعجبين مما اختفاء الأسباب تتعجبين مما محدث ٠٠٠ لقد قلت يا مريم:

#### « يرزق من يشاء بغير حساب »

شهدت يا مريم أن الله سبحانه وتعالى حين يريد تعطيل نواميس الكون ٠٠ وايجاد المسببات بلا أسباب ٠٠ يستطيع أن يفعل ذلك٠ شهدته في زكريا ٠٠ ومع ذلك تتعجبين ٠

#### معجزة ولكن ليست للتحدى

على أن هذه المعجرة ٠٠ معجزة خلق عيسى عليه السلام ١٠ لم يكن مقصودا بها التحدى ١٠ فالله سبحانه وتعالى لم يتحد بها احدا٠٠ لكن المقصود بها هو طلاقة القدرة ١٠ أى أن الله يغمل ما يشاء ١٠ ومقصود بها استكمال الخلق بحيث يصبح الخلق بدون ذكر أو أنثى ١٠ ومن ذكر بلا أنثى ١٠ ثم من ذكر وأنثى لمن شاء الله ١٠ ثم من أثنى بلا ذكر ١٠ وبذلك تكتمل مراحل الخلق ١٠٠

ومعجزة أخرى لم يتحد بها الله بشرا ٠٠ وهي معجزة شق موسى للبحر بعصاء ٠٠ فعندما طارد فرعون وجنوده موسى عليه السلام ٠٠ ووصل أتباع موسى الى البحر ٠٠ والبحر أمامهم ٠٠ وجنود فرعون وراءهم ٠٠ قال قومه انا لمدركون ٠٠ وهذه مسألة طبيعية في قوانين ومسببات البشر ٠٠ فجنسود فرعون على بعد قريب ٠٠ والبحر أمام

قوم موسى ٠٠ فهم لايستطيعون مواصلة الفرار أو الهرب ٠٠ وحينئذ رفع موسى الأمر الى الله سبحانه وتعالى ٠٠ لم يقل سنصعد الى جبل ليحمينا من فرعون وجنوده ٠٠ ولم يقل سنستقل سفينة ضخمة نهرب بها من فرعون وجنوده ٠٠ ولم يقل اننا سننجو بطريقة كذا وكذا ٠٠ وانما حينما قال له قومه انا لمفرقون ٠٠ رد الامر الى الله سبحانه وتعالى ٠٠ وقال بمل على على ٠٠ وقال بمل غيه :

#### « کلا ان معی رہی سیهدین »

ومن هنا فانه نقل المسألة من قانون الانسان ١٠ أو البشر ١٠ الى قانون الله سبحانه وتعالى ١٠ فكأنه قد نقل القدرة من القدرة البشرية المحدودة ١٠ الى قدرة الله سبحانه وتعالى التى ليس لها حدود ولا قيود ١٠ والتى تتم بكلمة كن ١٠ وما دام قد نقل القدرة منه هو الى قدرة الله سبحانه وتعالى فقد أصبحت هذه القدرة ينطبق عليها لفظ سبحان الله وليس كمنله شيء ١٠ أى أنه لا عجب فيما سيحدث ولو خالف كل قوانين البشر ١٠ لأن الفاعل هو الله سبحانه وتعالى ١٠ فقال فاصبحت النجاة نابعة من قدرة الله وليس من قدرة البشر ١٠ فقال الله سبحانه وتعالى له:

#### « أن أضرب بعصاك البحر فانفلق »

والمعروف أن الماء لا ينفلق لأن قوانين الماء هي الاستطراق ١٠ أي لا يكون عاليا في مكان ومنخفضا في مكان آخر ١٠ لابد أن يتساوى سطحه ١٠ فاذا ضرب موسى بعصاه البحر فهو لا يستخدم قوانين الماء ١٠ ولا قدرات البشر ١٠ لأنه رفع الامر الى الله سبحانه وتعالى ١٠ ومن هنا تكون القدرة والفعسل لله فينشق البحر ٠ وينجو موسى وقومه ٠

هذا هو معنى المعجزة في ايجساز بالغ ٠٠ فالمعجزة هي خسرق لنواميس الكون ٠٠ تتحدى ٠٠ ولا يستطيع أحد معسارضتها ٠٠ والمعجزات نوعان ٠٠ معجزات أعطاها الله سبحانه وتعالى لرسسله ليتحدوا بها قومهم ٠٠ ويثبتوا أنهم جاءوا بالهدى وبالرسالات من عند الله ٠٠ ويثبتوا الايمان في قلوب الناس ٠٠ ويبينوا لهم الطريق السبتقيم المؤدي الى الحياة السليمة ٠٠ وهو قوانين الله في الارض ٠٠ وليعرف المجميع أن هؤلاء رسل جاءوا من عند الله بمنهج وضعه الله للانسان ٠٠ وهناك معجزات أخرى في الكون ٠٠ لم يرد الله بهسا التحدى ٠٠ ولكنه اراد أثبات طلاقته في الكون في انه هو الحالق ٠٠ وأنه هو الموجد للاسباب والمسببات ٠٠ وأنه يقول كن فيكون بلا مسببات ٠٠ مادام الامر قد رفع الى الله سبحانه وتعالى بعيدا عن قدرات البشر وقوتهم ٠٠

#### معجزة القرآن مستمرة

على أنه يلاحظ أن معجزة القرآن تختلف عن معجزات الرسل السابقين · معجزات الرسل خرقت قوانين الكون · · وتحدت وأثبتت أن الذي جاءت على يديه رسول صادق من الله · · ولكنها معجزات كونية من رآها فقد آمن بها · · ومن لم يرها صارت عنده خبرا أن شاء صدقه · · وان شاء لم يصدقه · · ولو لم ترد في القرآن لكان من المكن أن يقال انهالم تحدث · ·

اذن فالمعجزة الكونية المحسة ١٠٠ أى التي يعس بها الانسسان ويراها تقع مرة واحدة ١٠٠ من رآها فقد آمن بها ١٠٠ ومن لم يرها تصبح خبرا بعد ذلك ١٠٠على أن هذه المعجزات لا تتكرر أبدا ١٠٠ هناك رأى يقول أن معجزات الرسل مع تقدم العلم يمكن أن يصل اليها البشر ١٠٠ وهذا الرأى غير صحيح على الاطلاق ١٠٠ فالمعجسزة تبقى معجزة الى يوم القيامة ١٠٠ قد يقول واحد اننا قد نصل الى قانون أو اختراع يشق الماء ١٠٠ وحتى أن حدث هذا فان المعجزة تبقى خالدة ١٠٠ لا يمكن أن يأتي أنسان يضرب البحر بمصساه فينشق الماء الا موسى عليه السلام ١٠٠ وقد يقول بعض الناس أن عيسى عليسة أو لكل هذه الداءات ١٠٠ ولكننا نقول له أن المعجزة ستبقى المعجزة ١٠٠ فلن يستطيع بشر أن يشفى انسانا مريضا بمجرد لمسه ١٠٠ أو الاشارة فلن يستطيع بشر أن يشفى انسانا مريضا بمجرد لمسه ١٠٠ أو الاشارة اليه الا عيسى عليه السلام ١٠٠ قد يقول بعض الناس اننا تستطيع أن نذهب من مكة الى بيت المقدس ونعود عهة مرات كل يوم ١٠٠ وهذا

رد على معجزة الاسراء ٠٠ فنقول أبدا ٠٠ لن يستطيع انسان النيذهب بغير طائرة في الجو الا محمد عليه السلام ٠٠ فضلا عن الصعود الى السماء السابعة ٠٠ ذلك أن المجزة تظل خالدة في نوعها وأدائها مهما طال الزمن ٠٠ وهي معجزة أساسها الاعجاز بالطريقة التي تمت بها ٠٠ ولاتصل اليها القوانين التي يكشف عنها لله سبحانه وتعالى من علمه للبشر ٠٠ بل تظل المعجزة معجزة ٠٠

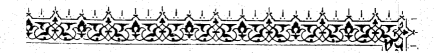
على أننا اذا نظرنا الى المعجزات السابقة وجدنا هسده المعجزات فعلا من أفعال الله ١٠٠ وفعل الله من المكن ان ينتهى بعد أن يفعله الله سبحانه وتعالى ١٠٠ البحر أنشق لموسى ١٠٠ ثم عاد الى طبيعته ١٠٠ النار لم تحرق ابراهيم ١٠٠ ولكنها عادت الى خاصيتها فى الاحراق ١٠٠ ولكن معجزة النبى صلى الله عليه وسلم صفة من صفات الله ١٠٠ وهى كلامه ١٠٠ والفعل باق بابقاء الفاعل له ١٠٠ والصفة باقية ببقاء الفسساعل

على أن معجزات الله سبحانه وتعالى التي يؤيد بها رسله ٠٠ أو يسريدها آية من آياته ٠٠ تختلف عن معجسزات البشر في أن الله سبحانه وتعالى يجمل من يقوم بالمعجزة يملك خاصية هذه المعجزة وقتها ٠٠ أي أن الله سبحانه وتعالى يجمل الضعيف قويا ٠٠ وغير القادر قادرا ٠٠ والذي لا يستطيع شيئا يستطيع أن يفعله ٠٠ فمعجزة عام الفيل مثلا التي أرسل فيها الله سبحانه وتعالى طيرا أبابيل ٠٠ أن الطير الضعيف يستطيع أن يهزم فيلا جبارا قويا ٠٠ ويستطيع أن الطير الضعيف يستطيع أن يهزم فيلا جبارا قويا ٠٠ ويستطيع أن يفنى جيشا من أقوى جيوش المالم ٠٠ أن لم يكن أقواها في ذلك الوقت ٠٠ ولقد كانت المعجزة فيها قدرة هائلة حتى انها هرزت نفوس بعض المؤمنين الذين لم يروها ٠٠ أو لم يشهدوها ٠٠ وجاءوا بعد عصر النبوة ٠٠ ولقد أثير حول هذه المعجزة عديث طويل في نفوس بعض الطير وهي تمسك بحجارة صغيرة جدا أن تغنى جيشا من الافيال ٠٠ ولو هدمت فوقه عمارة لخرج سالما معافي ٠٠ وجيشا من الافيال ٠٠ ولو هدمت فوقه عمارة لخرج سالما معافي ٠٠ فبدأوا

بحاولون تخريجها تخريجا عقليا بأن يقولوا أن هذه الطبر كانت تحمل جراثيم فتكت بهذه الفيلة الى آخر هذا الكلام الذي يحاولون به تبرير المعجزة • والمعجزة لا تبرر أبدا لماذا ؟ • • لانها لا تخضم لقوانين البشر ٠٠ فالفاعل هو الله سبحانه وتعالى ٠٠ ومعجزة الفيل حدثت كما رواها القرآن تماما من ناحية الطعر ٠٠ ومن ناحية الحجارة ٠٠ ذلك أن هذه المعجزة وقعت في العام الذي ولد فيه الرسمسول صلى الله عليه وسلم ٠٠ ورسول الله بعث في الاربعين من عمره ٠٠ أى أنه عندما نزلت هذه الآية كان هناك من شهدوا عام الفيل ٠٠ ممن أعمارهم قد بلفت الخامسة والخمسين ٠٠ والستين ٠٠ والخامسة والستين ١٠ والسبعين ١٠ وما فوق ذلك ١٠ فلو أن القـــرآن جاء برواية منافية أو مخالفة لما شهدوه لقالوا أن هذا لم يحدث ٠٠ وأن طيرًا لم تأت ٠٠ وأن حجارة لم تستخدم ٠٠ ولكن كون القرآن جاء بهذا ٠٠ وهناك شهود ٠٠ وشهود من السكفار الذين يهمهم الطعن في الدين ٠٠ ويهمهم أن يشككوا فيه ٠٠ ولم يستطيعوا أن يجادلوا في هذه الآية ١٠ أذن فالطير قد جاءت ١٠ والحجارة قد استخدمت ٠٠ وهذه معجزة من معجزات الله تحمل سمة المعجزات وهي أن الله سبحانه وتعالى عندما يريد أن يحقق المعجزة يعطى القوة أو القدرة لن يختاره لتحقيقها ٠٠ فهنا أعطى القوة للطير لتغلب الفيل ٠٠ عكس المنطق تماما واعطى قدرة السحر لموسى فغلب السحرة وأعطاه قدوة شق البحر فضرب الارض بعصب أه فشق البحر ٠٠ وأعطى لعيسي عليه السلام قدرة شفاء المرضى واحياء الموتى ٠٠ كل هذا باذن الله ٠٠ وهنا الاختلاف بين الاعجاز الالهي ٠٠ وأي أعجاز آخر ٠٠٠ فأنت حين تريد أن تجمل رجلا ضعيفا يحمل حملا ثقيلا لاتستطيع أن تنقل اليه قوتك ليحمل هذا الحمل ولكنك تستطيع أن تحمله عنه ٠٠ وأي أختراع جديد يخدم الانسان لا يستطيع أن يعطي الانسان. قدرة خارقة ولكنه يساعده باستخدام شئ خارجي ٠٠ أما الله سبحانه وتعالى ٠٠ فأنه هو وحده المستطيع ان يجعل الضعيف قــــويا ٠٠ والعاجز قادرا ووالقوى لإحول له ولا قوة وو من هُنا فاذا انتصر رجل ضعیف على رجل قوى ٠٠ فانك تعلم أن الضعیف قد نصره الله سبحانه وتعالى ٠٠ الله اعطى لابراهیم مشال قدرة الخلق حینما طلب منه أن يأتى بالطير ويقطعها ٠٠ ثم يضع على كل جبل جزءا ثم يدعوها فتأتى له سعيا ٠٠ أى أن ابراهیم هو الذى دعا ٠٠ والله هو الذى أذن ٠٠ وشاء ٠٠

عل أن معجزة القرآن تختلف في أوجه كثيرة عن المعجزات الاخرى . • وهذا ما سنبينه في الفصل القادم • • وهذا ما سنبينه في الفصل القادم • •





### • الفصل الثاني •

# معجرة القرآن وكيف تختلف؟

معجزة القرآن تختلف عن معجزات الرسل السابقين في كثير من زُوايًا الأعجاز ٠٠ وَفَي القرآن اعجاز لايتنبه اليه العقل الا بعد انُ ينشط ويكتشف المستور عنه من حقائق الكون وأسراره ٠٠ حينته يتبين أن للقرآن وجوه اعجاز أخرى أو جسديدة تزيد في معنى الاعجاز ٠٠ أو تعطى ابعادا جديدة لما يقال ٠٠ بل أن أعجاز القرآن موجود أحيانًا في حرف ٠٠ حرف من القرآن يحمل اعجازا رهيبا ٠٠ وتلك حقيقة سنتناولها بالتفصيل في الفصول القادمة • ولكن الذي يجب أن نعرفه الآن ٠٠ أن للقرآن عطاء لكل جيل يختلف عن عطائة للجيل السابق ٠٠ ذلك أن القرآن للعالمين ٠٠ أي الدنيا كلها ٠٠ لا يقتصر على أمة بعينها ٠٠ وانما هو الدين الكامل لكل البشر ٠٠ ومن منا فانه يجب أن يكون له عطاء لكل جيل ٠٠ والا لو أفرغ القرآن عطاءه الاعجازي في قرن من الزمان مثلا لاستقبل القرون الاخرى بلا عطاء ٠٠ ويذلك يكون قد جمد ٠٠ والقرآن متجدد لا يجمد أبدا ٠٠ سخى يعطى دائما ٠٠ قادر على العطاء لكل جيل بما يختلف عن الجيل الذي قبله ١٠ وبنفس الآية ٠٠ أي أن هناك آيات من القرآن تعطينا الآن عمقا جديدا في معناها ٠٠ ذلك العمق لم يكن أحد يصل اليه بالفهم الدقيق في أول وقت نزول القرآن ٠٠

ولكي تكون هذه النقطة واضحة يجب أن نفرق بين شيئين أثنين في القرآن الكريم ٠٠ الاحكام الخاصة بمنهج العبادة ٠٠ أو ما يحدده الله للبشر ليقوموا بعبادته بالطريقة التي حددها الله سبحانه وتعالى ليعبد في الارض ٠٠ كلمة أفعل ٠٠ ولا تفعل ٠٠ هذا حلال ٠٠ وهذا حرام ٠٠ هذه الاحكام التكليفية لا تغيير فيها ولا تبديل ٠٠ وانعا كما فسرها رسول الله صلى الله عليه وسلم ٠٠ أو كما فسرت في عهد نزول القرآن ٠٠ الصلاة خمس مرات ٠٠ لا اجتهاد في هذا ٠٠ شهادة أن لا اله الا الله ١٠٠ الزكاة ٠٠ ماحرم على الانسان وما أحل له ٠٠ الزواج والطلاق ٠٠ كل ما شرعه الله من أحكام بينه الرسول صلى الله عليه وسلم وفسره ٠٠ ولا اجتهاد فيه ٠٠ لايستطيع أحد أن يأتي ويقول لنا أن الصلوات أربع مرات في اليوم ٠٠ويفسر هذا بأى وجه من التفسير ٠٠ هذا غير مقبول ٠٠ وليس مجال المناقشة٠٠ أفعل ولا تفعل ٠٠ الاحكام التي اذا فعلتها نجوت ٠٠ واذا لم تفعلها عوقبت ٠٠ هذه لا تبديل فيها ولا اجتهاد ٠٠ لان الله سبحانه وتعالى هو الذي يحدد لنا كيف نعبده ٠٠ وهو الذي يختار لنا الطريق ٠٠٠ ناتي بعد ذلك الى الأشسياء المتصلة بقوانين الكون والخلق ٠٠ تلك الاشياء التي لم يكن للعقسل البشري الاسستعداد العلمي وقت نزولها ليفهمها تماما ٠٠ مثلا كروية الأرض ٠٠ احدى الحقائق التي تحدث عنها القرآن ٠٠ الغلاف الجوى المحيط بالأرض احدى الحقائق التي تحدث عنها القرآن ٠٠ علم الأجنة تناوله القبرآن ٠٠ دوران الأرض حـول نفسها ٠٠ الزمن ٠٠ ونســبية الزمن ٠٠ وعدد من حقائق الكون الاساسية ٠٠ نجد أن الآيات التي تتناول هذه الاشياء مر الرسول صلى الله عليه وسلم عليها مرورا وترك للعقــل في كل جيل أن يأخذ قدر حجمه ٠٠ والمعجزة هنا في القرآن أنه يعطي لكل عقل قدر حجمه ٠٠ ويعطى لكل عقل مايعجبه ويرضيه ٠٠ فترى غير المتعلم يطرب للقرآن ويجد فيه مايرضيه ٠٠ ونصف المتعلم يجد في القرآن ما يرضيه ٠٠ والمتبحر في العلم يجد في القرآن اعجازا ير ضيه هذه واحده ٠٠ من اعجاز القرآن الكريم ٠٠ أنه يقدم لكل نفس باستخدام الآيات والألفاظ التي تؤدى الى المعنى ٠٠ فاذا ماكشف الله للبشر عن سر من اسرار كونه ٠٠ ورجعنا الى الآية نجدها تؤدى نفس المعنى ٠٠

رب المسارق والمفارب

ولنضرب مثلا يوضع ذلك ٠٠ يقول الله سيبحانه وتعالى في كتابه العزيز ٠٠

« رب الشرق والغرب »

« رب الشرقين ورب الغربين »

« رب الشارق والمغارب »

لو أخذنا كل أية من هذه الآيات وقت نزول القرآن الكريم على حجم تفكير العقل البشرى فى ذلك الوقت ١٠ نجد أن مفهوم المشرق هو جهة شروق الشمس ١٠ ومفهوم المغرب هو جهة غروب الشمس ١٠ فعندما يقول الله سبحانه وتعالى رب المشرق والمغرب ١٠ فليس مناك تعارض بين العقل والآية فى ذلك ١٠ نأتى بعد ذلك للآية الكريمة ، رب المشرقين ورب المغربين » نقول اذا كان المشرق مو جهة الشرق ١٠ فان رب المشرقين معناها أنها تجمع بين عمومية الجهة وهى الشرق ١٠ وبين المكان المحدد لشروق الشمس ١٠ بمعنى أنك تقول هذا هو الشرق ١٠ وميذا هو المغرب ١٠ وتشير بيسدك الى جهة المشرق أو المغرب ١٠ وميذا هو المغرب ١٠ وتحدد المكان بالضبط فانك تقول أن الشمس تشرق من هنا ١٠ وتحدد المكان بالضبط فانك تقول أن الشمس تشرق من هنا ١٠ وتحدد المكان بالضبط درب المشارق والمغارب ع ١٠ التفسير وقت نزول الآية هو أن كل بلد له مشرق وله مغرب ١٠ ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى هو رب المشارق كلها والمغارب كلها ١٠

فاذا جننا إلى هذه الآيات اليوم لوجدنا تفسسيرها يختلف ٠٠ آرپ المشرق والمغرب ٠٠ هذه قالوا عنها عمومية ٠٠ولكن القسبحانه وتعالى قرن كلمية المشرق بالمغرب لأنه لايوجد مشرق بدون مغرب٠٠

كروية الأرض تحتم هذا ٠٠ ففى الوقت الذى تغرب فيه الشمس على جهة ٠٠ في نفس الوقت ٠٠ وفى نفس اللحظة تشرق على جهة أخرى ٠٠ أذن قول الله سبحانه وتعالى رب المشرق والمغرب ٠٠ في يقل رب المشرق ورب المغرب ٠٠ أو لله المشرق ، أو لله المغرب ٠٠ ميث كان المعتقد وقت نزول القرآن أنهما جهتان مختلفتان تماما ٠٠ متقابلتان بالنسبة للعين المجردة ٠٠ ولكن قول الله سبحانه وتعالى رب المشرق والمغرب ٠٠ معناها أن الشروق والغروب يتم في وقت واحد أى أن الشمس تغرب على بلد في نفس الوقت تشرق فيه على بلد

نأتى بعد ذلك للآية الكريمة

« رب المشرقين ورب الغربين »

لماذا قال المشرقين بالذات والمغربين ١٠٠ اذا نظيرنا إلى الكبرة الارضية نجد أنها مقسمة ألى جزءين ٠٠ نصف مضيء ٠٠ ونصف معتم ١٠ والنصف المضيء له مشرق ومغرب ١٠ بينما النصف المعتم يسبح في ظلام دامس ٠٠ فاذا استدارت الكرة تماما يواجه النصف المظلم الشمس والنصف المضىء يصبح ظلاما ٠٠ أصبح نصف الكرة الذي كان مظلماً له مشرق وو ونصف الكرة الذي كان مضيينًا يسبح في ظلام ٠٠ أذن فالكرة الأرضية في عموميتها لها مشرقان ٠٠ مشرق تضيء منه الشنمس نصف الكرة ومغرب ٠٠ ثم تسبيتدير الكرة كلها ٠٠ فيأتى نصف الكرة الآخر فيكون له مشرق ومغسرب ٠٠ أذن فآية رب المشرقين ورب المغربين تعرض لنا بان نصف الكرة. يكون ظلامًا ليس له مشرق ولا مغرب ٠٠ والنصف الآخــر يكــون مضيئا له مشرق ومغرب وعندما ينعكس الوضع يصبح هدا النصف له مشرق ومغرب ٠٠ وهذا النصف لامشرق له ولا مغسرب ٠٠ وهكذا في عبومية الكرة الأرضية ٠٠ هناك مشرقان ومغربان٠٠ فاذا انتقلنا الى رب المسارق والمفارب ٠٠ نجد أنه بعد إن تقدم علم الفلك لايوجد مشرق واحد ٠٠ ومغرب واحد لأى دولة في العالم ١٠ وانما هي مشارق ومغارب ٠٠

اذن فراوية الشروق تتغير • وزاوية الغروب تتغير • • ولكن الحس لايدرك ذلك ٠٠ بل انه اذا نظرنا الى الكرة الأرضية نجد أنه في كل جيزء من الشانية مشرق تشرق الشمس فيه على مدينة وتغيب عن مدينة أخرى ٠٠ أي أن هناك ملايين المشارق والمفارب لكل بقعة من الأرض ٠٠ المشرق والمغرب للبلدة الواحده لايتكرر طوال ايام السنة ٠٠ لاتشرق الشمس على بلدة من نفس مكانها الذي أشرقت منه في الأمس من أو تغرب على بلد من نفس مكانها الذي غربت منه بالأمس ٠٠ وان كانت جهة الشرق واحدة ٠٠ الا أن المشرق تبختلف زاويته كل يوم ١٠ وكذلك المغرب ١٠ وتختلف في فصول السنة ١٠ وفي أيام الصيف عن الشتاء عن الخريف عن الربيع ٠٠ وهذا لايمكن أن يحدث الا من حركة دوران الأرض حول الشمس مرة كل عام ٠٠ فان هذه الحركة هي التي تجعل لكل يوم مشرقا ومغربا بزاوية مختلفة ٠٠ بل بتوقيت مختلف عن اليوم الآخر ٠٠ وأبسط شيء لتدرك هذا بدلا من الدخول في التعقيدات الغلكيه هو صيام شهر رمضان ٠٠ ففي كل يوم تفطر في مغرب مختلف عن المغرب الآخر في الوقت ٠٠ وكذلك تمتنع عن الطعام في مشرق مختلف عن المشرق الأخر في الوقت ١٠ وأوقات الصلاة تختلف كل يوم من أيام المسام ٠٠ تبعا لحركة الأرض حول الشمس ٠٠

واختلاف المشارق والمفارب يبين بخلاف ان الارض تدور حول الشمس ١٠ ان الأرض كروية ١٠ فلو كانت الأرض مسطحة ١٠ كان لابد ان تطلع الشمس من مشرق واحد ١٠ وتغيب من مفسوب واحد ١٠ حينئذ لايكون هناك مشارق ومفارب ١٠ ولكن كونها كروية ١٠ وكونها تدور حول نفسها وحول الشمس هو الذي يجمل هناك مشارق ومغارب ١٠

والذى اريد أن أقوله أن عطاء القرآن في الأولى ، رب المشرق والمغرب لم يلغ عطاءه في النسانية وهو رب المشرقين ورب المغربين • • وهو لايلغي عطاءه في الثالثة وهو رب المشارق والمغارب • • بل أن التقدم العلمى الذى غير كثيرا من مفاهيم الكون لم يستطع أن يغير معنى الآيات الكريمة ٠٠ بل انسجم معها ٠٠٠ ويحضرنى قول قرأته فى احد المخطوطات القديمة يقول كاتبه « يازمن وفيك كل الزمن» ٠٠ ومعنى هذا القول أن الزمن نسبى فى الكون • فمثلا عندما أؤدى أنا الظهر هناك أناس فى مكان آخر يصلون العصر ٠٠ وأناس فى مكان ثالث يصلون المغرب ٠٠ وأناس فى مكان رابع يصلون العشاء ٠٠ وأناس فى مكان خامس يصلون الفجر ٠٠ أى أنه فى الوقت الواحد يؤذن الدعلى ظهر الأرض الظهر والعصر والمغرب والعشاء والفجر ٠٠ اذن فائلة مذكور فى كل زمن وبجميع أوقات الزمن ٠٠

هذه آية من آيات القرآن الكريم اتضعت دقة معناها عندما تقدم العلم ٠٠ كان لها عطاء وقت نزول القرآن ٠٠ ولها عطاء مختلف الآن ٠٠ وربما يكون لها عطاء آخر في الازمنة القادمة بعد أن يتقدم العلم ٠٠ والاعجاز هنا أن القرآن يعطى لكل جيل عطاءه ٠٠ ويعطى لكل عقل حاجته دون أن يتناقض مع الحقيقة العلمية أو يتصادم مع حقائق الكون ٠٠ فهو متجدد العطاء دائما ٠٠ وحقائق الكون لايمكن أن تتصادم أبدا مع القرآن ٠٠ لأن الله هو الفاعل ٠٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ٠٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ٠٠ والله هو الخالق ٠٠ والله هو الخالق ٠٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ١٠ ويقاله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ١٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ١٠ والله هو الخالق ١٠٠ والله هو الخالق ١٠ والله هو الخالق الخالق

هذه احدى نواحى اختلاف القرآن الكريم فى معجزاته عن الكتب السماوية الاخرى ٠٠ وهو ما سأتحدث عنه بالتفصيل فى الفصول القادمة ٠٠

#### حفظ القرآن وتطبيق القرآن

على ال هنساك ناحية ثانية وهي أن معجزة القرآن تختلف عن معجزة معجزة الرسل اختلافا آخر ١٠ فكل رسسول كانت له معجزة وكتاب ومنهجه التوراه ١٠ معجزة عيسى الطب ١٠ ومنهجه الانجيل ١٠ لكن رسول الله صلى الله عليه وسلم معجزته هي عين منهجه ١٠ ليظل المنهج محروسا بالمعجزة

وتظلم المعجزة محروسة بالمنهج ٠٠ وهنا فقمه كانت الكتب السابقة للقرآن داخله في نطاق التكليف ٠٠ بمعنى أن القسبحانه وتعالى يكلف عباده بالمحافظة على هذه الكتب ٠٠

ماذا حدث عندما كلف الله عباده بالمحافظة على هذه الكتب ؟ ٠٠ نسوا حظا مما ذكروا به ٠٠ أى أنهم نسوا ماذكرهم الله سبحانه وتعالى به ٠٠ وما لم ينسوه حرفوه ٠٠ ولووا السنتهم به ٠٠ وما لم يلووا السنتهم به زادوا عليه وجاموا باشياه من عندهم وقالوا انها من عند الله ليشتروا بها ثمنا قليلا ٠٠ اذن فتكليف الله سبحانه وتعالى لعباده أن يحافظوا على الكتب السابقة ، أدخلوا فيها هوى النفس وأخضعوها للتحريف ٠٠ لكن عندما أنزل الله سبحانه وتعالى القرآن قال :

#### « انا نحن نزلنا الذكر وانا له لحافظون »

لاذا ١٠ أولا لأن القرآن معجزة ١٠ وكونه معجزة لابد أن يبقى بهذا النص والا ضاع الاعجاز ١٠ وثانيا لأن الله جرب عباده في الحفاظ على الكتب السابقة فلم يحفظوها وحرفوها ١٠

وهنا نلاحظ شيئا هاما يبين لنا أن معجزة القرآن محفوظة من القر سبحانه وتمال ٠٠ لو أخذنا خطين ٠٠ خط تطبيق القرآن والعمل بتماليمه ٠٠ وخط المحافظة على القرآن ٠٠ نرى أن تطبيق القرآن والعمل به كلما مر الزمن قل وضعف ١٠ أما المحافظة على القرآن ١٠ فكلما مر الزمن زاد بشكل عجيب ١٠ حتى أنك ترى القرآن الآن في كل مكتب ١٠ وفي السيارات ١٠ وعلى صدور السيدات ١٠ وفي المنازل ١٠ وفي كل مكان ١٠ وتجد تجميلا في القرآن من أناس لا يؤمنون به ١٠ فترى رجلا ألمانيا ١٠ مثلا يكتب القرآن كله في صفحة واحدة ١٠ ويخرجه بشكل جميل وهو ربما لم يقرأ القرآن في حياته ١٠ وتجد اليابان مثلا تتفنن في طبع المساحف الجميلة ، فاذا سيالت لماذا لايفعلون ذلك في الكتب الأخرى ١٠ نقول لك انهم مسخرون لذلك ، لأن الله سيجعانه وتمال هو الذي يحفظ القرآن ٠٠ وكل هذا الحفظ الذي تراه هو

من عمل الله ٠٠ وليس من عمل الانسان ٠٠ وأنت حين ترى القرآن في مكتب أو سيارة أو منزل وتسأل صاحب المنزل أو السيارة ٠٠ أو المكتب هل تعمل بهذا القرآن ؟ ٠٠ هل تؤدى الصلاة كما يجب؟ يقول لك لا ؟ ٠٠ اذن لماذا تحتفظ بالقرآن في منزلك دون أن تعمل به ؟ ٠٠ فلا يستطيع أن يجيب أو يقول لك أنه بركة ٠٠

ومن هنا فأن غفلتنا عن تعاليم القرآن كسلوك في الحياة لاتتمشى مع ازدياد الحفاظ على القرآن الكريم ١٠ أحيانا تجد غير المسلم يحافظ على القرآن ويحمله ١٠ وأحيانا تبعد من لايطبق القرآن يقتني أكبر عدد من المصاحف ١٠ ومن هنا فأن الله سبحانه وتعالى يزيد أن يبني لنا أن الذي يحفظ القرآن هو الله ١٠ وأنه كلما نقص خط العمل بالقرآن ازداد خط الحفاظ عليه ، لأن العباد هم المكلفون بالعمل ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى هو الذي يحفظه ١٠٠

تنتقل بعد ذلك الى نقطة ثانية وهي أن القسرآن نسزل رحمة للعالمين أو للعالم أجمع ٠٠٠ وهذه احدى معجزات القرآن ٠٠ فقه كان اللهسبحانه وتعالى يرسل الرسل المختلفة الى المجتمعات المختلفة لتعالج الداءات وتهدى الناس الى سبيل الله ٠٠ وكان لكل مجتمع داء يختص به دون سائر المجتمعات البشرية ٠٠ لذلك اقتضى الأمر أن يأتي رسول ليعالج داءات هذا المجتمع ٠٠ بل ان الله ستبحانه وتعالى أرسل أكثر من رسول في وقت واحد لمعالجة داءات مختلفة · فأبراهيم عليه السلام مع ولوط أرسلا في وقت واحد مع لماذا ؟ لأن المجتمعات في ذلك الوقت كانت مجتمعات منعمزلة لا يعمرف بعضها عن بعض شيئا ، وذلك بسبب سوء المواصلات وعدم وجود التقدم العلمي الذي يتيم سرعة الاتصال بن هذه المجتمعات ٠٠ بل ان هذه المجتمعات كانت تعيش وتفني دون أن يدري مجتمع منها عن الآخر شيئا مركما أن الداءات في هذه المجتمعات كانت مختلفة ٠٠ فمنهم كان لايوفي الكيل والميسران ٠٠ ومنهم من كان يعسد الأصنام • • ومنهم من كان يفسد في الارض ، ولكن بعد أن تقدم العلم أصبح العالم كله مجتمعا واحدا فسيحدث شيء في امريكا ف

وبعد دقائق تجده في مصر، ويحدث شيء في اليابان٠٠ وبعد ساعات تجده في أوربا ١٠٠ اذن الاتصالات أصبحت سهلة وميسرة ١٠٠ والعالم كله اقترب من أن يصبح وحدة واحدة ٠٠ ومم تعدد الاتصسالات وسهولتها توحدت الداءات ٠٠ فأصبح مايشكو منه بلد تشكو منه معظم البلاد الآخري ٠٠ فكان لابد من وحدة العلاج ٠٠ فمثلا الدعاية للكفر والشيوعية داء استشرى في كل انصاء العالم ٠٠ ولم يترك دولة دون أخرى ٠٠ النظام المالي والربا تجده في الدنيا كلها ٠٠ أكل المال بالباطل والسرقه داء استشرى في معظم دول العالم ٠٠ اذن الداءات أصبحت واحدة ٠٠ وهذا يقتضي وحدة العلام ٠٠ ومن مِنَا جَاءُ الدينَ الاسلامي للعالمين ١٠ أي للدنيا كلها ١٠ لأن وحدة الداء تقتضي وحدة العلاج ٠٠ وهذا من معجرات القرآن الكريم ٠٠ فان الله قد وضع وحدة العلاج قبل أن تتحقق وحدة الداء فسبق بدلك علم البشر · · القرآن حدد مصدر العلم للبشر

فرق آخر بين معجزة القرآن والمعجزات الاخرى ، هو أنه حدد مصدر العلم البشري ٠٠ وروى لنا كيف يتعلم الانسان ٠٠ فقال الله سنحانه وتعالى في كتابه العزيز ٠٠

#### « وعلم آدم الاسماء كلها »

ومن هنا حدد مدخل العلم الى البشر ٠٠ فانت حين تريد أن تعلم طفيلك ٠٠ تبيداً بتعليمه الاسماء ٠٠ فاللغية هي وسييلة للتفاهم بين البشر ٠٠ فهذا الإنسان الذي خلقه الله ٠٠ والذي عمر الأرض ٠٠ وأقام كل مانشاهده من مدنية وحضارة ٠٠ كان يجب أنَّ تَكُونَ مِناكِ وسِيلة للتفاهم بين البشر ٠٠ فبدون وجود وسيلة للتفاهم لايمكن أن تقوم حضارة أو يتم تعايش حقيقي ٠٠ أو ينتقل العلم من جيل الى جيل ليتقدم كل جيل وياخذ حظه من المعرفة عن العبل الذي سبقه ٠٠ ويضيف اليه ٠٠ وكانت هذه الوسيلة هي اللغة أو الكلمة التي تسمعها الاذن ويتكلم بها اللسان ٠٠ واذا ولد الإنسان أصم لا يسمع فانه لا ينطق ٠٠ وأمامنا الامثلة في العالم أجمع ٠٠ على أن أي أنسان لايسمع لايستطيع أن ينطق ٠٠

اذن فليست اللغة هي فصيلة دم ولا بيئة ١٠ ولا جنسا ١٠ ولا وراثة ١٠ ولا تعتمد على بشر معين ١٠ وانعا مانسمعه نتكلم به ١٠ فلو أنني أتيت بأنسان فرنسي أو مولندى ١٠ أو افسريقي ١٠ أو من أي جنسية في العالم ١٠ أتيت به كطفل رضيع ١٠ وتركته في بيئة لاتتكلم الا اللغة العربية ١٠ فأنه سيتكلم لغة البيئة التي عاشها ١٠ بصرف النظر عن جنسيته ١٠ ولو أنني اتيت بانسان عربي ووضعته في بيئة لاتتكلم العربية لصعب عليه بعد ذلك ان يتحدث باللغة العربية

اذن ما تسمعه الأذن يحكيه اللسان ٠٠ فلا جدوى من النطق بالفاظ الا اذا كانت معانيها قد شرحت أولا والاصل أن يوجد الشيء ثم يوضع له اسم ٠٠ فانت مثلا لاتستطيع أن تطلق لقب كوب الا اذا وجد الكوب أولا ٠٠ والا فالكلمة ليس لها معنى ٠٠

نعسود الى معجزة القرآن ٠٠ والقرآن كلام الله ٠٠ والكلام هو أساس الحضارة : وأسساس العلم الذي نزل من الله الى الانسان . • فالله سبحانه وتعالى يقول في كتابه العزيز ٠٠

ونحن الآن حين نريد أن نعلم طفلا أن يتكلم فلابد أن نبدأ بأن

#### « وعلم آدم الاسماء كلها »

نعلمه الاسماء أولا ١٠٠ ولا نبدأ بأن نعلمه الاحداث ١٠٠ بل نبدأ ونقول له هذا قلم ١٠ وهذه كراسة ١٠٠ وهذا أسد ١٠٠ وهذا كوب ١٠٠ وهذا طعام ١٠٠ وهذا طريق ١٠٠ وهذا نور ١٠٠ وهذا ظلام ١٠٠ اذن نحن نعلمه الاسماء أولا ١٠٠ فاذا ما تعلم الاسماء أصبح يستطيع بعد ذلك أن يتعلم وأن يتكلم ذلك أننا لا نعلم الطفل الأسماء في المدرسة فقط ١٠٠ بل نحن نعلمه بالفطرة ١٠٠ الطفسل المتعلم والجاهل يتعلم الاسماء ١٠٠ فالام تعلم الطفل الذي لا يذهب الى المدرسة ١٠٠ ولكن المدرسة ١٠٠ ولكن الاثنين لكي يستطيعا التفاهم في الحياة بجب أن يتعلما الاسماء أولا الاثنين لكي يستطيعا الباهام والمتعلم يعلم معنى الاسماء ١٠٠ فهو يعلم معنى كلمة طريق ١٠٠ أو كوب ١٠٠ أو أسد ١٠٠ أو نعامة أو الى تخره ١٠٠ لا فرق بين جاهل ومتعلم ١٠٠ لان هذا هو مدخل التفاهم يعلم معنى كلمة طريق بين جاهل ومتعلم ١٠٠ لان هذا هو مدخل التفاهم تخره ١٠٠ لا فرق بين جاهل ومتعلم ١٠٠ لان هذا هو مدخل التفاهم

بين البشر ٠٠ وأساس هذا التفاهم كما وضعه الله سبحانه وتعالى حين « علم آدم الاسماء » ٠٠ فأصبحت هى الاساس فى العالم أجمع ٠٠ والآن وبعد أربعة عشر قرنا نجد أن أساس العلم فى الدول المتقدمة ٠٠ والدول غير المتقدمة هو الاسسماء ٠٠ بل أن الدول المتقدمة لسرعة تعليم الاسماء باعتبارها أساس التفاهم فى الحياة ٠٠ تاتى بصور لتعلم الاطفال الاسماء دون أن تضسيع الوقت بتعليم الحروف الابجدية ٠٠ ويستطيع الطفل أن يتعلم أى شيء آخر ٠٠ بعد ذلك ٠٠

القرآن منهج للحياة

معجزة القرآن تختلف أيضا عن معجزات الرسل الاخرى ٠٠ انه لا توجد قضية تمس حياة البشر الا ويوجد في منهم الله سبحانه وتعالى ما يعالج هذه القضية ٠٠ نحن نقول يعالج ٠٠ لان التشريعات عندما تأتى تعالج واقعا موجودا في المجتمع وفسادا انتشر ٠٠ ومن منا فان القرآن قد تعرض لقضايا الكون جميعها وأوجد لها العلاج، وأوجد لها الشفاء والذي يدعيه البعض أن منهج الله لايعالج قضايا العصر ٠٠ دليل على أنهم لم يدرسوا هذا المنهج ٠٠ ولم يتعمقوا فيه ٠٠ فِمَا مِن قَصْيَةُ أَسَاسِيةً فِي المُجْتَمِعُ الا وَيُعَالُّجُهَا القُرآنُ الكريمِ٠٠ ولكن هنا يقع بعض اللبس ٠٠ فقد يقول بعض الناس : أن القرآن مثلا لا يعالج قضايا زيادة انتاج الأرض أو الاختراعات الحديثة الى آخر هذا الكلام ٠٠ والذي يجب أن يعرفه الناس جميعا أن القرآن هو منهج عبادة ٠٠ ولكنه حينما يأتي ليعالج ، لايعالج الحصوصيات ٠٠ وانما يضم المبدأ ٠٠ فهو حين يطلب منا أن ننقب في الأرض ونبحث عن آيان الله ٠٠ وأن نتعلم في أمور الدنيا ٠٠ وأن نعمل وننتج ٠٠ ونعمر الارض انما هو يطلب منا لو اتبعناه لاستطعنا أن نصل الى أكبر تقدم يمكن أن يحققه بشر ١٠٠ اذن المبدأ موجود في ضرورة البحث في الكون ٠٠ ومواصلة البحث والدراسة ٠٠ ومن يبحث ويدرس مفنى قلبه ايمان بالله ٠٠ وشعور بعظمة الله وقدرته يستطيم أن يحقق الكثير ١٠٠ والكثير جدا ١٠٠ المبدأ هو أن نزرع ونعمر ونكشف عن آمات الله فيها ١٠ فاذا تقاعسنا عن هذا كله ١٠ وأذا لم نفعل ذلك و فلا يمكن أن نستغرب و أو أن نتعجب لان غيرنا من الامم قد تقدم علينا و فنحن تركنا منهج الله في العمل و فلابد أن يتركنا قانون الله في النتيجة و وهذا هو الجمال في الحياة و فلا يمكن أبدا أن يكون هناك جمال في الحياة و اذا كان الطالب المجد و والطالب الذي لا يقرأ كتابا في حياته كلاهما ينجح و ولا يمكن أن يكون هناك جمال في الحياة اذا كان الانسان الذي يحرث الارض ويعتني بها ويسقيها ويعالجها من الآفات و والانسان الذي يترك الارض ولا يعمل فيها شيئا بل يهملها تماما و كلاهما يجني نفس المحصول ولا يعمل فيها شيئا بل يهملها تماما و كلاهما يجني نفس شيء قبيحا فلا تجد طالبا ينبغ و ولا علما يخترع و ولا انسانا يضيف الى الحياة شيئا و ولا مدينة تبني مادام من يعمل ومن يضيف الى الحياة شيئا و ولا مدينة تبني مادام من يعمل ومن يضيف الى الحياة شيئا و ولا مدينة تبني مادام من يعمل ومن ولكن الجمال في الحياة في تناسب النتيجة مع العمل وعن هذا ولكن الجمال في الحياة في تناسب النتيجة مع العمل وعن هذا يتحدث القرآن في الدنيا والآخرة وو

وبذلك نكون قد عددنا أوجه الخلاف في معجزة القرآن عن معجزات الرسل الاخرى ٠٠ فالقرآن عطاء لكل جيل يختلف عن عطائه للجيل السابق ٠٠ والقرآن للعالمين، أي للدنيا كلها٠٠ وليس لقوم محددين والقرآن يحوى الحقائق الاساسية في الكون كله ٠٠ ويأتي بها واضحة في ألفاظ تنسجم مع قدرة العقول التي عاشت وقت نزول القرآن ٠٠ وقدرة العقول في كل جيل بعد ذلك ٠٠ فالقرآن يعطى لكل عقل حجمه ٠٠٠

ومعجزة القرآن تختلف أيضا في أن الله هو الذي يحفظ كتابه ، أما معجزات الرسل السلمابقة ٠٠ فقد كلف الله البشر بحفظها فحرفوها ونسوا ما ذكروا به ٠٠ وأضلفوا اليها ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى حفظ القرآن من أن يحدث فيه أي تبديل أو تغيير ٠٠ كما أن القرآن كلام الله الذي بدأه مع آدم ٠٠ والذي هو أساس العلم البشري كله ٠٠

ولكن القرآن جاء يتحدى العرب في اللغة ١٠ وفي البلاغة . وذلك ما سنتحدث عنه في الفصل القادم ١٠٠



## • الفصل لثالث •

# المعجة اللغوية فيالقرآن الكريمي

القرآن كلام الله سبحانه وتعالى ١٠٠ وما دام كلام الله فيجب أن يكون معجزا ١٠٠ لان قائله وهو الله سبحانه وتعسالى ليس كمثله شيء ١٠٠ ولقد أذهلت بلاغة القرآن عند نزوله ، العرب ، وهم اساتذة لبلاغة في ذلك الوقت ١٠٠ وبهتوا لما فيه من اعجاز ١٠٠ ومن بلاغة أن يأتوا بعض العرب في ذلك الوقت ان اساتذة البلاغة قادرون على أن يأتوا بمثل هذا الاسلوب ١٠٠ ولكنهم صرفوا من الله على أن يأتوا به ١٠٠ وهذا القول هو اثبات بأن القرآن هو كلام الله سبحانه وتعالى ١٠٠ فلو أنه ليس كلام الله لما صرف الله العرب عنه أن يأتوا بمثله ١٠٠ فلو أنه ليس كلام الله لما صرف الله العرب عنه أن يأتوا بمثله ١٠٠ بأى أن قدرة الله سبحانه وتعالى قد صرفتهم عن أن يأتوا بمثله ١٠٠ وكان هدفهم أن ينفوا الاعجاز عن ذاتية القرآن ١٠٠ يأتوا بمثله ١٠٠ وكان هدفهم أن ينفوا الاعجاز عن ذاتية القرآن ١٠٠ يأتوا بلقرآن معجزة أخرى ، وهي معجزة القدرة ١٠٠ أعلى الذي أرادوه أعطوا للقرآن معجزة أخرى ، وهي معجزة القدرة ١٠٠

على أن اعجاز القرآن يجب أن ننظر اليه من الدائرة الاولى التى استقبلته و وهى رسول الله صلى الله عليه وسلم و فالمنطقى والطبيعي مادام القرآن كلام الله سبحانه وتعالى ، يكون أبلغ الكلام

٠٠ ويكون فيه معجزة ٠٠ وبلاغة القرآن لها عناصر لابد أن تتوافر فيها ٠٠ فالبلاغة هي مطابقة الكلام بمقتضى الحال ٠٠ ومقتضى حال المخاطب بالذات ٠٠ ولكن العجيب أن القرآن في هذه الناجية ، وهي مطابقة الكلام بمقتضي الحال ٠٠ فيه معجزة كبرى ٠٠ فأحوال الناس متعددة ٠٠ متغيرة ٠٠ وانت حين تخاطب انسانا اذا لم تعرف مًا في نفسه ٠٠ فانك لا تستطيع أن تصل الى أعماقه ٠٠ ومخاطبتك لرئيس الدولة مثلا ١٠٠ أو الامير ١٠٠ تختلف في أسلوبها وطريقتها عن مخاطبتك لخادمك أو من يعمل عندك ٠٠ تختلف في أسلوبها عن مخاطبتك لزوجتك وأولادك ٠٠ وكل ذلك يختلف عن مخاطبتك لرئيسك في العمل ٠٠ أو لمرؤوسيك ٠٠ الى آخر النوعيات التي تخاطبها ٠٠ بل أن الامن يمتد أكثر من ذلك إلى الحالة النفسية التي فيها المخاطب والأفانسان غاضب في قِمة غضبه لا يمكن أن تخاطبه بنفس الإسسلوب فعوبينفش الطريقة التي تخياطب هذا الشخص ذاته بها عندما يكون في حالة نفسية سعيدة ٠٠ هذا له كلام ٠٠٠ وهذا له كلام آخر ٠٠ مخاطبة الانسان الغاضب لها ظريقة ٠٠ ومخاطبة الابسان الذي هو في حالة نفسية سعيدة لها طريقة أخرى ٠٠ ولكن اعجاز القرآن يأتي في أنه يحيط بالحالات النفسية للمخاطبين جميعا فعالفني منهم والفقير فعالتعيس منهم والسعيد ٠٠ الخادم منهم والسيد ٠٠ انه يخاطبهم جميعا ٠٠ ويخاطبهم في حالاتهم النقسية كلها ١٠٠ فالإنسان الغاضب اذا سمع القرآن هدأت نفسه ٠٠ والانسان السعيد إذا سمع القرآن اهتر في داخل نفسه مع وزادت سعادته مع والامير مع والخادم مع والمثقف ٠٠ وغير المتعلم ٠٠ وهولاء جميعا الذين لا يُمكن أن يجتمعوا على أي مستوى ٠٠ ولا أن تتوجد عقلياتهم ٠٠ بحيث يكلمهم متحدث واحد ٠٠ وَقَى نَفْسَ المُوضُوعَ فَيَفْهُمُونَهُ ٠٠ تَرَاهُمْ فَي الصَّلَاةَ ٠٠ وقد اجتمعوا في المسجد ﴿ وجلسوا مَعَا ﴿ وَيَتَّلَّى الْقُرْآنِ فِيهُنَّ قُلُوبُهُمْ حميعا وبرغم اختلاف الثقافة والبيئة والحالة النفسية ووالجالة الاجتماعية وكل شيء اختلافا بينا ٠٠ ومن هنا كان الاعجاز الاول

في بلاغة القرآن ١٠٠ انه يحيط بعلم حالات أفراد متعددين ١٠٠ من أجناس مختلفة ٠٠ وشعوب مختلفة ٠٠ وثقافات مختلفة ٠٠ ولغات مختلفة ٠٠ وبيئسات مختلفة ٠٠ لم يخاطبهم بما يهز وجسدانهم ومشاعرهم ٠٠ ويؤثر في عواطفهم ٠٠ فاذا سألت أحدهم ما الذي أعجبك في القرآن ٠٠ فانه غالبا لا يستطيع أن يعطيك جوابا شافيًا ٠٠ وانما سيعطيك كل واحد منهم جوابا مختلفا ٠٠ وذلك يدل على أن الاعجاز واصل إلى قلبه ٠٠ متغلغل في نفسه ٠٠ بما لا يستطيع هو أن يصفه الوصف الكامل ١٠٠ أي أن القرآن يخاطب في النفس البشرية أحاسيس وملكات لا يعلمها الا خالقه و وهذه الملكات لو عرفناها لعرفنا لماذا نتأثر باسلوب القرآن ٠٠ ولكننا نظل نبعث ونحوم حول الآيات التي أعطت القرآن هذه البلاغة ٠٠ ثم بعد ذلك لا تحد حوايا شافيا ١٠٠د أن الله سبحانه وتعالى يخاطب في النفس البشرية ملكات هو خالقها ٠٠وأن هذه الملكات تتأثر بكلام الله سبحانه وتعيالي ٠٠ وتهتز له دون فارق من فوارق الدنيا ٠٠ أو من الفوارق التي وضعتها الحياة الدنسيا بن الناس ٠٠ ولذلك كان أخشى ما يخشاه الكفار أن يستحم الناس الى القرآن و و كانوا غر مؤمنين ٠٠ فقد كان القرآن بمخاطبته لملكات كل نفس يهزها هزا عنيفًا ١٠ ويجعلها تتأثر به ١٠ حتى أن الوليد بن المغيرة حين استمم لتمراء وان أسفله لمغدق وانه يعلو ولا يعلى عليه و

وهكذا تأثر به دون ايمان ٠٠ وعمر بن الخطاب رضى الله عنه حين دخل بيت صهره بعد أن علم باسلام أخته وزوجها كان ناويا الشر ٠٠ وما ان استمع الى آيات من القرآن حتى هدأت نفسك وانشرح صدره للاسلام ١٠ لماذا ؟ ١٠ لأن كلام الله سبحانه وتعالى قد خاطب ملكة في نفسه ١٠ وهو في غاية الضيق والحمق ١٠ وينوى الشر ١٠ وخاطب هذه النفس ، نفس عمر بن الخطاب ، وهي في هذه الحالة من الغضب الشديد بنفس الكلام الذي يخاطب به المؤمنين ، وهم في حالة انسجام وسعادة شديدة لقربهم الى ألله

سبحانه وتعالى ٠٠ واذا بالآيات، نفس الآيات التى تدخل السعادة على نفس قريبة من الله ١٠ قد أدخلت الهدو، والانسجام على نفس لم تكن قد آمنت ١٠ وأصابت فى نفس الوقت نفوسا سعيدة وهى نفوس المؤمنين ١٠ فجعلتها تزداد سعادة ١٠ وتنشرح للاسلام ١٠ ونفسا غاضبة تنوى الشر لم تصل الى الايمان بعد ١٠ فهدأتها وجعلتها سعيدة ١٠ وانشرح الصدر للايمان ١٠ مع أن الكلام واحد ١٠ وفرق كبير بين حالة المخاطب فى الحالتين ١٠ ومع ذلك ولأن القائل والله سبحانه وتعالى ١٠ وهو العالم بالنفس البشرية التى خلقها مو الله سبحانه وتعالى ١٠ وهو العالم بالنفس البشرية التى خلقها الحالات ١٠ مع أنه نفس الكلام ١٠.

اذن فهناك فى النفس ملكات خفية عن الانسان ٧٠٠ لا يعرف سرها الا الله سبحانه وتعالى ٠٠٠ ويقوم الله بمخاطبة البشر على اختلاف أحوالهم ٠٠٠ فتهتز هذه الملكات ٠٠٠ وتتأثر وينسجم الانسان معها دون أن يعرف السر ٠٠٠

### قالوا ساحر ۰۰ وقالوا مفتري

افا وصلنا الى ذلك ٠٠ نكون قد تحدثنا عن أول شروط البلاغة ٠٠ وهو مطابقة الكلام لمقتضى الحال ٠٠ ونجد أن القرآن في عدم الناحية قد تخطى كل شروط البلاغة في أنه مطابق لكل أحوال البشر ٠٠ على اختلاف ظروفهم ٠٠ ولذلك تحير الكفار في هـــــذا الإعجاز أنى مخاطبة البشر جميعا ٠٠ وفي هذا الإعجاز الذي تهتز له قلوب كل من يسمعه ويفهمه ٠٠ فقالوا ساحر ٠٠ سحر الناس بكلامه ٠٠ لانه لا يمكن لبشر عادي أيا كان أن يأتي بكلام يطابق كل الاحوال ٠٠ ولو أخذنا أبلغ بلغاء العصر ٠٠ وقلت له أنظم قصيدة ٠٠ أو أعد كلاما لتلقيه أمام الناس ٠٠ فهو لا يستطيع أن يعد كلاما يقوله أمام مجموعة من المتبحرين في العلم ٠٠ وني نفس الوقت يقوله أمام مجموعة من غير المتملمين ٠٠ ويكون الكلام مطابقا لمقتضى الحال ٠٠ ولا أن يعد قصيدة يمدح بها أميرا ٠٠ ثم مطابقا لمقتضى العالم ٠٠ ولا أن يعد قصيدة يمدح بها أميرا ٠٠ ثم

الحال ٠٠ ولكنهم وجدوا أن القرآن يخاطب المتعلم وغير المتعلم ٠٠ والعبد والسيد ١٠ والرجل العادى والحاكم ١٠ ومن منا كانت المطابقة معجزة ١٠ فقالوا ساحر ١٠ فليأتوا بسحر مثله ١٠ ثم هل للمسحور خيار أو ارادة مع الساحر ١٠ اذا كان محمد عليه السلام قد سحر من آمن به ١٠ فلماذا لم يسحركم أنتم ١٠ أن بقاءكم على الكفر ومحاربة الدين ، دليل على أنه ليس ساحرا ١٠ والا لو كان ساحرا لكان قد سحركم جميعا ١٠ ولم يسلب بعض الناس ارادتهم ١٠ ويترك البعض الآخر على ارادته ١٠٠ ويترك البعض الآخر على ارادته ١٠٠ ويترك البعض الآخر على ارادته ١٠٠

ثم انتقلوا الى نقطة أخرى ٠٠ قالوا مفترى ١٠ نقول لهم مادمتم قد فهمتم أنه مفترى ١٠ فافتروا أنتم ان كنتم تستطيعون ١٠ بل انكم أنتم أيها الكفار أقدر منه على الافتراء ١٠ فالرسول صلى الله عليه وسلم ليس له دراية بفن الكلام ١٠ والخطب والشعر والادب ١٠ بل أنه لا يقرأ ولا يكتب ١٠ ولا يقول الشعر ١٠ أما أنتم فأساتذة الكلاموالب لاغة ١٠ فاذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو لا يعرف القراءة ولا الكتابة ١٠ ولم يقل شعرا أو أدبا ١٠ قد قال هذا الكلام ١٠ وأنتم تقولون أنه مفترى ١٠ فوسائل الافتراء تملكون أسبابها أكثر من محمد عليه الصلاة والسلام ١٠ عندكم الشعراء والأدباء ١٠ فافتروا مثله ١٠ وأداة الافتراء موجودة تستطيعون أن تستغلوها ١٠

ولقد أراد القرآن أن يرد على هذا الاعجاز · · فقال الله سبحانه وتعالى :

### « وما هو بقول شاعر قليلا ما تؤمنون ٠٠ ولا بقول كاهن قليلا ما تذكرون »

حتى الرد فيه اعجاز ٠٠ فالشعر مفهوم ١٠ انه من كلام موزون مقفى يعرفه الناس جميعا ١٠ ومن هنا فكونكم تقولون ان هــــذا شعر ٠٠ فهذا دليل على أنكم تكفرون ١٠ لماذا ؟ ١٠ لأنكم تعرفون الشعر معرفة جيدة ١٠ وهذا ليس شعرا بأوزانه وقوافيه ١٠ ولذلك عندما تقولون أيها الكفار أنه قول شاعر ١٠ وما تقولونه ليس عن

جهل ٠٠ ولكن عن كفر بالله سبحانه وتعالى لأنكم تعرفون الشعر حيدا ٠٠ ثم قال الله سبحانه وتعــالي ٠٠ وأنما تقولون أنه قول كاهن ١٠ فهنا استخدم الله سبحانه وتعالى كلمة تذكرون ١٠ أى أنكم في قولكم أنه قول كامن ٠٠ وقول الكامن كلام فيه سجم ٠٠ ويمكن أن يختلط ٠٠ ولكن قول الكاهن لا يمكن أن يخاطب كل الملكات ٠٠ ولا يمكن أن يكون فيه كل هذا الاعجــــاز ٠٠ كما أن الكاهن يفضحه طول الوقت ٠٠ والزمن ٠٠ ومن هنسا فانه كبشر ينسى وياتي بعكس ما قاله نتيجـــة لمــرور الوقت والزمن ٠٠ ولذلك عندما رد الله سبحانه وتعالى على قولهم انه كاهن ٠٠ كان الرد بكلمية تتذكرون ٠٠ لأنه من الواضح أن هذا ليس شعرا ٠٠ ومن هنا فانه يمكن أن يختلط بكلام الكهان ٠٠ والفرق بين النثر والشعر في هذه الحالة هو أولا الإعجاز في مخاطبة ملكات النفس البشرية ٠٠٠ وثانيا طول الزمن الذي يجعل الكاهن ينسى ما قال · • ومن هنا قال الله سبحانة وتعالى « أفلا تتذكرون » لأن البشر معرضون أن ينسبوا ما يقولون ٠٠ فاستخدم كلمة تتذكرون ٠٠ ولم يستخدم كلمة يكفرون ١٠٠ أو الكفر ١٠٠ التي استخدمها في الحالة الأولى عندما قالوا قول شاعر ١٠ لأن الشعر له قواعد معروفة ١٠ نأتي بعد ذلك الى اعجاز آخر في القرآن ٠٠ انك اذا قرأت أي كلام منثور ٠٠ ثم جاء الكاتب فاستشهد ببيت من الشعر ٠٠ تشعر ساعة ينتقل الكاتب أو المتكلم من النثر الى الشعر ٠٠ أنك انتقلت من طبيعة كلام الى كلام آخر ٠٠ ثم تترك بيت الشعر وتعود الى النثر فتعرف أيضًا أنك انتقلت من كلام الى كلام آخر ٠٠ نأتي الى رسالة ابن زيدون التي تعتبر القمة في ذلك الوقت ٠٠ ومع اليوم غد ٠٠ ولكل أجل كتاب له ٠٠ الحمد لله على احتماله ٠٠ ولا تحسب عليه في افتعاله ٠٠

فأن يك فعله الذي ساء واحدا

فافعاله اللائي سررن ألوف

وهنا نلتفت فنجد أننا انتقلنا من النثر الى الشعر في كلام في

غاية الانسجام • ولكننا نعرف الفرق • •

ناتي الى القرآن الكريم ٠٠ كلام الله ٠٠ نقرأ فيه :

« أن المتقين في جنات وعيون ١٠ ادخلوها بسلام آمنين ١٠ ونزعنا ما في صدروهم من غل اخوانا على سرر متقابلين ١٠ لا يمسهم فيها نصب وما هم منها بمخرجين ١٠ نبيء عبادي أنى أنا الغفسور الرحيم ١٠ وأن علابي هو العلاب الأليم ١٠ ونبئهم عن ضيف ابراهيم أذ دخلوا عليه فقالوا سلاما ١٠ قال أنا منكم وجلون »

أنت قرأت هذا النص القرآنى ولم تشمر أنك قد انتقلت من النثر الى الشعر الى النثر مرة ألجرى دون أن تدرى ١٠٠ أى أنك انتقلت من شيء منثور الى شيء منظوم ١٠٠ ثم من شيء منظموم الى شيء منثور ١٠٠ وأتحدى أن يأتى بها انسان عندما تنظر الى الكلام الذي قيل « نبيء عبادى آنى أنا الغفور الرحيم ١٠٠ وأن عذابي هو العذاب الأليم » ما جنى بارقات مستفعل فاعلات ١٠٠ بيت من الشعر ١٠٠ ومع ذلك ما أحست أذنى أننى انتقلت من النثر الى الشعر ١٠٠ وأننى انتقلت بعده من كلام منظوم الى كلام منثور ١٠٠

ومثل ذلك تجده في كثير من آيات القرآن الكريم • أمرأة العزيز عندما حمت النسوة :

« وفالت اخرج عليهن ١٠ فلما رأينه أكبرنه وقطعن أيديهن وقلن حاش شه ما هذا بشرا أن هذا الا ملك كريم ١٠ قالت فذلكن الذي لمتننى فيه ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ١٠ ولئن لم يفعل ما آمره »٠٠

قول الله سبحانه وتعالى « فلالكن اللهى لتنثق فيه » مستفعل فاعل ٠٠ مستفعل فاعل ٠٠ مل شعرت أنك انتقلت من كلام منثور ٠٠ وكذلك قول الله سبحانه وتعالى فمن شاء فليؤمن ٠٠ وهن شاء فليكفر ، ٠٠ مفاعيل ٠٠ « والله يهدى من يشاء الى صراط مستقيم له ٠٠

في كل من هذه الآيات لم تشعر أنك انتقلت من شعر الى نثر ٠٠ لأنه توجد هناك فجوة كلامية ٠٠ والقرآن نظم فريد ٠٠ لا تستطيع أن تقول انه نثر ولا شعر ولا سجع ٠٠ وانها هو كلام فريد يتناسب مع قول القائل سبحانه وتعالى ٠٠ اذن فبلاغة القرآن في مطابقته للحال ٠٠ حال جميع المخاطبين ٠٠ وبلاغته في الانتقال من الشعر الى النثر ٠٠ ومن النثر الى الشعر دون أن تحس ٠٠ وبلاغته في أن تحريك النفس البشرية ٠٠ كل نفس بشرية ٠٠ وبلاغته في أن الله تحدى أساطين البلاغة ٠٠ بل تحدى الانس والجن في أن يأتوا بصورة من مشله ٠٠ فعجروا وأمام هذا العجز لم يستطيعوا المواجهة التي يريدون أن يقوموا بهسا ضد الدين الجديد ٠٠ لم يستطيعوا أن يحولوا هذه المواجهسة الى ذات المعجزة وهي القرآن يستطيعوا الكريم ٠٠ لأن التحدى كان أقوى منهم جميعا ٠٠ فاذا بهم يصبون ذلك الى من جاءت على يديه المعجزة وهو محمد صلى الله عليه وسلم ذلك الى من جاءت على يديه المعجزة وهو محمد صلى الله عليه وسلم ٠٠ قالوا:

«لولا انزل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم»

\_ وهنا مربط الفرس ١٠ الحقد والغيرة لم يستطيعاً أن يواجها القرآن ١٠ فقالوا لماذا اختار الله محمدا لينزل عليه القرآن ١٠ كأنما آفة القرآن أنه نزل على محبد عليه السلام ١٠ وليست آفته أنه صراع بين حق ينادى به القرآن ١٠ وباطل هم مقيمون عليه ١٠ والذى يقيم على الباطل يريد للباطل أن يستمر ١٠ لأن الباطل هو الذى يعطيه القوة والقدرة والسيادة ١٠ وهو يريد لهذا الباطل أن يبقى لتبقى له السيادة ١٠ فيأتى الحق ١٠ ويغلبه ١٠ ويحس أن ملكه سيزول فيقول:

## « اللهم أن كان هذا هو الحق من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء » • •

اذن فهو يريد المزة مع الساطل ١٠ أما أذا كان زوال الملك سيأتي مع الحق فهو لايريده ١٠ ويطالب الله ١٠ أو يطلب من الله أن يمطر عليه حجارة من السماء ١٠ أذن فهو يكره الحق لذاته ١٠٠

لأنه سيسلبه سلطانه وقوته ٠٠ ويريد المباطل أن يستمر ١٠ ليبقى سيدا ١٠ ولو بغير الحق ١٠ ثم يقول الكفار بعد ذلك : « الل تتبع الهدى معك نتخطف من ارضنا ، ١٠ اذن المانع من الإيمان ليس انه غير الحق ١٠ لكن المانع له أنه سيزيل عنكم السيادة التي أعطاها لكم الباطل ١٠ وسيتجرأ عليكم الناس وتتخطفون من ارضكم ١٠ وكان هذا هو العناد ١٠ بعد أن فشلوا في تحدى معجزة القرآن اللغوية ١٠ والرد عليها ١٠

### معنى الحروف في القرآن

ولكنهم في تحديهم ووقوفهم موقف المعارضة في أثبتوا أنهم في داخل نفوسهم يعتقدون أن القرآن هو الحق ٠٠ لأنهم لم يستطيعوا أن يتحدوا اعجازه ٠٠ الاعجاز أولا في النبي المختبار للدعوة ٠٠ والاعجاز ثانيا في استخدام نفس الحروف والالفاظ التي يستخدمها البشر ٠٠ ولنتحــدث عن هذين النقطتين بشيء من التفصــيل ٠٠ الاعجاز الأول أن النبي صلى الله عليه وســــلم لم يقرأ ٠٠ ولم يكتب طول حياته فنه ولم يتعلم القراءة والكتابة من ولم يدرس الأدب ولا الشعر ١٠ ولا النثر ١٠ ولا علم الكلام ١٠ الى غير ذلك ١٠ ومع هذا فقد حاء بكلام غاية في الاعجاز ٠٠ كلام لايستطيع أولئك الذين درسوا البلاغة ٠٠ وبرعوا فيها أن يأتوا به ٠٠ أو يأتوا بصورة من مثله ٠٠ بل الاعجاز يتجلى أكثر في أن الله سبحانه وتعالى أثبت في القرآن أن هذا الكلام ليس كلام محمد عليه الصلاة والسسلام ٠٠ بل هو كلام لايمكن أن ياتي به أمي ٠٠ فالانسمان الأمي قد ينطق الكلمات وقد ينظم الشعر والنثر والسجم وولكنه لايستطيع أبدا أن يأتي بالحروف التي تتكون منها الكلمات وو فاذا أنت ذهبت ألى انسان لم يعرف في حياته القراءة والكتابة ٠٠ وسالته مَا هَذَا وَفَ يَقُولُ لِكُ هَذَا كُوبُ مِثْلًا ﴿ فَاذَا قَلْتُ لَهُ مَاهِي الْحَرُوفُ التي تتكون منها كلمة كوب لم يعرف لأنه لم يتعلم القراءة والكتابة واذا بالله سبحانه وتعالى يأتي بالحروف التي لايعرف مسمياتها رجل أمي ٠٠ ويجعل النبي ينطق بها ويجعلها في القرآن فيقول: « الف ٠٠ لام ٠٠ ميم ٠٠ كاف ٠٠ ها، .. يا ـ عين ـ صاد »

امعانا في الاعجاز والتحدي ٠٠ محمد نبى أمي لايمكن أن يعسرف أسماء هذه الحروف أبدا ١٠ ولكنه جاء بأسسماء هذه الحروف ١٠ اثماتا بأن هذا ليس كلام محمد عليه الصلاة والسلام ١٠ لأنه لو كان كلام محمد وهو رجل لم يقرأ ولم يكتب في حياته ١٠ لكان من المستحيل أن يعرف أسماء الحروف التي لا يعرفها ولا يستطيع أن ينطق بها الا من تعلم القراءة والكتابة ٠٠

### مهارة الصبائع

ناتى بعد ذلك الى النقطة الثانية وهى استخدام نفس الحروف والألفاظ التى يستخدمها البشر فى أسلوب ومعان يعجز عنها البشر و وهذا اعجاز وتحد ٠٠ لانك تريد أن تدلل على مهسارة الصانع فى أي شيء ٠٠ فأنت لا تأتى بعادة مختلفة ٠٠ ثم تقارن بين صانع وآخر ٠٠ أنت اذا أردت مثلا أن تعرف من هو أمهر الناس فى صناعة النسيج ٠٠ لا تأتى بخامة من حرير ٠٠ وخامة من قطن ٠٠ وخامة من نعطيها لثلاثة صناع ٠٠ وتقارن بين انتاجهم ٠٠ لأنك فى هذه الحالة لا تستطيع أبدا أن تقول أن هذه أحسن من هذه ٠٠ لأن نسيج الحرير لابد أن يكون أحسن ٠٠ نظر الأن الخامة التى صنع منها الثوب هى أفضل الخامات ٠٠

ولكن المهارة تكون في استخدام مادة واحدة ١٠ نعطى الكل قطئا أو حريرا أو صوفا ١٠ ولذلك تكون العناصر المكونة للشيء واحدة ١٠ أو متساوية ١٠ فلا يكون لها دخل في الجودة ١٠ وتكون المجودة أو المهارة للصانع نفسه ١٠ فاراد الله سبحانه وتعالى أن يثبت أولا أن القرآن لم يتميز ببلاغة الا لأن قائلة هو الله سبحانه وتعالى ١٠ مادته ليست من جنس أعلى من مادة البشر ١٠ بل هي عن جنس كلام البشر ١٠ الحروف هي الحروف ١٠ والكلمات التي تنطقون بها هي نفس الكلمات المستخدمة ١٠ وجاء بكلمات الحروف المستطيع أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات يستطيع أن ينطق بها الحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات يستطيع أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات يستطيع أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات يستطيع أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وحدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وحدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وصدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وصدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وصدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وحدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وحدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وحدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمتعلم ١٠ ومسميات وحدى ١٠ أن ينطق بها المحاهل والمحاهل والم

الحروف نفس الحروف ٠٠ والكلمات نفس الكلمات ٠٠ ولكن الذي أفحمهم هو الله سبحانه وتعالى ٠٠ فلم يستطيعوا أن يأتوا بمثله ٠٠ وهذا دليل على أن الصانع هو المختلف ٠٠ ومن هنا كان التحدى عظيما ٠٠ لأن الفارق هو بين قدرة الله سيبحانه وتعالى ٠٠ وبين قدرة البشر ٠٠

وعندنا في البلاغة عندما نقول أن هذا الشيء بليغ ٠٠ ونقول أن العرب قد اشتهروا بالبلاغة والفصاحة ٠٠ يعنى أن البلاغة هي وضع الكلام مناسبا للمقام الذي يقال فيه ٠٠ ومستوفيا لأركان سلامته ٠٠ وأركان الكلام هي ألا يكون بين الحروف تنافر ٠٠ مثل أن تكون الكلمة هيم ٠٠ هيم ٠٠ وانما تكون الكلمات منسجمة ٠٠ ولاتأتي مخالفة لقانون اللغة ٠٠ ولا تكون غريبة على الأذن ٠٠ عندما تستوفي الكلمة هذه الشروط ٠٠ توضع في جملة يشتوط أن تكون منسجمه مع الكلمة االاخرى وو خاضعة لقواعد اللغة وو وليس فيها تعقيد ٠٠٠ اذن عندما جاءوا ليعرفوا البلاغة قالوا هي مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته ٠٠ تراكيب منسجمة ومخاطبة للبشر ٠٠ مطابقة لمقتضى عقلهم ٠٠ ومن هنا فكانت بلاغة البشر على قدر علمهم بمقتضى حال المخاطب ٠٠ ومعنى ذلك آنه لابد أن يكون هناك علم ٠٠ وعلمنا كبشر بأحوال المخاطبين محدود ٠٠ ولكن علم الله سبحانه وتعالى بلا حدود ٠٠ ومن هنا فإن بلاغة القرآن الكريم في أنه معجز في مخاطبته للبشر جميعا ٠٠ معجز في بلاغته ٠٠ ومطابقته بمقتضى مخاطبته للبشر جميعا يخاطب ملكات في النفس لاندري ٧٠٠لنعرف سرها ٠٠ مكون من نفس الحروف والكلمات التي يستخدمها العامي ٠٠ والمتعلم ٠٠ تحدي به الله البشي أن يأتوا بصورة مثله ٠٠ ثم تحدى الإنس والجان ٠٠ وهم الذين لهم اختيار ٠٠ ووضع الله فيه أسماء الحروف كاعجاز لأن الموحى اليه وهو النبي صلى الله عليه وسلم أمى لم يقرأ ٠٠ ولا يكتب ٠٠ على أن الاعجاز في القرآن لا ينتهى عند هذا الحد ٠٠ وانما يمتد الى دقة اللفظ والتعبير التي يعجز عنها البشر ٠٠ وهذا هو موضوع الفصل القادم acciaciona

، یا عیادی انی حرمت الظلم على نفسی وجعلته سنكم محرما ، فلا تظالموا ، ما عمادي كلكم ضال الا من هديته فاستهدوني أهدكم ، يا عبادي كلكم حاثم الا من أطعمته فاستطعموني أطعمكم ، ما عبادي كلكم عار الا من كسيوته فاستكسوني أكسكم ، با عيادي كلكم تخطئون بالليل والنهار ، وأنا أغفر الذنوب جميعها فأستغفر وأن أغفر لكم ، يا عبادي انكم لن تبلغوا ضرى فتضروني ، ولن تبلغوا نفعي فتنفعوني ، يا عبادي لو أن أولكم وآخركم وانسكم وحنكم كانوا على أتقي قلب رجل منكم ما زاد ذلك في ملكي شيئا ، با عبادي لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم كانوا على أفجر قلب رجل واحد ما نقص ذلك من ملكم شبيئا ، ياعبادي لو أن أولكم وآخركم وانسكم وجنكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كل انسان مسألته ما نقص ذلك مما عنسدى الا كما ينقص المخيط اذا أدخل في البحر ، يا عبادي انما مي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم اياها ، فمن وجد خبرا فليحمد الله ، ومن وجد غر ذلك فلا يلومن الا نفسه

0,000,000,000,000



# • الفصال الع

# البلاغة في القرآن الكريم

اذا أردنا أن نتحدث عن معجزة القرآن • وبلاغته • فأننا لابد أن نتناول دقة اللفظ • أو دقة التعبير في القرآن الكريم • وكلام الله سبحانه وتعالى يجب أن يكون في غاية الدقة • بحيث يعبر عن الشيء تعبيرا كاملا • فلا تجد حرفا زائدا بلا معنى • ولا كلمة مترادفة الى آخر مايقال عن القرآن الكريم • والحقيقة أن المعجزة في القرآن تجدها في حرف • فيقول الله سبحانه وتعالى :

### « قل سيروا في الأرض » ٠٠

وتقف أنت عند هذه الآية الكريمة وتسأل ١٠ لماذا لم يقل الله :
قل سيروا على الأرض ١٠ هل أنا أسير في الأرض ١٠ أو على الأرض
١٠ حسب مفهوم الناسجميعا ١٠ فأنا أسير على الارض ١٠ ولكننا
نجد أن الله قد استخدم كلمة في ١٠ ولم يستخدم كلمة على ١٠
يقول : سيروا في الأرض (ففي) تقتضي الظرفية ١٠ والمعنى يتسع لأن
الأرض ظرف المشي ١٠ ومن هنا فأن التعبير جائز ١٠ ولكن ليس
في القرآن كلمة جائز ١٠ فالتعبير بقدر المعنى تماما ١٠ والحرف
الواحد يغير المعنى وله هدف ١٠ وقد تم تغييره لحكمة لكن ما هي
حكمة استخدام حرف (في) بدلا من حرف (على) ١٠٠؟

عندما تقدم العلم وتفتع وكشيف الله أسرار الأرض وأسرار الكون

معرفنا أن الأرض ليس بعدلولها المادى فقط ١٠٠ أى أنها ليست الماء والأرض ١٠٠ أو الكرة الأرضية وحدها ١٠٠ ولكن الأرض عي بغلافها الجوى ١٠٠ فالفلاف الجوى جزء من الأرض يدور معها ويلازمها ١٠٠ ومكمل للحياة عليها ١٠٠ وبدونه تصبح الحياة غير ممكنة على الأرض ١٠٠ وسكان الأرض يستخدمون الخواص التي وضعها الله في الغلاف الجوى في اكتشافاتهم العلمية ١٠٠ والدليل على ذلك أنك اذا ركبت الطائرة فانها ترتفع بك ١٠٠ الف قدم مثلا عن سطح الأرض ١٠٠ ومع ذلك فانك لا تقول انك خرجت من الأرض ١٠٠ وحقيقة ١٠٠ هو عندما تخرج من الغيلاف الجوى للكرة الأرضية وحقيقة ١٠٠ هو عندما تخرج من الغيلاف الجوى للكرة الأرضية مادمت أنت في الغلاف الجوى المحيط بالكرة الأرضية ١٠٠ فأنت في الأرض ١٠٠ ولست خارج الأرض ١٠٠ فاذا خرجت من الغلاف الجوى ١٠٠ فانت في هذه اللحظة التي تخرج فيها خارج الأرض ١٠٠ الغلاف الجوى متمم للأرض ١٠٠ وجزء منها ١٠٠ ويدور معها ١٠٠ الغلاف الجوى متمم للأرض ١٠٠ وجزء منها ١٠٠ ويدور معها ١٠٠

نعود الى الآية الكريمة ونقول: لماذا استخدم الله سبحانه وتعالى الفظ في ١٠ ولم يستخدم لفظ على ١٠ ؟ لأنك في الحقيقة تسير في الأرض ١٠ وليس على الأرض ١٠ هذه حقيقة علمية لم يكن يدركها العالم وقت نزول القرآن ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى وهو القائل ١٠ وهو الخالق يعرف أسرار كونه ١٠ يعلم أن الانسان يسير في الأرض ١٠ انه يسير على سطح الأرض ١٠ ولكنه لا يسير على الأرض ١٠ بل يسير فيها بين الغلاف الجوى والسطح ١٠ ومن منا فهو يسير في الأرض ١٠ أي في وسطها بين غلافها الجوى الذي هو جزء منها ١٠ وبين اليابسة التي هي جزء آخر ١٠ ومكذا نجد دقة التعبير في القرآن في حرف ١٠ ونجد معجزة القرآن في حرف ١٠ وختلاف العمير

انتقل بعد ذلك الى مثل آخر كنموف مدى بلاغة القرآن فى اختيار اللفظ الذي يناسب المعنى تماما ٠٠ وليس فيه تجاوز ولا مترادفات .٠٠ يقول الله سبحانه وتعالى على لسان لقمان وهو يوصى ابنه .

« واصبر على ما اصابك • ان ذلك من عزم الأمور »

٠٠ ثم نجد في آية ثانية ٠٠

« وان صبر وغفر أن ذلك أن عزم الأمور »

فهناك نوعان من الصبر ٠٠ صبر النفس فيما ليس لى فيه غريم ٠٠ وهذا هين لانه ليس هناك انسان أنفعل عليه ٠٠ ولا أملك أن أرد على شيء قد حدث لى ٠٠ ما حدث هو قضاء الله ٠٠ وأنا ليس أمامى الا الصبر ٠٠ هذا نوع من الصبر لا يحتاج الى طاقة كبيرة ليمارسه الانسان ٠٠ لانه ليس هناك غريم أستطيع أن أرد له ما أصابني ٠٠

والنوع الثانى من الصبر ٠٠ معتاج الى جلد أكبر ٠٠ ومعتاج الى قوة ارادة ٠٠ وهذا النوع هو الذى يوجد لى فيه غريم أستطيع أن أنتقم منه ٠٠ وأستطيع أن أصفح وأغفر ١٠ اذن عندما يتحدث الله سبحانه وتعالى عن الصبر بنوعيه ٠٠ يعطى لكل نوع ما يستحقه من وصف للنفس البشرية ٠٠ فهو عندما يتحدث عن الصبر على شيء للس لى ٠٠ فيه غريم ٠٠ يقول:

« واصبر على ما اصابك ان ذلك من عزم الامور »

وعندما يتحدث عن الصبر الذي لى فيه غريم بحيث استطيع أن أنتقم ٠٠ وأكون منفعلا اذا لم أنتقم ٠٠ يقول سبحانه وتعالى :
« أن ذلك لن عزم الأمور » ٠٠

منا اللام للتأكيد في نوع الصبر ٠٠ وما يحتاجه من جلد وضبط للنفس ٠٠ ففي الحالة الأولى حينما لا تستطيع أن تعاقب بعثل ما عوقبت به ٠٠ يكون الصبر من عزم الأمور ٠٠ ولكن في الحالة الثانيسة فأنك تستطيع أن تنتقم من غريمك ٠٠ ولذلك قال الله سسحانه وتعالى:

## « وان صبر وغفر » ..

وهنا يظهر من كلمة غفر ١٠ أن هناك غريبا يمكن الانتقام منه ١٠ وان هذا الغريم قد غفر الانسان له ١٠ ومن هنا لابد أن تأتي اللام للتأكيد ١٠ لتؤكد المعنى ١٠٠ وتؤكد الفرق بين عزم الأمور في الحالة الثانية ١٠ وهكذا نرى أن حرفا واحدا في القرآن الكريم يصنع معجزة ١٠٠

### مخاطبة النفس البشرية

على أن المعجرة لا تأتى فى حرف فقط ١٠ بل تأتى أيضا فى مخاطبة القرآن للملكات البشرية المستوره ١٠ الشىء الذى ينبىء عن علم تأم بخفايا النفس البشرية ١٠ وملكاتها التى نعرفها ١٠ والتى نجهلها ١٠ فمثلا عندما أراد الله سبحانه وتعالى أن يمنع المشركين بأن يطوفوا بالبيت الحرام ١٠ ساعة مايلقى هذا الأمر ،ما الذى يهتز فى نفس المسلم الذى يستمع ١٠ أى الملكات تهتز ١٠ ملكة الاقتصاد فى النفس ١٠ على أساس أن هؤلاء المشركين يأتون من كل الدول ١٠ فى النفس ١٠ على أساس أن هؤلاء المشركين يأتون من كل الدول ١٠ بعد ١٠ ومعنى منمهم من الحضور ١٠ منع الخير الذى يأتى ممهم بعد ١٠ فهم يأتون بالبضائع ١٠ وينفقون ١٠ ويحدثون رواجا اقتصاديا ١٠ فهم يأتون بالبضائع ١٠ وينفقون ١٠ ويحدثون رواجا اقتصاديا وهو خالق للنفس البشرية ١٠ يعلم هذا ١٠ فعندما تنزل هذه الآية وهو خالق للنفس البشرية ١٠ يعلم هذا ١٠ فعندما تنزل هذه الآية

وطريق ومنهج للحياة ٠٠ ولكن تتجلى فيها رحمة الله فتحاطب
 الآية الملكة النفسسية التي تتأثر بالإقتصساد ٠٠ فعندما يقول الله سيحانه وتعالى :

« انها المشركون نجس فلا يقربوا السنجد الحرام بعد عامهم هذا » . .

يخاطب في نفس الآية الملكة الاقتصادية ٠٠ ويخاطب الملكة الاقتصادية قبل أن يثار السؤال في أن ذلك سيؤدى الى ضيق الرزق ٠٠ فيقول الله سبحانه وتعالى :

« وان خفتم عيلة فسوف يغنيكم الله من فضله » • •

نفس الآية ٠٠ والمعنى هنا أنه حدار أن تفتنكم الملكة الاقتصادية والخوف من ضيق الرزق عما أقول لكم في أفعل ولا تفعل ٠٠ ولا تخافوا من الفقر ٠٠ فإن الله سبحانه وتعالى هو الفنى الحميد وسيغنيكم من فضله ٠٠

ان حسنا المعنى ٠٠ معنى الملكة الاقتصادية ٠٠ وتأثيرها داخل النفس يتكرر الآن فى أشياء كثيرة تحدث فى الدنيا٠٠ والله سبحانه وتعالى حين يقول لك أفعل كذا ٠٠ أو يقول لك لا تتعامل مع كذا ٠٠ يأتى بعد ذلك مباشرة السؤال الى ذهنك ٠٠ والرزق الذى أحصل عليه من هذا التعامل ٠٠ من أين أتى به ٠٠ وهنا يقول الله سبحانه وتعالى اننى أرزقك من طريقى ٠٠ وما دام الرزق بيدى أنا فاننى من أن رزقك سبيلا آخر للرزق ٠٠ ولا تخش الفقر ٠٠ ولا تخف من أن رزقك سيناله غيرك ٠٠

« هو ۰۰ يطعمني ويسقين »

والله سبحانه وتعالى فى القرآن الكريم يخاطب دائما ملكات النفس البشرية ٠٠ ويرد عليها ببلاغة وبدقة متناهيتين ٠٠ بحيث تجد أنه عندما تتغير كلمة واحدة من الكلمات ٠٠ فان ذلك لأن الله سبحانه وتعالى يريد أن يعطى معنى جديدا ٠٠ أو يفهم شيئا جديدا ٠٠ وهذه الدقة الهائلة ٠٠ تجدها موجودة بكثرة فى القرآن الكريم ٠٠ مثلا أبراهيم عليه السلام يقول :

« فانهم عدو لى الا رب العالمين الذي خلفني فهو يهدين »

جنا نتوقف لنسأل : لماذا لم يقل ابراهيم عليه السلام حو الذي خلقني فهو يهديني ٠٠ وقال: الذي خلقني فهو يهدين ٠٠ لأن الخلق ليس محتاجا الى تأكيد ٠٠ فليس مناك انسان مهما كبر وعظم وحكم الدنيا كلها ١٠ يستطيع أن يدعى أنه يخلق انسانا١٠ والا فسنطلب منه أن يفعل ذلك وسيعجز ١٠٠ أذن فالخلق لم يدعه أحد ١٠٠ ولذلك فانه غير محتاج الى تأكيد و انما الهداية هناك مثات الالوف ممن يدعون أنهم يهدون الناس ٠٠ بعضهم وضبع مناهج مع الدين ٠٠ وبعضهم وضع مناهج ضد الدين ٠٠ والمهم انهم جميعا يدعون إنهم يريدون هداية البشر ٠٠وكل انسان يضع نظاما يخضع لأمره وهواه ٠٠ ويدعى أنه للهداية ٠٠ومن هنا كان لابد مزالتاكيد على أن الهدى من الله وحده ٠٠ وأنالحق والطريقالمستقيم مَنَ الله وحده ٠٠ وهكذا نرى أن الضمير منا كان لابد من وضعه ٠٠ وأن الضسمير في الجزء الأول من الآية لم يكن هناك حاجة للتذكير به ٠٠ فالخلق صفة من صفات الله ٠٠ لا يتازعه فيها أحد ٠٠ فهو ليس محتساجا الى تأكيد وانما الهدى فيه ادعاءات من الناس ٠٠ وهنــا تأتي كلمة (هو ) ضرورة ٠٠ ثم تأتى بعد ذلك في :

« واللي هو يطعمني ويسقين » ٠٠

لأن الانسان يكسب ثمن الطعام والشراب فهناك ادعاءات كثيرة في الرزق · ومن منا فان هذه الأدعاءات محتاجه الى ان يقول الله سبحانه وتعالى كلمة « هو يطعمني ويسقين »

ويقول أيضًا مع : أ

« واذا مرضت فهو يشفين »

• • ذلك أننا بين الطبيب والدوا، ننسى أرادة الله سبحانه وتعالى • تم بعد ذلك ناتى الى عدم وجود كلمة هو في قوله تعالى :

« والذي يميتني في يحيين » . .

ولم يقل : والذي ( هو ) يميتني ثم ( هو ) يحيين لانه لا أحد يستطيع أن ينازع الله في مسألة الموت والحياة · ولا يدعيها لنفسه • ومن هنا كان التأكيد غير لازم المتضى الحالي وهكذا نرى في هذه الآيات أن الله سبحانه وتعالى يأتي بالهسمر فيضعه مرة • ويحذفه مرة • لأن المقام يقتضى ذلك • ولأن دقة التعبير في القرآن الكريم تجعل الكلمة الواحدة توضع في المكان الناسب لتغبر عن المعنى الدقيق البالغ الدقة • سواء من ناحية الاضافة أو الحذف • أو اختيار الكلمات • ولو أن الله سسبحانه وتعالى استخدم كلمة هو في كل الآيات التي ذكرناها • أو حذف كلمة هو من كل الآيات التي ذكرناها • أو حذف كلمة هو من كل الآيات التي ذكرناها • كلام الله سبحانه ولمضى الحديث على أساس أنه كلام بشر • ولكن كلام الله سبحانه وتعالى • •

#### لماذأ التغيير

ونرى أن الدقة البالغة في التعبير تقتضى التغبير في كل حرف يتم • وفي كل كلمة تقال • • بل في نفس الكلمة منلا • • مثل سقيناهم • واسقيناهم • • سقيناهم متعديا • • واسقيناهم متعديا • •

« وسقاهم ربهم شرابا طهورا » • •

هذا قول الله سبحانه وتعالى ٠٠ وفي آية أخرى يقول الله سبجانه وتعالى :

### « وأن لو استقاموا على الطريقة لأسقيناهم » • •

لماذا لم يقل لو أستقاموا على الطريقة لسقيناهم ١٠ مع أن سقى وأسقى بمعنى واحد ١٠ واللفظان يتعديان لمفعولين ١٠ ماهو الخلاف ١٠ هل هى مجرد مترادفات ١٠ أم الفاظ تتغير حتى لا تتكرر نفس الالفاظ ١٠ أبدا ١٠ كل تغيير يحدد معنى معينا لا يحدده غيره ١٠ ونحن حين ناتى ونتابع القرآن الكريم نجد أن سسقى تسسستخدم في الامر الذي ليس فيه كلفة ولا علاج ١٠ وأسقيناهم في الامر الذي فيه كلفة وعلاج ١٠ هذا في أمور الدنيا « اسقيناهم في الامر الذي فيه كلفة وعلاج ١٠ هذا في أمور الدنيا

أمر فيه كلفة ٠٠ فيه جهـد ٠٠ نحن أوجـدنا لهم الماء وجعلناه متوافرا لديهم بلا تعب ولا نصب ٠٠ فهو موجود في البئر ٠٠ ولكن لكى تتم السقيا يجب أن يذهب الإنسان الى البئر ليشرب ١٠ أو أن يحضر له انسان آخر الماء ١٠ اذن هنا فى أسقيناهم ١٠ رغم أن الماء موجود بقدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ ومتوافر بقدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ ومتوافر بقدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ الا أن عملية السقيا فيها عمل من الانسان ١٠ أو جزء من العمل ١٠ فاذا أتينا الى كلمة سقيناهم ١٠ نجد الله سبحانه وتعالى يقول:

### « وسقاهم دبهم شرابا طهورا » • •

هذا في الجنة ٠٠ بمجرد الخاطر ليس فيه كلفة ١٠ اذا أحسست بالعطش وجدت الماء أمامك يصل الى فمك ٠٠ هنا في الآخرة لا يوجد أي جهد ولا أي كلفة للانسان في أي عمل يعمله ١٠ فكل شيء في المجنة متى تمناه الانسسان وجده حاضرا أمامه ١٠ اذن فقول الله سبحانه وتعالى ٠٠

## « وسقاهم ربهم شرابا طهورا » • •

معناه أن السقيا هنا في الجنة ليس فيها أي جهد ٠٠ ولا أي كلفة ٠٠ ولذلك فرق الله سبحانه وتعالى بين السقيين ٠٠ رغم أنه هو الذي أوجد الماء أو ما يتم شربه في الحالتين ٠

### يعلمون ٠٠ ويعقلون

واذا مضينا نقرأ في القرآن الكريم ٠٠ نجد الله سبحانه وتعالى قد استخدم لفظا معينا ٠٠ وفي حالة مماثلة لم يأت بنفس اللفظ حتى أنك حين تسمع الآية تظن أنه سيأتي باللفظ الأول ٠٠ ولكنه لا يأتي به ٠٠ مثلا يقول الله سبحانه وتعالى :

# « أو لو كان آباؤهم لايعلمون شيئًا ولا يهتدون » ٠٠ ويقول الله سبحانه وتعالى :

### « أو لو كان آباؤهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون » ٠٠

لماذا الاختلاف في الكلمة ٠٠ مع أن العلم والعقل واحد ٠٠ أقول ان هناك فرقا كبيرا يحتم في مرة استخدام لفظ يعلمون ٠٠ وفي مرة استخدام لفظ يعقلون ٠٠

نأتي الى نص الآيتين الكريمتين في سورة البقرة ( ١٧٠ ) يقول الله تعالى :

« واذا قيل لهم أتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما الفينا عليه آباءنا أو لو كان آباؤهم لايعقلون شيئا ولا يهتدون •• ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لايسمع الا دعاء ونداء •• صم بكم عمى فهم لا يعقلون •• »

والآية الثانية في سورة المائدة ٠٠

« واذا قيل لهم تعالوا الى ما انزل الله والى الرسول قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا أو لو كان أباؤهم الايعلم فن شيئا ولا يهتدون ٠٠ يا أيها الذين آمنوا عليكم انفسكم لا يضركم من ضل اذا اهتديتم ٠٠ »

ولكن عندما يأتى المستشرقون يقولون أن اللفظين مترادفان فالعلم والعقل والعلم شيء واحد والعاقل من علم أو من استطاع أن يعقل العلم ، ويقولون أن هذه مترادفات الى آخر مايقال في هذا الموضوع و نقول لهم انكم حينما تقولون هذا الكلام و انما لاتعرفون شيئا عن بلاغة القرآن الكريم و فالله سبحانه وتعالى لايستخدم لفظين لأداء نفس المعنى ولكن كل لفظ له معناه و كل لفظ يعبر بدقة عن المعنى المراد منه و فالله سبحانه وتعالى عندما يقول يعقلون و معناها انهم لايفهمون شيئا أى ليس لهم عقول تفكر و لايتدبرون في أمر هذا الكون و انهم لايستخدمون عقولهم و تعالى هو الخالق البارى، و وان هذا الكون بدقته وبديعه لايمكن و تعالى من خلق الله سبحانه و تعالى و تعالى و من خلق الله سبحانه و تعالى و الخالق البارى، و ان هذا الكون بدقته وبديعه لايمكن و اذن هذا الكون من خلق الله سبحانه و تعالى و العسادة و في المور العسادة و في المور هذا الكون هذا الكون و العسادة و في المور العسادة و في المور هذا الكون و هذا الكون و العسادة و المور العسادة و المور هذا الكون و هذا الكون و هذا الكون و العسادة و المور المدر المؤل و المؤلون و المؤلون

ولكن عندما يقول الله سبحانه وتعالى لا يعلمون فهو قد نفى عنهم التعقل والعلم معا ٠٠ بمعنى أننى قد أكون أنا باحثا فى حذا الكون ٠٠ قد أكون متاملا فيه عاقلا لما يدور ٠٠ فافكر بعقل ٠٠ وأصل الى

أشياء ٠٠ هذا هو الانسان الذي يعقل ٠٠ أما قوله تعالى ، « لا يعلمون »

فهو يريد أن يقول لنا • انهم بجانب عدم تدبرهم في هذا الكون ٠٠ وانهم لا يعقلون الآيات الموجودة فيه ٠٠ هم أيضًا لا يعقلون مأعلمه غيرهم من العلم 🕟 فالذي لا يعقل لا يتدبر ولا يفكر في آيات الكون ٠٠ أما الذي لا يعلم فهو لا يفكر بعقله ٠٠ ولا يعلم ما عقله غيره و و أنه ليس لديه علم وولا علم له من نتاج عقل غيره و فالعلم أوسع من التعقل ٠٠ ذلك أن العلم قد يكون علم غيرى دونه أو كتبه وسجله وأكون أنا في هذه الحالة قد اخذت هذا العلم ٠٠وقرأته ٠٠ فِكَأْنِي عَلَمْتُ مَاعَقَلُهُ غَيْرِي ٠٠ وَهَذَا يَحْدَثُ لَنَا كُلِّ يُومُ فَنَحْنَ حين نقــرا كتابا جــديدا نعقل ما علمه غيرنا ٠٠ وحين نذهب الى الجامعة ندرس ما علمه الاساتذه وكبار المفكرين ٠٠ فأنا لم أعقل الجاذبية مثلا ٠٠ ولم أعقل قوانين الفضاء لأنني لم أشتغل بها لكي أصل اليها بعقلي ٠٠ ولكني علمتها عن طريق عالم في الفضاء ٠٠ أو في الجاذبية ٠٠ ووصل بعقله وفكره اليها ثم قرأت أنا ما علمه هو ١٠ فأنا هنا علمت ما عقله غيري ١٠ فالله سبحانه وتعالى حين يقول لا يعقلون في الآية الأولى ٠٠ أي أنهم لا يتدبرون في الكون مستخدمين عقولهم ٠٠ لأنهم يقولون ٠٠

> « بل نتبع ما الفينا عليه آبانا » • • ومن هنا فأن الله رد عليه

« أو لو كان آباؤهم لايعقلون شيئا ولايهتدون » • •

ولذلك يصفهم القسبحانه وتعالى : « صم بكم عمى فهم لايعقلون» أى لا يسمعون ولا يرون ولا يتحدثون بآيات الله سبحانه وتعالى وهذا هو السبب فى أنهم لا يعقلونها ٠٠ ولكن حين يقول الله سبحانه وتعالى : لايعقلون ٠٠ تأتى ردا على كافرين ٠٠ قالوا :

« حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا » ٠٠

هنا هم قد نطقوا ۰۰ قالوا : لا نرید شیئا ۰۰ ولا نرید علما ۰۰ یکفینا ما وجدنا علیه آباءنا ۰۰ فرد الله سبحانه وتعالی : « أو لو كان آباؤهم لايعقلون شيئا ولا يهتدون » • •

أن انهم لايعلمون علما بعقلهم ٠٠ ويرفضون العلم الذي وصس اليه غيرهم ٠٠ وهكذا نرى الفرق بين كلمة لا يعقلون ٠٠ وكلمة لا يعلمون ٠٠

نرزقهم ٠٠ ونرزقكم

ننتقل بعد ذلك الى نقطة أخرى تشهد على بلاغة القرآن الكريم · · ودقة التعبير فيه · · والقرآن الكريم ملى باعجاز لا ينتهى أبدا · · مثلا بعض الآيات في القرآن الكريم يقول العقل السطحى أن معناها واحد · · ويتساءل لماذا غير الله سبحانه وتعالى الالفاظ · · ولكن المتدبر في القرآن الكريم لا يمكن أن يقول انها توارد الفاظ · · فليس هناك شيء في القرآن الكريم أسمه توارد الفاظ · · ولكن هناك دقة بالتعبر · · واختيار اللفظ · ·

فالنظر الى المعنى الذى قد لايفطن اليه كثير من الناس ٠٠ مثلا فان وأد البنات كان موجودا فى الجاهلية ٠٠ ثم جاء الاسلام ليمنع هذا ٠٠ فقال الله سبحانه وتعالى :

« ولا تقتلي الولادكم من املاق نعن نرزقكم واياهم » الكلام منا عن الفقر وقتل الاولاد ٠٠ نأتى بعد ذلك الى الآية الثانية ٠٠

« ولاتقتلوا اولادكم خشيه الملاق نحن نرزقهم واياكم » والآية الأولى « نحن نرزقكم واياهم • • والآية الثانية نحن نرزقهم واياكم »

سنال ما هو الخلاف ۱۰ الاية الاولى تقول ولا تقتلوا أولادكم من الملق ۱۰ أى أن الفقر موجود فعلا ۱۰ الاملاق وهو الفقر موجود فعلا ۱۰ ثم يقول الله سبحانه وتعالى نحن نرزقكم واياهم ۱۰ مادام الفقر موجودا فعلا ۱۰ يكون الانسان مشغولا برزقه أولا ۱۰ يبحث عن طعامه هو أولا ثم بعد ذلك يبحث عن طعام من سياتى به من أولاد ۱۰ هم الانسان منا هو البحث عن طعامه وطعام زوجته ۱۰ ومن هنا يقول الله سبحانه وتعالى « نحن نرزقكم واياهم » ۱۰ أى أنه يطمئنه أولا على سبحانه وتعالى « نحن نرزقكم واياهم » ۱۰ أى أنه يطمئنه أولا على

رزقه الذي هو شغله الشاغل ٠٠ ثم بعد ذلك يطمئنه على رزق أولاده فيقول له : أنت فقير ومشغول برزقك ٠٠ وتخشى أن تأتيك الأولاد ٠٠ لأنك لا تملك ما تطعمهم به ٠٠ اننى أرزقك ٠٠ وأرزقهم ٠٠ أنت لك رزقك وهم لهم أرزاقهم لن يأخذوا من رزقك شيئا ٠٠ولكن الآية الثانية تخاطب نوعا آخر من الناس ٠٠ الآية الثانية تقول :

« ولاتقتلوا أولادكم خشية املاق نعن نرزقهم واياكم »

هنا الانسان ليس مشغولا برزقه لايخشى الفقر ٠٠ عنده ما يكفيه ٠٠ ولكنه يخاف ان رزق بطفل أن يصاب بالفقر ٠٠ أن يأخذ هذا الطفل جزءًا من الرزق ٠٠ ويصبح الرزق لا يكفيه ٠٠ ويكفى طفله • • ومن هنا فان هذا الانسان يُخاف انجاب الاطفال • • لماذا ؟ لانه يخشى أن يأخذوا من رزقه شيئا ٠٠ فيصبح فقيرا ٠٠ فيقول الله سبحانه وتعالى « نعن نوزقهم واياكم » ١٠ الآية الأولى كان الشغل الشاغل للانسان هو رزقه ٠٠ فخاطبه الله سبحانه وتعالى أولا يقوله نحن نرزقكم ١٠ ليطمئنه أولا على رزقه ١٠ الآية الثانية رجل ميسر في الرزق لكنه يخشى الفقر من الأولاد ٠٠ فالله طمأنه على أن الأولاد لنْ يَأْخُذُواْ مِنْ رَزِقه شيئا بقوله سبحانه وتعالى «نعن نرزقهم واياكم» ٠٠ أذن فالتغيير هنا لازم وضروري ٠٠ كل يخاطب حالة على حده٠٠ ولكن لماذا قال الله سبحانه وتعالى : « نعن نوزقكم واياهم » وقال « نحن نوزقهم واياكم » • • ولم يقل نجن نرزقكم جميعا ؟ لأن الله سبحانه وتعالى يربد أن نعرف أن لكل انسان في هذه الدنيسا رزقا مستقلا عن الآخر ٠٠ وهذا الرزق الذي قسمه الله سيحانه وتعالى لا يستطيع إنسان آخر أن ياخذ منه شـــيئا ٠٠ ومن هنا فالمولود لا يأخذ من رزق أبيه شيئا ٠٠ والوالد لا يأخذ من رزق ابنه شيئا ٠٠ ولأعلم أنا أنني حينما أرزق بمولود فان الله سبحانه وتعالى لا يقسم رزقي بيني وبينه ١٠ أو عنهدما أقتل المولود لن أستأثر أنا برزق أكبر ٠٠ أبدا ٠٠

أنت العزيز

ناتى بعد ذلك الى الآية الكريمة قول الله سبيحانه وتعالى

ر یا عیسی ابن مریم اانت قلت للناس اتخلونی وامی الهین من دون الله ۱۰ قال سبحانك مایكون لی ان اقول ما لیس لی بحق ان كنت قلته فقد علمته تعلم ما فی نفسی ولا أعلم ما فی تفسیك انك انت علام الغیوب ۱۰۰

ثم يقول عيسي بن مريم :

« ان تعذبهم فانهم عبادك ٠٠ وان تغفر لهم فانك انت العزيز الحكيم » ٠٠

کون عیسی بن مریم یقول :

« ان تعذبهم فانهم عبادك »

فهذه مفروغ منها ٠٠ فنحن جميعا بباد الله مقهورون لارادته 
٠٠ خاضعون له سبحانه و تعالى ولقضائه ٠٠ ثم يقول عيسى بن مريم: 
( وان تغفر لهم ) هذا طبعا ما يرجوه كل انسبان من الله سبحانه 
وتعالى الرحمة والمغفرة ٠٠ ولكن هنا يتبع كلمة «وان تغفر لهم فانك 
انت العزيز الحكيم ١٠ كاذا لم يقل انك أنت الغفور الرحيم ١٠ هنا موقف 
غفران ١٠ فلماذا العزة في موقف الغفران ١٠ وليست المغفرة الرحمة 
١٠ يقول بعض الناس ان العبارة غير متمشية ١٠ وان سياق الكلام 
كان يقتضى أن يقول عيسى بن مريم «أنك أنت الغفور الرحيم ونحن 
نقول ان كل من يثير هذا الكلام لايفهم اعجاز القرآن ١٠ فقول 
ابن مريم «أن تغفر لهم أ٠ يحمل نفس المعنى في انك انت الغفور المكبم 
والا أن لم تكن غفورا فكيف تغفر ولكن قوله انك أنت العزيز الحكبم 
ما سبب وضع « العزيز الحكيم ، هنا ١٠ هل الآية مختومة بما لايتمشى 
مم العقل ؟ ١٠ .

الآية مختومة بعبارة من أبلغ ما يمكن ٠٠ هنا في مطلب الغفران ٠٠ وهو بدعو الله أن يغفر لعباده ٠٠ فيقول له : وأن تغفر لهم ٠٠ فائك انت العريز ٠٠ أي الذي لا يحاسبه أحد على ما يفعل ٠٠ فلا أحد سيأتي ليقول لله لماذا غفرت لهؤلاء الناس الذين عصوا ؟ ٠٠ لأنك أنت العزيز لا يحاسبه أحد ٠٠ وليس فوقه قوة ٠٠ فانت ياربي أن أردت أن تغفر لهم فهي مشيئة رحمتك ٠٠ فائك قادر ٠٠ لماذا ٠٠ ؟

لانك انت العريز تستطيع أن تفعل ذلك دون أن يسألك أحد · الحكيم الذي يتم كل أمر منك بحكمه ·

ظالم النفس ٠٠ والسوء

ننتقل بعد ذلك الى نقطة ثانية ٠٠ فى الآية الكريمة ٠٠ « والدين اذا فعلوا فاحشة أو ظلموا انفسهم »

٠٠ وقوله تعالى

« ومن يعمل سوءا أو يظلم نفسه » ٠٠٠

ولكننى أقول لهم أن دقة التعبير ٠٠ ودقة اللفظ من دقة القائل ٠٠ والله سبحانه وتعالى يبين لنا اعجاز القرآن ٠٠ ويقول لنا أن هناك فارقا بين من يفعل سوءا أو فاحشة ٠٠ ومن يظلم نفسه ٠٠ ما هو هذاالفارق ؟ ٠٠

الذى يفعل سوءا أو فاحشة يفعلها ليحقق لذة عاجلة ٠٠ نفس ضعيفة يغلبها الهوى وتخضع لبريق الدنيا ٠٠ انسان شرب الخمر ٠٠ حقق لنفسه شهوة عاجلة ٠٠ انسان سرق مال غيره ٠٠ حقق لنفسه شهوة عاجلة ١٠ انسان سرق مال غيره ٠٠ حقق لنفسه شهوة عاجلة بالتمتع بهذا المال ٠٠ هذا هو الانسان الذى يفعل السوء أو الفاحشة

اما الانسان الذي يظلم نفسه فهو انسان آخر ۱۰ انه يرتكب
 اثما ولا يستفيد منه ۲۰ لا يعطى نفسه شيئا في الدنيا ولا في
 الآخرة ۱۰ حينئذ يكون قد ظلم نفسه ۱۰ بعمني أنه لا أعطاها شيئا
 عاجلا ۲۰ ولا نجاها من عذاب الآخرة ۱۰

ومن الناس من يبيع دينه بدنياه ٠٠ ومنهم من يبيع دينه بدنيا غيره ١٠ الذي يبيع دينه بدنياه يطلب العاجلة ١٠ أما من باع دينه بدنيا غيره ١٠ خاب في الاولى والآخرة ١٠ هو الذي ظلم نفسه ١٠ ولكن كيف يظلم الانسان نفسه ١٠ فالانسان حين يشهد زورا ليؤذي غيره لم يستفد هو شيئا فقد ظلم نفسه ١٠ ارتكب اثما ١٠ شهادة الزور دون أن يحقق نفعا دنيويا ١٠

اذا قبض ثمن شهادة الزور ٠٠ يكون قد حقق نفعا دنيويا ٠٠ ولكن الذى يظلم نفسه هو الذى يفعل ذلك ليرضى غيره ٠٠ ونجه كثيرين في الدنيا مثل هؤلاء ٠٠

انسان يتهم انسانا آخر بتهمة باطلة ۱۰ لايستفيد هو شيئا ۱۰ وير تكب الاثم ، اذن هو ظلم نفسه ۱۰ انسان يكتب تقريرا كاذبا فى انسان ليمنع ترقيته ۱۰ و يتطوع بحديث يختلقه عن شخص ليمنع الخير عنه أو يؤذيه ۱۰ و يشى بشخص كذبا ليدخله السجن ۱۰ أو يضمه فى الاعتقال ۱۰ أو يتجسس على انسان ليلغق له تهمة لجرد الانتقام التافه ۱۰ كل هؤلاء يظلمون أنفسهم ۱۰ انهم يرتكبون الاثم فى الدنيا ۱۰ ولا يجملون له فائدة لا فى دنياهم ۱۰ ولا فى آخرتهم ۱۰ فكان الذى ظلم نفسه هو الذى جملها تدخل النار ۱۰ هو الذى جملها ترتكب الاثم ۱۰ وفى نفس الوقت لم يعطها شيئا على وجه الاطلاق ۱۰ فهو ظالم لنفسه فى الدنيا ۱۰ ظالم لنفسه فى الدنيا ۱۰ ظالم لنفسه فى الدنيا ۱۰ ظالم لنفسه فى الاتجير ۱۰ ومن هنا لا نقول أبدا

نور 00 وظلمات

تعبير آخر في القرآن الكريم ٠٠ والقرآن الكريم مل بالتعبيرات الدقيقة ٠٠ نجد أن الله سبحانه وتعالى حين يستخدم كلمة نور

وظلام فى القرآن الكريم يقول ( نور ) ويقول ظلمات وظلمة ٠٠ وكنه لا يقول أنوار ١٠ أبدا هناك نور وظلمة ٠٠ وهنساك نور وظلمات ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى لا يستخدم كلمة « أنوار » أنه يخرج الناس

### « من الظلمات الى النور »

لكل نفس هوى ١٠ والهوى هو ظلمة ١٠ وظلمة هذا غير ظلمة ذاك ١٠ الإنسان في كثير من الاحيان هو عبد لآهوائه ١٠ والإهواء تختلف ١٠ ومن هنا يأتي الصراع في الدنيا ١٠ القتل ١٠ السرقة ١٠ الاعتداء على الغير ١٠ الى آخر ما تشهده من صراع الحياة في كل مكان ١٠٠

هذه ظلمات ١٠ كل في ظلمة مختلفة تبع هوى صاحبها ١٠ هذا يقول كلاما ١٠ وهذا يقول كلاما آخر ١٠ هذا يريد أن يحقق شيئا ١٠ وذلك يريد أن يحقق شيئا آخر ١٠ كل انسان يريد أن يأخذ مالا حق له فيه ١٠ وكل انسان يتحدث بما يعتقد أنه يحقق له هواه ١٠ انسان يقول الشيوعية ١٠ وآخر يقول الراسمالية وثالث يقول الاشتراكية ١٠ هذه كلها كلمات ١٠ وراءها هوى للنفس يعتقد الانسان أنه يستطيع أن يحققه ١٠ أن يعلو في الارض ١٠ أن يستبيع مال وحرمات غيره ١٠ أن يذل الناس بما أعطاه الله له من مركز ١٠ أو مال ١٠ أو سلطان ١٠

اذن مى طلعات كثيرة ٠٠ كل انسان منا له هواه ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى الحق ٠٠ وهو الذى وضع النور ٠٠ ليمكن الانسان من أن يعيش عيشة راضية مطمئنة ٠٠ هذا النهج للحياة رسمه الله

منبحانه وتعالى في القرآن الكريم ٠٠ أما كل ما نتخبط فيه بعيد! عن منهج الله فهو ظلمات ٠٠ ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى يخرجنا من ظلمات كثيرة الى نور واحد ٠٠ هو نوره ٠٠ هو طريقه ٠٠ هو

الله سبحانه وتعالى حين يستخدم للمة « ظلمات » يتحدث عن أهواء الناس ٠٠ وهي مختلفة ٠٠ وجن يستخدم كلمة « نور » فهو يتحدث عن شيء واحد هو منهجه ٠٠ طريقه ٠٠ دلك هو النور ٠٠ وإذا اتفقنها على خير لا يمكن أن تختلف ٠٠ لا مكن أن تجهد خلافًا بين أناس في قلوبهم الخبر ٠٠ ورغبتهم الى أنخبر ٠٠ وعملهم الخبر لا يمكن أن يختلفوا ٠٠ ولا يمكن أن يكون الصراع والشيقاء الا على تحقيق أهواء النفس في الدنيا ٠٠ هل عرفت الحكمة من استخدام الله سبحانه وتعالى ٠٠ ظلمات بالجمع ٠٠ وعدم استخدامه لكلمة أنوار ٠٠ لان هناك نورا واحدا هو نور الله سبحانه وتعالى ٠ هذه هي بعض الامثلة السبطة جدا ٠٠والقر آن مل بالاعجاز ٠٠ الإعجاز والدقة في التعبر ١٠ اللفظ في مكانه ١٠ فاذا تغير عن مكانه فانما بريد الله سبحانه وتعالى أن يلفتنا الى معنى آخر ٠٠ الى شيء آخر ليس هناك مترادفات ٠٠ وليست هناك الفاظ لا تتسم بالدقة ٠٠ وليس هناك كلمة في غير موضعها ٠٠ وانما دقة متناهية في التغيير ٠٠ دقة متناهية في البلاغة ٠٠ ولكن بعض المستشرقين الذين يحاولون أن يضلوا عن سبيل الله ٠٠ أو الذين يدرســون القرآن الكريم ليحاربوه يقولون أن في القرآن تناقضا ويزيدون على ذلك بأن هذا التناقض طبيعي لان قائل القرآن ٠٠ كما يدعون ٠٠ هو محمد عليه السلام ٠٠ بشر فانه أحيانا ينسى ٠٠ وأحيانا يمر عُليه الرَّمْنُ فيقول عكس ماقال١٠٠لي آخر مافي طبيعةالبشر من عدم التذكر خصوصا في الفترة الطبويلة ٠٠ ويتحدثون عن التنباقض في القرآن الكريم ٠٠ وأنا سأحدثكم عن التناقض الذي يدعونه ٠٠ في الفصل القادم من الكتاب ٠٠

ani caraciani

معشر الذبن أسلموا بالسنتهم ولم يدخل الايمان في قلوبهم ، لا تؤذوا المسلمين ، ولا تعيروهم ، ولا تتبعوا عثراتهم فأنه من يتبع عثرات أخيه المسلم يتبع الله عثرته ، ومن يتبع الله عثرته يفضحه وهو في قعر بيته ، قالوا : يا رسول الله وهل على المؤمن من ستر؟ قال: ستور الله على المؤمن أكثر من أن تحصى ، أن المؤمن ليعمل الفنوب فيهتك عنه سترا سترا حتى لا يبقى عليه منه شيء ، فيقول الله للملائكة : استروا على عبدى منالناس، فانهم يمرون ولايغيرون ، فتحف الملائكة بأجنحتها يسترونه من الناس ، فان تاب قبل الله منه ورد عليه ستوره ، ومع كل ستر تسعة استار ، فان تتابع في الذنوب قالت الملائكة : يا ربنا انه قد غلينا وأعدرنا فيقول الله : استروا عبدي من الناس ، فان الناس يعيرون ولا يغيرون ، فتحف به الملائكة بأجنحتها يسترونه من الناس ، فإن تاب قبل الله منه ، وإن عاد قالت الملائكة : ربنا أنه قد غلبنا وأعذرنا ، فيقول الله للملائكة : تخلوا عنه ، فلو عمل ذنبا في بيت مظلم في ليلة مظلمة في جحر ، أبدى الله عنه وعن عورته ٠

all the transport of the second of the secon



# •الفصل *الخامس*

# النناقض في القرآن الكريمر

السؤال الذي شغل بال المستشرقين وكل من يويد أن يحارب عذا الدين و هو الادعاء بأن هناك تناقضا في القرآن الكريم و و بذل هؤلاء الناس لفهم القرآن الكريم نفس الجهد الذي بذاوه في محاولة أظهار ما أسموه بالتناقض في القرآن الكريم لا ستطاعوا أن يصلوا الى عظمة القرآن و والى معجزة القرآن والى الدقة البالغة في كلام الله سبحانه وتعالى ولكن المستشرقين يحاولون أن يأخذوا من المعجزة وأهم مافيها وهو أنها كلام الله سبحانه وتعالى وفي محاولاتهم هذه يلجأون الى أظهار ما يسمونه «التناقضات» وأو يطلقون عليه أسم «الإشباء المتناقضة» في القرآن الكريم وأساس يطلقون عليه أسم «الإشباء المتناقضة» في القرآن الكريم وأساس هذا الاتجاء هو أن المعجزة وهي القرآن كلامالله سبحانه وتعالى وأن الله سبحانه وتعالى منزه عن النسيان منزه عن النسيان ولو كل ما في البشر من تناقض و و بالتالى فان وجود أي تناقض و لو كان ظاهريا في القرآن الكريم يساعدهم على هذم المعجزة و وعلى الإدعاء أن هذا الكلام هو قول رسسول الله صلى الله عليه وسلم وليس منزلا من عند الله و .

ولكن الاعجب إز القرآني و الذي هو موجود في كل حرف من

القرآن ۱۰ أنما يظهر أمامهم بهذه التسورة ليجعلهم شهدا، على المعجرة و رئيس المعجرة و المحملهم وهم يحاولون أن يحاربوا هذا الدين ۱۰ وأن يشوهوا هذا الكتاب الكريم يبينون معجزاته ۱۰ ويظهرون ما خفى منها ۱۰ أذ أنهم يثيرون مما يزعمونه أشياء تجعل العقل البشرى ينشيط في محاولة للرد عليهم ۱۰ وبالتسالى فأنه في بحثه في القرآن الكريم تتبين المعجزة ۱۰ ويتبين أن هذا الكلام هو كلام الله سبحانه وتعالى المنزل على نبيه محمد صلى الله عليه وسلم ۱۰۰

ولنبدأ الحديث من أوله من ماذا فال المستشرقون تقالوا مع كلام بشر معلا من تعالوا مناقش ما اثاروه تضية قضية من وان كان هذا يحتاج الى كتاب مستقل من خلق السهاوات والارض

جاءوا في أول الاشباء بالخلق مع خلق السماوات والأرض من صنع الله سبحانه وتعال حينما يتحدث عنه في القرآن الكريم مع فهو يتحدث عن شيء لا يعلمه الا الله مع وبالتالي فان أي تناقض ظاهري في هذه العملية مسألة تخدم قضيتهم في محاربة هذا الدين معاذا قال المستشرقون مع قالوا : أن القرآن الكريم قال في عدة سور معان الأرض والسموات خلقتا في ستة أيام معوة بشرية سورة فصلت : أن أيام الخلق ثمانية مع وقالوا انها هغوة بشرية معونسان معونة بشرية

خرجوا من ذلك بأن قائل هذا الكلام هو محمسه صلى الله عليه وسلم · · وهذا هو هدفهم · · تعالوا تناقش ماذا قال القرآن الكريم في سورة الاعراف :

« ان ربکم اللہ اللی خلق السموات والارض فی سیستة ایلم بر •

وقال في سورة يونس :

« ان ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في سستة أيام »

وفي سودة الفرقان :

«الذي خلق السموات والأرض وما بينهما في ستة أيام.

١٠٠ أذن أجمعت كل هذه الآيات على أن خلق السدموات والأرض وما بينهما تم في ستة أيام ٠٠ لاخلاف في ذلك ولا جدال ٠٠٠ فاذا التقلف بعد ذلك الى سورة فصلت ٠٠٠ حيث فصل الله سسمحاله وتعالى خلق السموات والأرض يأتى في الآية التي تقول :

« قل ائنكم لتكفيسرون باللى خلق الأرض في يومين وتجعلون له اندادا ١٠ ذلك رب العالمين ١٠ وجعل فيها رواسي من فوقها وبارك فيها وقدر فيها اقواتها في اربعة ايام سيواء للسائلين ١٠ ثم استوى الى السيماء وهي دخيان ١٠ فقال لها وللأرض ائتيا طوعا او كرها ١٠ قالتا اتينا طائعين ١٠ فقضاهن سبع سموات في يومين واوحى في كل سهاء امرها »

اذا أحصينا عدد الأيام في السورة الكريمة ٠٠ تجد أن الله سبحانه وتعالى يقول أنه خلق الأرض في يومين وجعل فيها رواسي من فوقها ٠٠ وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام ٠٠ ثم أستوى الى السماء ٠٠ ثم يقول الله سبحانه وتعالى :

### « فقضاهن سبع سموات في يومين ٠٠ وأوحى في كل سماء امرها »

اذا أحصينا أيام الخلق في سيورة فصلت نجد أنها ثمانية يومان لخلق الارض ٠٠ وأربعة أيام قدر فيها رزقها وبارك فيها ٠٠ أيام الخلق هذه سنة أيام ٠٠ يومان آخران للسماوات اذن فهي ثمانية أيام ٠٠

يأتى هنا المستشرقون ليقولوا أن القرآن الكريم تناقض مع نفسه ٠٠ وأنه يقول في عدة آيات أن خلق السموات والأرض تم في سستة أيام ٠٠ ثم يأتي ليقول أن الخلق تم في ثمانية أيام ٠٠ ويضيفون أن هذه غفلة لأن قائله بشر ٠٠

واو أننا دققنا في الآية الكريمة التي يجادلون فيها لوجدنا بدايتها تختلف عن الآيات السابقة فالله سبحانه وتعالى يقول:

# « قل ائنكم لتكفرون بالذى خلق الأرض في يومسين وتجعلون له اندادا ذلك رب العالمن » • •

ومن هنا بدأت الآية بمخاطبة الكافرين الذين يجعلون لله أندادا ويجادلون فيه أى أن الله سسبحانه وتعالى أراد أن يخبرنا أن الذى يستخدم هذه الآية الكريمة فى التشكيك فى القرآن الكريم هم أولئك المكافرون الذين يريدون أن ينشروا ويذيعوا الكفر بين الناس ٠٠ ويريدون أن يجعلوا لله أندادا ١٠ وهم فى الحالتين غير مؤمنين يحاربون الله ٠٠ ويحاربون دينه ١٠ أن بداية هذه الآية معجزة ١٠ لأن الذين يجادلون فيها ١٠ هم أولئك الذين يحاربون الله ويحاولون التشكيك ١٠ فكون الله سبحانه وتعالى قال فى هذه الآية الكريمة :

« وتجعلون له أندادا » • •

وقال:

### « أَنْنَكُم لَتَكُفُرُونَ بِاللَّي خَلَقَ الأَرْضُ »

كأنما هو يخاطب هنا أولئك الذين سياتون بعد قرون عديدة ليشككوا في القرآن الكريم مستخدمين هذه الآية بالذات في محاولة التشكيك ٠٠

ونحن نقول لهم أن من يقول هذا الكلام ٠٠ أما أن يكون متعمداً أو غافلاً عن مدلولات النص ، فالله سبحانه وتعالى يقول :

« أئنكم لتكف رون بالذى خلق الارض فى يومين ٠٠ وتجملون له اندادا » ٠٠

ثم يقول سبحانه وتعالى:

«وجعل فیها رواسی من فوقها وبارك فیها وقدر فیها أقواتها »

أذن الله سبحانه وتعالى يتحدث صنا عن اتمام خلق الارض ٠٠ مو يعطينا تفصيل الخلق ٠٠ فيقول خلق الأرض في يومين ٠٠ ثم يتم بعد ذلك الحديث عن الخلق فيقول ٠٠ فجعل فيها رواسي وقدر فيها أقواتها في أربعة إيام ٠٠

مادام الحديث تتمه لنفس الشيء الذي بدأ الكلام عنه ٠٠ وهمو

الارض ١٠٠ أى أن الله سبحانه وتعالى لم ينتقل الى الحسديث عن السموات ١٠٠ وانما هو يفصل كيفية خلق الارض ١٠٠ فهو يتم لنا زمن خلق الارض فى يومين ١٠٠ ثم اتممت خلقها فى اربعة أيام ١٠٠ أذن فمدة الخلق ، كلها بالنسبة للارض هى أربعة أيام ١٠٠ وليست ستة ٠٠

ولنضرب مثلاً يقرب مانقوله للاذهان ٠٠ آذا فرض أنني ذاهب إلى الاسكندرية وم وأن القطار سيتوقف في مدينة طنطا مع فانا أقول أن القطار سيتوقف في مدينة طنطا بعد ساعة ٠٠ وفي الاسكندرية بعد ساعتين ونصف ٠٠ فهل معنى ذلك أن المسافة بين القاهرة والاسكندرية ثلاثة ساعات ونصف أبدا ٠٠ المسافة بين القياهرة والاسكندرية هي التي ذكرتها مؤخران أما الساعة التي سيستغرقها القطار من القساهرة الى طنطا فهسية وحزء يدخل ضمن الساعتين والنصف ١٠ لماذا ٢٠٠٠ لأن طنطا جزء من الطريق بين القــــاهرة للاسكندرية ٠٠ والله سيحانه وتعالى بتحدث عن خلق الارض ٠٠ ٠٠ فهو يقول سيحانه وتعالى ٠٠ انني خلقت الارض في يومين ٠٠ وباركت فيها أقواتها في أربعة أيام ، كأن الآيام الاربعة هي كل الفترة التي أستغرقتها ٠٠ عملية خلق الارض ٠٠ منها يومان لخلق الارض ٠٠ ويومان لاتمام الخلق بأن جعل الله سبحانه وتعالى رواسي مَن فوقها ٠٠ وبارك فيها أقواتها ٠٠ المدة كلهها هي أربعة أيام ٠٠ وليست سنة أيام ٠٠ الله سبحانه وتعالى أراد أن بفسر لنا أنه خلق الارض في يومين ثم اتم خلقها بكل ما فيها من أقوات ورواسي بما في ذلك خلق الارض نفسها أربعة أيام ١٠٠ فكان اليومين الاولين جُزِّ من الايام الاربعة التي أستغرقها خلق الارض ١٠٠ مثل بالضبط عندما تقول أن القطار يستغرق من القاهرة إلى الاسكندرية ساعتين ونصفا ٠٠ وبين القاهرة وطنطا ساعة ١٠٠المسافة كلها ساعتان ونصف ا : والكنك أردت أن تفصل الجزء من الكل • فذكرت بالتفسير جزءا من الكل ٠٠ وليس معنى هذا أن هذا الجزء أضافة الخلق ٠٠هذا جزء

من الكل نستخدمه جميعاً في حياتنا اليسومية كل يوم ١٠ أقول وضعت أساس العمارة في ثلاثة أشهر ١٠ وأتممت بناءها في عام ١٠ هل معنى ذلك أن العمارة استغرقت عاما وثلاثة أشهر ١٠ لقد اتممتها في عام ١٠ ولكن جزء الاساس استغرق ثلاثة أشهر من عام البناء ١٠ هنا تحدثت بالتفصيل ١٠ والجزء من الكل ١٠ ليس منفصلا ١٠ ولا زائدا عنه ١٠ تقول هذا المشروع تتم مرحلته الاولى في عام ١٠ وينتهي في عامين ١٠ هل معناه أنه يستغرق ثلاثة أعوام وي عامين ١٠ لا عامين ١٠ لان المرحلة الاولى هي جزء من الكل ١٠

### تغصيل الخلق

والله سبحانه وتعالى لم يفصل لنا فى الآيات السابقة مراحسل المخلق ولكنه اتى به مجملا ١٠ انما فى سورة «فصلت» ١٠ تحدث أولا عن خلق الارض نفسها فى يومين ١٠ ثم أتم الخلق بأن جعل فيها رواسى ١٠ وبارك فيها أقواتها فى أربعة ايام ١٠ هذه مرحلة خلق الارض ١٠ أستغرقت أربعة أيام ١٠ ثم بعد ذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

### « ثم استوى الى السماء وهي دخان » ٠٠

هنا انتقل الله سبحانه وتعالى من عمليـــة خلق الارض الى خلق السماء ٠٠ فقال تعالى :

### « ثم استوى الى السماء وهي دخان » ٠٠

مرحلة جديدة بعد أتمام خلق الارض ٠٠ اذن اتمام خلق الارض استغراق أربعة أيام ٠٠ وخلق السماوات يسومين ٠٠ فأيام المخلق سبحانه وتعالى ٠٠

#### « وان يوما عند ربك كالف سنة مما تعدون » • •

وهكذا نجه أن التناقض وهمى ٠٠ وأن المستشرقين أرادوا أن يستغلوا عملية تفصيل الخلق التي أوردها الله في صورة فصلت ليشككوا في القرآن ٠٠ وكان الله عليما قبل أن يبدأوا ٠٠ تبدأ الآية الكريمة بقوله:

« انكم لتكفرون بالذي خلـق الأرض في يومين . . وتجعلون

له اندادا » · ·

بدآها بهذا الكلام ليقول لنا من هم الذين سيجادلون في هذه الآية وينشرونها بالطريقة التي تهواها انفسهم للاضلال عن سبيل الله .

الود . . والمعروف

نأتى بعد ذلك إلى شي أخر . . قول الله سبحانه وتعالى

« لا تجد قوما يؤمنون باش واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله . . ولو كانوا أباءهم أو ابناءهم » . .

ثم يقول الله سبحانه وتعالى . .

« وان جاهداك على ان تشرك بي ماليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا معروفا » . .

يأتى المستشرقون . . وكل من يحاول التشكيك في هذا الدين يقولون ما هذا في الآية الاولى . . الله سبحانه وتعالى ينهانا عن أن نود من حاد الله ورسوله . . ولو كانوا أباعنا . . وفي الآية الثانية في سورة لقمان يقول :

« وأن جاهداك على أن تشرك بي ماليس لك به علم فلا تطعهما وصاحبهما في الدنيا معروفا » . .

اذن في الآية الأولى يقول لا تودهم . . وفي الآية الثانية يقول وصاحبهما معروفا . . كيف يمكن أن يستقيم أمران مختلفان في نفس الشي . .

نقول انه ليس هناك اى اختلاف . . ولكنك لا تفهم دقة تعبير القرآن الكريم . . واللفظ في القرآن الكريم . .

ولنشرح ذلك بالتفصيل . . المعروف يفعله الرجل لمن يحبه بقلبه . . ومن لا يحب . . ذلك انك يمكن أن تسير في الطريق فتجد أنسانا لا تعرفه . . ولا تربطك به أي علاقة . . ولكنك تجده في مازق فتسدى اليه معروفا لتنقذه . . كان يكون قد فقد حافظة نقوده مثلا فتعطيه مبلغا من المال ليصل الى منزله أو تقدم له معونة

قد يكون جائما فتعطيه ثمن الطعام • أنت هنا تفعل معروفا عسى الله أن يجزيك عنه • ولكن لا يربطك بالانسان الآخر أى صلة • • هذا هو المعروف • ولكن المودة مكانها القلب • هي في القلب • أنت لا تود الا من تحب • لا تريد أن تجلس أو تعيش الا مع من تحب • المعروف لا يمس القلب • ولكن المودة تمس القلب • والقلب في المعروف لا يكون القلب في المعروف لا يكون معه • واذا كان القلب مع انسان غير مؤمن فهو قلب غير مؤمن • والله لا يجعل لك قلبين في صدرك • مصداقا لقوله تعالى :

### « ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه »

انما امتداد المعروف هو رضاء الله سبحانه وتعالى ٠٠ نأتى بعد ذلك الى الآية الكريمة ٠٠ الله سبحانه وتعالى يقول في سورة المحادلة :

### « لاتجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله » • •

هنا استخدم الله سبحانه وتعالى كلمة الود ٠٠ وكلمة الود هي التي تمس القلب ٠٠ هنا لاتجد مثلا انسانا مؤمنا يحب أنسانا يجارب الله ورسوله ٠٠ حتى ولو كانوا آباءهم أو أبناءهم ١٠ الحب من داخل القلب ١٠ من داخل النفس ١٠ ثم يأتي الله سبحانه وتعالى في مسألة الوالدين ١٠ وينهانا أن حاولا أن يمسا الايمان في قلوبنا أن نستخدم العنف ضدهما ١٠ أو نفعل أي شيء ١٠ وهم في هذه الحالة يكونون في سن كبيرة ١٠ ضعفاء ١٠ اقتربوا من نهاية العمر ١٠ مؤلاء الذين قدموا لنا المعسروف بانهم قاموا بتربيتنسا ١٠ وبالسبهر علينا ١٠ يأمرنا الله سبحانه وتعالى أن نحتفظ لهم بالود أن كانوا مؤمنين ١٠ وبالحب الكبير ١٠ واذا حاولوا أن يدخلوا الشرك الى قلوبنا ١٠ أو حاولوا أن يجعلونا نشرك بالله سبحانه وتعالى ١٠ وارضاء يطالبنا بالا نطبعهما ١٠ ولكن نصاحبهما في الدنيا معروفا ١٠ أدب القرآن الكريم ١٠ نفعل ذلك ارضاء لله سبحانه وتعالى ١٠ وارضاء للجميل ١٠ ولكن القلب لا يودهم ١٠ المعروف لمن تحبه ومن لاتعجه للجميل ١٠ ولكن القلب لا يودهم ١٠ المعروف لمن تحبه ومن لاتعجه للجميل ١٠ ولكن القلب لا يودهم ١٠ المعروف لمن تحبه ومن لاتعجه للجميل ١٠ ولكن القلب لا يودهم ١٠ المعروف لمن تحبه ومن لاتعجه للجميل ١٠ ولكن القلب لا يودهم ١٠ المعروف لمن تحبه ومن لاتعجه للجميل ١٠ ولكن القلب لا يودهم ١٠ المعروف لمن تحبه ومن لاتعجه

ما الود فلمن تحب فقط ۱۰ انت حين تسدى لهما معروفا ۱۰ أى تماملهما معاملة حسنة ۱۰ ولكن ليس بقلبك ۱۰ لانهما يحاولان أن يدفعاك للشرك ۱۰ تفعل ذلك ارضاء لله سبحانه وتعالى الذي يأبي الا يكون رحيما حتى مع من يعصاه ۱۰ والذي ينهانا عن أى نقابل الاحسان بالاساءة ۱۰ والمعروف شيء ۱۰ والود شيء آخر تماما ۱۰ أين هو التناقض الموجود ۱۰ هذه حالة ۱۰ وهذه حالة آخرى ۱۰ قلب مع الله لايدخل فيه كافر ۱۰ ولا من يحاول أن يشرك به ۱۰ أما المعروف الذي أسديه الى والدى فأمرني اللهبه ۱۰ رحمة بهما ۱۰ كما ربياني صغيرا ۱۰ أذ أن مناقشة الايمان بين الابن ووالديه ۱۰ لا تتم الا أذا بلغ الابن مرتبة الرجولة ۱۰ وفي هذه الحالة يكون الام والاب قد بلغا مرحلة الكهولة ۱۰ وعلى أن أعاملهما بالمعسروف ردا للجميل ۱۰ وأرضاء لله سبحانه وتعالى الذي لايقبل الجحود ۱۰ لكن المعروف ليس بقلبي ۱۰ وهذا مختلف تماما عن ذلك ۱۰ المعروف ليس بقلبي ۱۰ وهذا مختلف تماما عن ذلك ۱۰

ننتقل بعد ذلك الى نقطة ثالثة ٠٠ فالآيات التي ذكرت في القرآن الكريم ٠٠ نجد أن الله سبحانه وتعالى يوصى بالوالدين ٠٠ ثم لايذكر الا الام ٠٠ مثلا في سورة الأحقاف :

« ووصينا الانسان بوالدية احسانا حملته امه كرها ووضعته كرها وحمله وفصاله ثلاثون شهرا ٠٠ حتى اذا بلغ أشده وبلغ أربعين سنة قال رب أوزعني ان أشكر نعمتك التي أنعمت على وعلى والدي » ٠٠

وفي سورة لقمان

« ووصيئا الانسسان بوالديه حملته امه وهنسا على وهن وفصاله في عامين ان اشسكر لى ولوالديك الى المصر » • • •

نجد ان الله سبحانه وتعــالى أوصى بالوالدين ٠٠ ثم ذكر الام وحدها دون الاب ٠٠ يأتى هنا بعض المستشرقين ويسألون : كيف ان الله سبحانه وتعالى لم يوص الا بالأم ٠٠ ثم ذكر في أول الآية الام والاب ٠٠ وفي آخر الآبة الام والاب ٠٠ دون أن يوسى بالآب ٠٠ ثم الله سسبحانه وتعالى في حدة الآية يوسى من ٠٠ هلهو يوسى الطفل وهو رضيع في حالة الحمل والولادة ٠٠ وهل يفقه هذا الطفل شيئا ٠٠ وهل يقرأ القرآن أو يعقسل ١٠ هل يذكر الطفل شيئا عن هذه المرحلة ١٠ اذن من يخاطب القرآن ١٠ ١ ذا كان يخاطب الطفل وهو رضيع ١٠ فهو يخاطب انسانا لا يعقل ١٠ واذا كان يخاطبه بعد أن كبر فهو يخاطب انسانا عنفترة لايتذكرها ولا بعرفها ١٠ ؟ !!

ا يَقُولُ له أنك لم تفهم هذه الآية ٠٠ فالله سبحانه وتعسالي في توصيته بالأم قد اختصها لانها تقوم بالجزء غير المنظور فيحياة الابن أو غير المدرك عقلا ٠٠ بمعنى أن الطفل وهو صغير في الرضاعة ٠٠ وفي الحمل والولادة ٠٠ وحتى يبلغ ويعقل ٠٠ الام هي التي تقدم كل شيء ﴿ وَ هِي الَّتِي تُسَهِّرُ تُرْضَعُهُ ﴿ ﴿ وَهِي النِّي تَحْمِلُ ۚ ﴿ وَهِيَ التي تلد ٠٠ فأذا كبر الطفل وعقل من الذي يجده أمامه ؟ أياه ٠٠ اذا اراد شینا فان آباه هو الذی بحققه له ۰۰ اذا اراد آن پشستری شيئا ٠٠ لعبة حديدة ٠٠ ملايس جديدة ٠٠ اذا اراد مالا ٠٠ كل هذا بقوم به الآب ١٠٠ إذن فضل الأبطاهر أمامه ١٠٠ أمافضا الأمفهو مستتر ٠٠ ولذلك جاءت التوصية بالام أكثر من الاب ١٠ لماذا ؟ لان الطفل حينما يحقق له أبوه كل رغباته ٠٠ يحس بفضل أبيه عليه ٠٠ ولكنه تأفرا ما يقدر التعب الذي تميته أمه ٠٠ وهو بزيد أضعاف أضعاف ما يقدمه له أبوء • ومن هنا جاءت التوصية بالام • • حتى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: أمك ٠٠ أمك ٠٠ أمك ٠٠ ثلاث مرات ٠٠ ثم قال أبوك ٠٠ ولكن ما هو الهدف من هذا التذكر اذا كان الانسان لا يعقل هذه الفترة ٠٠ لايتذكرها من حياته مطلقها ٠٠ الهدف مو أن يرى ذلك على غيره ٠٠ ينظر إلى الإمهات لبرى كيف يتمبن ٠٠ وكيف يمانين ٠ ويقايس ٠٠ وكيف يسهرن على اطفالهن و • وماذا يتحملن من مشقة ٠٠ وعنهما يراه على غيره يدرك أن هذا قد حدث له ٠٠ ويجس به ٠٠ ولفك يرد الجميل ٠٠ الله سبحانه وتعالى يريد أن يذكرنا بتعب الام · · ويريد أن يوصينا بالاثنين معا · · الاب والام · · ولكنه يوصينا بالام · · ويخصها بالذكر أكثر · · لان تعبها غير واضح في عقد ل الابن · · بينما الاب ما يعمله واضح وظاهر امام الطفل · · هذا هو الهدف من الآية الكريمة · · التي فلا تستعجلوه

ويمضى المستشرقون في الحديث عن القرآن الكريم فيقولون أنه في سورة النمل يقول القرآن :

#### « أتى أمر (الله فلا اتستعجلوه » • •

كيف يمكن أن يقسول الله سبحانه وتعالى ١٠٠ اتى ثم يقسول لا تستعجلوه ١٠٠ أتى فعل ماض ١٠٠ لانه حدث ١٠٠ ولا تستعجلوه مستقبل ١٠٠ كيف يمضى هذا مع ذلك ١٠٠ نقول لهم أنت حين تتحدث عن الله سبحانه وتعالى ١٠٠ فيجب أن تضع في عقلك وذهنك وتفكيك أن الله ليس كمثله شيء ١٠٠ أنت لك قوق ١٠٠ ولله قوة ١٠٠ ولكن هل قوتك كقوة الله سبحانه وتعالى ١٠٠ أنت لك قدرة ولله قدرة ولله قدرتك كقدرة الله سبحانه وتعالى ١٠٠ أنت تعيش في الزمن ١٠٠ ولكن هل قدرتك كقدرة الله سبحانه وتعالى ١٠٠ أنه منزه عن الزمن ١٠٠ أتى هذه في علم الله سبحانه وتعالى ١٠٠ الله سبحانه وتعالى ١٠٠ ألى علم الله سبحانه وتعالى ١٠٠ ألى علم الله سبحانه وتعالى ١٠٠ ألى علم البشر ١٠٠ تخرج بكلمة كن ١٠٠ الله سبحانه وتعالى حين يريد ألى علم البشر ١٠٠ تخرج بكلمة كن ١٠٠ الله سبحانه وتعالى حين يريد أن ينقل شيئا من علمه سبحانه وتعالى النفيذ ١٠٠ قان ينقل شيئا من علمه سبحانه وتعالى النفيذ ١٠٠ قان النفيذ ١٠٠ كن ١٠٠ تكون الامر الذي يحمل التنفيذ ١٠٠ قان

الله سبحانه وتعالى عنده علم الساعة ٠٠ وما دام قد تقسرر ٠٠ فليست هناك قوة في هذه الدنيا تستطيع أن تمنع حدوثه ١٠ انه لا محالة ٠٠ فلا تطلبوه بكلمة كن ٠٠ وانتم في عجلة ١٠ لماذ ا؟ ٠٠ لان المؤمن الحقيقي اذا كان يخشى شيئا فانه يخشى يوم الساعة ٠٠ ويوم الحساب ٠٠ واذا كان يخشى شيئا ٠٠ يخشى عدل الله سبحانه وتعالى ٠٠ الذي لا يترك صغيرة ولا كبيرة الا احصاها :

#### « ووجدوا ما عملوا حاضرا »

الصغيرة قبل السكبيرة ٠٠ واذا كان لايترك شيئا صغيرا فماذا يغمل في الكبائر ٠٠ والانسان المؤمن يتخاف يوم الحساب ويخشاه مهما كان ايمانه ٠٠ انه يرتعد من هول ذلك اليوم ٠٠ أما الانسان الكافر المتحدي فأنه هو الذي عن جهل ٠٠ وعن عدم أدراك ٠٠ لا يعرف معنى الآخرة ٠٠ ولا معنى الحساب ٠٠ ومن هنا فهسو يستعجل ٠٠ يريد أن يصل الى الآخرة ٠٠ ولو علم ما فيها ٠٠ وما ينتظره فيها ٠٠ لما ذكرها على لسانه ٠٠ فحينما يقول الله :

#### « أتى أمر الله » • •

أى أن الساعة تقررت ٠٠وانتهى أمرها٠٠ تم الامر فلاتستعجلوه لا تتعجلوا يوم الحساب ١٠ انكم تجهلون ما فيه من أهوال ١٠ اذن فهى بالنسبة لله تم وانتهى ١٠ ولكنه بالنسبة لى أنا مستقبل ١٠ لأن أتى فليس هناك أى تناقض بين استخدام الماضى والمستقبل ١٠٠ لأن أتى أمر الله في علم الله سبحانه وتعالى ١٠ ولكنه في علمي أنا ١٠ وفي المحافظة «كن » وينفخ في الصور ١٠ وهل يملك انسان أن يمنع الله سبحانه وتعالى من تنفيذ أمر قدره ١٠ لا قدرة فوق قدرة الله ١٠ من الذي يمنع أمر الله يأتي مادام قد قال « أتى » أنت لاتملك مقومات الغد ١٠ ولكن الذي يملك مقومات الغد هو الله سبحانه وتعالى أتى ١٠ اذن فقد تم فعلا ١٠ ولكنه محجوب عنى ١٠ لذلك قال تمالى:

#### هل رأى محمد ؟

فُنْنَقُل الله على الله نقطة أخرى ٠٠ يقول الله سبحانه وتعالى في سورة الفيل مخاطبًا محمدًا صلى الله عليه وسلم ٠٠

## « أَلَمْ تُرْ كَيْفُ فَعَلَ رَبِكُ بِأَصْحَابِ الْفَيْلِ »

بعض المستشرقين يقول هذا قصور في التعبير ٠٠ و الم تر ، ٠٠ هـ الم تر ، ٠٠ هـ الم تر ، ٠٠ هـ القيل ٠٠ لقد ولد في عام الفيل ٠٠ الله لم يره ٠٠ لو قال الله سبحانه وتعالى الم تعلم ٠٠ لقلنا علم عن

غيره ٠٠ فالعلم قد تحصل عليه أنت ٠٠ وقد تحصل عليه عن طريق من علمه من غيرك من البشر ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى حين يقول ألم تر ٠٠ يقول المستشرقون في هذا ١٠٠ أن التعبير قد خان محمدا عليه السلام ٠٠ فهو لم ير ٠٠ وقوله ألم تر مجافاة لحقيقة واقعة ثابتة ٠٠

ولكن الذي فات هؤلاء ان هذه قضية من قضيها الإيمان ٠٠ ما يقوله الله سبحانه وتعالى للانسان المؤمن ٠٠ هو رؤيا صادقة ٠٠ والقرآن هو كلام متعبد بتلاوته لا يتغير ولا يتبدل ٠٠ فعندما يقول الله « الم تر » ٠٠ معناها أن الرؤيا مستمرة لكل مؤمن بالله ٠٠ ذلك لان الرؤيا منا رؤيا معجزة كبرى ٠٠ والله يريدها أن تثبت في عقولنا ٠٠ كما تثبت الرؤيا تماما ٠٠ لماذا ؟ ٠٠ لان قضية الإيمان الكبرى هنا هي ان الله سبحانه وتعالى في معجزة قد خلق من الضعف قوة ٠٠ وهذه لا يستطيع أن يفعلها الا الله ٠٠

أنا أستطيع أن أعين شخصا ضعيفا ١٠ على أن يحمل حملا ثقيلا ١٠ بأن احمل عنه هذا الحمل ١٠ ولكنى لا أستطيع ولا أقدر أن أجعل هذا الرجل الضعيف قويا ١٠ بحيث يقوم هو بنفسه بحمل هذا الحمل الثقيل ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى وحده هو الذي يستطيع أن يخلق من هذا الضعيف الذي لاحول له ولا قوة قويا يهزم أقوى أقوياء العالم ١٠ وأقوى ملوك الدنيا ١٠ وهو انسنان ضعيف لا حول له ولا قوة ١٠ هذه هي أحدى معجزات الله ١٠ ومن هنا فان الذي حدث في عام الفيل ١٠ أن طيرا أبابيل تمسك في مناقيرها حجارة صغيرة جاءت ١٠ وهزمت جيشا من الافيال ١٠ أقوى جيش في طيرا ١٠ أو مجموعة من العصافير قد هزمت فيلا لسخر مني ١٠ ذلك طيرا ١٠ أو مجموعة من العصافير قد هزمت فيلا لسخر مني ١٠ ذلك أن الفيل يستطيع أن يهلك مئات الطيور دون أن يصاب بأذي ١٠ بل أن الطير يقف على ظهر الفيل ١٠ فلا يحس الفيل به١٠ فكيف يكون هذا الطير يأتي وكونه يغني هذا الجيش العظيم ١٠ فقد استخدم الله أضعف مخلوقاته ١٠ وهذه معجزة

لا يمكن أن تتم الاعلى يد الله سلبحانه وتعالى ﴿

بل أن بعض العلماء قد أخذ يتشكك في حدد الناحية من كثرة ما تناولها المستشرقون ٠٠ فادعر أو قال بعضهم أن الذي فتك يجيش أبرهه ٠٠ هو الامراض والجراثيم التي سلطها الله على هذا الجيش ٠٠ وأنا لا اتفق معرهذا المعنى ٠٠ فعام الفيل حدث عند مولد رسول الله صلى الله عليه وسلم • • ورسول الله بعث في الأربعين من عمره ٠٠ أي أنه في ذلك الوقت كان هناك من هم في سن الخامسية والخمسين ٠٠ والسنتين ٠٠ والخامسة والستس ٠٠ والسبعين ٠٠ ومن هم فوق ذلك ٠٠ ممن رألوا عام الفيل ٠٠ رأى العين ٠٠ ولو أنه لم تأت هذه الطبر ٠٠ ولو إنها لم تلق بحجارة من سجيل ٠٠ ولو إنها لم تجعل هذا الجيش عصسفا مأكولا ٠٠ وهو ما يحتاج الي اسسابيم بالنسبة لأى جسم حيواني ٠٠ أو بشرى ٠٠ لكان هؤلاء الناس قد قاموا وقالوا أن ما يقوله محمد غير صحيح ٠٠ لقد شهدنا عام الفيل ٠٠ ولم نر طيرا تأتي ٠٠ ولم نرها تفني أعظم جيش بأحجار صغيرة تحملها في مناقيرها ٠٠ ولم نر هذا الجيش يتحول الى عصف مأكول في لحظات ٠٠ فلان أحدا لم يستطع أن يكذب هذه الواقعة ٠٠ وقت نزولها من راوها ٠٠ دليل على أنها حدثت كما رويت في القرآن الكريم ٠٠ وليست محتاجة الى تفسير لأن الله سبحانه وتعالى قادر على كل شيء ٠٠ ومن هنا فانه في القضايا الإيمانية يكون كلام الله سبحانه وتعالى هو الرؤية الدائمة التي تتمثل أمامنا ٠٠ والتي تتكرر باستمرار في الحياة ٠٠ فكم من ضعيف نصره الله على أقوى الضعفاء • كلام الله سبحانه وتعالى بالنسبة للمؤمن • • هو يقيني بمثابة الرؤية الدائمة · · ولذلك قال الله سبحانه وتعالى « ألم تو » ٠٠ ولم يقل رأيت ٠٠ او علمت ٠٠ «الم تر» حاضر متجدد مستمر يحدث وسيحدث على من السنين إلى يوم الساعة ١٠٠٠ إنه قضية الحق ينصر الله المظلوم على الظالم ٠٠ مهما كانت قوة الظالم ، ومهما كان ضعف المظلوم ٠٠ تلك قضية ايمانية كبرى يجب أن تراها في قلبك

اذا كنت مؤمنا ٠٠ وتراها رؤية اليقين و الم تر ٥٠٠ هذا هو الايمان ٠٠ وهذه هي العكمة في استخدام كلمة و الم تر ٥٠٠ تجعل المؤمن يحس بقوة الله وقدرة الله في كل ما يحدث ٠٠ بالنسسبة للحق والباطل ٠٠ حتى قيام الساعة والباطل ٠٠ حتى قيام الساعة من هم الكاذبون

ونعضى لنقابل مايقوله المستشرقون عن القرآن الكريم · التناقض الذي يدعون انه موجود فيه · وهم في كل ما يثيرونه اظهار لأعجاز القرآن الكريم · ولا الله سبحانه وتعالى في سورة المنافقون :

« اذا جاءك المنافقون قالوا نشهد انك لرسول الله والله يعلم انك لرسوله ٠٠ والله يشهد ان المنافقين لكاذبون »

ناتى بعد ذلك الى معنى الآية الكريمة • • هم أى المنافقون قالوا:
« نشهد انك لرسول الله • • والله يعلم انك لرسوله »

اذن فهى قضية صادقة ٠٠ فكيف يقول الله سبحانه وتعالى أن المنافقين كاذبون ؟ ٠٠ هل التكذيب هنا يقع على أنك : لرسول الله و ٠٠٠ محمد رسول الله هذا صدق ١٠ التكذيب هنا يقع على كلمة و نشهد ، لأنهم قالوا نشهد انك لرسول الله ١٠ فالتكذيب وارد على كلمة و نشهد ، لان معنى الشهادة ١٠ أننا نقول بالسنتنا ما في قلوبهم يخالف ما يقولونه بالسنتهم و اذن فقولهم ونشهد أنك ٠٠ كلمة نشهد ١٠ مم كأذبون فيها٠٠ كاذبون في أمر الشهادة ١٠ لأنهم لا يشهدون ١٠ ولا يؤمنون ١٠ ان

محمدا الرسول الله ١٠ انها جاءوا لينافقوا بهذا الكلام ١٠ لا عن صدق ١٠ ولكن عن نقاق ١٠ محمد رسول الله لا تكذيب فيها ١٠ ولكن التكذيب منصب على كلمة « نشسهد » ١٠ في ذلك قال الله سبحانه وتعالى:

#### « والله يعلم انك لرسوله »

ومنا فرق بين الشاهد والمشهود به ٠٠ فرق تكذيب الشهادة ١٠ وبين تكذيب الشهود به ١٠ المشهود به انك رسول الله صحيح مائة في المائة ١٠ ومن منا ترى دقة التعبير في المرآن الكريم ١٠

#### السؤال ليس للعلم

ناتي بعد ذلك الى اعجاز آخر من اعجاز القرآن الكريم من أن الله يقول في سورة الرحمن :

# « فيومئد لايسال عن ذنبه انس ولا جان »

ويقول في سورة الصافات :

#### « وقفوهم انهم مستولون »

في الآية الأولى هناك نفى للسؤال · · وفى الآية الثانية هناك اثبات للسؤال · · كيف يكون ذلك · · هنا ياتى المستشرقون ليقولوا هذا تناقض فى القرآن الكريم · · كيف يقول الله سبحانه وتعالى :

« فيومند لا يسال عن ذنبه انس ولا جان »

ثم يقول سبحانه وتعالى:

## « وقفوهم انهم مستولون » ٠٠٠

مدا تناقض ۱۰ محمد نسی ۱۰۰

نقول لهم انكم تقولون ذلك لانكم جهلتم ماذا يكون السؤال . والسؤال نوعان . نوع تساله لتعلم . ونوع تساله ليكون المسئول شاهدا على نفسه . التلميذ حين يسال استاذه . ويساله ليعلم . ليعرف العلم . ولكن حين يسال الاستاذ تلميذه . هل يساله ليتعلم أو ليعلم . ولكن حين يسال الاستاذ تلميذه أضعاف أضعاف تلميذه . ولكنه يساله ليكون التلميذ شهيدا على نفسه . ولا يستطيع أن

يجادل ١٠ أو يقول: لقد ذاكرت وهو لم يقرأ حرفا ١٠ الاسئلة في الامتحانات مثلا لا تقوم وزارة التعليم بوضعها ١٠ لانها تجهل ما يعرفه الطلبة ١٠ فتريد أن تستزيد منهم علما ١٠ ولكن ليكون الطالب شاهدا على نفسه فلا يستطيع أن يجادل ١٠ ورقة الاجابة موجودة وهي شاهد على درجة الطالب ١٠ أن كان ممتازا أو ضعيفا ١٠ أو لا يعرف شيئا على الاطلاق ١٠

فالآية الكريمة ٠٠

# « فيومند لا يسال عن ذنبه انس ولا جان »

تنفى السؤال للمعرفة · والله أعلم بذنوبهم · الله سبحانة وتعالى يعلم · · وبالتالى فهو غير محتاج · · لأن يسأل للعلم · · وغير محتاج لأن يعرف منهم · · ومن هنا لا سؤال · · · لأن السأل أعلم من المسئول · · فلا يكون السؤال للعلم · · ولذلك نقول الله :

# « فيومثد لا يستئل عن ذنبه انس ولا جان » • •

أما فى الآية الثانية « وقفوهم انهم مسسئولون » ١٠ أى أنكم ستسألون لتقرروا الحقيقة والواقع فى الحساب ١٠ لا لتقولوا شيئا لا يعلمه الله ١٠ لتكونوا شهداء على أنفسكم ١٠ وهذا ما تفسره الآيات التي قبلها ١٠ والتي بعدها ١٠ اذن فأين هو التعارض ١٠ وأي تناقض هذا الذي زعمه المستشرقون في القرآن ١٠ فالله سبحانه عمالي يتحديث عن الكافرين والمكذبين ١٠ لذلك تقول السورة :

« وقالوا يا ويلنا هذا يوم الدين هذا يوم الفصل الذي كنتم به تكذبون ١٠٠ احشروا الذين ظلموا وأذواجهم وما كانوا يعبسدون من دون الله غاهسدوهم الى صراط الجحيم ١٠٠ وقفوهم انهم مسئولون » ١٠٠

السؤال هنا ليس للعلم ٠٠ ولكن انهم مسئولون ليكونوا شهداه على انفسهم ٠٠ هذا الذي كنتم به تكذبون ١٠٠ هذا ما عبدتم من دون الله ١٠٠ والآن جاء وقت الحساب ١٠ لتكونوا شهداء على انفسكم يوم القيامة ١٠ يسالهم عما كانوا

بعبدون من دون الله من ثم يقول الله سبيعانه وتعالى : « ما لكم لا تناصرون » . .

لاذا لا بنصركم أحد ٠٠ لماذا لا تنصركم الهتكم ١٠ السؤال هنا اليس للعلم ١٠ ولكن ليكونوا شهدا، على أنفسهم ١٠

يحملون أوزار غيرهم

نتقل بعد ذلك الى آية أخرى · · يقول المستشرقون ان الله سبحانه وتعالى قال في سورة الأنعام :

« ولا تزر وازرة وزر أخرى » . .

وفي سورة فاطر:

« ولا تزر وازرة وزر اخرى » ٠٠

وفي سورة النجم 🔞

ولا تزر وازرة وزر أخرى » ٠٠٠

ثم يأتى الله سبحانه وتعلى في سورة العنكبوت ويقول: ويقول: وليحمل اثقالهم واثقالا مع اثقالهم » ٠٠

كيف يمكن أن يحدث ذلك ١٠ الله قضى بأنه لا تزر وازرة بأخرى ثم هنا يقول ١٠ وليحملن أثقالا مع أثقالهم أى أوزارا مع أوزارهم اليس هذا تناقضا ١٠ لقد نسى محمد ١٠ هكذا هم يريدون أن يقولوا ١٠ ولكنهم يجهلون اعجاز القرآن في التعبير ١٠ نقول لهمانه:

« لا تزر وازرة وزر أخرى » ١٠٠

معناها أن كل انسان يحمل ذنبه · ولكن بعض الناس يوم القيامة يحملون ذنوبا مع ذنوبهم · · من هم · · المضلون الذين يأتون في الحياة الدنيا ليضلوا عن سبيل الله · · الوزر في الآية الاولى هو وزر المضلال · · فاذا كنت أنا ضالا · · وأنت ضالا · · وفلان ضالا · · كل منا يحمل ضلاله ووزره · · كل منا يحمل ضلاله ووزره · · فكل منا يحمل ضلاله ووزره · · فمن هنا فانه لا يحمل ضال وزر ضال آخر · · ولكن هناك المضال · · وهناك المضل · · المضال هو من يضل الطريق · · يكفر بالله سبحانه وتعالى · · هذا هو الضال · · أما المضل فانه لا يكتفى بانه هو في المضلالة · · لكن يضل عيره · · أي يأتي الى رجل مؤمن · · هو في المضلالة · · لكن يضل عيره · · أي يأتي الى رجل مؤمن · ·

ويحاول أن يفسد أيمانه ٠٠ يأتى الى أنسان يتطلع الى الله ٠٠ يحاول أن يجعله يكفر ٠٠ وربعا ينجع فى ذلك ٠٠ هؤلاء الناس «المضلون» لا يحملون-أوزارهم فقط ٠٠ ولكن لهم نصيب من كل وزر يرتكبه الذين أضلوهم ٠٠٠ مصداقا للآية الكريمة فى سورة النحل ٠٠٠

« ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ٠٠ ومن أوزار اللهين يضلونهم بغير علم » ٠٠

اذن من يضل الناس ٠٠ ويعمل على نشر الكفر والالحاد ٠٠ والذين لا يكتفون أنهم هم فى الضلالة ٠٠ وحدهم ولكنهم يريدون أن يضلوا غيرهم ٠٠ لهم نصيب من كل وزر يقوم به أولئك الذين أضلوهم ٠٠ فأنا مثلا حين آتى بانسان لا يشرب الخمر ٠٠ وأظل أغريه حتى أجعله يشرب الخمر ٠٠ وأقدمها له ٠٠ واغريه بها ١٠ له وزر لأنه عصى الله وشرب الخمر ٠٠ ولى وزر لأننى أضللته وسلاعدته على اللمصية ي٠٠ وظللت أزينها له حتى وقع فيها ٠٠ ومن هنا فإن الآية الأولى التي تقول : « ولا تزر وازرة وزر أخرى « ٠٠ يقصد بها الضالين ٠٠ أما الآية الثانية التي تقول :

« وليحملن أثقالهم ٠٠ وأثقالا مع أثقالهم » ٠٠

يقصد بها المضلين الذين يضلون عن سبيل الله ٠٠ فلهم نصيب من أوزارهم اولئك الذين أضلوهم ٠٠ والذين اتجهوا بهم الى الكفر والاثم والعصيان ٠٠

هذه بعض التناقضات التي يحاول المستشرقون أن ينالوا بها من القرآن الكريم ٠٠ وان يقولوا أنه قول بشر ٠٠ ولقد أوضحنا هذه التناقضات بشكل يظهر اعجاز القرآن فيها ٠٠ فلا تناقض في القرآن أبدا وانما بلاغة ودقة في التعبير ٠٠ تجعل اللفظ والمعنى منسجمين تماما ٠٠ لايبتعدان عن بعضهما البعض ٠٠ ولا يؤديان الانفس المعنى المقصود بالنسبة لمقتضيات الحال ٠٠ على أن المضلين ٠٠ أو عددا من المستشرقين لا يكتفون بذلك ٠٠ لا يكتفون بالقول بأن هناك تناقضا بن قوانين الكون وبين القرآن الكريم ٠٠ وفي هذا افتراء كبير ٠٠ وهذا هو موضوع الغصل القادم الذي سنتحدث فيه عن « القرآن ٠٠ وقوانين الكون » ١٠ القادم الذي سنتحدث فيه عن « القرآن ٠٠ وقوانين الكون » ٠٠

حربیت قرسی تھ



● ان لله ملائكة فضلاء يتبعون مجالس الذكر ، ويجتمعون عند الذكر ، فان مروا بمجلس الذكر علا بعضهم على بعض حتى يبلغوا العرش ، فيقول الله لهم وهو أعلم : من أين جئتم ؟ فيقولون : من عند عبيد لك يسالونك الجنة ويتعوذون بك من الناز ويستففرون ، فيقول : يسالوني جنتي فكيف لو رأوها؟ واني قد غفرت ويتعوذون من نادى فكيف لو رأوها ؟ فاني قد غفرت ويتعوذون من نادى فكيف لو رأوها ؟ فاني قد غفرت لهم ، فيقولون : ربنا ان فيهم عبدك الخطاء فلان مر بهم لحاجة له فجلس اليهم ، قال الله عز وجل : أولئك الجلساء لا يشقى بهم جليسهم .



# • الفصل لسادس •

# القرآن وقوانين الكون

مناك كثير من دواعى الاعجاز فى القرآن الكريم لا يتنبه اليها العقل الا بعد أن يبحث ويعيش وينشط ٠٠ هذا الاعجاز يظهر فى دقة التعبير فى القرآن الكريم ٠٠ ثم يظهر بطريقة أكثر وضوحا فيما يحاول بعض المستشرقين أن يدعوه على القرآن من ادعاء بالتناقض ولقد تحدثت فى الفصول الماضية عن الاعجاز فى بلاغة القرآن الكريم ٠٠ ثم تحدثت عن الاعجاز فيما يدعونه من تناقض القرآن الكريم ٠٠ والآن انتقل الى قضية يحاول البعض اثارتها ٠٠

عين فشلت قضية التناقض جاءوا بشىء اسموه تصادم القرآن الكريم · · وحقائق الكون · · وادعوا أن بعض آيات القرآن تتصادم مع الحقائق الكونية · · وهذا افتراء · · فلا يمكن أن يتصادم القرآن مع أية حقيقة كونية · · لماذا · ·

لأن القائل هو الخالق ٠٠ ولا يمكن أن يكون هناك انسان أعلم بقوانين الكون من خالقه ٠٠ ولكن الهدف من الطعن في القرآن الكريم \_ ويجب أن نفطن لذلك \_ هو محاولة الايهام بأن القائل بشر ٠٠ وسنناقش في هذا الفصل بعض ما يقال عن تصادم القرآن الكريم وحقائق الكون ٠٠

قبل أن تبدأ يجب إن تتنبه إلى أن القرآن الكريم له عطاء متجدد ٠٠ وهذا العطاء المتجدد هو استمرار لمعنى اعجاز القرآن ٠٠ ولو أفرغ القرآن عطاءه كله أو اعجازه كله في عدد من السنوات .٠٠ أو في قرن من الزمان ٠٠ لاستقبل القرون الأخرى دون إعجاز أو عطاء ١٠ وبذلك يكون قد جمد ١٠ والقرآن لا يجمد أبدا ١٠ وانها يعطى لكل جيل بقدر طاقته 🕚 ولكل فرد بقدر فهمه 🕦 ويعطى للجيل القادم شيئًا جديدا لم يعطه للجيل الذي سبقه ٠٠ وهكذا ٠٠ ولهذا ندرك كما ذكرت من قبل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم حين تنزل عليه القرآن لم يتعرض بالتفسير الالما تقتضيه أحكام هذا الدين في « افعل ولا تفعل » ٠٠ الاشياء التي اذا فعلتها الكون مما سيكشفه الله من علم البشر في المستقبل ٠٠ وما سيظهر بعد ذلك للعالم ١٠ فلم يتعرض له التفسير ١٠ لماذا ١٠ لأن العقل في ساعة نزول القرآن لم يكن عنده الاستعداد العلمي ليفهم حقائق الكون ٠٠ وَلَدُلُكُ آخَذُ مَنْهَا قَدَرَ حَجِمَهِ ٠٠ وأعطاهِ القَرآنُ مَا يَعْجِبُهُ ويرضيه ٠٠٠ ثم مرت السنوات أو القرون ٠٠٠ وظهرت حقائق علمية حديثة ٠٠ فتبين لنا أن عطاء القرآن فيها كان عطاء متجددا القرآن ٠٠ والنظريات العلمية

ولكن قبل أن نعضى في التحدث عن حقائق الكون · · فاننا يجب أن نجيب على سؤالين هامين · · السؤال الاول :

هو محاولة ربط القرآن بالنظريات العلمية ٠٠ وهـذا أخطر ما نواجهه ٠٠٠ ذلك أن بعض العلماء في اندفاعهم في التفسير وفي محاولاتهم ربط القرآن بالتقدم العلمي ٠٠ يندفعون في محاولة ربط كلام الله بنظريات علمية مكتشفة ٠٠ يثبت بعد ذلك أنها غير صحيحة ٠٠ ومم في اندفاعهم هذا يتخذون خطوات متسرعة ٠٠ ويحاولون أثبات القرآن بالعلم ٠٠ والقرآن ليس في حاجة الى العلم ليثبت ٠٠ فالقرآن ليس عبادة ٠٠ ومنهج ٠٠ ولكن فالقرآن ليس كتاب عبادة ٠٠ ومنهج ٠٠ ولكن القد سبحانه وتعالى في علمه علم أنه بعد عدة قرون من نزول هـذا

الكتاب الكريم ٠٠ سياتي عدد من الناس ٠٠ ويقولون انتهى عصر الايمان ٠٠ وبدأ عصر العلم ٠٠ ولذلك وضع في قرآنه مايعجز هؤلاء الناس ٠٠ ويثبت أن عصر العلم الذي يتحدثون عنه قد بينه القرآن في صورة حقائق الكون ٠٠ بينه كحقائق كونية منذ أربعة عشر قرنا ٠٠ ولم يكتشف العقل البشرى معناها الا في السنوات الماضية ٠٠ ولقد قلت أن عطاء القرآن الكريم متجدد مصداقا للآية الكريمة :

« ستريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم الله العق » • •

« الم ذلك الكتاب الا بريب فيه هدى للمتقين »

أى انه كتاب هدى · ولكنالله سبحانه وتعالى وضع فى كتابه الكريم ما يمكن أن نرد به على الذين يحاربون هذا الدين حتى يوم القيامة · ومن هنا فان آيات الكون الكبرى التى أنبانا الله بها فى القرآن الكريم · والتى نعرف بعضها · وبعضها لا نعرفه معرفة اليقين حتى الآن · أرادنا الله سبحانه وتعالى أن نفحم بها أولئك الذين يقولون انتهى عصر الايمان · وبدا عصر العلم · وأن يقول لنا أن العلم الذي يحاول بعض المضلين أن يتخذوه الها جديدا هو من علمى ومن خلقى · فلا تعبدوا المخلوق · وتتركوا الخالق · ولكن هذا يجعلنا نتخذ العلم دليلا على صحة القرآن · بل ان

القرآن هو الدليل الحقيقي على صحة ٠٠ أو عدم صحة العلم ٠٠ فالعلم الذي يتناقض مع القرآن الكريم كاذب وغير صحيح ٠٠

والقرآن هو كلام الله المتعبد بتلاوته الى يوم القيامة ١٠٠ لا تغيير فيه ولاتبديل ١٠٠ ومن هنا فان خطورة ربط القرآن الكريم بنظريات علمية كاذبة ١٠٠ وما أكثرها ١٠٠ تجعل موقف المفسر فى حرج عندما يشبت كذب هذه النظرية ١٠٠ فهو لايستطيع أن يغير أو يبدل فى كلام الله ١٠٠ ومن هنا يجبإ أن نتروى وأن ندرس بامعان وننتظر حتى تشبت الحقيقة العلمية ثبوت اليقين قبل أن نتحدث عن زبطها بالقرآن الكريم ولا ناخذ خديثا براقا يكون مجرد فرض ١٠٠ وليس نظرية علمية ١٠٠ ونسرع ونربطه بكلام الله ١٠٠ وحينئذ نكون قد ارتكبنا غطا كبيرا فى حق القرآن عندما يثبت كذب هذا الافتراض ١٠٠

الماذا ١٠ تركها بلا تفسير

هذه واحدة ٠٠ أما الثانية فهى : لماذا لم يفسر القرآن الكريم الآيات العلمية لاولئك الذين عاصروا نزول القرآن ٠٠ وربما الاجيال بعدهم ؟!

المعروف أن حقائق الكون التي أعلنها الله في القرآن الكريم تمس قوانين كونية كبرى ينتفع بها الانسان سواء علمها أو لم يعلمها و البيل و في الشمس و ودوران الارض و والجاذبية الارضية و والليل والنهار و كل ما يتعلق بهذا الكون و علم الاجنة وما يدور في الأرحام و وكل ما يتعلق باستمرار النوع البشرى و كل ما يتعلق باستمرار النوع البشرى و كل ما يتعلق باستمرار النوع البشرى و كل فلك من قوانين الكون و وقوانين الخلق ينتفع بها الناس سواء علموا بها أو لم يعلموا و الملايين لا يعرفون شيئا عن جاذبية الإرض و ومع ذلك و ومع ذلك بنتفعون بكل قوانينها و والملايين لا يعرفون شيئا عن حياة الطفل في رحم يتنفعون بها و والملايين لا يعرفون شيئا عن حياة الطفل في رحم أنه ومع ذلك فان عدم العلم لم يستعهم من انجاب الاطفال و ومن منا لم يكن تفسير مثل هذه القضايا العلمية المتقدمة التي ومن منا لم يكن تفسير مثل هذه القضايا العلمية المتقدمة التي ذكرها القرآن ضرورة بالنسسبة للذين عاصروا نروله و كانهم

ينتفعون بها ٠٠ سواء علموها أو جهلوها ٠٠ ولذلك أعطاهم الله على قدر عقولهم ٠٠ ثم فسر بعد ذلك للأجيال ٠٠ كل جيل على حسب عقله ٠٠

نعود بعد ذلك الى قول المستشرقين ٠٠ هم يقولون أن قوانين الكون تتصادم مع القرآن الكريم ٠٠ ونحن نؤكد لهم أن العلم الحديث قد أثبت أنه لا توجد حقيقة كونية واحدة تتصادم مع ما جاء فى القرآن ١٠ ان القرآن الكريم لا يتصادم مع قوانين الكون ١٠ أو مع خلق الكون ١٠ ولكن هذا التصادم المزعوم يأتى أحيانا عن حقيقة قرآنية أسىء تفسيرها ١٠ لتبدو فى غير معناها الحقيقى ١٠ أو حقيقة علمية كاذبة يحاول الناس استغلالها ضدد القرآن ١٠ وكما قلت أعود فأكرر ١٠ أننا لا نريد أن نثبت القرآن بالعلم ١٠ بل أن العلم هو الذي يجب أن يثبت ١٠ ويلتمس الدليل من آيات القرآن الكريم ١٠ ولك أن القرآن أصدق من أي علم من علوم الدني ١٠ ومن أي علم في هذا العالم ١٠ لأن مكتشف هذا العلم أو مخرجه بشر ١٠ وقائل القرآن هو الله سبحانه وتعالى ١٠ ومن هنا كما قلت فانني لا أحاول أن أثبت القرآن بالعلم الارضى ١٠ ولكنني أرد على الذين يقولون أن هناك تناقضا بين حقائق الكون الأساسسية ١٠ وكلام الله سبحانه

#### الارض ٠٠ مددناها

نَاتَنَى بَعَدَ ذَلَكَ الى حَقَائَقَ القرآن ٠٠ واساءَة تفسيرِها بَحِيثُ تَتَصادُم مَعَ حَقَيْقَةً عَلَمَيةً ٠٠ بَعْضُ العَلَمَاءُ يَقُولُونَ أَنَّ اللهُ سَبَحَانُهُ وَتَعَالَى قَدَ قَالَ فَى كَتَابُهُ العَزِيزِ ٠٠

#### « والأرض مددناها » • •

ومعنى المد ٠٠ البسط ٠٠ أى بسطناها ٠٠ ونحن نرى الأرض مبسوطة أمامنا ٠٠ فلا تناقض بين القرآن الكريم ٠٠ وبين الظاهر الموجود ٠٠

ولكن عنـــدما اكتشفت كروية الارض ٠٠ ثار علماء الدين واتهموا كل من يقول أن الأرض كروية بالكفر ٠٠ لأنه يخالف في رأيهم القرآن الكريم ٠٠ نقول لهم لقد أسأتم تفسير حقيقة قرآنية ١٠ الله سبحانه وتعالى قد أعطانا الدليل على أن الأرض كروية ١٠ بل أعطانا أكثر من دليل على ذلك في القرآن ١٠ بل أن الله سبحانه وتعالى أخبرنا أنه خلق الأرض على هيئة كرة ١٠ ولنناقش هذا كله ١٠٠

لقد قال الله سبحانه وتعالى :

## « والأرض مددناها »

ن اى سلطناها ١٠٠ ولكنه لم يقل سبحانه وتعالى اى ارض مسلوطة ١٠٠ ومعنى ذلك أنك أينما تنظر الى الأرض تراها ميسوطة ١٠٠ اذا كنت فى خط الاستواه ١٠٠ فالأرض أمامك مبسوطة ١٠٠ واذا كنت فى القطب الشعالى فالأرض أمامك مبسوطة ١٠٠ واذا كنت فى أوربا فى القطب الشمالى فالأرض أمامك مبسوطة ١٠٠ واذا كنت فى أوربا ١٠٠ أو أمريكا ١٠٠ أو آسيا ١٠٠ أو اى قارة من قارات الأرض ١٠٠ فالارض أمامك مبسوطة أمام البشر جميعا فى كل موقع موجودين فيه ١٠٠ وهذا لا يمكن أن يحدث الا اذا كانت الأرض كروية ١٠٠ فلو أن الأرض مسطحة ١٠٠ أو مربعة أو مثلثة ١٠٠ أو مسدسة ١٠٠ أو فى أى شكل من الاشكال لوصلنا فيها الى الوحيد الذى تراه مبسوطا أمامك ولا يمكن أن تصل فيه الى حافة فالشكل الوحيد الذى تراه مبسوطا أمامك ولا يمكن أن تصل فيه الى حافة مو أن تكون الارض كروية ١٠٠ هو أن تكون الارس كروية ١٠٠ هو أن تكون الارض كروية ١٠٠ هو أن

وهكذا أبنفنا القرآن في كلمتين اثنتين و والأرض مدداها » . . أترى الاعجاز في القرآن الكريم لقد أثبت الله كروية الأرض . . وفي نفس الوقت اختار العبارة التي لا تتصادم مع مفهوم العقل البشرى في وقت نزول القرآن . ولكن في كلمتين اثنتين . . أعطانا الله السر في الأرض . اعجاز لا يمكن أن يكون قائله بشر ولكن الله سبحانه وتعالى أعطانا أيضا في أربع كلمات . . ولكن الله صيئة كرة . . أي انها كانت كذلك ساعة الخلق . .

#### الليل سيق ١٠ أم النهاد

حييمًا نأتي الى الآية الكريمة ٠٠

« ولا الليل سابق النهار » • •

يقول الله تعالى في سورة يس :

« لا الشمس ينبغى لها أن تدرك القمر ٠٠ ولا الليل سابق النهار » ٠٠

والحديث هنا عن قوانين الكون ١٠ الشمس لا تدرك القمر ١٠ لا تهما كما قال العلماء يتحركان في خطين متوازيين لا يلتقيان أبدا 
١٠ هذه حقيقة علمية ظهرت في السنوات الاخيرة ١٠ وذكرها 
القرآن منذ أربعة عشر قرنا ١٠ ولكن ما معنى « ولا الليل سابق 
النهار » ١٠ المعنى هنا نفى لشيء موجود غير صحيح ١٠ يريد الله 
سبحانه وتعالى أن يصححه ١٠ يريد أن يزيل هذا الواقع الخاطئ 
١٠ العرب كانوا يقولون أن الليل يسبق النهار ١٠ واليوم عند 
المعرب يبدأ بغروب الشمس ١٠ بمعنى أن رمضان يثبت بعد غروب 
غروب شمس آخر يوم من شعبان ١٠ والعيد يثبت بعد غروب 
شمس آخر يوم من شعبان ١٠ والعيد يثبت بعد غروب 
شمس آخر يوم من رمضان ١٠ اذا كان العرب يقولون ان الليل

يسبق النهار · فمعنى ذلك أن النهار لا يسبق الليل · والنهار اذن وجدت عندنا حقيقتان · الليل يسبق النهار · والنهار لا يسبق الليل · تركها الله · ولم يتعرض لها · لأنها حقيق ق · ولكنه جاء الى كلمة أن الليل يسبق النهار · ورد عليهم بقوله تعالى :

## « ولا الليل سابق النهار » • •

اذن وجدت عندنا حقيقتان ٠٠ لا النهار يسبق الليل ٠٠ ولا الليل يسبق الليل حقيقة كانت موجودة ٠٠ ولم يتعرض لها القرآن لانها حقيقة ٠٠ لا الليل يسبق النهار خطا كان موجودا فصححه الله سبحانه وتعالى بقوله :

### « ولا الليل سابق النهاد » • •

اذَنَ لا النهار يسبق الليل ٠٠ ولا الليل يسبق النهار ٠٠ معنى ذلك أن الليل والنهار يوجدان معا في وقت واحد على الأرض

لأن النهار لا يسبق الليل ٠٠ والليل لا يسبق النهار ٠٠ وهذا. لا يتأتى الا اذا كانت الأرض كروية ٠٠

لكن ليس هذا هو القصدالنهائي من الآية ١٠ الله سبحانه وتعالى أراد أن يصحح هذه الحقيقة ١٠ ويقرر أن الليل والنهار موجودان معا على الأرض ليبلغنا عن حقيقة خلق الارض ١٠ لو أن الله سبحانه وتعالى قد خلق الارض مسطحة ١٠ فأما أن تكون الشمس ساعة الخلق في مواجهة السطح ١٠ وحينئذ يكون النهار قد وجد أولا ١٠ ثم يأتي بعد ذلك الليل ١٠ واما أن تكون الشمس غير مواجهة للسطح ساعة الخلق ١٠ ومن هنا يكون الليل قد أتى أولا ١٠ ثم بعد ذلك يأتي النهار ١٠ ولكن كون الله سبحانه وتعالى يقول أنا أن النهار والليل خلقا معا ١٠ لم يسبق أحدهما الآخر دليل على أن النهار والليل خلقا معا ١٠ لم يسبق أحدهما الآخر دليل على أن النهار والليل خلقا معا ١٠ لم يسبق أحدهما الآخر دليل على الوحيد الذي يوجد فيه الليل ١٠ والنهار ١٠ على سطح الارض معا ساعة الخلق ١٠ وهكذا نرى القرآن قد مس حقيقة هامة في معا ساعة الخلق ١٠ وهكذا نرى القرآن قد مس حقيقة هامة في هية كرة ١٠ وانه أوجد الليل والنهار معاعليها ١٠ فيقول سبحانه : هية كرة ١٠ وانه أوجد الليل والنهار معاعليها ١٠ فيقول سبحانه :

وعندما يتقدم الذهن البشرى ويبحث ٠٠ ويعرف معنى الآية نجد أن الله سبحانه وتعالى أخبرنا بكل هذه الحقائق عن خلق الأرض على هيئة كرة ٠٠ وخلق الليل والنهار معا ٠٠ في بضع كلمات ٠٠ على هيئة كرة ٠٠ وووان الأرض ٠٠ والجبال

ننتقل بعد ذلك الى قضية دوران الأرض حول نفسها · لنرى أن الله سبحانه وتعالى يمسها في القرآن كحقيقة كونية · فهو يتحدث حين يقول سبحانه في سورة النمل:

« وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر هر السحاب صنع الله الذي القن كل شيء » ٠٠٠

الجيال رواسي للارض مفروض أن تثبتها وتمنعها من الحركة و من أن يحدث بها أي خلخلة أو اهتزاز ٠٠ هذه الجبال هي

الرواسي التي تجعل الأرض لا تميد بالانسسان ٠٠٠ هي مركر الثبات التي اذا نظرت اليها ٠٠ والى ضخامتها تعتقد أن الارض ثابتة في مكانها لا تتحرك خطوة واحدة ٠٠ ثابتة جامدة ٠٠ يأتي الله سبحانه وتعالي ويقول :

«وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مر السحاب»

لماذا قال الله سبحانه وتعالى تحسبها ٤٠ قالها رحمة بالعقـــل البشري ١٠ فالانسان يظن أن الجبال جامدة ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا أن هذه الجبال التي نراها أمامنا وتحسبها جامدة تتحرك من مكان الى آخر ٠٠ ولكنها « تمر مر الحساب » ٠٠ لماذًا ٤٠٠ لأن السحاب لا يملك ذاتية الحركة ٢٠٠ لا يتحرك بنفسه ٠٠ انما تحركه الرياح ٠٠ فالسحاب بدون الريح يبقى في مكانه ٠٠ ولكن الرياح هي التي تدفعه من مكان الي آخر ٠٠ ومن هنا فان استخدام الله سنبحانه وتعالى لكلمة « من السنخاب ، • يريد أن ينبئنا أن الجبال التي نحسبها جامدة تتحرك ولكنها لا تتحرك منفسها ٠٠ بل هي تابعة لحركة أخرى تدفعها ٠٠ تماما كما تدفع الرياح السحاب ١٠ واذا كانت الحب ال وهي أوتاد الارض ولا تتحرك ذاتية من نفسها ٠٠ فما الذي يدفعها ٠٠ محرك آخر ٠٠ ومًا هو المحرك الآخر ﴿ انه الأرض ﴿ وَكَأَنَّ الْجِبَالُ تَتَحَرَكُ بَحْرَكُمْ الارض ٠٠ فلابد أن الارض نفسها تتحرك وتدور ٠٠ والا فكيف تقوم بتحريك الجبال وهي ثابتة ١٠٠ ان الجبال في حركتها تابعة لشيء آخر يتحرك ٠٠ تماما كالسحاب الذي يتبع في حركته الريح والجبال ثابتة فوق الارض فلا يوجد محرك آخر لها الا الارض وهكذا مس الله سبحانه وتعالى دوران الأرض بشكل بديع يبين لنا أن الارض تتحرك وتدور حول نفسها ٠٠ وأن الجبال التي هي أوتاد الأرض تتحرك تابعة للارض في حركتها ٠٠ وأننا نحسب هذه الحيال حامدة ٠٠ ولكن قول الله سيبحانه وتعالى « تحسيبها **حامدة ،** محتاج الى وقفه · · ذلك أنه يقدم لنا حقيقة علمية أخرى انك حين تكون فوق جسم متحرك حركة رتيبة لا اهتزاز فيها

فانك لا تحس بهذه الحركة الا اذا قست هذا الجسم الى جسم ثابت ١٠٠ الطائرة حين تطير بنا ١٠٠ اذا نظرت من النافذة ١٠٠ فاني احس بحركة الطائرة وطيرانها ١٠٠ ولكن اذا اقفلنا النوافذ ١٠٠ وكانا الجو مستقرا ليس فيه أى اضطراب بحيث لم يصاحب هذا الطيران أى احتزاز فانني لا أشعر اطلاقا بحركة الطائرة ١٠٠ لماذا ١٠٠ لان كل شيء داخل جسم الطائرة هو ثابت بالنسبة لى فالمقاعد ثابتة وموقع من يجلسون حولى ثابت ١٠٠ ولا أحس في هذا بأية حركة وموقع من يجلسون حولى ثابت ١٠٠ ولا أحس في هذا بأية حركة ١٠٠ وتكون الحركة ذاتية متزنة هادئة لا احتزاز فيها ١٠٠ فانك لا تحس بالحركة ١٠٠ ولكن اذا فتحت النافذة وقست الحركة الى شيء ثابت فانك تحس بالحركة ١٠٠

بعض الناس يقولون أن هذا الوصف ينطبق على يوم القيامة · · ولكننا نقبل لهم أنه في يوم القيامة لا يكون هناك حسبان ولكرز يقين · · · يكون يقين · · ·

« فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد » • • ويقول الله سبحانه وتعالى عن الجبال يوم القيامة :

« ويسألونك عن الجبال فقل ينسفها ربى نسفا » • • • فكيف ينسفها الله ثم نحسبها جامدة ويقول الله سبحانه وتعالى :

« يوم تبدل الإرض غير الارض ٠٠ والسماوات »

فى يوم القيامة ٠٠ فينسف الله الجبال ويبددها ٠٠ وكل شىء المامك يكون يقينا فأنت ترى الجنة ٠٠ وترى النار ٠٠ وترى الله رؤيا اليقين ٠٠ فالحسبان فى الدنيا واليقين فى الآخرة ٠٠

الحديث عن الجنين ٠٠ للذا ؟!

على أن القرآن مس أشياء كثيرة ٠٠ لو كان هذا كلاما من عند غير الله ماغامر من يقوله في أن يمس هذه الاشياء ٠٠ الحديث عن الأحنة في القرآن الكريم في قوله تعالى في سورة المؤمنون :

« ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين ٠٠ ثم جعلناه

« ولعد خلفنا الانسان من سلاله من طين ٠٠ بم جعلناه نطفة الحي اقرار مكين ) ثم اخلقنا اللنطفة علقة فخلقنا العلقة مضفة فخلقنا العلقة مضفة فخلقنا الفضاء لحما ثم إنشاناه خلقا إآخر التبارك الله احسن الخالقين »

ما الذي يجعل محمدا عليه السلام يقتحم قضية غيبية ٠٠ ويقولها في القرآن الكريم وهي قضية يمكن أن تهدم الايمان من أساسه ٠٠ فالقرآن كلام الله المتعبد بتلاوته ولاتغيير فيه ولاتبديل الى يوم القيامة ٠٠ ماذا يمكن أن يحدث مع تقدم العلم ٠٠ لوظهر أن هذا الكلام غير صحيح ٠٠ ؟ وكيف يمكن لقضية الإيمان أن تستمر ٠٠ ولماذا يخاطر محمد عليه السلام في شي، غيبي كهذا ٠٠ لم يطلب أحد منه أن يتحدث عنه ١٠ أو أن يتحداه فيه ٠٠ ولكن لأن الخالق هو الله ٠٠ والقائل هو الله ٠٠ جاء الحديث عن الاجنة في القرآن قبل أن يصل اليه العلم ٠٠ ثم اكتشف العلم صحة كل كلمة في القرآن ١٠ انه تحد ١٠ وتحد من الله سسبحانه وتعالى ٠٠

وفي انفسكم

شىء آخر مسه القرآن مسا دقيقا وهو الجسم البشرى وعلم الاعضاء ١٠ يأتى الله سبحانه وتعالى ويذكر الاذن دائما قبل العَين ١٠ ويقول الله « السمع والابصار » ١٠ ولا يقول البصر والسمع ٢٠ يستوقفنا هذا لان الانسان حين يفقد بصره ١٠ يفقد كل شى د

بعيش في ظلام دائم ١٠ لا يرى شيئا على وجه الاطلاق ١٠ يصطدم بكل شيء ١٠ ولكن حين يفقد سمعه فانه يرى وحينئذ تكون المصيبة أحون ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى حين يذكر السمع يقدمه دائما على البصر ١٠٠

ان منه اعجاز في القرآن ٠٠ لقد فضل الله سبحانه وتعالى السبع على البصر لانه أول ما يؤدى وظيفته في الدنيا ٠٠ ولانه أداة الاستدعاء في الآخرة ٠٠ لأن الأذن لا تنام أبدا ٠٠

ان السمع أول عضو يؤدى وظيفته فى الدنيا فالطفل ساعة الولادة يسمع ولكن العين لا تؤدى مهمتها لحظة مجىء الظفل فى الدنيا و فكأن الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا أن السمع و الذى يؤدى مهمته أولا و فاذا جئت بجوار طفل ولد منذ ساعات و وأحدثت صوتا مزعجا فانه ينزعج و ويبكي ولكنك اذا قربت يدك من عين الطفل بعد الميلاد مباشرة فانه لا يتحرك ولا يحس بالخطر و هذه واحدة و واذا نام الانسسان فان كل شى يسكن فيه الا سمعه والله اذا اردت أن توقظ النائم ووضعت يدك قرب عينه فانه لا يحس ولكنك اذا أحدثت ضجيجا بجانب يدك قرب عينه فانه لا يحس ولكنك اذا أحدثت ضجيجا بجانب أذنه فانه يقوم من نومه فزعا و هذه الثانية و أما الثالثة فهى أد الأذن هى الصلة بين الإنسان والدنيا و الله سبحانه وتعالى حير أراد أن يجعل أهل الكهف ينامون مئات السنين قال المناث والدنيا والسنين قال

# « فضربنا عل آذانهم في الكهف سنين عددا » ٠٠٠

ومن هنا عندما تعطل السمع استطاعوا النوم مثات السنين دون أى انعاج ٠٠ ذلك أن ضجيج الحركة في النهار يمنع الانسان من النوم العميق ٠٠ وسكونها بالليل يجعله ينام نوما عميقا ٠٠ اذن الاذن هي التي تؤدي وظيفتها أولا ٠٠ وهي لاتنام ولا تغفل أبدا ٠٠ وهي الصلة بين الانسان والدنيا ٠٠ وأداة الاستدعاء في الآخرة ٠٠ ولذلك فضلها الله سبحانه وتعالى :

على أن مناك شيئا آخر للاحظه هو ان الله سبحاله وتعالى يأتي بكلمة السمع مفردة دائما ٠٠ وكلمة الإبصار مجموعة ٠٠٠٠ يقول الله سبحانه وتعالى في سورة فصلت :

« وما كنتم تستترون أن يشهد عليكم سمعكم ولا الصاركم » • • •

لماذا تأتى كلمة السمع مفردة ٠٠ وكلمة البصر مجموعة ٠٠ مع أنه كان يجب أن يقول الله سبحانه وتعالى أسماعكم وأبصاركم ٠٠ وكان من المفروض أو المنطقى أن يكون هناك سمع وبصر ٠٠ أو أسماع وأبصار ولكن الله سبحانه وتعالى بهذا التعبير أراد أن يكشف لنا دقة القرآن الكريم ٠٠ فالبصر حاسة يتحكم فيهسا الانسان بارادته ٠٠ فأنا أستطيع أن أبصر ولا أبصر ٠٠ وأستطيع أن أغمض عيني عما لا اريد أن أراه ٠٠ أو أدير وجهي أو ادير عيني بعيدًا عن الشيء الذي أريد أن أتجاهله ٠٠ ولكن الإذن ليس لها اختيار في أن تسمع أو لاتسمع ٠٠ فأنت في حجرة يتكلم فيها عشرة أشخاص تصل أصواتهم جميعا الى أذنك ٠٠ سواء اردت او لم ترد ٠٠ انت تستطيع أن تدير بصرك فترى منهم من تريد أن تراه ولا ترى من لا تريدرؤيته ٠٠ ولكنك لا تستطيع أن تسمع ما تريد أن تسمعه ٠٠ولاتسمع ما لاتريده ٠٠قد تتجاهله ٠٠ وتحاول إن تبدو وكانك لم تسمعه ٠٠ ولكنه يصل الى أذنيك سواء أردت أو لم ترد ١٠٠ إذن فالابصار تتعدد ١٠٠ أنا أرى هذا ١٠٠ وانت ترى مِدًا ١٠٠ وثالث يرى هذا ١٠٠ إلى آخر تعدد الابصار ١٠٠ وانسأن يغبض عينيه فلا يرى شيئا ٠٠ ولكن بالنسبة للسمع فنحن جميعا ما دمنا جالسين في مكان واحد ٠٠ فكلنا نسمع نفس الشيء ٠٠ ومن هنا اختلف البصر ١٠ ولكن توجد السمع ١٠ كل واحد له بصر ۰۰ ينظر به الى المكان الذي يريده ۰۰ ولكننا كلنا نتوحد في السمع فيما نريد ٠٠ وما لا نريد أن نسمع ٠٠ ومن هنا جاءت كلمة الإنصار ٠٠ بينما توحدت كلمة السمع ٠٠ ولم تأت كلمة الاستماع ٠٠ على أن الاذن مفضلة على العين لانها لاتنام ٠٠ والشيء الذي لا ينام أرقى في الخلق من الشيء الذي ينام • • فالأذن لا تنام أبدا منذ ساعة الخلق أنها تعمل منذ الدقيقة الاولى للحياة ٠٠ بينما

باقى أعضاء الجسم · · بعضها ينتظر أياما · · وبعضها ينتظر سنوات · ·

والأذن لا تنام ٠٠ فأنت حين تكون نائما تنام كل أعضاء جسمك ٠٠ ولكن الأذن تبقى متيقظة ٠ فاذا أحدث احد صوتا بجانبك ٠٠ وأنت نائم ٠٠ قمت من النوم على الفور ٠٠ ولكن اذا توقفت الاذن عن العمل ٠٠ فأن ضجيج النهار وأصوات الناس وكل ما يحدث في هذه الدنيا من ضجيج لا يوقظ النائم ٠٠ لأن آلة الاستدعاء وهي الاذن معطلة ٠٠ كما أن الأذن هي آلة الاستدعاء يوم القيامة حين ينفخ في الصور ٠٠

والعين تحتاج الى نور حتى ترى ٠٠ تنعكس الاشعة على الأشياء 
٠٠ ثم تدخل الى العين فترى ٠٠ فاذا كانت الدنيا ظلاما فان العين 
لا ترى ٠٠ ولكن الأذن تؤدى مهمتها فى الليل والنهار ٠٠ فى 
الضوء والظلام ٠٠ والانسان متيقظ ٠٠ والانسان نائم ٠٠ فهى 
لاتنام أبدا ٠٠ ولا تتوقف أبدا ٠٠ أعرفت الآن لماذا فضل الله 
سبحانه وتعالى السمع على البصر ٠٠ وقدمه فى القرآن الكريم ١٠٠٠

# « كلما نضجت جلودهم بدلنهاهم جلودا غيرها ليلوقوا العداب » • •

أى أن الله قد حدد لى حكمة تبديل الجلد أو تغييره بأنه ليذيقهم المذاب ١٠٠ أذن فالإذاقة حسب القرآن محلها الجلد ١٠٠

نأتى الآن الى الحقيقة العلمية التى تؤكد لنا أن كل اعصاب الاحساس موجودة ٠٠ تحت الجلد مباشرة ٠٠ وأن هذه الاعصاب

التى تشعر بالالم وتجعل الانسان يحس به وتنقله الى المخ ٠٠ مكانها تحت الجلد مباشرة ٠٠ اذن قول الله سبحانه وتعالى :

#### « بدلناهم جلودا غرها ليذوقوا العذاب » ••

اعلان لحقيقة كونية يمسها الله في القرآن ٠٠ وهي أن الاحساس يتم بأعصاب موجودة تحت الجلد مباشرة ٠٠ وان الله كلما أراد أن يديق الكفار العذاب بدل جلودهم التي احترقت وماتت فيها أعصاب الإحساس بجلود سليمة لم تحترق ليذوقوا العذاب مرة أخرى ٠٠ فحينما يأتي الطب ليقول لنا أن أعصاب الجسم تحت الجلد مباشرة ٠٠ نقول أن الله سبحانه وتعالى قد أخبرنا بهذه الحقيقة في القرآن الكريم منذ أربعة عشر قرنا ٠٠

على أن نواحى الاعجاز في القرآن الكريم لا تقتصر على ما ذكرت لكن هذه بعض أمثلة بسيطة ٠٠ ولقد تحدثت في الفصول الماضية أن الله سبحانه وتعالى قد قال سيروا في الارض ٠٠ وبينت الاعجاز في ذلك بأننا نسير فعلا في الارض ٠٠ بين الغلاف الجوى والسطح ٠٠ كما بينت معنى الآية الكريمة درب المشارق والمغارب ، ٠٠ وهذا كله يعتبر اعجازا هائلا للقرآن الكريم ٠٠ وهناك نواحى اعجاز اخرى سنبين بعضها فيما بعد ٠٠ طفل الانابيك !!

اننا قبل أن ننتهى من هذا النقاش ٠٠ يجب أن نتحدث عن حقيقة علمية ١٠ وهى ليست حقيقة علمية ١٠ ياتى بعض الناس ليقولوا أن العلم قد استطاع أن يصل الى نوع الجنين ١٠ هل هو ذكر أم أنثى ١٠ ويزيدون على ذلك أن العلم استطاع أن يخلق ما يطلقون عليه طفلا صناعيا ١٠ وأن هذا يتناقض مع أحد المغيبات الخمسة

#### « ويعلم ما في الأرحام » • •

و نحن نقول لمن يدعى هذا الكلام · من الذى قال لك أن كلمة « ما » معناها ذكر أم أنثى · أن كلمة « ما » معناها شقى أم سعيد · · طويل أم قصير · · أبيض أم أسود · · عمره · · رزقه · · أجله • اسمه • كل شيء عن المخلوق الذي سياتي الى الدنيا • بل ان الله سبحانه وتعالى أخبر « زكريا » بابنه قبل أن يولد • وأخبره باسم هذا الابن • وهو اسم لم يكن البشر يتسمون به • وقال له عن مستقبله عندما يكبر • انه سيكون سيدا • وحصورا ونبيا من الصالحين • كل ذلك تم قبل أن يوجد هذا الطفل في رحم « زوجة زكريا » • • بل قبل أن يتم الخلق تماما • • فهذا البلاغ كان في المحراب • • وزكريا يصلى يطلب ولدا • •

يقول الله سبحانه وتعالى في سورة آل عمران :

« هنالك دعا زكريا ربه قال رب هب لى من لدنك ذرية طيبة انك سميع الدعاء ١٠ فنادته الملائكة وهو قائم يصل في المحراب ١٠ أن الله يبشرك بيحيى ١٠ مصدقا بكلمة من الله ١٠ وسيدا وحصورا ونبيا من الصالحين ١٠ قال رب أنى يكون لى غلام وقد بلغنى الكبر وامرأتي عاقر ١٠ قال كذلك الله يفعل ما يشاء ١٠ »

اذن البشارة جاءت هنا وكل شىء عن المولود الجديد قبل أن يتم خلقة فى الرحم ٠٠ بل وأكثر من ذلك كان زكريا نفسه غير مصدق أن ذلك ممكن أن يحدث لانه كبير فى السن وامراته عاقر ٠٠ فى هذه اللحظة التى يستبعد فيها زكريا أن يرزقه بطفل ١٠ أخبره الله أنه سيرزقا بولد ١٠ ويكون اسمه «يحيى» وسيكون نبيا وحصورا ومن الصالحين ١٠ وهذا هو لبعض تفسير كلمة «ما ، فكيف يفسر البعض كلمة «ما ، ذكر أو أنثى ١٠ مع أن كلمة «ما ، تتناول كل شىء عن المولود قبل أن يولد ١٠ وفى أى أرض يموت ١٠ ومستقبله من ومن سيتزوج ١٠ ورزقه ١٠ وهل هو سعيد أم شقى ١٠ طويل أم قصير ١٠ وكل ما سيحدث له ١٠ ان كلمة «ما ، تتناول كل حرف فى حياة الإنسان ما سيشهده ١٠ وكيف سيعيش والى أى البلاد شيهاجر ١٠ اذن فعلم الله سبحانه وتعالى فى كلمة «ما » علم غير معدود ١٠ فكيف تأتى أنت وتحدده بذكر أم أنثى ١٠ مع أن الله سبحانه وتعالى لو ما » فى الارحام ١٠٠ ؟

على أن حقيقة الذكر والإنثى ليست حقيقة علمية ٠٠ ذلك أن الرُّوجة ما أن تلد ذكرا أو أنثى ٠٠ وفي بعض الاحيان تقول أما ﴿ ﴿ وَفَي بِعِضَ الْاحِيانَ تَقُولُ أَمَا الْسَجَ سأرزق بولد ٠٠ وترزق بولد ٠٠ وفي بعض الاحيان تقول أنا سارزق ببنت وترزق ببنت ٠٠ وليس معنى ذلك أنك تعلم الغيب ٠٠ ولكن هناك ٥٠٪ من الحقيقة في كل افتراض ٠٠ هناك ٥٠٪ ولد ٠٠. و ٥٠٪ بنت ٠٠ وأنت ان جاء تخمينك صحيحا فلأن معك ٥٠٪ منه و و لو كانت أجناس البشر متعددة غير ذكر وانثى و و لو كانوا ٢٠ حنسا مثلا لكان الإستناد الى العلم هنا فيه شيء من الدقة لان التمييز بين عشرين جنسا والتنبؤ بما هو قادم منا يحتاج فعلا الى طريقة علمية دقيقة ٠٠ ولكن التمييز بين ذكر أو أنثى يمارسه بعض الناس الذين لم يقرأوا في حياتهم كتابا٠٠ يقولون لامرأة حامل يظهر عليك أنك سترزقين بولد ٠٠ ويأتي ألمولود ولدا فعلا ٠٠ فهل معني ذلك أنهم يعلمون ما في الارجام ١٠٠ أنها مسألة يصدق فيها التخمين كثرا ولكن بعض الناس يأتون ويهللون ويقولون أن أحد المغيبات الخمسة قد انتفى وهذا غير صحيح على الاطلاق ١٠٠ أن ما « في الارحام ، يشمل أكثر كثيرا من علم البشر من الآن وحتى يوم الدين . نأتي بعد ذلك الى النقطة الاخرى وهي الطفل الصناعي ٠٠ وهذه نقطة يثور حولها الجدل في هذه الايام حول طفل الانابيب • • وما الى ذلك ٠٠ وأنت اذا أردت أن تصنع بشرا ٠٠ فالمفروض أن تأتى بالمادة الحية تصنعها أولا ولكنك حينما تأخذ ما خلق الله وتيسر عملية الخلق بما كشف الله لك من علم لا يكون هذا أبدا فيه صناعة أو طفل صناعي ١٠٠ أنت أخذت ماخلقه الله من الرجل وأوجدت له الطريقة ليتم ما أراده الله فيما خلقه الله للانثى ٠٠ اذن أنت لم تفعل شيئاً سوى أن كان هناك سبب يمنع العمل ٠٠ واستطعت أن تتغلب عليه بطريقة ما ٠٠ ولكن المادة الحية والرحم الذي نما فيه الطفل هما من خلق الله سبحانه وتعالى ٠٠ فأين ما خلقت أنت من طفل صناعي ١٠٠ أو طفل الإنابيب ؟! أنك لم تخلق شيئا ١٠٠ وأذا كان الله قد يسر لك سبيلا لتعالج عقما باستخدام ماخلقه الله ٠٠ لاستمرار

حياة البشر في الارض ٠٠ قانت لم تخلق شيئا ٠٠ ولو أردت فعلا أن ترينا أنك تستطيع أن تخلق طفلا صناعيا ٠٠ فابدأ أولا بخلق المادة الحية والعلم كله عاجز أن يخلق خلية حية ٠٠ ولكن كل هذا محاولة للاضلال ٠٠

على أن معجزة القرآن لم تأت لتبين أو تكشف عن بعض أسرار الكون ٠٠ وتلمس التحقائق الكونية الكبرى ٠٠ وانما جاءت لتتحدى ٠٠ القرآن مادام معجزة فلابد أن فيه تحديا ٠٠ ولقد تحدى القرآن العرب بالبلاغة ولكن الاسلام هو دين البشرية كلها ٠٠ ولذلك كان للقرآن أن يتحدى الذين عاشوا وقت نزوله من غير العرب ٠٠ ثم يحمل تحديا لكل جيل بعد ذلك والا فالمعجزة لا تكون قائمة ٠٠

ولقد استطاع القرآن أن يمزق حجب الفيب كلها ٠٠ مزق حجاب الماضى ٠٠ وحجاب الحاضر ٠٠ ومزق حجاب المستقبل ٠٠ ومزق حجاب النفس البشرية ٠٠ ومزق حجاب كل الاشياء التي لا يمكن أن يصل اليها علم الى الآن ٠٠ ومازال القرآن يتحدى ٠٠ ولا أحد يستطيع أن يواجه هذا التحدى ٠٠ وهذا التحدى هو ما سنبينه في الفصل القادم ٠٠





# • الفصل لسابع

# القرآن مزق حواجز الغيب

حينما جاء القرآن تحدى فى أشياء كثيرة • تحدثت عنها • • ولكنه فى تحديه مزق حواجز الزمان والمكان • • فى تحديه مزق حواجز الزمان والمكان • • فعواجز الغيب ثلاثة • • أولها حاجز المكان • • أي أن أشياء تحدث فى نفس اللحظة • • ولكن لا أعرف عنها شيئا • • لانها تحدث فى مكان • • وأنا موجود فى مكان آخر • •

ثم هناك حاجز الزمن الماضى ٠٠ وهو شى، حجبه عنى زمن مضى ٠٠ فأنا لم أشهده ٠٠ وحاجز المستقبل وهو ماسيحدث غدا ٠٠ لان حاجز الزمان المستقبل قد حجب عنى فلم أشهده ٠٠ اذن فحواجز الغيب ثلاثة ٠٠ حاجز المكان ٠٠ وحاجز الزمن الماضى ٠٠ وحاجز الزمن المستقبل ٠٠ على أن هناك أيضاً حاجزا آخر ٠٠ هو حاجز النفس البشرية ٠٠ ما يخفيه الانسان داخل نفسه ٠٠

اذا قرآنا القرآن وجدنا أنه يمزقا حاجز الزمن الماضى ٠٠ فيخبرنا بما حدث للامم السابقة ٠٠ ويروى لنا قصص الرسل السابقين ٠٠ ويحكى لتا أشياء لم يكن أحد يعرفها ٠٠ وعلى لسان من ٠٠ على لسان نبى أمى لا يقرأ ولا يكتب ٠٠ ويحكى أسرار الماضى ٠٠ ويتحدى الذين يكذبون ٠٠ مزق الله حجاب وحاجز الزمن الماضى ١٠ ويكفى أن

تقرأ في القرآن ٠٠ « وما كنت وما كنت وما كنت » ٠٠ لتعرف كم أخبر الله رسوله بأنباء من غيب الماضي ٠٠

« وما كنت بجانب الغربي اذ قضينا الى موسى الامر » • •

« وما كنت لديهم اذ يلقون اقلامهم أيهم يكفل مريم » ٠٠

اى انك لم تكن هناك يا محمد ٠٠ ولكن الله هو الذي أخبرك ومزق لك حجاب الزمن الماضي ٠٠

« وما كنت ثاويا في اهل مدين تتلو عليهم آياتنا » ٠٠

« وما كنت بجانب الغربي اذ قضينا الي موسى الامر » ••

« وما كنت بجانب الطور اذ نادينا ولكن رحمة من ربك »

وهكذا نرى أن القرآن مزق حجاب الزمن الماضى في أكثر من مناسبة ليخبر محمدا عليه السلام بالاخبار الصحيحة عمن سبقوه من الرسل والانبياء ٠٠ ويصحح ما حرف من الكتب السماوية التي أنزلها الله وحرفها الرهبان والاحبار ٠٠

بل أن الاعجاز هنا جاء في تصحيح ما حدث من تحريف الكتب السماوية التي سبقت القرآن ٠٠ وكان محمد صلى الله عليه وسلم يتحدى بالقرآن أحبار اليهود ورهبان النصاري ٠٠ ويقول لهم هذا من عند الله ٠٠ في التوراه أو الانجيل ٠٠ وهذا حرفتموه في التوراه أو الانجيل ٠٠ وهذا حرفتموه في التوراه أو الانجيل ٠٠ ولم يكونوا يستطيعون أن يواجهوا هذا التحدى أو يردوا عليه ٠٠ ذلك أن التحدى للقرآن في تمزيق حجاب الزمن الماضي يردوا عليه ٠٠ ذلك أن التحدى للقرآن في تمزيق حجاب الزمن الماضي من وصل الى أدق أسرار الرسالات السماوية الماضية ٠٠ فصححها لهم ٠٠ وبين ما حرفوه منها وما أخفوه ٠٠ وتحداهم أن يكذبوا ماجاء في القرآن فلم يستطيعوا ٠٠ ومن ذلك قوله تعالى في سورة مريم في القرآن فلم يستطيعوا ٠٠ ومن ذلك قوله تعالى في سورة مريم في القرآن فلم يستطيعوا ٠٠ ومن ذلك قوله تعالى في يهترون » ٠٠

ثم جاء الامر الثانى ٠٠ فمزق الله حجاب المكان لمحمد عليه الصلاة والسلام ٠٠ وجاء فى أمر من أدق الامور وهو حديث النفس ٠٠ وهنا وقبل أن نبدأ ٠٠ أحب أن نضع فى أذهاننا جيدا ١٠ أن القرآن هو كلام الله المتعبد بتلاوته ٠٠ وأنه يبقى بلا تعديل ولا تغيير

لا يجرؤ أحد على أن يمسه أو يحرفه ٠٠ ومن هُنا فإن هذا الكلام حجة

على محمد صلى الله عليه وسلم مأخوذ عليه ٠٠ فاذا أخبر القرآن بشيء ٠٠ واتضع أنه غير صحيح ٠٠ كان ذلك هدما للدين كله ٠٠ يأتي القرآن بعد أن بينت خطورة ما يقول ٠٠

« ويقولون في انفسهم لولا يعدبنا الله » • •

ما معنى هذا الكلام ٠٠ معناه امعان فى التحدى ٠٠ فالقرآن هنا يقول لهم لقد هتكت حاجز الماضى ٠٠ وأخبرتكم بأنباء الاولين ٠٠ ولا يقول لهم سأهتك حاجز المكان ٠٠ وأخبركم بما يدور فى بقعة قريبة لا ترونها بل يقول : سأهتك حاجز النفس ٠٠ وأخبركم بما فى انفسكم ٠٠ بما فى داخل صدوركم ٠٠ بما لم تهمس به شفاهكم ٠٠ وكان يكفى لكى يكذبوا محمدا أن يقولوا لم تحدثنا أنفسنا بهذا ٠٠ لو لم يقولوها بالفعل داخل أنفسهم لكان ذلك أكبر دليل لكى يكذبوا أنه يقول كلاما غير صحيح ٠٠ اذن فالقرآن يكذبوا محمدا ويعلنوا أنه يقول كلاما غير صحيح ٠٠ اذن فالقرآن فى هتكه لحجاب المكان ٠٠ دخل الى داخل النفس البشرية ٠٠ والى داخل نفوس غير المؤمنين الذين يهمهم هدم داخل نفوس من ١٠ الى داخل نفوس غير المؤمنين الذين يهمهم هدم الإسلام ٠٠ وقال فى كلام متعبد بتلاوته لن يتغير ١٠ ولا يتبدل ٠٠ قال :

« الم تر الى الذين نهوا عن النجوى ثم يعودون لما نهوا عنه ويتناجون بالاثم والعدوان ومعصية الرسسول معودا جساءوك حيسوك بما لم يحيك به الله ويقولون في انفسهم لولا يعدبنا الله بما نقول حسبهم جهنم يصلونها فيئس المصر » ٠٠٠

صدق الله العظيم ٠٠

قال ما يدور في أنفس غير المؤمنين ٠٠ فهل هناك أكثر من هذا تحديا لحجاب المكان ٠٠ انه تحد فوق قدرة كل الاختراعات البشرية التي وصل اليها العلم الآن لاختراق حجب المكان ٠٠

يحلفون ٠٠ وهم كاذبون

بل ان التحدي ظهر فيما يحرص غير المؤمنين على اخفائه ٠٠ فالإنسان حين يحرص على اخفاء شيء ٠٠ ويكون غير مؤمن ٠٠ يأتي

اليك فيحلف لك بأن هذا صحيح ٠٠ وهو غير صحيح في نفسه فقط ٠٠ ولكن حرصه على أن يخفيه على الناس يجعله يؤكد أنه صحيح بالحلف ٠٠

ويأتى الله سبحانه وتعالى فيجعل القرآن يعرق نفوس هؤلاء الناس

« وسيحلفون بالله لو استطعنا لخرجنا معكم يهلكون انفسهم والله يعلم انهم لكاذبون »

ويقول سبحانه وتعالى:

« يحلفون لكم لترضوا عنهم فان ترضوا عنهم فان الله لا يرضى عن القوم الفاستين » • •

ويقول سبحانه وتعالى :

« ويحلفون على الكلب وهم يعلمون » • •

ويقول الله سبحانه وتعالى امعانا في كشفه ما في تفوس أولئك الذين بكذبون بهذا الدين ٠٠

« ولو نشاء لاريناكهم فلعرفتهم بسيماهم ٠٠ ولتعرفنهم في لحن القول » ٠٠

وهكذا يأتى الله سبحانه وتعالى ليقول للنبى عن المنافقين ١٠٠ انك تعرفهم في لحن القول، أى أنهم يلحنون ويلوون السنتهم بالقرآنوهذا أمر اختيارى ١٠٠ أى أنهم يستطيعون أن يفعلوه ويستطيعون أن يمتنعوا عن فعله ١٠٠ والله عندما ينزل هذه الآية يكون الفعل لم يتم ١٠٠ أى أنهم يفاجأون بالآية قبل أن يقوموا بما ينوون القيام به ١٠٠ ومن هنا يكون لهم حرية الاختيار ١٠٠

ومع وجود حرية الاختيار ٠٠ فانهم يأتون ليقوموا بما قاله الله في القرآن الكريم دون أن يستطيعوا أن يتراجعوا عن ذلك ٠٠ بل أن الله سبحانه وتعالى يدخل الى نفوسهم ليخرج من الاسرار ما يخفونه داخل صدورهم ولا يقولونه لاحد ٠٠ فالسر نوعان:

سر بينى وبينك أى لا يعلمه الا أنا وأنت كصديقين أو حليفين . و وسر آخر أخفيه في صدري ولا يعلمه أحد في هذه الدنيا . و

وياتى الله سبحانه وتعالى الى السر الذى أخفيه فى صدرى ولا يعلمه احد فيفضحه أو يعلنه وأنا فى هذه الحالة أملك كل وسائل التكذيب ، لانه لا أحد يعرف هذا السر غيرى ، ومع ذلك أقف مبهوتا من أن القرآن الكريم قد أظهر ما فى نفسى ، وما أخفيته ، فلا أستطيع أن أكذب ، مع أننى جئت لأقول الكذب ، أى أن المنافقين الذين ذكرهم الله سبحانه وتعالى جاءوا ليكذبوا ، ولكن عندما فضح الله مرهم ، بهتوا فلم تستطع السنتهم أن تنطق بالكذب ، بل وأكثر من ذلك قال الله سبحانه وتعالى أنهم سيقولون كذا ، وسيفعلون كذا ، والسين هنا تدل على أن الفعل لم يتم ، ومع ذلك لم يستطع المنافقون أن يمنعوا أنفسهم من أن يقولوا ما أعلن الله سبحانه وتعالى أنهم سيقولوا ما أعلن الله سبحانه وتعالى أنهم من أن يقولوا ما أعلن الله سبحانه وتعالى أنهم من أن يقولوا ما أعلن الله سبحانه وتعالى أنهم سيقولون هذما لقضية الدين والايمان ،

اذن فالقرآن هنا جاء لاناس غير مؤمنين ٠٠ وهتك حاجز النفس بالنسبة لهم فأخرج ما في صدورهم وعراهم أمام الناس جميعاً ٠٠ وقضح كذبهم ٠٠ ونشر على الدنيا كلها ما في صدورهم من كذب ورياء ونفاق ٠٠ أي أنه أهانهم أمام المجتمع كله ٠٠ ولو كأن هذا غير صحيح لقال هؤلاء القوم أننا لم تكذب ١٠٠ أننا لصادقون ١٠٠ والكلام الذي يدعى محمد أنه يأتي من عند الله كلام غير صحيح ٠٠٠ ولكن هؤلاء بهتوا من أن القرآن مزق حجاب نفوسهم فلم يستطيعوا ردا من وبهتوا لأن الله أخرج ما في صدورهم وعراهم أمام الناس جميعاً • • فلم يفعلوا شبيئا أكثر من أنهم توازوا بعد أن افتضحت حقيقتهم ٠٠ ولو كان هِذَا القرآن من عند غير الله لما استطاع أن يصل الى داخل النفس البشرية ٠٠ وهي من أدق أسرار الدنيا التي لم يستطع علم أن يصل اليها حتى الآن ٠٠ فاذا بالقرآن يأتى متحديا بكلام متعبد به الى يوم القيامة لا يستطيع أحد تبديل حرف فيه ليكشف مافي داخل النفس ٠٠ ويعرى ما تكتمه عن الناس جميعا ٠٠ وما هي حريصة على كتمانه ٠٠ حتى أنها تحلف باسم الله كذبا ليصدقها الناس ٠٠ يأتي القرآن فيمرق هذا كله ٠٠ أتريد اعجازا أكثر من ذلك ٠٠

#### ومزق حجاب الستقبل

ثم بعد ذلك مزق القرآن حجاب المستقبل ٠٠ كان لابد أن يكون العديث عن المستقبل على عدة مراحل ٠٠ المرحلة المعاصرة لكي يعرف أصحاب الرسالة والمؤمنون وغير المؤمنينانه الحق ومرحلة المستقبل البعيد لكي يعرف كل عصر من العصور التي ستاتي بعد نزول القرآن ٠٠ أن هذا هو كتاب الله الحق ٠٠ ومن هنا كان التحدي بالنسبة للمعاصرين لاحداث قريبة ٠٠ وبالنسبة للعالم عن حقائق الكون كله ٠٠ هنا أحب أن أنبه الى شيء هام جدا هو استخدام حرف السين في القرآن : فحرف السين كما نعرف في اللغة العربية لايستخدم الا بالنسيبة لاحداث مستقبله ٠٠ والقرآن محفوظ ومتعبد به وبتلاوته ٠٠ ســـــيظل محفوظا حتى يوم الســــــاعة ٠٠ ومعنى ذلك أنه لا يمكن تبديله أو تغييره أو الكاره من أحسد من المتعبدين به ٠٠ بل انه سيظل يتلي هكذا كما أنزل ٠٠ أذن فأنباء القرآن باحداث مستقبلة يسجل هذه الاحداث على قضية الإيمان نفسها ويطعن الدين في صميمه ٠٠ خصوصا اذا تبين أن ما تنبأ به القرآن غير صحيح ٠٠ ومن هنا فلابد أن يكون قائل القرآن متأكدا من أن هذا سيحدث في الستقبل ٠٠ من من البشر يستطيع أن يتأكد ماذا سيحدث له بعد ساعة واحدة ٠٠ فما بالك بعد أيام وسنوات ٠٠ الجواب لا أحد ٠٠ ذلك أن قدرة البشر فلى صنع الاحداث محدودة ٠٠ فقد حجب عنهم الزمن ٠٠ وحجب عنهم المكان ٠٠٠ فلو قلت مثلا انتي سأبني عمارة في هذه البقعة بعد عام ١٠ أنا لا أضمن انني سأعيش حتى الساعة القادمة ٠٠ وبذلك لا استطيع أن أحكم اذا كنت سأكون موجودا هناك أم لا ٠٠ هذه واحدة ٠٠ ثانيا قد تأتى الحكومة مثلا وتبنى مستشفى في هذا المكان ٠٠ أو قد يقام في هذا المكان سوق أو شارع ١٠٠ آذن فأنا لا أستطيع أن أجزم في شيء مادي سيحدث بعد فترة زمنية محدودة ٠٠ ولكن الذي يستطيع أن يقول هذا يقينا هو الذي يملك القدرة ٠٠ ومن هنا فانه يستطيع إن يقول يقينا أن هذا سيحدث بعد فترة من الزمن ٠٠ والذي يملك ذلك هو

الله سبحانه وتعالى ٠٠ فاذا كان المحديث عما سيحدث بعد آلاف السنين ٠٠ فان ذلك فوق طاقة البشر جميعا ٠٠ ولقد أنبأ القرآن بما سيحدث بعد آلاف السنين ٠٠ فالذى قال هذا هو القادر العالم بأن ذلك سيحدث يقينا وهو الله سبحانه وتعالى ٠٠ أنظر الى قوله سبحانه وتعالى ٠٠

« سيهزم الجمع ويولون الدبر » • •

لقد نزلت سورة القمر هذه في مكة ١٠ والمسلمون قلة ١٠ وأذلة 
١٠ حتى أن عمر بن الخطاب قال : أي جمع هذا الذي سيهزم ونحن 
١٧ نستطيع ان نحمى أنفسنا ١٠ وهكذا يتنبأ القرآن بأن الاسلام 
سينتصر ١٠ في مكة ١٠ وان هؤلاء الجمع الذين تجمعوا لمحاربة 
الاسلام في مكة سيهزمون ويولون الادبار ١٠ ويتنبأ بها متى ١٠ والمسلمون قلة ١٠ وأذلة ١٠ لا يستطيعون حماية أنفسهم ١٠ ويطلقها قضية ١٠ هو على يقين من أن الله الذي قالها سيحققها ١٠ وبعد ذلك نجد عجبا ١٠ الوليد بن المغيرة العدو الألد للاسلام ١٠ والمشهور بكبريائه ومكابرته وعناده ١٠ يأتي القرآن ويقول : هذا 
الانسان المكابر العنيد ١٠

« سنسمه على الخرطوم » • •

أى انه سيقتل بضربة على انفه ٠٠ ويحدد موقع الضربة ٠٠ وبعد ذلك يأتى في بدر فتراه قد رسم على خرطومه ١٠ أى ضرب على انفه ٠٠ من الذى يستطيع أن يحدد موقع الضربة ومكانها ٠٠٠ من الذى يستطيع أن يجزم ٠٠ ماذا سيحدث بعد ساعة واحدة ٠٠

التحدي ٠٠ لاعداء الله

ناتي بعد ذلك الى آية اخرى ٠٠ الرسول عليه الصلاة والسلام يأتي فيقرأ ٠٠

« تبت یدا ابی لهب وتب ما اغنی عنه ماله وما کسب . • سیصلی نارا ذات لهب وامراته حمالة الحطب فی جیدها حبل من مسد »

حذا قراًإِنْ ١٠٠ وَفَي مَن ١٠٠ فَي عَمَ الرَّسُولُ ٢٠ وَفَي مَنْ ١٠٠ فَلَي

غلو الاسلام ١٠٠ الم يكن أبولهب يستطيع أن يحارب الاسلام بهذه الآية ؟ الم يكن يستطيع أن يستخدمها كسلاح ضد القرآن ٠٠ ؟ ضد هذا الدين ٠٠ قالت له الآية يا أبا لهب أنت ستموت كافرا ٠٠ ستموت مشركا ١٠٠ وستعذب في النار ١٠٠ وكان يكفي أن يذهب أبولهب الى أي جماعة من المسلمين ٠٠ ويقول أشهد أن لا الله الا الله واشهد أن محمدا رسول الله ٠٠ يقولها نفاقا ٠٠ ويقولها رياء ٠٠ يقولها ليهدم بها الاسلام ٠٠ لا ليدخل في الاسلام ٠٠ يقولها ثم يقف وسط القوم يقول: ان محمدا قد انبأكم انني سأموت كافرا ٠٠ وقال ان هذا كلام مبلغ له من الله ٠٠ وأنا أعلن اسلامي الأثبت لكم أن محمدًا كاذب ٠٠ لو كان أبولهب يملك ذرة وأحدة من الذكاء لفعل هذا ١٠٠ ولكن حتى هذا التفكير لم يجرؤ عقل أبي لهب على الوصيول اليه ٠٠ بل بقى كافسرا مشركا ٠٠ مات وهو كافسر ٠٠ ولم يكن التنبؤ بأن أبه لهب سيموت كافرا ١٠٠ أمرا ممكنا ١٠٠ لأن كثيرا من المشركين احتدوا الى الاسلام كخالد بن الوليد وعمرو بن العاص وعمر بن الخطاب ٠٠ وغيرهم ٠٠ كانوا مشركين وأسلموا ٠٠ فكيف أمكن التنبؤ بأن أبا لهب بالذات لن يسلم ولو نفاقا ٠٠ وسيموت وهو كافر ٠٠ المعجزة هنا أن القرآن قد أخبر بما سيقع من عدو ٠٠ وتحداه في أمر اختياري ٠٠ كان من الممكن أن يقوله ٠٠ ومع ذلك هناك يقين أن ذلك لن يحدث ٠٠ لماذا ٠٠ لأن الذي قال هذا القرآن ٠٠ يعلم انه لن يأتى الى عقل ابى لهب تفكير يكذب به القرآن ١٠٠ هل هناك اعجاز أكثر من هذا ٠٠٠ ؟

# وتحد ٠٠ لغير العرب

انتقل بعد ذلك الى النقطة الثانية ٠٠ وهي ماذا حمل القرآن لغير العرب في عصره ٠٠ ولغير العرب والدنيا كلها بعد عصره ٠٠ ؟ أى ماذا حمل القرآن من أنباء نواميس الله في الارض وقوانينه ٠٠ التي كانت غيبا على البشرية كلها في عصره وبعد عصره ٠٠ ؟ هنا الامثلة كثيرة ٠٠ والمجال لا يتسع لها كلها ٠٠ ولكني ساحاول أن أبين عددا منها فيما يختص بالاعجاز في عصر القرآن لغير العرب ٠٠ أبين عددا منها فيما يختص بالاعجاز في عصر القرآن لغير العرب ٠٠

فقد كانت هنساك امتان كبيرتان امبراطوريتان بجانب الجزيرة العربية وهما الروم والفرس و الروم امة مؤمنة و اهل كتاب و ولو انهم لا يصدقون برسالة محمد الا أن هناك عندهم ايمانا بوجود الله و والقيم السماوية و والفرس كانوا أهل كفر والحاد في ذلك الوقت و لا يؤمنون بأى دين من الاديان و اذن فايهماأقرب الى قلب المؤمنيو و الروم باعتبارهم أهل كتاب و وأيهما أقرب الى قلب المؤمنيو و الكفار و الفرس باعتبارهم مشركين و كفرة و قامت الحرب بين الدولتين و فهزم الروم وانتصر الفرس و وهنا فرح المشركون لان الكفر قد انتصر و وحزن المؤمنون لأن نوعا من الإيمان قد انهزم و منا يتدخل الله سبحانه وتعالى ليزيل عن المؤمنين هذا الحزن و فيول في كلام محفوظ متعبد بتلاوته لن يجرؤ ولن يستطيم أحد أن يغير فيه و يقول في المؤمنين الحزن و يقول في كلام محفوظ متعبد بتلاوته لن يجرؤ ولن

« الم غلبت الروم في أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون في بضسع سنين لله الامر من قبل ومن بعد ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله ينصر من يشساء وهو العزيز الرحيم »

ثم يمضى القرآن ليمعن في التحدي ٠٠

«وعد الله لايخلف الله وعده ولكن اكثر الناس لايعلمون»

ما هذا ١٠٠ ؟ أيستطيع محمد صلى الله عليه وسلم أن يتنبأ

بنتيجة معركة ستحدث بين الروم والفرس بعد بضع سنين ١٠٠ هل

يستطيع قائد أن يتنبأ بمصير معركة عسكرية بعد ساعة واحدة من
قيامها ١٠٠ ؟ فما بالك أن ذلك يأتي ويقدول أنه بعد بضبع سسنين

ستحدث معركة بين الفرس والروم وينتصر فيها الروم ١٠٠ هل أمن

محمد صلى الله عليه وسلم على نفسه على أن يعيش بضع سنين ليشهد

هذه المركة ١٠ ولقد وصل الامر بابي بكر رضى الله عنه ١٠ أنه راهن
على صحة ما جاء به القرآن ١٠ أذن فقد أصبحت قضية أيمانية كبرى

على صحة ما جاء به القرآن ١٠ أذن فقد أصبحت قضية أيمانية كبرى

ويخبر بحقيقة أرضية قريبة ستحدث لغير العرب ١٠ ويقول الكفار

أن القرآن كاذب ٠٠ ويقول المؤمنون أن هذا صدق ٠٠ ويحدث رهان بين الاثنين ٠٠

ماذا كان يمكن ان يحدث لو أنه لم تحدث معركة بين الروم والفرس ٠٠ أو لو انه حدثت معركة وهزم فيها الروم أكان بعد ذلك يصدق أى انسان القرآن أو يؤمن بالدين الجديد ٠٠ ثم اذا كان القرآن من عند محمد فما الذى يجعله يدخل فى قضية غيبية كهذه ٠٠ لم يطلب منه أحد الدخول فيها ١٠٠ أيضيع الدين من أجل مخاطرة لم يطلبها أحد ٠٠ ولم يتحده فيها انسان ٠٠ ولكن القائل هو الله ٠٠ ومن هنا كان هذا الأمر الذى نزل فى القرآن يقينا سيحدث ٠٠ لأن قائله ليس عنده حجاب الزمان وحجاب الزمان وحجاب المكان ٠٠ ولا أى حجاب وهو الذى يقول ما يفعل ٠٠ ومن هنا حدثت الحرب ٠٠ وانتصر الروم على الفرس فعلا كما تنبأ القرآن ٠٠

وهكذا تحدى القرآن الكفار وغير المسلمين في وقت نزوله ٠٠ أى أنه لم يتحد العرب وحدهم ٠٠ بل تحدى الكفار والمؤمنين من غير العرب ٠٠ بأن انباهم بما سيطدت لهم قبل أن يحدث بسبم أو ثماني سنوات ٠٠ تحداهم بهذا علهم يؤمنون ٠٠

اذا انتهينا الى هذا نكون قد أثبتنا ان القرآن تحدى العرب وغير العرب في وقت نزوله ٠٠ ولكننا قلنا أن القرآن ليس له زمان ٠٠ وليس له مكان ١٠٠ فكيف .٠٠ وليس له مكان ١٠٠ فكيف يمكن أن يتحدى الاجيال القادمة ؟ ١٠٠ لابد أن يكون للقرآن معجزة دائمة ١٠٠ أن يعطى عطاء لكل جيل لم يعطه للاجيال السابقة ١٠٠

وقد كان ٠٠ جاء فى القرآن أشياء لو أن أحدا أخبر بها وقت نزولها لاتهم الذين قالوها بالجنون ٠٠ ولكنها جاءت للعصور القادمة ٠٠ جاءت لتتحدى عبر الإجيال الى يومنا ٠٠ والى الايام القادمة ٠٠

#### القرآن حدثنا ٠٠ عن المضلين

ان ظهور قانون الصدفة ٠٠ ونظرية داروين ١٠ وأن المادة خلقت قبل الروح ١٠ وكل ما نسمعه اليوم من تشكيك في الايمان وفي وجود الله سبحانه وتعالى ١٠ قد سجله القرآن ١٠ وأنبانا به ١٠ وقال أن المضلين سيأتون ليقولوا لكم أكاذيب عن خلق السموات والارض ١٠ وعن قضية خلق الانسان ١٠٠

واذا لم يكن الحديث عن الأجنة في القرآن ٠٠ عن يقين كامل ٠٠ فكأن القرآن قد أعطى معه وسيلة هدمه ٠٠ ذلك أن هذا الكتاب سيستمر الى يوم القيامة ٠٠ فاذا جاء العلم عبر الوف السنين ٠٠ وأثبت عدم صحة ما ذكره القرآن ٠٠ ضاعت قضية الأيمان كله ٠٠ ولكن القائل هو الله والله والله

ان اعجاز القرآن لم يتوقف ٠٠ ولن يتوقف ١٠ واذا كان القرآن قد تحدى الكفار في عصر نزوله بأن أنباهم بما يدور داخل صدورهم ١٠ وأنباهم بمصائرهم ١٠ فانه يتحدى الكفار حتى في هذا الزمان ١٠ في هذا الوقت الذي نعيش.فيه ١٠ بل ويستخدمهم ١٠ في مأذا ١٠٠ في اثبات قضية الإيمان ١٠ تماما كما استخدمهم وقت نزوله في اثبات قضية الإيمان ١٠ ان هدف الكفار والمضلين عن سبيل الله هو انكار هذا الدين وانكار وجود الله ١٠ ولكن القرآن جاء ١٠ وبعد أربعة عشر قرنا ليستخدم الكفار في اثبات أن دين الله حق ١٠ وأن هذا الكتاب هو كلام الله المنزل على رسوله محمد صلى الله عليه وسلم ١٠ وهذا هو موضوعنا ١٠ عندما يقول الله سبحانه وتعالى:

« ولكن أكثر الناس لا يعلمون »

ويقول:

« يعلمون ظاهرا من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون » • •

یکون قد أعطانی أن الانسان یعلم طاهرا من الحیاة فی هذه الدنیا ولکنه غافل عن أمر الآخرة ۰۰ أى أن مدى علم الانسان ۰۰ هو الحياة الدنيا ١٠ وان العلم توعان ١٠ نوع مطروح لك لايجاد نشاطك فيه كما تريد ١٠ وبلا قيود ١٠ ولا حدود ١٠ ونوع ليس لك الحرية في البحث فيه لانك لاتعلمه ١٠ وهذا النوع أفعل كذا ١٠ ولا تفعل كذا ١٠ تقرب الى بكذا ١٠ واترك كذا ١٠ هذه ليست اجتهاداتك أنت ١٠ لأن المعبود هو الذي يقترح على العابد ما يعظمه به ١٠ والنقاش في شيء يجب أن يتم بين عقول متساوية أو متقاربة في أند رة ١٠ ومن منا يملك عقلا يقترب من قدرة الله تعالى ١٠ لا أحد أذن ١٠ فنحن ناخذ أفعل ولا تفعل عن الله ١٠ وما شرحته لنا المننة ١٠ أما نشاطات الحياة الاخرى ١٠ وآيات الله في الكون ١٠ فنالطلوب أن أبحث فيها وأتامل ١٠ وأصل الى حقائق انتفع بها ١٠ فالحادن أن نحدد هذه الموضوعات ١٠ نجدها في القرآن ١٠ في قوله تعالى ١٠

« الم تر ان عد انزل من السماء ماء فاخرجتا به ثمرات مختلف مختلف الوانها ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف الوانها وغرابيب سود ٠٠ ومن الناس والدواب والانعام مختلف الوانه كذلك » ٠٠

و مكذا نرى أن الله سبحانه وتعالى تكلم عن الجماد ٠٠ وتكلم عن النبات ٠٠ وتكلم عن الحيوان والإنسان ٠٠٠ ثم يقول الله سبحانه وتعالى :

#### « انما يخشى الله من عباده العلماء » • •

العلماء في مأذا ٠٠ ؟ فيما يتعلق بخلق الله من الجماد والحيوان والنسان ٠٠

ولذلك جاء الله سبحانه وتعالى بالمتناقضات الموجودة في النوع الواحد ١٠ لو أنه جنس واحد لما وجد فيه متناقضات ١٠ انما قوله تعالى :

#### « ثمرات مختلفا الوانها » • •

كان يَجُبُّ أَن نَلَتَفَتِ اليها ١٠ وَلَمَاذَا اخْتَلَفَتَ الوَانَهَا ١٠ وَمَا هِيَ الْمُلَاقَةُ بِينَ الأَلُوانُ وَالطَّبِيعَةُ ١٠ مثلًا حينما يَتَفَدَى النّبات وجد من

الدراسة انه يتغذى بواسطة خاصية الانابيب الشعرية ١٠ وهنا تقف قليلا ١٠ هل هذه الانابيب الشهرية تميز ١٠ هل تستطيع التمييز ١٠ اذا جننا بحوض ١٠ ووضعنا فيه سائلا مذابا فيه أصناف مختلفة ١٠ ثم جئنا بالانابيب الشعرية ١٠ نجد أن الماء قد صعد في مستوى أعلى من مستوى الاناء ١٠ ولكن هل كل أنبوبة ميزت عنصرا أخذته ١٠ أم أن كل انبوبة أخذت من جميع العناصر وهي مذابة ١٠ لكن النبات ليس هكذا ١٠ انني أزرع الحنظل ١٠ بجانب القصب ١٠ فيخرج هذا حلوا ١٠ وهذا مرا ١٠ هذا يأخذ عناصره ١٠ وهذا يأخذ عناصره من نفس التربة ١٠ اذن هناك اختيار ١٠ وهذا يأخذ مناك اختيار ١٠ وهن هنا ظهر ما سمى بخاصية الانتخاب ١٠ الانتخاب معناه الاختيار بين بديلات ١٠ أي أنك تترك هذا وتأخذ هذا ١٠ ولذلك قال الله سبحانه وتعالى :

« يستى بماء واحد وتفضل بعضها على بعض في الأكل »

لكن خاصية الانابيب الشعرية تتعامل مع السائل كله ٠٠ بلا تمييز ٠٠ ومن هنا نعرف أن الخاصية شيء ٠٠ واختيار النبات للعناصر الغذائية التي يريدها أو يحتاجها شيء آخر ٠٠

نأتي بعد ذلك للجماد ٠٠ يقول الله سيبخانه وتعالى

« ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف الواثها وغرابيب سود » • •

هذا علم الجماد ٠٠ وهو علم تحويه الآن مجلدات ٠٠ ثم بعد ذلك الانسان ١٠ أجناس الوجود كلها ١٠ ثم بعد ذلك قال الله : « انما يغشى الله هن عباده العلماء »

العلماء في ماذا ٢٠٠ بهذه كلها ١٠٠ اذن كلمة العلماء أطلقت على من يتفكر في خلق الله ٢٠٠ سواء كان جمادل أو حيوانا أو نباتا ١٠٠ والذهن النشط يستطيع أن يصل الى هذه العلوم الارضية بالملاحظة والتجربة ٢٠٠ والدليل على ذلك اذا استعرضت تاريخ أي مخترع من المخترعات في الكون التي أراحت الناس ٢٠٠ تجد انها نتيجة لانسان قد لاحظ بدقة ١٠٠ ولم تمر عليه المسألة كباقي

الناس ٠٠ والعلم مكانه المعمل والملاحظة والتجربة ٠٠ ح**ينما نتجاوز ٠٠ بلا دليل** 

ولكننا أحيانا نتجاوز موضوع العلم ٠٠ وموضوع التجربة والمعمل ٠٠ وذلك عندما أقول مثلا الروح قبل المادة ٠٠ أو المادة قبل الروح ٠٠ فهذا بحث في عنصرى تكوين الانسان الذي لم نشهد خلقه ٠٠ ولا نستطيع أن نجرى عليه تجربة ٠٠ ان هذا يدخل في علم الله ٠٠ فهو الذي خلق ٠٠ وهو الذي يستطيع أن يقول لنا كيف تم الخلق ٠٠ ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

#### « مَا أَسْسِهَدِتُهُمْ خَلَقَ السِسِمُواتُ وَالأَرْضُ وَلا خُلَقَ انفسهم » ٠٠

اذن فهذه مسألة لايمكن أن يصل فيها العلم البشرى الى نتيجة ولا الحدا ١٠٠ لأننا لم نحضر التجربة ١٠٠ ولم نرها بالعين ١٠٠ ولا نستطيع أن نجربها أو نقوم بها ١٠٠ ولكن بالاذن سمعنا عن الله ١٠٠ وهذا أمر غيبي عنا ١٠٠ وما دام الامر غيبيا عنا ١٠٠ فان الله الذي خلقني هو الذي يحدثني ١٠٠ كيف خلقت ١٠٠ أما أنا فانني لاأعرف كيف خلقت ١٠٠ ومن هنا فانني لا يمكن أن اتحدث علميا عن العنصرين خلقت ١٠٠ ومن هنا فانني لا يمكن أن اتحدث علميا عن العنصرين اللذين يتكون منهما الانسيان ١٠٠ وأيهما جاء أولا ١٠٠ واذا صمم أحد على أن يبحث في هذا ١٠٠ يكون قد شغل نفسه بعلم لا ينغمه عن جهل يضره ١٠٠ لأنه لن يستطيع أن يدلل على ما يقول علميا ١٠٠ وبالتجربة أنا أستطيع أن امسك المادة وادخلها المعمل ١٠٠ ولكني لا أستطيع أن امسك المادة وادخلها المعمل ١٠٠ ولكني

والعلم يجب أن يتم على مادة صبعاء • يمكن أن تدخل المعمل الاصم • وتعطى حقائق صبعاء • البست هذه هي الحقيقة • والدليل على ذلك أن المعسكرات المتصارعة لا تختلف في مذاهب العام • ولكنها تختلف في مذاهب الهكري والنظريات • لا توجد حناك كهرباء أمريكية • وكهرباء روسية • ولا توجد كيمياء ألمانية ولا كيمياء انجليزية • وكل علم الكيمياء • في أي دولة من دول العالم خاضع لما تعطيه التجربة الصماء التي لا هوى لها • وبهذا

تكون النتيجة واحدة ٠٠ سواء كان المعمل الجليزيا أو أمريكيا ٠٠ أو سوفيتيا ٠٠ أو أي معمل من معامل الدنيا ٠

ولكن الخلاف إبحدث عندما تتدخل مذاهب الهوى والنظريات و فاذا جننا الى مذاهب الهوى و هوى النفس و نحد أنها متناقضة و ليست مختلفة و ولكنها متناقضة و هذا على النقيض من ذلك و رأسمالية وشموعية و ايمان والحاد و وانكار للديانات لماذا و ؟ لان هوى النفس دخل هنا فأفسد القضية العلمية وأضاع حقائقها و المناس والكلاد القضية العلمية وأضاع

#### الكفار ٠٠٠ أثبتوا القرآن

فاذا أخذنا خلق الانسان مثلا ٠٠ فاننا نأخذ هدذا الخلق عن الله ١٠ الذي خلق ١٠ ماذا قال الله سبحانه وتعالى قال خلقتك من تراب ١٠ وقال من طين ١٠ وقال من حما مسئون ١٠ وقال من صلصال كالفخار ١٠ هذه ليست تناقضات في الخلق ١٠ أو تناقضات في مادة الخلق نفسها ١٠ وهي التراب ١٠ بل أن الله سيحانه وتعالى يبين لنا أطوار هذه المادة من التراب ألى الطين الى الحما الى الصلصال ١٠ انها المراحل ألتي مر بها خلق الجسل البشرى من تراب الى ما قبل نفخ الروح فيه ١

# « ما أشهدتهم خلق السماوات والأرض ولا خلق انفسهم وما كنت متخد المضلين عضدا »

ما معنى كلمة مضل ٠٠ كلمة مضل تعطى أن هناك قضية حق وان هناك انسانا يريد أن يضللنى ويعطينى عكس القضية ٠٠ أى يعطينى غير الحقيقة وهو الضلال ٠٠ هذا هو معنى مضل ٠٠ اذن قول الله :

#### « وما كنت متخد المضلين عضدا » ••

أى اننى فى ساعة الخلق لم أطلب العون أو المساعدة أو المشورة • او النصيحة • • من هؤلاء المضلين • • والا لو كان حدث ذلك • • ثم جاءوكم يخبرونكم كيف تم خلق السماوات والأرض • • وكيف خلقتم أنتم • • لكان لكم العذر في تصديقهم • • ولكن ما داموا الم يشهدوا الخلق ٠٠ ولم أطلب معونتهم ٠٠ فان ما سيقولونه لكم غير واقع ٢٠ غير صحيح ١٠ أنه أضلال ١٠ وهذه معجزة من معجزات القرآن ٠٠ فقد قال لنا الله ٠٠ أنه سبكون هناك مضلون ٠٠ وان هُوُلاً؛ المضلين سيحاولون أن يقولوا لكم غير الحق في قضية خلق السماوات والأرض ٠٠ وفي قضية خلق الانسان ٠٠ فلا تصدقوهم لانني لم أستعن بهم ساعة الخلق ٠٠ ولم يكونوا موجودين ٠٠٠اذن لو لم يحدث أن جاء اناس يضلون عن سبيل الله ٠٠ لقلنا ان القرآن غير صحيح ٠٠ لانه أين المضلون ٠٠٠ ولو وحد المضلون وتناولوا قضية أخرى غر خلق السماوات والارض وخلق الانسان لقلنا ان القرآن غير صحيح ٠٠ لانه يوجد من يضل عن سبيل ألله ٠٠ ولكنه لا يتناول فيما يقوله قضية خلق السماوات والارض ٠٠ ولا قضية خلق الانسان ٠٠ ولكن كون المضلين جاءوا وكونهم تحدثوا عن قضية خُلُق السماوات والارض وخلق أنفسهم • • وهل المادة قبل الروح ٠٠ أم الروح قبل المادة ٠٠ وقانون الصدفة ونظرية داروين الى آخر هذا الكلام ٠٠ كون هؤلاء جاءوا ٠٠ وكونهم تناولوا قضية خلق السماوات والارض وخلق الإنسان فهذا أثبات لما جاء فني القرآن عنهم ١٠ وكأن هؤلاء المضلن الذين جاءوا ليصدوا عن سبيل الله ٠٠ انها قلموا خدمة كبيرة للدعوة الاستلامية وللقرآن ٠٠ بانهم أثبتوا بكفرهم صحة القرآن وصحة آياته ٠٠ أترى اعجازا أكثر من ذلك ٠٠٠ يُسْتَخَدُّم الله الكفار الذين يَضَلُونَ عَنْ سَبِيلُهُ ٠٠٠ ويَحَاوَلُونَ تكذيب القرآن ٠٠٠ يستخدمهم الله سبحانه وتعالى ليقوموا وهم لا بدرون بأثبات صحة الدين الذي يحاولون أن يهدموه وبأثبات وجود الله سبحانه وتعالى ٠٠ وهم يريدون أن ينكروه ٠٠ فيقول في قرآن نزل منذ أربعة عشر قرنا ١٠٠ أن هناك من سيأتي ليضل عن سبيل الله ومرويتخذ مرقضية خلق السماوات والارض والانسان مَادَةً لَهَذَا الْاصْلَالُ وَكُلُّ مَا سَيَقُولُونَهُ هُو غَيْنِ الْوَاقِعِ بِ وَأَنَا الْغِي من الآن ما سيقولونه بعد منسات من أو ألوف السنين ب وأقول

لكم أنه غير صحيح ١٠ اذن فكون هؤلاء المضلين جاءوا اثباتا للقرآن 
٠٠ وكون انهم قالوا غير الحق ولم يستطيعوا أن يدللوا عليه علميا 
٠٠ وأخذوا يطلقون نظرياتهم ١٠ كل نظرية تهدم الاخرى ١٠ وهم 
يجتهدون في محاولة هدم منهج آللة ١٠ ونحن نقول لهم انكم تثبتونه 
١٠ لأن الله اخبرنا عنكم في القرآن منذ أربعة عشر قرنا ١٠ وقال 
انكم ستأتون وستقملون كذا وكذا في محاولة لتضليل الناس ١٠ وهدم القرآن ١٠ أثرى الاعجاز في استخدام الكفار لتثبيت قضية 
الايمان في الكون ١٠

خلق الأنسان

اذن فخالق الانسان هو الله ٠٠ وخالق السماوات والأرض هو الله ٠٠ وهذا أمر غيبى ناخله عمن خلق ١٠ الا أن الحق سبحانه وتعالى حين يعرض قضية غيبية ٠٠ فانه ينير طريق العقل دائما بقضية نحسها ونشهدها ١٠ تقرب القضية الغيبية التي يتحدث عنها ١٠ فالله خلقني من تراب ٠٠ من طين ١٠ من حما مسنون ١٠ من صلصال كالفخار ١٠ ثم نفخ من روحه ١٠

اذا أخذنا التراب ٠٠ ثم نضيف اليه الماء فيصبح طينا ٠٠ ثم يترك لتتفاعل عناصره فاصبح حما مسنونا ٠٠٠٠ كالذي يستخدمه البشر في صناعاتهم ٠٠ ثم يجفف فيصبح صلصالا ٠٠ هذه أطوار خلق الجسبد البشري ٠٠ والبشر ٠٠ والخلق من الطين ٠٠ من الأرض ٠٠

فاذا جثنا للواقع ٠٠ فلنسأل انفسنا ١٠ الانسان مقومات حياته من أين ١٠ من الارض ١٠ من الطين ١٠ هـــنه القشرة الارضية الخصبة هي التي تعطى كل مقومات الحياة التي أعيشـــها ١٠ اذن فالذي ينمي المادة التي خلقت منها هو من نفس نوع هذه المادة ١٠ وهي الطين ١٠ ولقد حلل العلماء جسد الانسان فوجدوه مكونا من ١٦ عنصرا ١٠ اولها الاكسجين ١٠ وآخرها المنجنيز ١٠ والقشرة الارضية المخصبة مكونة من نفس العناصر ١٠ اذن فعناصر الطين الخصب هي نفس عناصر الجسم البشري الذي خلق منه ١٠ هذا

أول اعجاز ٠٠ وهذه تجربة مصلية لم يكن هدفها اثبات صحة القرآن او عدم صحته ٠٠ ولكنها كانت بعثا من أجل العلم الارضى ٠٠ ولقد حمل الله سيحانه وتعالى من الموت دليلا على قضية الخلق ٠٠ فالموت نقض للحياة ١٠٠ أي أن الحياة موجودة ١٠٠ وأنا انقضيها بالموت ٠٠ ونقض كل شيء بأتى على عكس بنائه ٠٠ فاذا أردنا أن نبني عمارة نبدأ بالدور الأول ٠٠ وإذا أردنا أن تهدمها نبدأ بالدور الاخير ٠٠ اذا وصلت الى مكان وأردت أن أعود ٠ أبدأ من آخر نقطة وصلت اليها أنها تمثل أول خطوة في المودة ١٠ ونحن لم نعلم عن خلق الحياة شيئًا ٠٠ لاننا لم نكن موجودين ساعة الخلق ٠٠ والكننا نشهد الموت كل يوم ٠٠ والموت نقض الحياة ٠٠ اذن هو أيحدث على عكسها ٠٠ أول شيء يحدث في الانسان عند الموت ١٠ ان الروح تخرج ٠٠ وهي آخر ما دخل فيه ٠٠ أول شيء خروج الروح ٠٠ اذن آخر شي دخل في الجسم هو الروح ٠٠ تم تبدأ مراحل عكس عملية الخلق بن بتصلب الجسد ٠٠ هذا هو الصلصال ٠٠ ثم يتعفل فيصبح رمة ٠٠ هذا هو الحمأ السنون ٠٠ ثم يتبخر الماء من الجسد ويصبح الطين ترابا ٠٠ ويعود الى الارض ٠٠ اذن مراحل الافناء التي الراها واشهدها كل يوم هي عكس مراحل الخلق ١٠ فهناك الصدق في مادة الخلق ب والصدق في كيفية الخلق ١٠ كما هو واضع أمامي من قضية نقض الحياة ٠٠ وهو الموت ٠٠

شيء آخر يقول الله سبحانه وتعالى :

#### « ونفخت فیه من روحی » ۰۰

ومعنى النفخ أى النفس ١٠ أى أن هناك نفسا خرج من النافخ الى المنفوخ فيه ١٠ فبدأت الحياة ١٠ وبماذا تنتهى الحياة بخروج هذا النفس ١٠ فأنت اذا شككت في أن أى انسان قد فارق الحياة ١٠ يكفى أن يقال لك أنه لا يتنفس ١٠ ليتأكد يقينا أنه مات ١٠ اذن دخول الحياة الى الحسد هو دخول هذا النفس ١٠ مصداقا لقوله تعالى :

#### « ونفخت فیه من روحی »

### وخروجها هو خروج هذأ النفس ٠٠

#### والانسان ٠٠ في بطن امه

فالمسألة يقينا كما قال الله ٠٠ واذا كنا نريد إعجازا أكثر ٠٠ فلننظر ماذا قال القرآن في علم الاجنة ٠٠ علم تكون الجنين في بطئ أمه وقد تناولت هذه المسألة في فصل سابق ٠٠ ولكنتي اعود فاقول ٠٠ هل تناول أحد هذه المسألة قبل القرآن أو عصر القرآن و عصر القرآن و بعده بفترة ٠٠ أبدا ٠٠ أول من تحدث عنها هو القرآن ٠٠ وأعطاني ما هو غالب عني ٠٠ لأن خلقي هو غيب ٠٠ فكون الله سيحانه وتعالى يأتي في قرآنه ويعطيني مراحل تكوين الجنين ٠٠ فهذه آية من آيات عظمته وقدرته وعلمه ٠٠ يقول الله في أطوار الجنين ٠٠ الجنين ٠٠ الجنين ٠٠ الجنين ١٠ الجنين ١٠٠ المهند ١٠ المهندين ١٠ اللهندين ١١ اللهندين اللهندين ١١ اللهندين ١١ اللهندين ١٠ اللهندين ١١ اللهندين ١١ اللهندين ١٠ اللهندين ١١ اللهندين ١١ اللهندين ١٠ اللهندين ١٠ اللهندين ١٠ اللهندين ١٠ اللهندين ١١ اللهندين ١١ اللهندين ١٠ اللهندين ١١ اللهندين ١٠ اللهندين ١٠ اللهندين ١١ اللهندين ١٠ اللهندين ١٠ اللهندين ١٠ اللهندين ١١ اللهندين ١٠ اللهندين ١١ الهندين ١

« ثم جعلناه نطفة في قرار مكين ٠٠ ثم خلقنا النطفة علما علقة ٠٠ فخلقنا العلقة مضفة فخلقنا الفسفة عظاما فكسونا العظام لحما » ٠

علم الاجنة ما عرفه الناس الاحديثا ٠٠ والقرآن كماً قلت كلام متعبد بتلاوته ٠٠ لا تبديل فيه ولا تغيير ٠٠ أى أن القضية التي يذكرها ستبقى كما هى الى آخر الدنيا ٠٠ فعندما يأتى القرآن ويخبر بهذا فكأنه يتحدى العلم والعلماء ٠٠ الى يوم القيامة ٠٠ يقول لهم هذا هو تكوين الجنين في بطن أمه ٠٠ وأنا أذكره لكم وأذكر مراحله بالتفصيل لم يشهده أحد من البشر حتى ساعة نزول هذا القرآن ٠٠ ولا حتى بعد نزوله بمئات السنين ٠٠ ولكننى أسجله لتعلموا عندما أعطيكم من العلم ماتستطيعون به معرفة أطوار الجنين ١٠ لتعلموا أن القائل جو الخالق ١٠ لانه لايمكن لاحد أن يقول هذا الكلام ٠٠ وان يتحدى بصحته على مر العصور ١٠ وأن يخترق العجب ليروى شبيئا لم تكن البشرية تعرفه أو تعلم به ١٠ الا أن يكون ذلك هو شبيئا لم تكن البشرية تعرفه أو تعلم به ١٠ الا أن يكون ذلك هو

الله ٠٠ والا فكيف يأمن أى انسان ١٠ أى بشر مهما بلغ من الملم ٠٠ كيف يأمن أنه بعد عشرات السنين ١٠ أو مثات السنين ١٠ لن يأتى من يناقض هذا الحديث ١٠ وما يثبت عدم صحته ١

فاذا لم يكن الحديث منا عن الله ١٠٠ واذا لم يكن عن يقين كامل ١٠٠ فكأن القرآن قد أعطى معه وسيلة هدمه ١٠٠ كان يكفى أن يقول انسان أن القرآن يقول هذا عن أطوار البنين ١٠٠ وقد أثبت التقدم العلمى أنه غير صحيح ١٠٠ كان يكفى أن يقال هذا ليهدم قضية الدين من أساسه ١٠٠ ويكون القرآن قد أعطى للكفار أقوى سلاح يهدمونه به ١٠٠ فالذي كشف علم الاجنة متأكد تماما أن ما يقوله هو الحق ١٠٠ وأن تطور العلم مهما جاء فانه لن يأتي ليناقض هذا الكلام ١٠٠ ولقد أثبتت أحدث البحوث عن الجنين ١٠٠ صحة ما ذكره القرآن منذ أربعة عشر قرنا ١٠٠ ولم تختلف عنه ١٠٠ في أي تفصيل من التفصيلات ١٠٠ وغم أن هذا كان أمرا غيبيا ١٠٠ وأمرا لم يتحدث عنه أي انسان قبل أن يأتي القرآن ١٠٠ ومع ذلك فقد ذكره القرآن عنه أي انسان قبل أن يأتي القرآن ١٠٠ ومع ذلك فقد ذكره القرآن بالتفصيل ١٠٠ وحدد الحواره وجاء العلم بعد ذلك ليثبت هذه الحقيقة باذن فلابد أن قائل القرآن مو الله ١٠٠ لأن الذي يسلم يقينا مو حدد ١٠٠٠ أن قائل القرآن مو الله ١٠٠ لأن الذي يسلم يقينا مو حدد ١٠٠٠ أن قائل القرآن مو الله ١٠٠ لأن الذي يسلم يقينا مو

#### والعجزة ٠٠ مستمرة

اذن فالقرآن عندما نزل كان له آكثر من معجزة ١٠ تحدى العرب في بلاغتهم ١٠ ثم مزق حواجز الغيب الثلاثة ١٠ مزقا حجساب الرمن الماضي ١٠ وروى لنا بالتغصيل تاريخ الرسل وحوادث من سبقنا من الأمم ١٠ وتحدى فيها ١٠ ثم مزق ججاب المكان وروى لنا ما يعود داخل نغوس الكفار والذين يحاربون الاسلام وما يبيتونه للسطيق ١٠ ورمي لنا ما يدور داخل نغوسهم ١٠ ولم تنطق به شفاههم ١٠ ولم يجرؤ واحد منهم أن يكنب الترآن ويقول لم تهسس غفس يهذا ١٠ ثم مزق حجاب المستقبل القريب ١٠ وتنبا باحداث

ستقع بعد شسهور ۰۰ وبأحداث سستقع بعد سستوات و واتحدی ۰۰ وحدث کل ما أنبأ به القرآن ۰۰

ثم بعد ذلك مرق القرآن حجاب المستقبل البعيد ١٠ ليعطى الاجيال القادمة من اعجازه ما يجعلهم يصدقون القرآن ويسجدون لقائله وهو الله ١٠ ولكن القرآن نزل في زمن لو أن هذه المعجزات المستقبلة جاءت تفصيلية لكفر عدد من المؤمنين وانصرف آخرون ١٠ ذلك لأن الكلام كان فوق طاقة العقول في ذلك الوقت ١٠ ومن منا وحتى لا يخرج المؤمن عن ايمانه ١٠ ويستمر الاعجاز ١٠ جاء القرآن بنهايات النظريات ١٠ بقمة نواميس الكون ١٠ اذا تليت على المؤمنين في ذلك الوقت ١٠ مرت عليهم ١٠ ولم ينتبهوا الى مدلولها الحقيقي العلمي ١٠ واذا تليت بعد ذلك على الإجيال القادمة عرفوا ما فيها من اعجاز ١٠ وقالوا ان هذا كلام لايمكن أن يقوله شخص عاش منذ آلاف السنين ١٠ اذن فلابد أن هذا القرآن عقوله من عند الله ١٠ وان قائله هو الله الخالق ١٠

بقيت نقطة ٠٠ مل يأتي هذا في الاحكام ١٠٠ الجواب : ٧ ٠٠ ان أحكام الدين أفعل ولا تفعل ١٠٠ نزلت كاملة واضحة لا لبس فيها ولا اضافة عليها ولا تبديل ولا غموض ١٠ منهج الله كامل ١٠ فسرته الاحاديث القدسية والاحاديث النبوية ١٠ وشرح وفسر في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم تفسيرا كاملا ١٠ بحيث أصبح واضحا لكل انسان يريد أن يعبد الله ١٠ وأن يعيش في الأرض طبقا لقوانين الله ١٠٠ أفعل ولا تفعل ١٠٠ جاءت واضححة وكملت وفسرت في عهد الرسالة ١٠٠ وأصبح الحلال بينا ١٠٠ والحرام بينا ١٠٠ والدين بينا ١٠٠ والمدن

اما آيات الله في الكون ٠٠ فنلاحظ أنها لم تفسر تفسيرا كاملا في عهد الرسول صلى الله عليه وسلم ٠٠ حتى لا تكون ملزمة للمسلمين ٠٠ لماذا ٠٠ لان لهذا عطاء يتجدد في كل الاجيال ٠٠ وهذه الآيات هي التي تحدثنا عن بعضها ١٠ لقد تحدى القرآن العرب بالإعجاز في اللغة ١٠ طلب أن يأتوا بمثل القرآن ثم زاد في التحدى وقال بسورة من مثله ١٠ ولكن التحدى للعالم لا يمكن أن يكون باللغة ١٠ فاللغات مختلفة ١٠ اذن بماذا تحداهم ١٠ بالعلم ١٠ وكان التحدى مطلقا الى يوم الدين ١٠ قال أنتم جميعا لن تستطيعوا أن تخلقوا شيئا ١٠ حتى نهاية العالم ١٠ ثم تحداهم بخلق ماذا ١٠ بخلق كون كالذى خلقه ١٠ لا ١٠ بخلق مجموعة شمسية من عشرات بلجموعات الشمسية الموجودة في الكون ١٠ لا ١٠ بخلق شمس أو تجم ١٠ لا ١٠ اذن تحداهم بخلق الكرة الارضية متلا أو قمر أو نجم ١٠ لا ١٠ اذن تحداهم بخلق الانسان ١٠ أبدا ١٠ لقد تحداهم أن يخلقوا ذبابا ففي سورة الحج قال تعالى ١٠

« يا ايها الناس ضرب مثل فاستمعوا له ١٠٠ ان الله تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له ٠٠ وان يسلبهم اللاباب شيئا لا يستنقلوه منه ١٠٠ ضعف الطالب والطلوب »

ومكذا تحدى الله البشرية كلها الى يوم القيامة بأن يخلقوا ذبابة 

 وقال ان العلم الذى ستعبدونه من دون الله والذى ستؤمنون به 

 مذا العلم وكل القائمين عليه لن يستطيعوا أن يخلقوا ذبابة ولو 
اجتمعوا 

 مدا

« ان الدين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له » ٠٠

ثم قال الله سبحائه وتعالى

« ضعف الطالب والطلوب » • •

#### « ما قدروا الله حق قدره » • •

والعجيب أن الانسان قد وصل الى القمر ٠٠ وقد يصل الى المريخ ٠٠ وقد يستكشف أبعد عن ذلك ٠٠ ولكنه عاجز عن أن يخلق جناح ذبابة حتى الآن ٠٠ وهو طلب ضعيف جدا بالنسبة لقدرة الله سبحانه وتعالى في خلق ملايين الكائنات ٠٠ ولذلك قال الله :

#### ضعف الطالب والطلوب » ••

ثم أضاف سبحانه وتعالى

#### « ما قدروا الله حق قدره » • •

أى أن قدرة الله سبحانه وتعالى تفوق كل الحدود والتصورات التي قد ترد على خواطركم ٠٠ وأنتم لا تعرفون قدرة الله ٠٠ ثم تحدى الله بعد ذلك في قرآنه ٠٠ تحدى باستمرار الحياة ١٠ الماء الذي خلق منه كل شيء حي ٠٠ قال الله تعالى

# « افرايتم الماء الذي اتشربون ٠٠ أأنتم انزلتموه هن المزن أم نحن المنزلون » ٠٠

وقال تعالى

#### « ينزل الغيث » • •

أى أن الله سبحانه وتعالى هو الذى يرسل اليكم الإمطار والماء يأتي مدرارا ليسقى الدنيا كلها ١٠ البشر والطيور ١٠ والوحوش، والزرع وكل شيء حي ١٠ هذا الماء الذي تعب منه البشرية كلها عبا ١٠ تجد الانسان عاجزا عن أن يصنع نهرا مع أن عناصر تكوين الماء موجودة في الكون · أمام العلماء · · والمساحات الشـــاسعة من الصحاري في الارض محتاجة الى قطرة ماء · · ثم تحدى الله سبحانه وتعالى بعد ذلك · · تحدانا بأن نهرب من الموت · · قال

#### « اينما تكونوا يدرككم الموت ولو كنتم في بروج مشيدة »

فلن تستطيعوا أن تنجوا من الموت ١٠٠ انكم تقولون في العلم الارضي فلن تستطيعوا أن تنجوا من الموت ١٠٠ انكم تقولون في العلم الارضي أن الموت يحدث بسبب جراثيم كذا ١٠٠ وأمراض كذا الى آخره ١٠٠ وسنا ١٠٠ شيدوا برجا وضعوا فيه انسانا ١٠٠ وأبعدوه عن كل المخاطر التي في رأيكم وفي نظركم ١٠٠ وفي علمكم ١٠٠ تسبب الموت ١٠٠ فلا هو يحارب ولا يمشى في أي مكان ليصاب في حادث ١٠٠ فلا هو يحارب ولا يمشى في أي مكان ليصاب في حادث ١٠٠ مطهر على أحدث الوسائل الصحية ١٠٠ ويشرب من ماء ليس فيه مطهر على أحدث الوسائل الصحية ١٠٠ ويشرب من ماء ليس فيه جرثومة واحدة ١٠٠ والجو الذي يعيش فيه منقى الى آخر درجات العلم ١٠٠ هنا نكون قد أبعدنا عن هذا الإنسان كل مسببات الموت التي نعرفها ١٠٠ ومع ذلك فهل يمكن أن يكتب لانسان مثل هـــذا الخلود رغم أننا منعنا عنه كل الاسباب الظاهرية للموت ١٠٠ الجواب طبعا مستحيل ١٠٠ لان الله هو الذي يحيى ويميت ١٠٠ والاسباب طبعا مستحيل ١٠٠ لان الله هو الذي يحيى ويميت ١٠٠ والاسباب طبعا مستحيل ١٠٠ لان الله هو الذي يحيى ويميت ١٠٠ والاسباب طبعا مستحيل ١٠٠ لان الله هو الذي يحيى ويميت ١٠٠ والاسباب لغعل بنفسها ولكنها تفعل بارادة الله ١٠٠

ثم تحدى الله العالم كله في القرآن بخمسة مغيبات ٠٠

« أنَّ الله عنده علم الساعة وينزل الفيث ويعلم ما في الارحام ١٠٠ وما تدرى نفس ماذا تكسب غدا ١٠٠ وما تدرى نفس باي ارض تموت » ١٠٠

تحدى الله بهذه المغيبات · · تحدى البشر جميعا · · فكان القرآن كما تحدى العرب في اللغة عندما نزل · · حمل تحديات للعالم

أحمع - وقال لهم النكم لن تصلوا الى كذا وكذا الى آخره . عشرات التحديات التى ساقها القرآن للبشرية جميعا - قال لن تصلوا الى كذا - لن تخلقوا كذا - وكانت تصلوا الى كذا - لن تخلقوا كذا - وكانت هذه التحديات لكل البشرية - ولكل العصور - ومازالت قائمة حتى الآن - ومازالت البشرية كلها عاجزة أمام قدرة الله - كاذا - ان السريكمن في كلمتين - « سبحان الله » - وليس كمثله شي، - وهذا هو موضوع الفصل القادم - .



یا ابن آدم لا تخف من ذی ســـلطان مادام
 سلطانی باقیا ۰۰ وسلطانی لا ینفد آبدا ۰

يا ابن آدم لاتخش من ضيق الرزق وخزائني ملآنة •• وخزائني لا تنفد أيدا ••

یا ابن آدم لاتطلب غیری وانا لك ۰۰ قان طلبتنی وجدتنی ۰۰ وان فتنی فتك وفاتك الخیر كله ۰

يا ابن آدم خلقت الاشياء من اجلك ٠٠ وخلقتك من أبعل ٠٠ فلا تشتغل بما هو لك ٠٠ عمن أنت له ٠

يا ابن آدم الدرضيت بما قسمته لك أرحت قلبك وبدنك ٠٠ وكنت عندى محمودا ٠٠ وان لم ترض بما قسمته لك فبعرتى وجلالى لأسلطن عليك المدنيا تركض فيها ركض الوحوش في البرية ٠٠ ثم لايكون لك منها الا ما قسمته لك ٠٠ وكنت عندى منموما ٠

يا ابن آدم خلقت السماوات والارض ولم أعى بخلقهن . • أيعييني رغيف عيش أسوقه اليك •

یا آبن آدم ۰۰ لم اطالبك بعمل غد ۰۰ فلا تسالن عن رزق غد ۰۰ فانا لم انس من عصانی ۰۰ فـكیف بمن اطاعتی ۰۰

يا ابن آدم أنا لك محب و فبحقى عليك كن لى محبا

んしゅうしゅうしゅうじゅうしゅうしゅんしゅん



# • الفصل لثامن

# سُبِعان الله

الانسان فی علاقته بالله سبحانه وتعالی یدخل فی حالات متعددة تنغیر فیها طبیعة اتصاله بما هو غیب عنه بالنسبة للشخص الواحد ۱۰۰ فالانسان مثلا حبد یکون فی یقظة ۱۰۰ وفی حیاته الیومیة یری الاشیاء بقدر ما تعطیه هذه الیقظة من وعی دنیوی ۱۰۰ أو بقدر ما یحجب عنه جسده المادی من أشیاء قد لا یعرف عنها شیئا ۱۰۰ والانسان وهو یقظ خاضع للعقل خضوعا کاملا ۱۰۰ فادا نام مثلا تغیر الحال ۱۰۰ واصبح یری فی نومه آشیاء لا یراها فی الیقظة ولا تدخل فی نطاق العقل البشری ۱۰ فیمکن أن یری نفسه یطیر فی الهواء مثلا ۱۰۰ أو یری نفسه فی أماکن لم یرها فی حیاته الدنیویة ۱۰۰ ویارقوا هذه الدنیا ۱۰۰ أو یری أشیاء عجیبة تحدث له لاتتفق مع العقل والمنطق ۱۰۰ ولا مع مهاراته ۱۰۰ فقد یری مثلا أنه یرکب حصانا وهو لا یعرف رکوب الخیل ۱۰۰ أو انه یقوم بعمل لایتقنه فی الدنیا ۱۰۰ والعجیب أن الرؤیا تتم ۱۰۰ والعین مغلقة تماما ۱۰۰ أی

اذن فالروح لها رؤيا خاصة وهي يمكن أن تلتقي مع الذين فارقوا

بيا وتتحدث معهم ٠٠ والانسان نائم ٠٠ يكون في عالم آخر غير عالم الله الله على عالم الله على عالم الله على عالم الله على عالم الله على الله

ولكن ما الذى يجعل الانسان يرى وهو نائم ومغمض المينين ما لا يراه . وهو مستيقظ . وما الذى يجعله يرى اماكن لاسخاص لم يشاهدهم فى حياته . فاذا استيقظ ضاع كل هذا . وبعاذا نفسر هذه الظاهرة: ونقول أننا حين نصل المأشياء تقف فيها عقولنا لانها تخالف ما نعتاد ونالف نضمها تحت عنوان ه سبحان الله ، وليس كمثله شى . ذلك لاننا لا نعرف قوانين الروح والجسد قائم . ولا نعرف قوانينها بعد أن تفارق الجسد الروح والجسد قائم . ولا نعرف قوانينها بعد أن تفارق الجسد . ذلك غيب عنا . تحجز عنه عقولنا . لذلك نضعه تحت عبارة . وليس كمثله شى .

ونفسر هذه العبارة قليلا ١٠ اذا قلت أن قلانا قد ضرب قلانا بكل قوته ١٠ هل تعنى شيئا ١٠ الجواب أبدا ١٠ لا يكون للشيء معنى الا اذا نسب لفاعله ١٠ ووضعت فيه قدرات هذا الفاعل ١٠ بعنى أننى اذا قلت أن طفلا صغيرا عبره أشهر ضربنى بكل قوته ١٠ فهناك وقلت أن بطل العالم في الملاكمة ضربنى بكل قوته ١٠ فهناك فرقا كبير بين المعنيين ١٠ الاول ضربه لا يؤثر في ١٠ ولا أحس به والثاني ضربه قد يقتلنى ١٠ مع أن الاثنين قد استخدما كل قوتهها التي وهبها الله لهما في عملية الضرب ١٠ ولكن الفعل هنا يتناسب مع الفاعل ١٠ فالطفل الصغير لا أكاد أحس بضربه ١٠ وبطل العالم يستطيع أن يعطم ضلوعي بسهولة ١٠

#### ل قوة ٠٠ وله قوة

اذا أخذنا هذا المثل · ووضعنا الله سبحاته وتعالى تحت عبارة سبحان الله · وليس كمثله شيء · · استطعنا أن تقرب كثيرا من

المعانى التى قد يستغلها البعض لاضلال البشر ٠٠ لله سبحانه وتعالى ٠٠ قوة ٠٠ ولى قوة ٠٠ ولكن هل قوتى مثل قوة الله سبحانه وتعالى ٠٠ لله سبحانه وتعالى علم ولى علم ٠٠ ولكن هل علمى مثل علم الله سبحانه وتعالى ٠٠ الله حى ٠٠ وأنت موصوف بالحياة ٠٠ فلا تقول ان حياتك مثل حياة الله سبحانه وسعالى ٠٠ وجود الله سبحانه وتعالى ليس كوجودك ٠٠ وعلمه ليس كعلمك ٠٠ وقدرته ليست كقدرتك به ومن هنا يخرج وجه المقارنة ٠٠ حيث أنه لا مقارنة ٠٠ فالله بعدراته وقوته يأتى تحت وصف « سبحان الله ٠٠ وليس كمثله البشرى ما يقوله الله سبحانه وتعالى عن ذاته ٠٠ فعندما أتصور قوة الله لا أقارنها بقوتى ٠٠ ولكننى أقول سبحان الله ٠٠ وليس كمثله شيء ٠٠ وعندما أتصدور انتقام الله لا أقارنه بانتقامى ٠٠ وانها أضعه تحت عبارة سبحان الله ٠٠ وليس كمثله شيء ٠٠٠

ومن هنا تجد تحت هذه العبارة سبحان الله وليس كمشله شيء واننا نستطيع أن نصل الى مدلول أشياء كثيرة ووقات مثلا لا تستطيع أن تتصور الا ما تراه ووقدما يخبرك الله صبحانه وتعالى عن أشياء لا تراها تضعها تحت عنوان سبحان الله وليس كمثله شيء ووقعال بين رؤياك ورؤيا الله سبحانه وتعالى وتعالى وتعالى والله سبحان الذي أسرى بعبده ووقائك أسرى ووقائل الله سبحانه الله المسجد الاقصى ووقائي المتاتى لى في هذه الحالة بقوانين الزمان ووقوانين المكان التي تنطبق عليك أنت ووالتي تستطيع أن تراها وتتصورها ووقائل التي تنطبق عليك أنت ومن هنا فان أفعال الله ووقود كلا الله ليس كمثله شيء ومن هنا فان الخصاء القوانين التي تحكمك لا تحكمه والزمان والمكان اللذان المنتفع لهما لا وجود لكليهما عند الله سبحانه وتعالى ولائه ليس كمثله شيء وسلم هنا هو الله سبحانه وتعالى ولذلك حين قال بعض الصحابة ايستطيع محمد سبحانه وتعالى ولذلك حين قال بعض الصحابة ايستطيع محمد

أن يذهب الى بيت المقدس ٠٠ ويصعد الى السماء ٠٠ ويعود في ليلة واحدة ٠ نقول ان محمدا عليه الصلاة والسلام لم يدع ذلك ٠٠ وانما أسرى به ٠٠ والذي أسرى به هو الله سبحانه وتعالى ٠٠ والله ليس كمثله شيء ٠٠ ومن هنا فان قوانين الزمان والمكان ٠٠ وقوانين الدنيا كلها ٠٠ والقوة والقدرة الى آخر كل ما يتصبوره البشر لاينطبق على الاسراء ٠٠ لان الله هو الفاعل ٠٠ والله ليس كمثله شيء ٠٠ واذا كان كل شيء يأتي بالتشابه ٠٠ فان الذي يأتي من الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء ٠٠ ولذلك عندما نقول سبحان الله وليس كمثله شيء ٠٠ فاننا نعلو به سبحانه علوا كبيرا عن كل شيء يأتي بالتشابه ٠٠ اذن كل ما نطق به الله سبحانه وتعالى خذه على يأتي بالتشابه ٠٠ اذن كل ما نطق به الله سبحانه وتعالى خذه على أنه له ٠٠ أما عن كيفيته فلا أحد يستطيع أن يصل اليه ٠٠ لاذا ؟

#### القدرة ٠٠ والعلم

ومن هنا عندما يحدثنا الله سلمانه وتعالى عن معجرة من المعجزات التى يؤيد بها انبياء ١٠٠ أو عن عالم الملائكة والجن الذى لا نراه ١٠٠ فنجن نعرف أن هذه حقائق ١٠٠ لان الله سنبحانه وتعالى قادر ١٠٠ وقدرته لاتقارن بالدنيا كلها ١٠٠ عالم وعلمه لا يصل الى ذرة من ذراته علم البشر ١٠٠ ومن هنا فهو يخلق ما نرى ١٠٠ ويخلق ما لانراه الآن ١٠٠ وقد نراه في المستقبل ١٠٠ ما لا نرى ١٠٠ ويخلق ما لانراه الآن ١٠٠ وقد نراه في المستقبل ١٠٠

ولكن الله سبحانه وتعالى كما قلت لطيف بعباده ٠٠ ومن هنا فانه يضع فى الكون آيات تقرب الى العقل البشرى ٠٠ ذلك الذي يعجز عنه هذا العقل ٠٠ وتجعله قريبا من تصوره ٠٠ وهو بذلك يريد أن يدخل الاطمئنان الى قلوبنا ٠٠ وان يعطينا الايمان واليقين بعيث نستطيع أن نجابه المضلين ٠٠ وأن نرد عليهم ٠٠ والانسان المؤمن دائما فى قلبه سكينة ٠٠ وفى قلبه أمل ٠٠ ذلك أنه مؤمن بقدرة الله الذي كتب على بقدرة الله الذي كتب على

نفسه نصر المؤمنين • وكتب على نفسه انجاء المؤمنين • وكتب على نفسه أن يدافع عن الذين آمنوا • و تلك القدرة الهائلة • قادرة على حمايت • وعلى دفع الضر عنه • ولو كانت أسباب الدنيا كلها ضده • •

ولكن كما يجادل بعض الناس في الروح ٠٠ يأتي واحد منهم ويقول ما هذا عن عالم الجن والملائكة ١٠ أنا لا أصدق الا ما أداه ٠٠ ويجادل ١٠ ويجادل ١٠ الى آخر هذا الكلام ١٠ فاذا قلت له هل شهدت الخلق ١٠ هل شهدت خلق الجن والملائكة ١٠ يرد عليك وأنت أيضا لم تشهده ١٠ وهنا ترد عليه بأن الله سبحانه وتعالى قد وضع لنا في هذا الكون الدليل على أن ما فوق قدرة المقل ١٠ وما فوق قدرة البصر ١٠ وما فوق قدرة السمع موجود في هذا العالم منذ خلق الارض ومن عليها ١٠ وانما هو خرج من علم القادر ١٠ وهو الله سبحانه وتعالى الى علم غير القادر وهو الانسان ١٠ ليدل على أن ما هو فوق قدرة السمع موجود ١٠ وما هو فوق قدرة السمع موجود ١٠ وما هو فوق هدرة السمع موجود ١٠ ومناقش هذه المسائل الثلاث ١٠

ما هو فوش العقل موجود منذ الازل ٠٠ وان كان قد أصبح فى قدرة العقل خلال السنوات الاخيرة ١٠ فأن يطير الانسان فى الهواء منلا بطائرة ١٠ كان فوق قدرة العقل فى الماضى ١٠ بحيث انك اذا قلت منذ مائة سنة مثلا ١٠ انك ركبت طائرة ١٠ وطرت فى الهواء ١٠ لاتهمك الناس بالجنون أو بالكفر ١٠ ولقتلوك ١٠ ولو قلت أنك تحدثت فى آخر الدنيا فسمعك ملايين البشر فى وقت واحد ١٠ لو قلت هذا منذ مائة سنة فقط لما صدقك أحد ١٠ ذلك أن هذا قوق قدرة العقل البشرى ١٠ ولكنك الآن تذهب الى أى مطار فتركب الطائرة ١٠ وتطير فى الهواء ١٠ وتتحدث فى الاذاعة فتسمعك الدنيا من أقصاها الى أقصاها ١٠ كيف حدث ذلك ١٠٠ فتسمعك الدنيا من أقصاها الى أقصاها ١٠ كيف حدث ذلك ١٠٠

هل اخترع الانسان غلافا جويا جديدا للأرض يمكنه من الطير ٠٠ هل داك هذا ١٠٠ ولا ذاك طبعا ١٠٠ انما الغلاف الجوى كماهو منذخلق اللهالارض ومن عليها ١٠٠ طبعا ١٠٠ انما الغلاف الجوى كماهو منذخلق اللهالارض ومن عليها ١٠٠

# فوق الأسماع ٠٠ والأبصار

هذا بالنسبة للعقل ١٠ أما بالنسبة لما هو فوق قدرة الاذن فذلك شيء نعرفه كل يوم ١٠ أذا جلست أنت في حجرة مغلقة ليس فيها أي صوت وسألت أنا ١٠ هل يوجد صوت في هذه الحجرة ١٠ تقول لى أنا لا أسمع شيئا ١٠ فانه لا يوجد صوت في هذه الحجرة ١٠ فانه لا يوجد صوت في هذه الحجرة ١٠ فاذا لا فتحت الراديو ٤ سمعت مئات الاصوات من جميع أنحاء الدنيا ١٠ من أين جاءت هذه الاصوات تسبح في جو الحجرة ١٠ ولكنك لا تستطيع أن تسمعها بالاذن المجردة لانها فوق قدرة الاذن ١٠ فاذا أتيت

" يُأْلَة استطاعت أن تجعل هذه الاصوات في قدرة الاذن ٠٠ كان في إمكانك أن تسمعها وتميزها ٠٠ اذن فهذه الاصوات موجودة ٠٠ ولكنك لا تستطيع أن تسمعها الا اذا أتيت بآلة تجعل أذنك قادرة على أن تستمع اليها • ﴿ وَرَبُّما فَي السَّنْقِيلُ تَكُونَ هَنَاكُ اخْتُرَاعَاتُ أخرى بما هو في علم الله ٠٠ ولم يصل إلى العلام البشري ٠٠ تستطيع أن تجعلك تسمم أصواتاً لا تسمعها الآن ٠٠ ولا ندري عنها شيئاً ٠٠ بل انني اريد أن أزيد على هذه التجربة لحة صفرة ٠٠ اذا اتيت بالراديو الترانوستور ٠٠ ووضعت سساعة الاذن الصغرة في أذنك ٠٠ وجلسنا نحن الاتنان مما يجوار يعضنا البعض ٠٠ وسالتني هل اسمع شيئا ٠٠ فسأقول لا ٠٠ هل يوجد صوت هنا ٠٠ فسأقول: لا ٠٠ بينما أنت جالس الي جواري ٠٠ والسماعة في أذمك تسمع الدتيا كلها ٠٠ كما تشاء ٠٠ وانا بجانبك لا اسمع شيئا ٠٠ ما معنى هذا ٠٠ معناه أن الجهاز الذي تستجدمه قد جمل الاصوات التي تسبح في الحجرة ١٠٠ التقطها وجعلها في مقدرة اذنك ٠٠ بينما أمّا جالس الى جوارك ٠٠ وفي تفس المكان ٠٠ ولكن هذه الاصوات فوق قدرة سمعي ٠٠ هل معنى ذلك أن الأصوات التي تسمعها أنت بسماعة الراديو غير موجودة والانني لا أسمعها ٠٠ مستحيل ٠٠ ولكن معناه أن هذه الاصــوات التي تسمعها أنت وحدك ٠٠ والتي هي فوق قدرة أذني موجودة ٠٠ ولكني غير قادر على سماعها لأنها فوق قدرة أذنى • •

بذلك نكون قد وصلنا الى أن ما هو فوق قدرة العقل موجود ...
وما هو فوق قدرة السمع موجود .

ثم نأتي إلى ما هو فواق قدرة البصر ٠٠

أنت تقول أنّا لا أرى العوالم الأخرى التي يتحدث عنها الله ٠٠ ومن هنا فهي غير موجودة ٠٠ وأنا آتي لك ينقطة ما، من الترعة ٠٠ وأقول لك هل ترى في هذا الله شيئا ٠٠ ستقول لا ٠٠ وعندما أضع الماء تحت الميكرسكوب تظهر فيه مئات الجراثيم المعقيقة الحية التي تتحرك بشكل عجيب ١٠٠ أقول لك أنظر في الميكرسكوب مسترى هذه الجراثيم ١٠٠ بينما أن الانسان المريض حينما تأخذ نقطة من دمه ١٠٠ فانك لاترى فيها شيئا ١٠٠ فاذا وضعتها تحت الميكرسكوب ١٠٠ أو وضعت عليها سائلا معينا تكتشف جراثيم واشياء عجيبة ١٠٠ أين كانت هذه الاشياء ١٠٠ كانت فوق قدرة بصرك ١٠٠ فعندما استعنت بآلة مكبرة جاحت من خارج قدرة البصر لتصبح من المكن رؤيتها ١٠٠ ولكن هل عدم رؤيتك لهذه الجراثيم معناه أنها غير موجسودة ١٠٠ أو همذه الجراثيم لم تكن موجسودة قبل اختراع موجسودة ١٠٠ أو همذه الجرائيم لم تكن موجسودة قبل اختراع الميكرسكوب ١٠٠ كانت موجودة قطعا ١٠٠ ولكنها كانت فوق قدرة البصر البصر ١٠٠ وجاء اختراع الميكرسكوب ليدخلها من فوق قدرة البصر المقدرة البصرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الى القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الميارة الميكرسكوب لي القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الهذه الميكرسكوب لي القدرة البسرية ١٠٠ ولكنها كانت موجودة رغم أنك لا تراها ١٠٠ الميكرسكوب لي القدرة الميكرسكوب لي القدرة الميكرسكوب لي الميكرسكوب لي الميكرسكوب لي الميكرسكوب لي الكنا الميكرسكوب لي الميكرسكوب الميكرسكوب لي الميكرسكوب لي

واذا جلست في حجرة فيها تليفزيون ٠٠ هذه العجرة ليس فيها صورة ٠٠ فاذا فتحت التليفزيون أصبحت الحجرة فيها صورة ٠٠ بل ورأيت وانت جالس امامك انسانا يعشى فوق القمر ٠٠ الجواب نعم في قدرة البصر أن يرى أنسانا يعشى فوق القمر ٠٠ الجواب نعم ٠٠ اذا استخدم امكانيات افلا في الكون ١٠ ولقد استخدم العلم امكانيات افلا في الكون في نقل الصورة من مكان الى آخر ٠٠ فالعلم لم يخترع طبقات الجو التي تنقل الصورة ٠٠ واللا هو القادر الذي كان يخترعها ٠٠ بل أكتشفها بكلمة كن ٠٠ واللا هو القادر الذي كان في علمه كل هذا ٠٠ وأخرجه الى علم غير القادر ٠٠ وهو الانسان معم اليقين ١٠ أن ماهو فوق قدرة عقله موجود ٠٠ وأن ما هو فوق موجود ٠٠ وأن ما هو فوق قدرة بصره موجود ٠٠ وأن ما هو فوق غدرة بصره موجود ٠٠ وأن ما هو فوق غدرة بصره موجود ٠٠ حتى اذا حدثه اللا سبحانه وتعالى عن قضية غيبية هي فوق قدرة العقل ٠٠ أو السمع ٠٠ أو البصر ٠٠ عرف نقينا انها موجودة ٠٠ وأن ما يقوله اللا سبحانه وتعالى حق ٠٠ ادن ماهو فوق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع يقينا انها موجودة بغرق شاسع به وق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به وق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به وق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به وزق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به ونق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به ونق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به ونق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به ونق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به ونق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به ونق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به ونق قدرة الانسان موجود فعلا ٠٠ وموجود بغرق شاسع به وموجود به وموجود به وموجود به وموجود به وموجود به وموجود به به وموجود به وموجود به وموجود به وموجود به ومو

جدا ١٠٠ هو الفرق بين قدرة المخلوق والخالق ١٠٠ واقة سبحانه وتعالى أراد الا تكون هذه القضية الإيمانية ١٠٠ وهي قضية الفيب الا تكون مادة للمضهلين ليضلوا بهاالناس ١٠٠ ويبعدوهم عن طريق الله ١٠٠ فجعل المقلل البشرى نفسه ينتقل بقدرة الله ومن جيل الى جيل مما هو مستحيل عقليا الى ما هو ممكن ١٠٠ ليثبت ان ما فوق قدرة المقل موجود ١٠٠ وجعل الاذن تستطيع بقدرة الله أن تنتقل مما هو فوق قدراتها العادية ١٠٠ وجعل العين تستطيع أن ترى مالم تكن تحلم بانها ستراه ١٠٠ وكان الله سبحانه وتعالى يستطيع أن يعطى كل هذا العلم للمقل البشرى في اللحظة الاولى التي خلقه فيها ١٠٠ ولكنه لم يرد ذلك حتى يكون العطاء للانسان عطاء فيه اثبات لقدرة الله ١٠٠ وفيه اثبات لقدرة الله الشرية ١٠٠ وليه اثبات للمو فوق القدرات الشرية ١٠٠ وليه اثبات للمو فوق القدرات الشرية ١٠٠ وليه اثبات كا هو فوق القدرات

#### علم البشر

على أن العلم البشرى يتحدد في شيئين رئيسيين و علم مادى يخضع للتجربة البحتة و لايدخل فيه هوى البشر و ذلك العلمهو الذي يتناول المادة فقط و وهو الذي يمكن أن يفحص في المعمل و تجرى عليه التجازب و وليس فيه هوى النفس البشرية و وهذا العلم هو الذي أتاحه الله للعقل البشرى وطلب منه أن يجتهد فيه و وعد ألله بأن يكشف آياته في الكون الأولئك الذين يعملون و يبحثون و يعرون التجارب و يجتهدون و وعلم تخرو علم تدخل فيه الاهواء و وذلك مالا يدخل في معمل ولا يمكن اجراء تجارب عليه و وهذا العلم مثل النظريات الفلسفية والسياسية وكل شيء لا يخضع لتجربة المعمل و هذا العلم تختلف فيه الاهواء وتتصارع وسيظل الصراع بينهما الى يوم القيامة و لان هذا العلم لا يستند على أسس مادية موضوعية بحتة و وانها تدخل فيه الأهواء الشخصية و

النوع الاول من العلم صاحبه يظل يماني حتى يصل الى مدفه و و و الله و الهدف استفاد منه الناس كلهم و فالعالم مثلا الفنى يجرى تجارب في مصله و على اختراع جديد و أو شي جديد و يظل يسهر ليالي طويلة حتى يصل الى نتائج و فاذا أردنا أن وصل الى نتائج استفادت منها البشرية كلها و واذا أردنا أن نضرب مثلا لذلك و فهناك مثلا اكتشاف الكهرباء و واختراع الرادي والتليفزيون و والتليفون و ال آخر هذه الاشياء التي اقتضت بحثا من أصحابها و فاذا وصل البحث الى نتيجة أستفادت منها البشرية كلها و

أمّا النوع الثاني من العلم ٠٠ فهر الذي يخضع للهوى ١٠ فأن صاحبه هو الذي يستفيد ١٠ وغيره يعانى ذلك ١٠ انه يضع العلم على هو ١٠ ومن هنا فأن صاحب النظرية الفلسفية أوالسياسية ١٠ لا يعانى شيئا بقدر ما يعانى أولئك الذين يخضعون لها ١٠ أو ينفذونها ١٠

#### مانه قدم العلم

ماذا قدم العلم للبشرية ٠٠ تعالوا نناقش ذلك من واقع التجربة العلمية ١٠ أن أساس الحياة البشرية من خلق الله سبحانه وتعالى لم يتغير ١٠ ولم يتبدل ١٠ ولا يستطيع العلم أن يجد له بديلا ١٠ وانما العلم يقدم الرفاهية للبشر ١٠ أى أنه يجمل الحياة ١٠ بل سهولة ١٠ واكثر نعومة ١٠ ولكنه لا يعطينا مقومات الحياة ١٠ بل أن الله سبحانه وتعالى علما منه بظلم الانسان للانسان ١٠ جعل مقومات الحياة في يدم ١٠ وما أعطاه منها ليد البشر ١٠ أعطاء بشكل لا يجعل الانسان قادرا على اهلاك الانسان باستخدام أسباب التخلق ١٠٠

ولنشرح هذه النقطة قليلا ١٠ مقومات الحياة من كرة ارضية ٠٠ وشموس ١٠ ونظام كوني لادخل للإنسان فيه ١٠ ولايستطيع

الانسان بعلمه أن يتدخل ليخلق كرة أرضية جديدة ١٠ أو شمسا جديدة ١٠ أو نجوما جديدة ١٠ أو سماوات جديدة ١٠ الى آخر هذا ١٠ هذا خلق الله ١٠ والعلم اذا استطاع أن يكتشف الآيات فيه ١٠ يكون قد تقدم تقدما هائلا ١٠ ولكنه لن يستطيع أن يخلق شيئا فيه ١٠ أو يبدله ١٠ أو يغيره ١٠ واذا كنا نتحدث الآن ١٠ ونحن في عصر العلم ١٠ فتلك حقيقة هامة ١٠ لا يستطيع أحد الجدال فيها ١٠

ناتى بعد ذلك الى مقومات الحياة على الارض ١٠ الهـــواء ١٠ والماء ١٠ والطعام ١٠ لوازم ثلاثة لحياة الانسان على الارض ١٠ الانسان بطبعه لا يستطيع العيش بدون الهواء اكثر من دقيقة أو دقائق ١٠ ولذلك أخرج الله الهواء من قدرة البشر على التحكم فى البشر ١٠ فالله شاء أن يكون الهواء مباحا للناس جميعـــا ١٠ لا يستطيع واحد أن يمنعه عن مجموعة من الناس فتهلك ١٠ بل انه أخضع الهواء لعدله ١٠ فكان متساويا بين الناس جميعا ١٠ فقيرهم وغنيهم ١٠ وعظيمهم وحقيرهم وذلك الذي لا يملك من أسباب الدنيا شيئا ١٠٠

ونهم جميعا يتنفسون بنفس السهولة ٠٠ ونفس الطريقة دون أي عناء ٠٠ يصلهم الهواء الى حيث هم ١٠ وأينما كانوا ١٠٠ في حجرات مغلقة ١٠ أو في الطريق ١٠ أو في السيارة ١٠ أو في أي مكان في العالم ١٠ فان الهواء يصلهم سهلا ١٠ ميسرا ١٠ متاحا للجميع ١٠ وهذا عدل الله سبحانه وتعالى ١٠ ولادخل لبشر فيه

نأتى بعد ذلك الى الماء ٠٠ وهو ما يستطيع الانسان أن يعيش بدونه يوما ٠٠ أو عدة أيام ٠٠ نجد أن القدرة على أختران الماء قليلة ٠٠ والقدرة على منع الماء عن البشر قليلة ٠٠ ومحدودة ٠٠ وأن كانت لها امكانيات ٠٠ وهنا يتدخل ظلم الانسان ٠٠ ولكن بقدر محدود جدا ٠٠ نظرا لاهمية الماء للحياة ٠٠ البشرية ٠٠

ثم ناتى بعد ذلك للطعام ٠٠ فنجد ان قدرة الانسان على أختزانه ومنعه ٠٠ أكبر ٠٠ ولكن أحتمال الانسان لعدم تناول الطعام أكثر ٠٠ ومن ثم فان الانسان يستطيع أن يتحمل عدة أيام بدون طعام ٠٠ ولكنه في نفس الوقت يستطيع الانسان أن يحصب ل على مايقيم أوده ٠٠ أو يبقى الحياة في جسده بسهولة ٠٠ نظرا لان الكمية التي يحتاج لها الجسم البشرى من الطعام قليلة نسبيا ٠٠ فهى كما قال رسبول الله صلى الله عليه وسلم لقيمات يقمن أوده أو كمية محدودة من الطعام ٠٠ وكلما زاد اقبال الانسبان على الطعام فسد جسده واعتلت صحته ٠

هذه هي مقومات الحياة الثلاثة ٠٠ شيء لا يستغنى عنه الانسان ولا يستطيع الحياة بدونه أبدا ٠٠ وهو الهواء ٠٠ نافذ فيه عدل الله ٠٠ ليحصل كل أنسان على حاجته بلا عناء ٠٠ وشيء يستطيع الانسان أن يستغنى عنه يوما وهو الماء ٠٠ متوافر للناس ٠٠ وشيء ثالث وهو الطعام تحكم البشر فيه أكثر ٠٠ ولكن احتمال الانسان للعيش بدونه أكبر ٠٠ وهنا ترى عدالة السماء في توزيع مقومات الحياة ٠٠

المستقيم ٠٠ وفقنا سواء السسبيل ٠٠ ويهدينا الى صراطه



ان أهل الجنة اذا دخلوها تزلوا فيها بفضل اعمالهم ، ثم يؤذن في مقدار يوم الجمعة من أيام الدنيا فيزورون ربهم ويبرز لهم عرشه ، ويتبدى لهم في روضة من رياض الجنة ، فيوضع لهم منابر من نور ومنابر من لؤلؤ ومنابر من ياقوت وامنسابر من زبرجه ومنسابر من ذهب ومنابر من فضة ، ويجلس أدناهم وما فيهم من دني على كتبان السبك والكافور ، وما يرون أن اصبحاب الكراسي بأفضل منهم مجلساً • قيل : يا رسول الله وهل نرى ربنا ؟ قال : نعم هل تتمارون في رؤية الشمس والقمر ليلة البدر؟ قالوا: لا ، قال: كذلك لا تمارون في رؤية ربكم ، ولا يبقى في ذلك المجلس رجل الا حاضره الله محاضرة حتى يقول للرجل منهم: يا فسلان بن فلان أتذكر يوم قلت كذا وكذا ، فيذكره سعض غدراته في الدنيا ، فيقول : يارب أقلم تغفر لي ؟ فيقول: فبسعة مغفرتي بلغت منزلتك هذه • فبينما هم على ذلك اذ غشيتهم سحابة من فوقهم فأمطرت عليهم طيبًا لم يجدوا مثل ريحه شـــينا قط ، ويقول ربنا : قوموا الى ما أعددت لكم من الكرامة فخلوا ما اشتهيتم، فناتر سوقا قد حفت به الملائكة فيه بما لم تنظر العيون

الى مثله ، ولم تسسم الآذان ولم يخطر على القلوب ، فيحمل لنا ما اشتهينا ليس يباع فيها ويشترى ، وفى ذلك السوق يلقى أهل الجنة بعضهم بعضا فيقبل الرجل ذو المنزلة المرتفعة فيلقى من هو دونه وما فيهم دنى ، فيروعه ما يرى عليه من اللباس ، فما يقضى آخر حديثه حتى يتمثل عليه ما هو أحسن منه ، وذلك أنه لا ينبغى لأحد أن يحزن فيها ، ثم ننصرف الى منازلنا فيلقانا أزواجنا فيقلن : مرحبا وأهلا لقد جثت وأن بك من جمال أفضل بما قارقتناعليه فنقول : انا جالسنا اليوم ربنا الجبار ويحقنا أن ننقلب الى ما انقلبنا

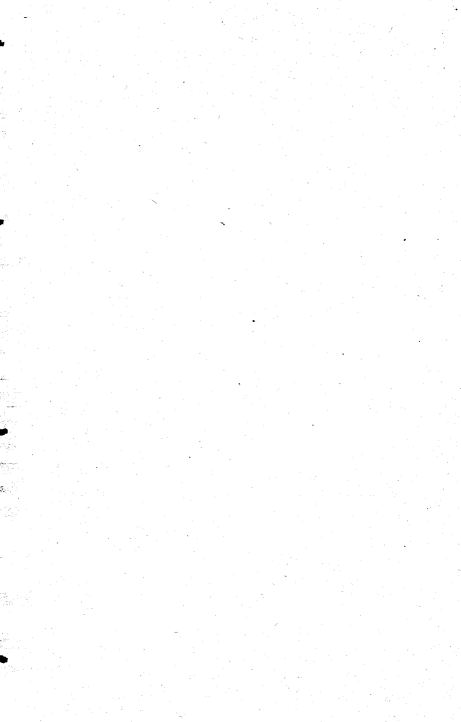
TESTÉTÉRADA CENTRA PORTA POR TABLA DE CONTRA PORTA POR

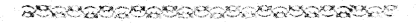
#### 0.00

● أن أول ما يحاسب به العبد صلاته ، فان صلحت صلح سائر عمله ، عمله ، وان فسدت فسد سائر عمله ، ثم يقول : انظروا لعبدى من نافلة ، فان كانت نافلة أتم بها الفريضة ، ثم يتم الفرائض الاخرى كذلك بفضله ورحمته ،

んべんんしんしんしんしんしんしんしんしんしんしんしんしんしん







ب المسارح الرحمي المحتمد للله

القرآن الكريم بدأ بالفاتحة وهى أم الكتساب · والفاتحة بدأت « بسم الله الوحمن الرحيم الحمد لله وب العالمين » · وأسباب الحمد كثيرة لأننا نحمد الشيء لذاته · فندما نرى شيئا جميلا كلؤلؤة بديعة · نمدح صفاءها · أو زهرة جميلة · نمدح جمالها · والحمد يكون أيضا على النعم أو على وجه الدقة على ما نالك من النعم · فاذا أحسن اليك انسان فأنت تحمده على احسانه · واذا أعطاك شميئا فأنت تحمده على عطائه · الحمد أيضا يأتي لما أطمع في الحصول عليه · فأنت تمدح انسانا لأنك تفرف أنك ستنال منه خيرا · ومن منا فانك تقدم المدح لتحصل على الحير

والحمد ياتى من الخوف من العقاب ومن وجودى تحت سيطرته وم فاذا ارتكبت خطأ ، وكان هناك من يستطيع أن يعاقبنى على الفور ويبطش بى ٠٠ ولكنه قدم الرحمة على البطش والعقاب ٠٠ فأنا أحمده لأنه قدم رحمته على عدله وعقابه

هذه هي بعض العناصر التي يمكن أن تكون أساسا للحمد ١٠ فاذا أتينا الى الله سبحانه وتعالى ١٠ وجدنا كل هذه العناصر وآكثر منها تستوجب الحمد لله ١٠ فعم الله سبحانه وتعالى لا تعد ولا تحصى ١٠ ويعطى ١٠ ويفتح الأبواب المغلقة ١٠ وييسر السبل فني الدنيا ١٠ ويعطى الصحة والمال ١٠ ويوفق في العمل ١٠ ويصيب بحيره من يشاء ١٠ وهو في كل هذا معط لا يأخذ شيئا ١٠ أي أنه سبحانه وتعالى غير محتاج لنا في شيء ١٠ نحن جميعا لانزيد ملك الله شيئا ولا منقصه شيئا ١٠ والله خزائنه لا تفرغ أبدا ١٠ ولا يستطيع أحد أن يعد نعم شيئا ١٠ والله خزائنه لا تفرغ أبدا ١٠ ولا يستطيع أحد أن يعد نعم « وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها » ١٠ ومع تقدم احصاءات الدنيا كلها فان أحدا لا يستطيع ولا يحاول أن يحصى نعم الله سبحانه وتعالى ١٠ وهي نعم ١٠ ظاهرة ونعم باطنة ٠

ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى الذى لا تعد نعمه ولا تحصى ٠٠ والنسى لو أردنا أن نحمده ما وفيناه حقه ٠٠ ولو بقينسا طول عمرنا نلهج بالشكر والثناء

الله سبحانه وتعمالي رحمة منه بالعمالين قد جعمل الشكر له في كلمتين اثنتين « الحهد لله » ١٠ والعجيب في هذا ١٠ أنك تأتي لتشكر

يشرا على نعمة واحدة أسداها اليك وتظل ساعات وساعات تلهج بالشكر والثناء ١٠ وربما لا يرضيه كل هذا ١٠ ولكن الله سلمائه وتعالى جلت قدرته وعظمته انما يكتفى بكلمتين اثنتين « التحمل للله ١٠ وذلك ليعلمنا مدى القدرة ١٠ ومدى الشكر ١٠ والله الذي لا تعد نعمه ولا تعصى في الدنيا والآخرة ١٠ هو الذي يعدنا حسن المناه في الآخرة والحياة الطيبة في الدنيسا والذي يقدم لنا فوق ما يقدم البشر في العالم ١٠ وفوق قدرة هذا البشر جميعا انما يكتفى منا بكلمتين اثنتين لشكره هما « العمد لله »

الله الذي يعطى بلا حسساب وينعم على كل المخلوقات ٠٠ يكتفى بكلمتى الشكر هاتين ٠٠ ولذلك جاءت الحمد لله فاتحة الكتاب ٠٠ وجاءت أيضا خاتمة في قوله تعالى « وآخر دعواهم أن الحمد لله وب العالمين » ٠٠ فكأن الحمد واقع في الدنيا والآخرة ٠٠ واقع والخلق في حياتهم ٠٠ وواقع بعد أن ترجع الأمور كلها الى الله سسمانه وتعالى

ولقد كان يصعب على العقل البشرى أن يجد الصيغة المناسبة ليحمد هذا الكمال الالهى ٠٠ ومهما أوتى البشر من بلاغة وقدرة فهم عاجزون عن أن يصلو الى ما يفى الله حقه ٠٠ ولذلك علمنا الله سبحانه وتعالى فى أول الكتاب كيف نحمده ٠٠ وسوى بين عبيده جميعا فى عميغة التحمد ٠٠ لأن المطلوب من كل عبد من عباد الله أن يحمده على نعمه ٠٠ وليس كل عباد الله بقادر على أن يضع صيغة مناسبة لحمد الله سبحانه وتعالى

න<sub>ල</sub> පලසු සියුම් සියුම්

#### **සියුපියපියපියපියපියපියපියපියපිය**පිය

فحين يعلمنا الله أن تحصده بقولنا « التحمد لله » • فهو يعطى الفرصة المتساوية المتكافئة لعبيده بحيث يستوى في ذلك المتعلم والأمى • اذن فتعليم الله لعبيده صيغة الحمد تعمة آخرى يستحق الله سبحانه وتعالى الحمد عليها • ولذلك فان الانسان اذا أراد أن يحمد الله على تعليمه نعمة الحمد فيظل العبد دائما حامدا • ويظل الله سبحانه وتعالى دائما محمودا ويظل العبد دائما حامدا • ويظل الله سبحانه وتعالى دائما محمودا •

على أن الله سبحانه وتعالى قبل أن يضبع على شفاهنا كلمة الحمد خلق لنا النعم إلتى تتعلق بالحمد ٠٠ واذا نظرنا الى ترتيب الأسياء لوجدنا أن نعمة الله على الانسان تسبق وجود الانسان ٠٠ فقد خلق الله سبحانه وتعالى السموات والأرض وقدر فيها أقواتها ورزقها ٠٠ وعندما وجد الانسان بكلمة «كن » ٠٠ كانت النعم موجودة ٠٠ بل ان آدم عليه السلام أبا الانسانية عندما خلقه الله سبحانه وتعالى عاش في جنة لا يتعب فيها ولا يشقى ٠٠ كل شيء متوافر فيها لحياته ماض في جنة لا يتعب فيها ولا يشقى ٠٠ كل شيء متوافر فيها لحياته له ماض يسبقه ٠٠ ولكن نعم الله سبحانه وتعالى كانت تسبقه وتنتظيه لنعطيه الحياة الطيبة التي لم يصنعها لنفسه ٠٠ ولكن صنعها الله سبحانه وتعالى له وتعالى له ٠٠ ولكن صنعها الله سبحانه وتعالى له ٠٠ ولكن صنعها الله سبحانه وتعالى له ٠٠ ولكن مسنعها الله سبحانه وتعالى له ٠٠ ولكن مسنعها الله سبحانه وتعالى له ٠٠ ولكن در وتعالى له ٠٠ وتعالى له ٠٠ وتعالى له ٠٠ ولكن در وتعالى له ٠٠ وتعالى له ٠٠ ولكن در وتعالى له ٠٠ وتعالى له ٠٠ ولكن در وتعالى له ٠٠ وتعالى له ١٠ وت

هذه مقدمة عن معنى « الحمد لله » · · وهى مقدمة يجب أن نقولها شمكرا لله على كل نعمة أنعمها الله علينا · · وهى مقدمة يجبأن تسبق ما سنتحدث عنه فى فصول هذا الكتاب عن ( الله والكون ) · · و ( الشك والوجود ) و ( ظواهر الأشسياء وحقيقتها ) و ( عجرة الاسراء والمعراج ) · · ولنبدأ حديثنا عن الله والكون · ·



### • الفصلُ لأول •

## الله .. والحون

حينما أتحدث عن الله سبحانه وتعالى • وعن قضية الوجود ، نجد أن هناك كثيرين يحاولون التصدى لهذه القضية بالتشكيك أو بالانكار ويجهدون انفسهم في محاولة للوصول الى أدلة مضللة تثبت نظرياتهم التى تفتقر الى الدليل الصحيح

وأحب قبل أن نبدأ هذا الحديث أن أقول أن أمنية كل مسرف على نفسه ١٠ أمنية كل أنسان على نفسه ١٠ أمنية كل أنسان يعصى الله ، أن يحاول حاهدا الوصول إلى مايشكك في الوحود الألهى ١٠ وهذا نابع من أن في داخل كل أنسان عاص شيئاً يؤرقه وهو يحس أن هناك حسابا وأن هناك آخرة ٠ وأنه سيلقى الله ١٠ وهذا يجعله ينطلق في محاولاته للتشكيك في الدين ١٠ عل نفسه تنخدع ولو كذبا بانه لاحساب ولا عقاب

ولقد أجهد الفلاسفة أنفسهم خلال سنوات طويلة في محاولاتهم المتشكيك في الأديان السماوية • واستخدموا في ذلك عقولهم وخداع المنطق في هذه المحاولات • • بينما ذهب عدد آخر من الفلاسفة الى

أن الدين عبودية ، وأن التحسرر من الدين هو الحسرية . وكلا الافتراضين خاطئ فيما يدعيه

والایمان بالله قضیة مثارة اجهد الناس انفسهم فیها ۱۰۰ کل واحد یحاول آن یصل آلی وجهة نظره فی هذا الموضوع ۱۰۰ ومعنی هذا المجدل کله الذی یمضی ولن ینتهی ۱۰۰ ومعنی البحث عن ادلة عن القوة الموجودة وراء العالم المادی ۱۰۰ أو أدلة تنفی وجود هذه القوة ۱۰۰ معناه أننا نعرف الله بالفطرة ۱۰۰ وأنه یوجد داخل نفسنا ما یؤکد أن الله موجود ۱۰۰ والا لما أنهکت النفس البشریة قواها فی هذا الجدا، ولكان العقل البشری یعیش سسمیدا مطمئنا بالعلم المادی اللهی خلقه الله له

ولكننا اذا نظرنا الى اولئك الذين يعبدون المادة ، تجد فى داخلهم قلقا رهيبا يؤرقهم • ويخيفهم رغم تجاحهم المادى • وتجد أعلى نسبة للجنون والانتحار هى فى أكثر دول العالم تقدماً من الناحية المادية • ذلك ان الانسان قد يحقق من النجاح المادى ما يحسده عليه كثيرون من الذين ينظرون الى الحياة الدنيوية وحدها • ولكنه رغم هذا النجاح يعيش فى قلق رهيب لانه لم يحقق الانسجام بين نفسه وبين الكون • فالانسجام بين النفس والكون لا يكون الإيمان بالله واتباع منهجه

ولنقرأ الآية الكريمة التى يفزع اليها كل مؤس وهى آية الكرسى يقول الله سبحانه وتعالى فى هذه الآية «الله لا اله الا هو الحى القيوم» ومعنى الحى انه دائم الحياة لايدركه الموت ٠٠ لانه هو الذى خلق الحياة والموت ٠٠ ومعنى القيوم اى القائم على ملكه ٠ وهذه تحتاج الى تفسير ٠٠ فبعض الناس يعتقد ان الله سبحانه وتعالى قد خلق هذا الكون ووضع له قوانينه ٠٠ ثم تركه يسير حسب القوانين خلق هذا الكون ووضع له قوانينه ٠٠ ثم تركه يسير حسب القوانين التى وضعها الله سبحانه وتعالى ٠٠ وهى قوانين دقيقة لا تختل بالزمن ولا تتأثر باى شيء ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يريد ان يخبرنا انه

خلق الكون ووضع له قوانينه ولكنه قائم عليه ٠٠ أى أن الله سبحانه وتعالى قائم على ملكه لايتركه لحظة واحدة

ما معنى صنبا الكلام ٠٠ معناه ان الله جل جلاله في وجوده ٠٠ يعلمنا الا نيأس ابدا ٠٠ لماذا ٠٠ ؟ لان الله سبحانه وتعالى وضع قوانين الكون وطلب منا إن نأخذ بالأسباب وان نتبع هذه القوانين ولكن حينما نعجز امام هذه القوانين ونأخذ بالاسباب فلا نصل الى شيء ، فهناك دائما «القيوم» القائم على ملكه الذي يمكن ان يفتح الابواب ويحقق ما نحسبه مستحيلا أو غير ممكن ٠٠ فحينما لا تستجيب الاسباب فان المؤمن يفزع الى ربه ٠٠ ويصيح قائلا « يارب » ايمانا منه بان الله سبحانه وتعالى قائم على كونه ٠٠ ينصر الحق على الناطل ٠٠ والمظلوم على الظالم ٠٠ ومن هنا حين يفزع الى الله سبحانه وتعالى ٠٠ إنما يعلم ان الله قادر متى عجزت الاسباب الله سبحانه وتعالى هو قائم على كونه أن يبدل وتعالى هو قائم على كونه في كل لحظة وثانية ٠٠ يمكنه ان يبدل العسر يسرا ٠٠ واليأس املا وفرجا ٠

فهاجر رضى الله عنها تركت وليدها عند بئر زمزم وانطلقت تسعى من أجل الماء ٠٠ ولكن الاسبباب لم تستجب لها ٠٠ وبعد سبعة اشواط تعبت وتسرب اليأس الى قلبها ٠٠ فضرب وليدها الارض بقدمه ٠٠ وهو الضعيف الذى لايملك من اسبباب الدنيا شيئا فانفح الماء ٠٠

ومحمد عليه السلام أخذ بالاسباب في الدعوة ٠٠ وعندما خرج من مكة الى الطائف ولقى مالقيه من الصبية والسهاء ١٠ جاءت الاسباب من الله لتحدث الاسراء والمعراج تثبيتا لرسول الله ٠٠ ثم اخذ رسول الله صل الله عليه وسلم يدعو اهل مكة والوفود التي تصل اليها في الحج الى الاسلام فيعرضون ٠٠ثم جاء وفد من المدينة ليبايع رسول الله ، وكانت بداية الهجرة وانتصار الاسلام

ولو نظر كل منا الى حياته لوجد انه قد مر فيها بأوقات توقفت فيها كل الأسباب ، وأحس بالياس القاتل ٠٠ وجنس يقلب المشكلة فلا يجد حلا ٠٠ ثم فجأة يأتى الحل من حيث لايعلم ولا يدرى ٠ اذن فالله سبحانه وتعالى قائم على ملكه ، تفزع اليه النفس المؤمنة في حالة اليأس فتحس بالاطمئنان والطمانينة ٠٠ لان الله سبحانه وتعالى يسمع ويرى وهو قائم على ملكه لايتركه ابدا ٠

ثم تمضى الآية الكريمة « لا تأخذه سنة ولا نوم » ولا تأخذه اى انه لاينام ابدا ولا يغفل ٠٠ وهنا يريد الله أن يزيد اطمئنان النفس التي يصيبها الفزع من هموم الدنيا ، يريد أن يعيد اليها الطمأنينة والأمان · · يقول سبحانه « لا تأخذه سنة » اى لايغفل عن شيء أبدا ولا لحظة ، ومن هنا فان هذه النفس المؤمنة تكبون مطمئنة لان الله سبحانه وتعالى ليس غافلا عما يعمل الظالمون ٠٠ « لا تاخله سنة » وتكون هذه النفس في حياة طبية تنام ليلها مل جفونها ٠٠ لماذا ؟ لأن الله سبحانه وتعالى لاينام ٠٠ ومن هنا فانه يقول لصاحب النفس المؤمنية ٠٠ نم أنت ولا تخش شيينًا فانني لا أنام ٠٠ أنا أحرسك وانت نائم وانت مستيقظ ٠٠ فلا تدع القلق يدخل نفسك وتحسب انك أن نمت ليلك نال منك اعداؤك ٠٠ تذكر دائما وانت تذهب الى فراشك لتنام والقلق يملأ قلبك فانني أنا الله لا أنام وأعرف وأشهد كل شيء فكن مطمئنا لي ، وكن مطمئنا لحمايتي ٠٠ واذا كان الانسان ينام مطمئنا اذا وضع على باب منزله حارسا أو خفيرا أو رجلا ساهرا لاينام الليل ، فكيف بمن يحرسه الله وكيف يكون الامن الذي يحس به وهو يعلم أن القوة التي خلقت هذا الكون كله وأوجدته هي ألتي تحرسته ٠٠ ومن هنسا فان المؤمن يحس دائما بالاطمئنسان الى الله وبالامان في رعاية الله له في احلك الاوقات وفي أشد اللحظات •

وتعضى الآية الكرية لتزيد من انسجام النفس البشرية مع الكون الذى خلقه الله فيقول الحق « له مافى السموات ومافى الارض » منا زيادة في ادخال الاطمئنان على النفس البشرية فالله سبحانه وتعالى

يقول لعبده مم تخاف من رزق لن تحصل عليه غدا ، أو من عمل لن تنجزه غدا ، أو من مال محتاج اليه لن يأتيك غدا ، تذكر ان كل مافى السموات ومافى الارض هو ملكى أعطى من أشساء وأمنع عمن أشاء ، ففيم القلق وأنا الذى املك واعطى ، وفيهم التفكير وأنا قادر على ان أعطيه ماتريد ، لان كل الذى تراه أمامك وكثيرا مما لا تراه هو ملكى أعطى منه ما أشاء لمن أشاء ، الهاك ان تغزع من الغد وأن تخاف وأن تحس أنك وحدك في هذه الدنيا ، بل أننى معك وأنا حى لا أموت ، دائم الوجود ولا أنام أبدا ولا أغفل ، كل شيء في السموات والارض هو ملكى ، وما دمت أنت عبدى وآمنت بي ، فاطمئن إلى قضائى ، فإن كنت ارزق من يكفر بي واطلب من عصائى ، فكيف بمن أطاعنى وآمن بي !

وتمضى الآية الكريمة فتقول « من ذا الذي يشفع عنده الا باذنه » وهنا يريد الله سبحانه وتعالى ان يؤكد لنا انه لايعطى الشاعة الا لمن اذن له ١٠ اى انه سبحانه وتعالى يريد ان يقول لاتخف من اى انسان فى الدنيا مهما كان ظالم ١٠ ولا تخش احدا مهما كان جبارا ١٠ فهؤلاء جميعا ليس لهم شفاعة عندى حتى امكنهم منك٠٠ ولكن الذى له الشفاعة عندى هو من آذن له ١٠ ومن يأذن الله يجب ان يكون قريبا من الله ١٠ وكل ظالم وجبار فى الارض هو بعيد عن الله سبحانه وتعالى ١٠

ثم تمضى الآية الكريمة بعد ذلك فتقول « يعلم هابين ايديهم وها خلفهم ولا يحيطون بشىء من علمه الا بما شهاء » • • أى أن الله سبحانه وتعالى يريد زيادة فى ادخال الايمان والاطمئنان الى قلب من يعبده فيقول له ولا تحسب اننى لا اعرف مايحدث وما يدبر لك فاننى اعله ما بين ايديهم ، اى ما يظهرونه ، وما خلفهم ، اى ما يسترونه أو يخفونه • • لاننى مطلع على الاعمال وعلى النوايا وعلى ما تخفى الصدور • • ولذلك لاتخش ان يفوتنى شىء • • أو يخفى على اى من خلقى حتى مايدور فى صدورهم • • ولا يبوحون به لاحد • •

وقوال الله سبحانه وتعالى « يعلم السر والحقي » معناه ان الله سبحانه وتعمالى يعلم السر ٠٠ ما هو السر ٠٠ شيء مشترك بين اثنين ٠٠ اى شيء اعتزمت ان اقوم به وأسررت به لأحسد من اصدقائى أو أقاربى ٠٠ ذلك ان السر ، أى ما يسر به لغيره ٠٠ أى ما يقوله له فيما بينهما سرا ٠٠ وما اخفى أى مايخفيه في صدره ولايبوح به لأحد نماى يبقى هذا الامر في صدره ٠٠ ولايخرج الى لسمانه ابدا ٠٠ ويقاؤه في صدره دون أن يسر به لأحد لا يجعله خافيا على الله سبحانه وتعالى ٠٠ ولكن الله مطلع عليه إذا كان هذا هو الحال ٠٠ فهم تخاف وتعالى ٠٠ ولكن الله يعلم كل شيء فما الذي يفرعك ٠٠ واذا كان الله لاينام فلماذا تخشى انت النوم أو يذهب النوم عن عينيك ؟

ثم يقول الحق تبارك وتعالى: « ولا يحيطون بشيء من علمه الا تما شاء » • اى ان علم الله سبحانه وتعالى لايمكن ان يحيط به احد الا ما يعطيه الله لمن شاء • • وهناك علم يعطيه الله لمن شاء من عباده • • وهناك علم يعطيه الله للبشرية كلها • • وهناك علم يختص الله به نفسه ولا يعطيه لأحد من عباده

والعلم الذي يعطيه الله لمن يشاء من عباده هو ما يعطيه الله لرسله وأوليائه الصالحين وهذا كشف بين الله وبين من شهاء من عباده لايمكن التحدث فيه لانه عطاء محدود بالعبد ذاته ومختص به وليس موضوعا عاما للمناقشة ١٠ اما العلم الذي يعطيه الله للبشرية كلها فهو العلم المادي الذي يكشف الله عنه للبشر جيلا بعد جيل ١٠ وهذا العلم المادي الذي يكشف الله عنه للبشر جيلا بعد جيل ١٠ وهذا العلم المانا أو اناسا يبحثون ويجتهدون للوصول اليه اعطاه عنه العلم انسانا أو اناسا يبحثون ويجتهدون للوصول اليه اعطاه الله سبحانه وتعالى لهم ١٠ واذا لم يصادف هذا العلم أناسا يبحثون عنه إعطاه الله للبشرية بما نسميه (الصدفة) ١٠ كأن يكون هناك باحث يبحث عن شيء فيكتشف شيئا آخر مخالفا له تماما ١٠ هذا الكشف الذي لم يأت مطابقا للبحث الذي يتم وانما جاء بطريقة الصدفة يكون كشفا من الله لان موعد ميلاد العلم للبشر قد أتي ١٠

ولذلك فاننا نسمع كثيرا عن عالم يجرى بحثا للوصول الى تسائج معييئة ٠٠ وفجأة وهو في أبحاثه يفاجأ بالتشاف لم يكن يتوقعه ولا يعرف انه سيصل اليه ٠٠ كيف تم ذلك ٠٠؟ نحن نقول بطريق الصدفة ٠٠ ولكنه في الحقيقة هو موعد ميلاد العلم للبشرية ٠ ولذلك خرج لى الوجود من علم الله الى علم البشر بكلمة «كن ١٠٠ لأن موعد ميلاده المحدد منذ الأزل قد حان

هذا هو العلم البشرى ١٠٠ اما علم الله سبحانه وتعالى الذى يختص به نفسه فهذا لايصل اليه بشر ١٠٠ وهنا ونحن نأخذ المعنى الاجمالى للآية نجد ان الله سبحانه وتعالى يقول ، ومهما كان علم اولئك الذين يتربصون بك ١٠٠ ومهما أعدوا ١٠٠ فان الله هو الذى يعلم ١٠٠ ويعلم فوق علمهم ١٠٠ ويعلم ما يفسد هذا العلم ويجعله عاجزا ١٠٠ كل هذا ليحس القلب المؤمن بالاطمئنان الى قضاء الله ١٠٠ وبأنه في أمان وأمن مادام الله سبحانه وتعالى يرعاء ويحرسه

على اننى قبل ان امضى فى هذا الحديث اريد ان اشرح نقطة هامة تكمل المعنى ٠٠ هى ان الله سبحانه وتعالى له عطاء ربوبية ٠٠ وعطاء الوهية ٠٠ الله سبحانه وتعالى كرب العسالمين يعطى الجميع عطاء ربوبية ٠٠ ومن هنسا قوله تعالى « واذ أخذ ربك من بنى آدم هن ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسسهم الست بربكم قالوا بلى » ٠٠ لماذا لم يقل الله سبحانه وتعسالى الست الهكم ٠٠ ويشهدهم بالالوهية ٠٠ لان العطاء هنا عطاء ربوبية ٠٠ الله رب العالمين٠٠ ما هو عطاء الربوبية ؟

عطاء الربوبية هو عطاء متساو لخلق الله جميعاً • • كل من خلقه الله اعطاء عطاء الربوبية • • فمثلا الله سبحانه وتعالى خلق الكون وسخره للانسان • • والكون فيه قوى كثيرة اكبر واضخم وأقوى من الانسان ولكنها خاضعة له بحكم ان الله سبحانه وتعالى قد سيخرها له • • فالشمس والارض والرياح ، وكل القوى الهائلة في هذا الكون هي

اكبر كثيرا من الانسان ٠٠ الشمس تستطيع ان تحرق الارض بسن فيها ٠٠ والارض إذا اختل دورانها فنى البشر ٠٠ والريح تستطيع ان تدمر ٠٠ والماء يستطيع ان يغرق والامطار اذا توقفت تجفالانهار وتنعدم الحياة ٠٠ كل هذه القوى وغيرها مما خلق الله من توازن فى الكون هى قوى أقدر من الانسان وأكبر منه ٠٠ ولكنها مسخرة لحدمة البشر ٠٠ فالشمس لاتستطيع ان تقول سأشرق اليوم وسأغيب غدا .٠ والماء لايستطيع ان يغرق الارض أو يجعلها كلها يابسة ويختفى منها ويرحل ٠٠ والارض لاتستطيع ان تتوقف عن الدوران بأرادتها .٠ لكنها كلها كقوى هائلة ، المسخرة لخدمة الانسان بارادة الله ٠٠ فهى لا ارادة لها ٠٠ ولا تستطيع أن تعصى لله أمرا

والله في عطائه لهذه القدرات عطاء ربوبية أي أنه لا يفرق بين مؤمن وكافر ١٠ بل يعطى خلقه جميعا ١٠ الشمس تشرق للمؤمن والكافر ١٠ واللارض يزرعها من آمن ومن لم يؤمن ١٠ والمطر ينزل على أمة مؤمنة وعلى أناس لا يعبدون الله ١٠ قوانين الأرض هي عطاء ربوبيت ١٠ فالذي يفلح أرضه جيدا ويعتني بها يحصل على ثمر وفير سواء كان مؤمنا أو غير مؤمن ١٠ والذي يهمل ارضه ولا يزرعها لايحصل على شيء مهما كان ايمانه ١٠ والذي يستفيد بعلم الله الذي كشفه الله للبشرية في ان ينشىء صناعة حديثة ١٠ أو أن يحرز التقدم في الدنيا يجني ثمرة ما فعل ١٠ وهكذا فالله في عطاء ربوبيته لايفرق بين انسان وانسان ١٠ والقوانين التي وضعها الله في الأرض والأسباب التي خلقها تتفاعل مع من يأخذ بها سواء كان مؤمنا أو كافرا ١٠ ولذلك خلقها تتفاعل مع من يأخذ بها سواء كان مؤمنا أو كافرا ١٠ ولذلك فالله سبحانه وتعالى حين اشهد خلقه عليه « آلست بوبكم »

هناك بعد ذلك عطاء الوهية ٠٠ وعطاء الالوهية هو العطاء لن يؤمن بأن لااله الا الله ١٠ الايمان هنا هو عهد بين الانسان وربه ٠٠ ولذلك نجد أن القرآن الكريم يبدأ آياته في سورة البقرة بقول الله تعالى:

« الم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للم \_\_ الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلط ومما رزقناهم ينفقون ، والذين يؤمنون بما انزل اليك وما أنزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون ، أولئك على هدى من ربهم واولئك هم المفلحون »

ونجد الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز يخاطب دائما المؤمنين بقوله تعالى « يا أيها اللاين آهنوا » · · اذن الايمان بالله سبحانه وتعالى هو الأساس في عطاء الالوهية · · وهذا العطاء هو الذي يوجد في القرآن الكريم · · هو ايمان بالغيب · · ايمان بالبعث والحساب · · ثم طريق للحياة الآمنة المطمئنة الطيبة · · رسمها الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز للذين آمنوا · ·

اذن عطاء الالوهية هو الحياة الطيبة في الدنيا وفي الآخرة لمن آمن بالله ولم يشرك به شيئا واتبع الطريق الذي رسمه الله للحياة في كتابه الكريم وبينه لنا ٠٠ وفي هذا الطريق اصلاح لكل مفاسد الحياة ٠٠ وخلق لمجتمع كامل تسوده الرفاهية ٠٠ ويسوده الأمن ٠٠ وتملؤه البركة ٠

ونحن فى كثير من الأحيان نأخذ تشريعاتنا عن بشر ١٠٠ ثم بعد ذلك نتعجب للشقاء الموجود فى المجتمع والذى تخلقه هذه التشريعات ولو أخذنا ماوضعه الله سبحانه وتعالى فى كتابه العزيز ١٠٠ لأخذنا أكمل ما يمكن للبشرية أن تنشىء به مجتمعا فاضلا ١٠٠ ذلك لأنه شتان بين قدرة البشر وقدرة الله سبحانه وتعالى ١٠٠ والله خالق النفس البشرية وخالق هذا الكون ، هو أعلم بما يسعده وبأصلح ما فى الحياة له ١٠٠

ولذلك فإن القلب المؤمن الذي يتبع طريق الله يحس في داخله بعطاء الألوهية فيملؤه الاطمئنان ٠٠ وعندما نزلت الآية الكريمة على رسول الله صلى الله عليه وسلم « والله يعصمك من الناس » ٠٠ أمر رسول الله أصحابه الذين كانوا يحيطون به ليدافعوا عنه اذا

حاول الكفار أو المنافقون ايذاء أمرهم أن يتركوه ١٠٠ لاذا ٢٠٠ لان الله سبحانه وتعالى وهو القوة الكبرى التى خلقت كل شيء ، يحرسه فلا يحتاج لبشر ١٠ ولا يستطيع بشر أن يقترب منه أو يؤذيه ١٠ وكان عمر بن الخطاب رضى الله عنه ينام تحت ظل شجرة وبلا حراسة ١٠٠ لماذا ٢ لأن قلبه كان مليئا بالآية الكريمة « لا تأخله سئة ولا نوم » ١٠ ومن هنا كان ينام مطمئنا وحده تحت ظل الشجرة ، مؤمنا بأن الله سبحانه وتعالى الذي لا ينام هو أقوى وأقدر من يحرسه ١٠ وهو أقوى وأقدر من كل حراسات الدنيا ولذلك نام تحت الشجرة في حراسة الله سبحانه وتعالى ١٠ ولم يستطع أحد أن يقترب منه ١٠

اذن فقضية الإيمان ١٠ أن نؤمن بالله أو لا نؤمن ١٠ والإيمان بالله معناه أنك قد آمنت وصدقت بأن هناك قوة كبرى ١٠ تتنزه عن كل هوى وغرض ١٠ هى التى خلقت هذا الكون وسخرته لك ١٠ وأن هذه القوة أو القدرة ليس كمثلها شيء ١٠ فى العلم ١٠ والخلق ١٠ والرحمة ١٠ والانتقام ١٠ الى آخر صفات الله سبحانه وتعالى ١٠ ومن هنا فاذا دخل الايمان القلب فلا يجب أن نقيس علمنا بعلم الله سبحانه وتعالى ١٠ ولا قدرتنا بقدرة الله سبحانه وتعالى فاذا قال الله افعل ١٠ فأنا لست مؤهلا لأن أقول لماذا ١٠ لأن النقاش لا يكون الا بين عقلين متساويين ١٠ وشتان بين قدرة الله وقدرة البشر ١٠ واذا قال لا تفعل فأنا لست مؤهلا لأن أقول لماذا وقدرة البشر ١٠ واذا قال لا تفعل فأنا لست مؤهلا لأن أقول لماذا الناس يجادل بلا خجل ويدعى أنه مؤهل لمناقشسة الله فى علمه ولمناقشة الله فى طريق الحياة الذى رسمه للبشر ١٠

الايمان بالله سبحانه وتعالى هو تسليم لقدرات الله التي ليست فوقها قدرة ٠٠ ولعلم الله الذي ليس فوقه علم ٠٠ ولله سبحانه وتعالى الذي ليس كمثله شيء ٠ وهذا هو مدخل الايمان الى النفس البشرية ٠٠ وهو مدخل لا يأتي الا بعد تفكر وتدبر في الكون وآياته

على أن بعض الناس يسمى ذلك عبودية ، ويقول ان الدين عبودية و ونحن نقول نعم الدين عبودية لله سبحانه وتعالى ٠٠ وفرق كبير بين العبودية لله والعبودية لبشر ٠٠ البشر عندما يستعبدك يريد أن يأخذ منك أو من قدراتك ليضمها الى قدراته ويجردك من الخير الذي تستطيع أن تحققه ليضمه الى الخير الذي يملكه فاذا استعبد انسان مجموعة من البشر ، فانه يجعلهم يعملون من أجله فيزرعون الأرض ويأخذ هو المحصول ويقيمون العمارات ويتملكها هو ٠٠ أي أن عبودية البشر هي تجريد للعبد من كل خير يستطيع أن يحققه لصالحه ٠٠ وهذه العبودية يرفضها الاسلام ٠٠

أما عبودية لله سيجانه وتعسالي فهي عبودية لتزيد من قدراتك وتمنحك الخير والبركة ، وتزايد من عطاء الله لك فهي عبودية لصالحك ٠٠ فالله سبحانه وتعالى غني عن العالمين ٠٠ غنى عن جهدك ٠٠ وعن مالك ٠٠ وعما تملك جوازا في الدنيا ٠٠ بل أن الله سبحانه وتعالى هو صاحب كل شيء ٠٠ فالمال مال الله ٠٠ ينتقل من يد الى يد الى يد ٠٠ ولا يأخذ منه كل انسان الا رزقه ٠٠ بل ان ألله سبحانه وتعالى قد قال « وللرجال نصيب مها اكتسبوا » ليوضح الحكمة البالغة بأن الرزق الذي تحصل عليه أو الكسب الذي تصيبه ليس لك وحدك ٠٠ فلزوجتك نصيب ٠٠ ولأولادك نصيب ٠٠ ولعدد من خلق الله نصيب ٠٠ بل اننا نتعجب أحيانا من انسان بخيل لا يمتم نفسه بما رزقه الله ٠٠ ونتساءل في عجب لماذا يفعل ذلك ٠٠ وربما نلومه على ما يفعل ٠٠ والجواب على ذلك أن هذا المال الذي اكتسبه والذي يحرص عليه ليس رزقه ولكنه رزق خلق آخرين ٠٠ وهو مجرد حارس عليه حتى يوصله اليهم ٠٠ ومن هنا فانه لايستطيم أن ينفق منه ولا أن يتمتع به ٠٠ وليبقى حكدًا الرزق دون أن يعس حتى يصل الى صاحبه ٠٠

فالعبودية لله سبحانه وتعالى هي عبودية عطاء ٠٠ عطاء من الله المداده ٠٠ وهو لايريد أن نعمده

ليأخذ جهدنا ، أو ليحصل على ناتج عملنا أو ليكون ك رزقنا ١٠ بل هو الذى يرزقنا ويعطينا ١٠ ويمنحنا ويبارك لنا فى جهدنا ١٠ وهو الذى ييسر لنا كل أمر عسير ١٠ ويفتح أمامنا الأبواب المغلقة ١٠ فالعبودية لل سبحانه وتعالى هى لصالح العبد ١٠ هى زيادة للعبد فى كل شىء ١٠ وبركة له فى ماله وصحته وأولاده وحفظ له من كل شر وسوء ٠

عبوديتنا لله تجعل الله عونا لنسا في كل أمورنا ١٠ ومن منا لا يريد أن يكون خالق السموات والأرض عونا له على ما يريد ١٠ ومن هنا فان عبوديتنا لله نحن نرجوها ونطلبها ١٠ ليعيننا الله ويكون معنا ١٠ بينما عبودية الانسان للانسان هي أخذ من جهد الانسان وعرقه وعمله لانسان آخر ١٠ وشتان بين الائنين ١٠

والله سبحانه وتعالى قد وعد عباده المؤمنين بالحياة الطيبة ٠٠ فهو عندما يقول افعل يريد لى بهذا الفعل السعادة فى الدنيا والآخرة ٠٠ لأن فعلى لن يزيد فى ملك الله شيئا ٠٠ وعدم فعله لا ينقص من ملكه شيئا ٠٠ ومن منطلق الايمان عندما أتبع طريق الله فاننى أختار الحياة الطيبة ليس حسب قدراتى أنا ٠٠ ولكن حسب قدرات الله سبحانه وتعالى الذى ليس كمثله شى ٠٠ ومن منطلق عدم الايمان فاننى أناقش وأفلسف وأقرر حسب قدراتي ٠٠ والفرق بين الإيمان وعدم الايمان هو اختيار بين حياة رسمها الله سبحانه وتعالى بقدراته التى لا تحدها حدود ولا قيود ٠٠ وبعلمه الذى لا يصل اليه انسان نفسى ٠٠ وبين حياة أرسمها أنا بعقلى المحدود ٢٠ والهوى الذى يملا نفسى ٠٠

والله سبحانه وتعالى فى كل رسالاته السماوية طلب منا أن نتدبر فى الكون ٠٠ وأن نبحث عن آيات الله ٠٠ لماذا يأمرنا الله بهذا ٠٠ لو أن فى هذا الكون دليلا واحدا على عدم قدرة الله ووحدانيته ٠٠ ما أمرنا الله أن نتدبر فى الكون ٠٠ وأن نتدبر فى أنفسنا ٠٠ لماذا ؟

لأن الذي يعرض عليك شيئا فيه أدنى شك ٧٠٠ لا يقول لك افحصه جيدا ١٠٠ وانها يحاول بشتى الطرق أن يجذب انتباهك عن هذا الشيء الذي تنظر اليه حتى لا تتبين فيه أي نقص أو عيوب ١٠٠ أما الذي يقول لك تدبر وفكر وانظر ١٠٠ فهو موقن من اتقان العمل ١٠٠ ولذلك يريدك أن ترى الابداع والاتقان الموجود ١٠٠ وأن تشهده لتعرف قيمة وروعة الخلق ١٠٠

ولأضرب مثلا بسيطا يقرب ذلك الى الاذهان ١٠٠ اذا دخلت لتشترى أى شيء في هذه الدنيا ١٠٠ وجاء اليك صاحب الشيء أو صانعه ١٠٠ فهو اما أن يكون أحد أمرين : أن يكون الشيء متقنا اتقانا بديعا وحينئذ يقول لك صانعه افحصه جيدا ١٠٠ فاذا فحصته مرة ١٠٠ طلب منك أن تفحصه مرات ومرات ١٠٠ لماذا ١٠٠ ألتتبين دقة الصنع وتعرف كمال الشيء ١٠٠ فاذا انتهيت من فحصه قال لك افحصه مرة أخرى ١٠٠ ومكذا يظل يطلب منك أن تفحص الشيء مرات ومرات ومرات وموات ١٠٠ والمائم يحاول أن يغشك ويخدعك ١٠٠ وحينئذ يفعل كل ما يستطيع من الحيل لياخذ انتباهك عما في يدك ١٠٠ حتى لا تتبين عيوبه أو النقص الذي فيه ١٠٠ عما في يدك ١٠٠ حتى لا تتبين عيوبه أو النقص الذي فيه ١٠٠

والله سبحانه وتعالى يطلب منا فى قرآنه الكريم أن نتدبر الخلق ونتدبر الكون ٠٠ ويقول ان فى هذا الكون آيات بينات ٠٠ وأن فى خلقكم وخلق السموات والأرض آيات بينات ٠٠ وان فى خلقكم وخلق السموات والأرض آيات بينات وفى أنفسكم ويقول سبحائه وتعالى « سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الخقى »

اذا لم یکن قائل هذا الکلام هو خالق الکون وخالق البشر وعالما بأسرار کل شی ۱۰۰ أفلا یخشی أن تکون هناك عیوب ونواقص وأشیاء لا یعرفها قد یأتی التدبر فیها بنتیجة عکسیة ۰۰ ولکن الله سبحانه وتعالی هو الخالق ۰۰ وهو القائل ۰۰ وهو العالم ۰۰ وهو یعرف دقة ما خلق ۰۰ ولذلك یقول تدبروا فی الکون ۰۰ انظروا فیه ۰۰

مستجدون آیاتی واعجاز خلقی وقدرتی ۱۰ انظروا فی آنفسکم ۱۰ ویؤکد سبحانه و تعالی « سنریهم آیاتنا فی الآفاق وفی آنفسهم حتی یتبین لهم آنه الحق » ۱۰ أی آیات تلك التی یتحدث عنها الله سبحانه و تعالی ۱۰ ویتحدی بها ۱۰ الا اذا كان قد خلقها بقدرة واعجاز ؟

اذن هذا التحدى فى التدبر فى آيات الكون ٠٠ والتدبر فى الخلق والتدبر فى الخلق والتدبر فى الفائل مو الخلق والتدبر فى الفائل مو الخالق ٠٠ هو الذى وضع آيات ومعجزات فى هذا الكون ٠٠ تدل على عظمته ٠٠ وعلى قدرته ٠

ونحن حينما نتدبر في الكون نرى عظمة الله سبحانه وتعالى ٠٠ وهذا هو الهدف الأول للعقل البشرى ١٠ أن يتدبر في الكون ويعرف ماذا خلق الله سبحانه وتعالى ٠٠ وأنه لن ينسجم مع هذا الكون الا اذا خضع لخالقه ٠٠

ولكن الانسان الذي أخذ الأمانة فقال الله سبحانه وتعالى

« انا عرضنا الأمانة على السموات والارض والجبال فابين ان يحملنها • واشفقن منها وحملها الانسان انه كان ظلوما جهولا »

ما هى الأمانة ١٠ الأمانة هنا معناها حرية الاختيار ١٠ دون أى ضغط خارجى ١٠ ووصف الله سبحانه وتعالى للانسان بأنه جهول عندما قبل أن يحمل الأمانة ١٠ معناه أنه لم يعلم ١٠ ولم يقدر مسئولية هذه الأمانة وثقلها ١٠

ولنضرب مثلا صغيرا يقرب هذا الى الأذهان ٠٠ لنفرض أن انسانا قد جاءنى وأعطانى مبلغا من المال ٠٠ وقال هذا أمانة عندك ٠٠ ثم أتى كل شهر ١٠ أو كل فترة ليعطينى مبلغا آخر ويقول هذا أمانة عندك ٠٠ وأخذت أنا عذا المال ومتعت به نفسى وأسرفت عليها وبذرت ٠٠ ثم جاء وقت السداد ٠٠ وجاء صاحب المال يطلب ماله ٠٠

وأنا ليس عندي منه شيء ٠٠ هذا هو ما يحدث في الدنيا ٠٠ الله سبحانه وتعالى أعطانا من النعم ما لا يعد ولا يحصى من وقال تمتع بهذا كله ٠٠ ولكن عليك أمانة تحملها ٠٠ هي ألا تفسد في الأرض ٠٠ وألا تسرق ٠٠ وألا تسمستخدم نعمي في معصيتي أو في ظلم الناس ١٠ وقبل الإنسان الأمانة ١٠ ولكن الشيطان استطاع أن يتسلل الى نفسه منتهزا الفرصة في أن الإنسان قد حمل الأمانة أي حرية القرار ٠٠ والله قال له افعل ٠٠ وقال لا تفعل ٠٠ وفي هذه الحالة لم يضع على ارادته الحرة أي قيد أو ضغط ٠٠ وما دام الإنسان قد أعطى حرية الاختيار ٠٠ فكان هناك الحســــاب ٠٠ الرسالات السماوية التي أرسلها الله سبحانه وتعالى بينت للانسان الطريق ٠٠ ولكن الأمانة التي حملها ٠٠ والتي رفضت كل مخلوقات اللهُ أَنْ تحملها ١٠٠ أعطته البحرية في أن يفعل أو لا يفعل ١٠٠ وفي أن يخالف وأن يعصي ٠٠ وما دام الله قد قال افعل فمعنى قوَّله تعالى أن في مقدور الانسان أن يفعل أو لايفعل ١٠ ومادام الله قد قال في أشياء لا تفعل فانه في مقدور الإنسان أن يفعل أو لا يفعل ٠٠ والانسان وحده هو القادر عَلَى ذلك ٠٠ فالجبال مثلًا ليس لها اختيار ٠٠ وكذلك الشمس والقمر والنجوم ٠٠ فالشمس لا تستطيع أن تقول سأشرق اليوم أو لن أشرق والنجوم لا تستطيع أن تختار أن تسطع ليلة وتغيب ليلة أخرى ٠٠ بل أن الملائكة ليس لهم اختيار وانما يفعلون ما يؤمرون ٠٠ ولكن الانسان الذي حمل الأمانة ٠٠٠ أخذ حرية الاختيار في الدنيا ١٠ فماذا فعل ٠٠ ؟

صور له جهله أشياء كثيرة ٠٠ فعبد أشياء لا تنفع ولا تضر ٠٠ عبد الشمس والنار والأحجار والأصنام والحيوانات المفترسة ٠٠ انطلق يعبد كل شيء صوره له جهله ٠٠ وأضله الشيطان عن الله سبحانه وتعالى الخالق لكل هذا الكون المدبر له ٠٠ انطلق الانسان جاحدا نعمة الله ٠٠ وترك الرسالات التي أنزلها الله سبحانه وتعالى رحمة به ليبين له طريق الحياة الآمنة الطيبة ٠٠ وأخذ يشرع لنفسه تاركا شريعة الله ٠٠ وتغلبت عليه أهواؤه ٠٠ فأخذ يخضع الأشيا

لهوى النفس وليس للحق ١٠ فاصابه الشقاء في الدنيا وحنت به الكوارث ١

ولكن لماذا فعل الانسان ذلك ٠٠ لقد لخص الله سبحانه وتعالى في بلاغة رائعة ووصف بليغ مدخل الشيطان الى النفس البشرية حين أورد لنا في القرآن الكريم كيف أغرى الشيطان آدم بمعصية الله ٠٠ ذلك أنه حين تم الاغراء ٠٠ تم بجملة واحدة أوردها الله سبحانه في قوله تعالى وهو يصف أغراء الشيطان للانسار

#### « هل ادلك على شجرة الخلد وملك لا يبلي »

افن الانسان يريد شسيئين من الدنيا ٠٠ حياة خالدة لا تنتهى ١٠ ومالا وفيرا لا يغنى ٠٠ يريد أن يبقى خالدا لا يموت ٠٠ وأن يكون له ملك يوفر له حياة الترف والعبت التى تهواها النفس ٠٠ والا يتأثر ماله بكل ما ينفقه ٠٠ وألا يتأثر عمره بالسنوات ٠٠ يريد شبابا دائما ٠٠ وكنوزا لا تعد ولا تحصى ٠٠ ومن هنا كان مدخل السيطان للنفس البشرية ٠٠ هذه الآلهة كلها التى اخترعها الانسان وعبدها كانت اما وهما جالبة للرزق والجاه في الدنيا ٠٠ أو وهما دافعة لاذى أو مرض يؤدى للموت وهي في مجموعها لا تخرج عن دافعة لاذى أو مرض يؤدى للموت وهي في مجموعها لا تخرج عن دافعة لاذى أو مرض يؤدى للموت وهي في مجموعها وقدرة لطول ذلك أبدا ٠٠ بل أن عبادة الناس للبشر تأتي من خلال هذين المدخلين دافعو أما أن يرجو رزقا يتمتع به ٠٠ أو يرجو شفاء وقدرة لطول الحياة بما يصوره له وهمه من قدرات يعتقدها في بشر ٠٠ والحقيقة أن هذه الآلهة لا تفعل هذا ولا ذاك ولا تملك النفع والضر حتى لنفسها أن هذه الآلهة لا تفعل هذا ولا ذاك ولا تملك النفع والضر حتى لنفسها أن مده الآلهة لا تفعل هذا ولا ذاك ولا تملك النفع والضر حتى لنفسها أن عبده الذي يضعه الشيطان في النفس غير المؤمنة هو الذي يجعلها تضمف الى الدرجة التي تعتقد فيها أن هناك شيئا في

ومن هنا فان هذا النفع أو الضر الوهمي هو خوف في النفس البشرية ٠٠ يدخل بسبب عدم الايمان ٠٠ والا فالنفس المؤمنة تعلم أن الله معها ٠٠ وأن هذه القدرة الخارقة القادرة هي الني تدافع

عنها وتعميها وترعاها وتحرسها حتى عندما تنام كل الأعين لأن عين الله لا تنام •

والذى يؤمن ايمانا حقيقيا بذلك ٠٠ ليس محتاجا لأن يستعين بمن هم أقل قدرة من الله ٠٠ وشتان بين قدرة البشر وقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فكونى أترك القدرة المطلقة الى ما لا ينفع ولا يضر بعدم ايمانى ٠٠ هو جهل منى يجعلنى التجىء الى غير الله ٠٠ وهذا الجهل وضعه فى نفسى هوى أنا أريد أن أحققه ٠٠

ولنوضيع هذه النقطة قليلا ١٠ أنا مثلا عندي مال ٠٠ ولكني أريد أن أحصل على مال غيرى وبدون وجه حق ٠٠ الحياة السعيدة التي رسمها الله في تقول في ٧٠٠ لا تفعل ذلك ٠٠ وهي تقول هذا لتحميسي أولا ١٠ فأنا فرد واحب د في مجتمع ١٠ عندما أستبيح مال غيري وأجعل هذا مبدأ ١٠ فان هناك ملايين من الأشخاص في هذا المجتمع يكون لهم الحق في أن يستبيحوا مالي ٠٠ ومن هنا حرم الله سبحانه وتعالى ذلك ليحميني • ولو كنت أتدبر لعرفت أن عدم استباحة مال غيري هو حماية لي ولمالي ٠٠ ولكنني أريد ملكا لا يبل والشــــيطان يعمل على ذلك • والله أخبرني عن مدخل الشيطان الىنفسي حتىأعرفه ٠٠ وأقى نفسي الزلل والانزلاق ٠٠ ولكني مع ذلك أنطلق لهوي في تفسى ٠٠ وهو أن أملك ٠٠ وأملك بلا حدود ملكا لا يبل فآخذ مال غيرى • • حينند تقفل إلى النفس البشرية التي هي في أعماقي والتي رأت الله وتعرفه جيدا مصداقا لقول الله « السنت بربكم • قالوا بلي » هذه النفس تؤرقني ٠٠ أحس فيها بما ينتظرني جزاء لهذه المعصية، ومن هنا فانني أحاول بقدر طاقتي ـ ولو وهما ـ أن أحتمي بأي شيء تاركا شريعة الله لهوى في نفسي فآتي بحجر وأدعى أنه هو الذي جلب لي الرزق ٠٠ أو آتي بحجر وأقنع نفسي زيفا بأنه سيحميني من عذاب الله مع أحاول أن أطمئن نفسي وأزيل عنها القلق الذي يملأ النفس البشرية ويؤرقها ويحطمها عندما تغرق في المعصية

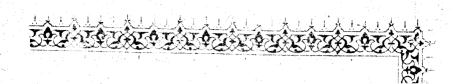
ولنضرب لذلك مثلا لو أننا أتينا بشاب في ريعان شبايه ثم جئنا

له بأجمل فتيات الدنيا ، وقلنا له هي لك هذه الليلة ٠٠ ثم فحنا له بابا مستورا في الحجرة ليرى « النار ، وقلنا له بعد هذه الليلة سيكون مصيرك هنا ٠٠ فهل تعتقد أنه سيرتكب المعصية ١٠٠ الجواب ١٠٠ ولكن لأن الجزاء مستور عنا فان الشيطان يدخل الى النفس البشرية محاولا ايهامها بأنه لا جزاء ١٠٠ وهذا الوهسم يصبح هوى في النفس لانه يطلق لها العنان لشهواتها ١٠٠ ويحل لها أن تظلم غيرها ، وتأخذ حقه ١٠٠ ومن هنا فأنها في محاولة انكار وجود الله سبحافه وتعالى وتحاول أن تبذر الشك ١٠٠ فان أقصى ماتتمناه النفس العاصية هو أن يكون الله ليس موجودا ١٠٠ ولكن الله موجود والشك في وجود الله سبحانه وتعالى هو اثبات لهذا الرجود موجود هو موضوع الفصل القادم ١٠٠ وهذا هو موضوع الفصل القادم ١٠٠ وهذا هو موضوع الفصل القادم ١٠٠

Cio Co

حدیث قدسی

● أوحى الله عز وجل الى دواد وعنزتى وجلال ما من عبد يعتصم بى دون خلقى أعرف ذلك من نيته فتكيده السموات بمن فيها ، والارض بمن فيها ، الا جعلت له من بين ذلك مخرجا ، وما من عبد يعتصم بمخلوق دونى ، أعرف ذلك من نيته ، الا قطعت أسباب السماء بين يديه ، وارسخت الهواء من تحت قدميه ، وما من عبد يطيعنى الا وأنا معطيه قبل أن يسألنى ، ومستجيب له قبسل أن يدعونى ، وغافر له قبسل أن يستغفرنى .



### • الفصل لثاني •

# الشتك .. والوجود

الاسلام اما أن يكون عن عقيدة ١٠ فهو دين ١٠ واما أن يكون عن غير عقيدة فهو نفاق ١٠ ولكى نبدأ الحديث يجب أن نحدد ١٠ ما هو معنى العقيدة أولا ١٠٠ العقيدة هى قضية اختمرت فى القلب اختمارا ١٠ واقتنعت بها تماما ١٠ بحيث أصبحت عندك يقينا لايطفو الى العقل لتناقش من جديد ١٠ قضية قتلتها بحثا وتمحيصا ودراسة ومناقشة ١٠ واقتنعت بها تماما ١٠ بحيث أصبحت عندك يقينا لايطفو الى الذهن مرة أخرى ١٠ فاذا طفت الى العقل لتناقش من جديد ١٠ فالايمان هنا ناقص ١٠ ولذلك حين قالت الأعرب آمنا ١٠ ماذا قال الله لهم ١٠ هنا ناقص ١٠ ولذلك حين قالت الأعرب آمنا ١٠ ماذا قال الله لهم ١٠

#### « قل لم تؤمنوا ٠٠ ولكن قولوا أسلمنا ولما يدخل الايمان في قلوبكم » ٠٠

اذن الایمان هو عقیدة اقتنع بها القلب تماما ٠٠ بحیث لم تعد تطفو الى العقل لتناقش من جدید ٠٠ وهو لا یأتی فی منطقة الحس ٠٠ أو المنطقة التی تخضع للحواس عندنا ٠٠ بمعنی أنك لا یمكن أن تقول لانسان أنا مؤمن ١٠ اننی أراك أمامی ١٠ وأنت تراه أمامك فعلا

ولا تستطيع أن تقول أيضا اننى مؤمن ١٠ ان هذا الكوب ممتلى و الكن منطقة الايمان هى الغيب ١٠ شى غيبى عنك لا تراه ولا تستطيع ن تصل اليه بحواسك ١٠ ولذلك فاننا في كثير منالأحيان نحاول أن نشبه الايمان بأنه يقين عندنا كالشيء الذى تراه ١٠ فتقول أنا متاكد أن هذا سيحدث ١٠ أو أنا مؤمن أن هذا سيحدث ١٠ كما أراك أمامي تماما ١٠ الذي سيحدث هو غيب عنى ١٠ قد يحدث وقد أراك أمامي تماما ١٠ الذي سيحدث عو غيب عنى ١٠ قد يحدث وقد لا يحدث ١٠ أنا لا أستطيع هنا أن أقطع بذلك ١٠ ولكن تصديقا منى للايمان ١٠ فأنا أقول إن هذا سيحدث كما أراك أمامي ١٠ يقينا بالغيب ١٠

واذا كان ذلك في أمور الدنيا الصغيرة ٠٠ فكيف في الإيمان بالله سبحانه وتعالى ١٠ اليقين هنا يجب أن يكون على درجة عالية ١٠ أن تعبد الله كأنك تراه ١٠ فان لم تكن تراه فانه يراك ١٠ وحين تشبه العبادة هنا بالرؤية ١٠ فالرؤية ليست قضية جدلية ١٠ بمعنى أنك ترى الشيء أو لا تراه ١٠ الايمان أيضا اذا خرج الى دائرة الجدل والمناقشة الذهنية ١٠ خرج عن معناه ولم يصبح ايمانا ١٠ مادام هناك جدل ما يزال في العقل ١٠ فالآيمان غير كامل ١٠٠

ولكن فيم يدور الجدل ١٠٠ انه يدور حول الدليل على وجود الله ١٠٠ أو محاولة انكار وجود الله ١٠٠ نأتى أولا الى الذي يجادل في الدليل على وجود على وجود الله ١٠٠ ونسأله : حينما أقبلت على وضع الدليل على وجود الله ١٠٠ فما الذي جعلك تتعب عقلك وفكرك لتضع الدليل على وجود الله ١٠٠ الذي دفعك لذلك هو أن الله موجود فينا بالفطرة ١٠٠ فينا جميعا ١٠٠ أولئك الذين يؤمنون به فيطيعونه ١٠٠ ويعملون بتعاليمه ١٠٠ وأولئك الذين يسرفون على أنفسهم ١٠٠ ويشنعرون بعظم العقاب الذي ينتظرهم ١٠٠ تحسه نفوسهم التي تعرق ويشنعرون بعظم العقاب الذي ينتظرهم ١٠٠ تحسه نفوسهم التي تعرق وهم في الحقيقة يحاولون الهرب ولو عقليا ١٠٠ ولو بطريق التضليل من حساب هو واقع عليهم ١٠٠

اذن الذي يحاول أن يضع الأدلة على وجود الله ٠٠ في الحقيقة قد أثبت هذا الوجود دون حاجة الى دليل ٠٠ فالدليل على وجود الله ٠٠ هو طلب الدليل على وجود الله ٠٠ ذلك أن طلب هذا الدليل ٠٠ واجهاد العقل فيه ٠٠ معناه أن الله موجود فينا بالفطرة ٠٠ نحس به ونسعر بوجوده ٠٠ ونعرف أنه موجود ٠٠

اثن فوجود الله سسابق لمحاولة الوصدول الى دليل ٠٠ وهسفه المحاولة التي هي قائمة وستظل قائمة الى أن تنتهي الحياة ، انما هي اعلان بأن الله موجود ٠٠ ونحن نحاول أن نسستخدم ما يلائم عقولنا من أدلة ٠٠ ولو بحثنا ودققنا في الرسالات السماوية التي أرسلها الله لنا ٠٠ لوجدنا أكبر الأدلة وأقواها موضوعة بالطريقة التي تناسب العقل البشرى وقدراته الماضية والحالية والمستقبلة ومفصلة تفصيلا يملؤه الاعجاز ٠٠

واذا دققنا في علم الله ووصوله الى الانسان ٠٠ فهو اتصال الكلمات بالعقل ١٠ أو كما قال الله سبحانه وتعالى « وعلم آدم الأسماء كلها » أى أنه سبحانه وتعالى ٠٠ علم آدم معانى الأشياء وأسماءها ٠٠ ثم أتى الله سبحانه وتعالى بالملائكة ، وقال لهم أنبئونى بأسماء هؤلاء ٠٠ فلم يعرفوا ٠٠ وقالوا سبحانك لا علم لنا الا ما علمتنا ٠٠

اذن ۱۰ المعنى يجب أن يوجد أولا ۱۰ أو الشيء يجب أن يوجد أولا ۱۰ ويكون مفهوما لدى السامع ۱۰ وموجود أصلا في ذهنه ۱۰ ثم تأتي الكلمة لتبرز هذا المعنى الى العقل ۱۰ فاذا قلنا منزل مثلا، فأن له معنى معينا في عقولنا ۱۰ هو مكان يقيم فيه الناس مكون من عدة حجرات ۱۰ الى آخر ذلك ۱۰ ومن هنا فأنه اذا ذكرت الكلمة ۱۰ قفز المعنى الموجود أصلا في العقل لتكون مقبولة ۱۰ أو اذا قلت كلمة بلا معنى لم يلحظها العقل ، ولم يعرف بوجودها جيدا ۱۰ كأن تأتي لرجل عاش في أرض سهلة لم ير جبلا في حياته ، ثم تقول له كلمة جبل عاش في أرض سهلة لم ير جبلا في حياته ، ثم تقول له كلمة جبل

أنه لم يعقل هذا الشيء الذي تتحدث عنه أو تقوله له ٠٠ ومن هنا فهو لا يفهمه ولا يعرفه ٠٠ لأنه لم يدخل الى عقله أولا ٠٠ أذا قلت لانسان مثلاً ، أن ذلك تم بالعقل الالكتروني ، فانه لا يستطيع أن يفهم شيئاً ٠٠ مادام لا يعرف ماذا يفعل العقب ل الالكتروني ٠٠ ولكنك اذا قلت كلمة الله ، فإن العقول كلها تفهمها ، على أنها تلك القوة القادرة ، القاهرة ٠٠ التي خلقت الدنيا كلها • ولكننا لم نر الله ، فكيف نفهم هذه الكلمة ٠٠ لو أن الله غير موجود فينا بالفطرة ، وغير موجود في عقولنا ونفوسنا ١٠ لما فهمناها أبدا ، ولما أخذت هـدا المعنى العالمي الذي ينسجم مع النفس البشرية ٠٠ ان يقيننا بوجود الله هو الذي يجعلنا نفهم هذه الكلمة ٠٠ ووجود الله فينا بالفطرة هو الذي يجعلها تدخل الى عقولنا لأن أى كلمة لا يمكن أن تكون مفهــومة الا اذi كان معناها ومدلولها موجودين في العقل البشرى أولا. • بل إن وجودهذا المعنى يجب أن يسبق الكلمة انفسها ٠٠ فأنت لا تستطيع أن تحدث أحداً بكلمـة جبـل • ويفهم ما تقول • • أو بكلمة ﴿ قوى ، ويفهم ما تقول ٠٠ الا اذا كان المعنى موجودا أولا في عقله ٠٠ قبل أن تنطق بالكلمة فالمعنى يوجد أولا ٠٠ ثم بعد ذلك توجد الكلمات الدالة عليه ٠٠ واذا راجعنا قواميس اللغية في جميع أنحاء العالم ٠٠ نجد أن الكلمات الموجودة فيها هي لأشياء موجودة أصلا ٠٠ وأن هذه القواميس تواجع كل عام لاضافة أسماء لأشياء وجدت ٠٠ ولم تكن موجودة في العام الذي قبله ٠٠ وذلك بمعنى أن الشيء يوجد أولا ثم بعد ذلك يعطى تسمية ٠٠ بل ان هذا في حياتنا اليومية ملحوظ في كل شيء ٠٠ فهناك أسماء كثيرة في اللغة تضاف الى القواميس كل عام ٠٠ وهناك علماء متخصصون يجتمعون في مجمع اللغة ٠٠ ليضعوا الأسماء لمعان أو لأشبياء وجدت ولم تكن موجودة ٠٠ اذن فالأصل أن يوجد الشيء أولا ٠٠ ثم يضع الانسان له الاسم ٠٠ ووجود اسم الله سبحانه وتعالى في جميع لغات الأرض معناه أنه موجود في جميع أذهان البشر ٠٠ وهذا دليل على أن الله سبحانه وتعالى موجود قبل أن توجد البشرية نفسها ٠٠ وقبل أن ينطق لسان بأي لغة ٠٠ وثقظ الله معناه واحد في كل العقول ٠٠ وفي كل اللغات ٠٠ بل أن تقبل العقل البشري لاسم الله سبحانه وتعالى معناه أن هذا العقل يعرف الله بالفطرة ٠٠ وأن كان الله فوق قدرة العقول ٠٠ ومن هنا بعود مرة أخرى إلى الرسالات السماوية ١٠ إلى الآية الكريمة

« واذ أخد ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم • • واشهدهم على آنفسهم • الست بربكم • قالوا بلى شهدنا • أن تقولوا يوم القيامة انا كنا عن هذا غافلين • أو تقولوا انما أشرك آباؤنا من قبل وكنا ذرية من بعدهم » • • •

هذه الآية الكريمة التي أخبرنا بها الله تدلنا كيف أن الله يوجد فينا بالفطرة رغم أنه فوق قدرة العقل - • فقد عرفنا وجود الله يقينا وهذه المعرفة موجودة في داخلنا جتى وأن لم يدلنا عليها أحد ٠٠ ومن هنا فاذا ذكر اسم الله فاننا لا نحس أن انسانا ينطق لفظا غريبا لا معنى له ٠٠ ولكننا نحس أنه ينطق لفظا نعرفه جيدا ٠٠ ونحس به في داخلنا ٠٠٠ونحس بقدرته وقوته ٠٠٠وبان الحيساة لا يمكن أن تنسخم الا بوجوده ٠٠ وهناك أميون لا يقرأون ولا يكتبون ٠٠ وربما لم يقرأوا كلمة واحدة فلي حياتهم ٠٠ فاذا أخبرتهم عن أي شيء في هذه الدنيا ١٠٠ سألوك : ما معنى هذا الذي تتكلم عنه ١٠٠ نحن لا تفهمك ٠٠ الا كلمة الله سبيحانه وتعالى ٠٠ فانك اذا قرأتها عرفهما الجاهل والمتعلم ووالصبئ والرجل ووالكهل ووكل انسان يجلس أمامك ور ولن تجد أحدا يقف ليسالك : ماذا تعنى بكلمة الله ١٠ اننا لانفهم هذه الكلمة ٢٠٠ لماذا ١٠٠ لأن الله يوجد فينسا بالفطرة ومن همنا فان الطَّفَلُ يُعِيدُهُ ٠٠ وَالْإِنسَانُ البِسْيُطُ الَّذِي لَمْ يَقُرأَ كُلُّمَةٌ فَي حَيْدًا لِلَّهِ يعبده ٠٠ والانسان المتعلم يعبده ٠٠ والإنسان الذي تبحر في العلم ووصل الى أعلى مراتبه يعيسه، • • وكل هذه العقبول على اختلاف مستوياتها قد تعجز عن فهم مشترك لقضية من القضايا ٠٠ ولكنها عيما لا وجد ويها تصادم في عبادة الله -

وأنت تدخل الى المسجد ٠٠ تجد عباد الله جالسين معا ٠٠ عقول كلها مختلفة في السن والثقافة والفكر والمركز الاجتماعي والطباع والعادات وكل شيء ٠٠ ولكنها كلها منسجمة في عبادة الله تركع له معا ٠٠ وتسجد له معا ٠٠ وتقرأ له القرآن معا ٠٠ وتسبح له معا ٠٠ كل هذه العقول لا يمكن أن تجتمع وتنسجم هكذا الا اذا كان الله موجودا فينا بالفطرة ٠٠ والا مصداقا للآية الكريمة :

«واذ آخذ ربك من بنى آدم من ظهورهم ذريتهم ٠٠ وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم ١٠ قالوا بلى شهدنا ٠٠ »

على أن الذين يحاولون انكار وجود الله ، فمحاولة الإنكار هذه وحدها اثبات ٠٠ لأنك لست محتاجا الى أن تنكر ما ليس له وجود ٠٠ والأرض مثلا بعض الناس يقول أنها كروية ٠٠ وبعض الناس يقول أنها مسوطة ٠٠ ويحدث جدل ٠٠ لو لم ير الناس أمامهم الأرض مبسوطة ولو أن العلم لم يثبت لهم أنها كروية لما حدث هذا الجدل والجدل هنا حدث لأن هناك واقعا علميا يخالف واقعا تراه العين ٠٠ اذن فقبل النفى والجدل ٠٠ هناك وجود ٠٠ وإذا أردنا أن ننفى نظرية علمية اذن فهذه النظرية يجب أن تكون أولاموجودة والا فكيف ننفيها علمية اذن فهذه النفى والوجود يجب أن يكون على واقع ٠٠ والا نتفى الجدل نفسه

اذن محاولة انكار وجود الله ٠٠ قد سبقتها حقيقة أن الله موجود فعلا ٠٠ والا فلماذا يحاول أى كافر أن ينكره ٠٠ محاولة النفى والجدل لا يمكن أن تتم الا لشىء موجود ٠٠ واذا لم يكن هناك شىء أصلا ٠٠ ففيم أجادل ٠٠ ومن الذى أحاول أن أنفى وجوده ٠٠٠

الشك في وجود الله سبحانه وتعالى هو اثبات لهذا الوجود ٠٠ والذين يحاولون وضع الادلة للتشكيك في وجود الله ٠٠ هم في

الحقيقة أثبتوا هذا الوجود دون حاجة الى دليل ٠٠ فالدليل على وجود الله هو طلب الدليل على هذا الوجود ٠٠ واجهاد العقل فيه ٠٠ معناه أن الله موجود فينا بالفطرة ٠٠

اذا انتهينا من هذه الحقيقة ، وأن الله موجود فينا بالفطرة ٠٠ يحس به كل قلب بشرى ٠٠ وكل نفس ٠٠ حتى أولئك الذين يكفرون به يخشونه ٠٠ ويخافون يوم الحسباب ٠٠ وهم فى محاولتهم الانكار ١٠ انما يحاولون أن ينكروا العذاب الذي ينتظرهم ويقنعوا أنفسهم ، ولو كذبا ، بأن هذا العذاب لن يحدث ٠٠ ولن يتم ٠٠ ولن يكون ١٠ ومن هنا تأتى محاولة الانكار خوفا من لقاء الله ورعبا مما توعدهم به ٠٠ ومحاولة أن يطمئنوا أنفسهم المرتعدة من الداخل والتي تحس بيوم الحساب ١٠ محاولة طمأنتها خداعا ١٠ بأنه ليس هناك حسساب ١٠ محاولة جمع الأدلة ولو باطلا على ذلك بأنه ليس هناك حسساب ١٠ محاولة جمع الأدلة ولو باطلا على ذلك بأنه ليس الكافرة في شقاء في الدنيا حتى ينتهى أجلها ١٠ وهي تخشى الفد دائما مهما أعطاها اليوم من أمان واطمئنان ١٠

على أننا يجب أن نتحدث عن منهج الله ١٠ ولماذا يحيد عنه بعض الناس ١٠ على لأن منهج الله لا يحمل العدل والسعادة للناس ١٠ كل الناس ١٠ لماذا تحاول النفس البشرية أن تختار لها طريقا آخر ١٠ مرة تسميه الفكر المعاصر ١٠ ومرة النظريات الحديثة ١٠ لماذا تهرب من طريق الله ١٠ ؟

ان الله سبحانه وتعالى قد وضع قيودا على هوى النفس البشرية . . وهذه القيود لم يضعها لصالح فئة معينة . . وانما وضعها لصالح

البشرية جمعاء ٠٠ ولكن الطمع البشرى بلا حدود ٠٠ والانسان يريد أن ينطلق بغرائزه ٠٠ رغم أنه يعرف أن ذلك يأتى بضرر بالغ على المجتمع ٠٠ غريزة حب الامتلاك مثلا ١٠ الانسان يريد أن يملك كل شيء ١٠ القناطير المقنطرة من الذهب والفضة ١٠ وينظر الى ما يملكه بعض الناس ويتساءل لماذا ١٠٠ ؟! هل سيستطيعون انفاق كل هذا ولو عاشوا ضعف اعمارهم ١٠ والجواب يكون في كثير من الأحيان و مستحيل ٠٠ و المهوا و ال

ويأتى السؤال الثانى : هل سيأخذون شيئا من هذا معهم بعد الموت ٠٠ بعد الأجل ٠٠ والجواب أيضا « مستحيل » ٠٠ اذا كان ذلك مستحيل • ٠٠ فلماذا كل هذه الحرب على الامتلاك ؟ ٠٠ والجواب أن النفس البشرية ، رغم يقينها أنها ستموت ، تظن أن عمرها سيمتد سنوات وسنوات ٠٠ ولذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم ( لم أر يقينا أشبه بالشك ٠٠ من يقين آلوت ) ٠٠

ولكن الله سبحانه وتعالى حرص على أن يهذب غريزة التملك فمنع الاعتداء على ما يملكه الغير ١٠ للذا ١٠ ليحمى كل فرد من المجتمع وليلتزم المجتمع كله بأن يحترم حقوق بعضه ١٠ نهى عن المال الحرام ١٠ وعن أكل حقوق الضعيف ليحميه من بطش القوى ١٠ وعن أكل أموال الناس أموال اليتأمى الذين لا حول لهم ولا قوة ١٠ وسرقة أموال الناس ١٠ للذ ١٠ وليحمى القوى وهو قوى ١٠ للذ ١٠ وليحمى القوى وهو قوى ١٠ وليحمى القوى وهو قوى ١٠

قد تبدو العبارة متناقضة ولكنها صحيحة ١٠٠ الله الذي حرم على مايملك غيرى – حرم على غيرى وهو المجتمع كله من أن يأكل حقى ١٠٠ وأعطى لكل ذى حق حقه ١٠٠ حرم على أن آخذ حقوق غيرى وأنا قوى وهو الضعيف ليحميه منى ١٠٠ ولكنه فى نفس الوقت حمانى من المجتمع الذى مهما كنت قويا كفرد ١٠٠ فأنا ضعيف أمامه ١٠٠ واذا كان ألله قد أباح لى أن آكل مال الضعيف فقد أباح للمجتمع كله أن أخذ مال ١٠٠ بلاحق ١٠٠ وبلاحساب ١٠٠

وهنا نرى عدل الله ١٠٠ انه يحمى الضعيف من القوى ١٠ وفي نفس الوقت يحمى القبوى من المجتمع ١٠٠ أى أن التشريع هنسا في صالح المجتمع كله ١٠ غنيه وفقيره ١٠ ضعيفه وقويه ١٠٠ ثم وضع الرحمة والتعاطف والتسآخى بأن يعطى الغنى من ماله للفقير لينعم المجتمع بالسيلام ١٠٠ وليخرج الحقد والبغضاء والكره من النفوس ١٠٠ وتحل مكانها الرحمة والتآلف ١٠٠ والتآخى ١٠٠ هذا هو تشريع من تشريعات الله سبحانه وتعالى ١٠٠ قد يقف ظاهرا ضد أطماع بعض النفوس البشرية التي تريد أن تملك بلا حدود وتطمع في أن تأخذ حق غيرها بلا وازع ١٠٠ وأن تستحوذ على كل شيء ١٠٠ ولكنه وهو يضع القيد يحمى هؤلاء الناس من أنفسهم ١٠٠ من أطماعها التي تؤدى بها الى الهلاك في الدنيا والآخرة ١٠٠ ويحمى المجتمع كله ١٠٠ ليجمله مجتمعا سعيدا متآخيا

فاذا انتقلنا بعد ذلك الى الغريزة الجنسية ٠٠ فاننا نجد أن الله سبحانه وتعالى يحمى النفس البشرية مما يفسدها ١٠ ويحميها من المجتمع أيضا ٠٠

ويحكى أن رجلا جاء الى رسول الله صلى آلله عليه وسلم وقال:
انى أعاهدك على الاسلام ٠٠ ولكنى رجل أحب النساء ٠٠ ولا أستطيع
أن أتخلى عن هذه العادة ٠٠ فهل تأذن لى ٠٠ ولم يقم رسول الله ليضربه
٠٠ أو يعنفه ٠٠ أو يدفع به ليرجموه ٠٠ لكنه وهو المعلم أراد أن يبين
له الحكمة من التشريع هنا ٠٠ أراد أن يبين له ٠٠ كيف ذلك ٠٠
بطريقة يفهمها الرجل ويحسها ٠٠ فقال له صلى الله عليه وسلم بهدوه:
أتحب أن يفعل ذلك بأمك ؟ فظهر الغضب على وجه الرجل وقال لا ٠٠
قال رسول الله : أتحب أن يفعل ذلك بأختك ٠٠ فازداد غضب الرجل
فقال : لا ٠٠ فقال رسول الله : أتحب أن يفعل ذلك بزوجتك ٠٠ فرد
الرجل بسرعة : لا ١٠ لا ٢٠ فقال رسول الله : وكلنا كذلك يا أخا

وهكذا يبين له أن تشريع الله انما وضع ليحمى أمه وأخته وزوجته مما لا يقبله أى انسان ٠٠ ولو تذكر أى فرد هذا الحوار وهو يهم بمعصية الزنا ، اذا تذكر أنه يكره أن يفعل ١٠ اذن فالتشريع هنا حين بزوجته لامتنع فورا عما ينوى أن يفعل ١٠ اذن فالتشريع هنا حين يسمو بالغرائز ويضع القيود عليها انما يضعها لحماية الفرد نفسه ١٠ لحماية أمه وأخته وزوجته من أى اعتداء ١٠ للدفاع عن عرضه هو ١٠ والانسان يسعد بذلك ١٠ ولكنه في نفس الوقت الذي يريد فيه تشريعا يحمى أهله من أى اعتداء من المجتمع ١٠ يقوم هو بالاعتداء على أهل غيره

وهنا تظهر عدالة السماء لتقول لا ٠٠ كلكم سيواء أمام الله واذا كان الله بتشريعه ٠٠ قد حمى أهلك وعرضيك ٠٠ فانه يعمى أهل وعرض الآخرين ٠٠ فاذا انتهكته عاقبك ٠٠ واذا خالفته عذبك ٠٠ لماذا ٢٠٠ لأنك تريد الافساد في الأرض

واذا كان الله سبحانه وتعالى قد نهانا عن تناول سير الناس بالباطل والتجسس على أخبارهم ٠٠ فقد نهانا عن ذلك ليحفظ سيرنا وأسرارنا ٠٠ فأنا لى عورات لا أحب أن يطلع عليها أحد ٠٠ وأنت لك عورات لا تحب أن يطلع عليها أحد ٠٠ وكلنا يسيئه أن يطلع على عوراته أحد ٠٠ أو يتناوله أحد بالسوء وهو غير موجود ٠٠ لا يستطيع أن يدافع عن نفسه

ولكن بعض الناس يريد وضعا متميزا ٠٠ يحل لنفسه أن يسرق هو ٠٠ ولا يحل لغيره أن يسرقه ٠٠ ويحل لنفسه أن يعتدى على أعراض الناس ٠٠ ولا يرضى ولا يقبل أن يعتدى أحد على عرضه ٠٠ أعراض الناس ٠٠ ولا يرضى عورات غيره ويتناوله بالسوه ٠٠ فاذا وهاج تجسس أحد على عوراته هو ٠٠ أو تحدث عنه بالسوه ٠٠ ثار وهاج

وانفعل ٠٠ والله يقول لا ٠٠ كلكم أمام سواء ٠٠ عبيدى ٠٠ أنا خلقتكم وأعاملكم بلا تمييز ٠٠ لا أحل لأحد ما أحرمه على الآخر مهما كان هــــذا ذا قوة وســـــلطان ٠٠ والثانى لاحول له ولا قوة ٠٠ ومن هنا فاننى عندما أحرم ٠٠ أحرم عليكم جميعا ٠٠ وعندما أحل ٠٠ أحل لكم جميعا ٠٠ قويكم وضعيفكم ٠٠ فقيركم وغنيكم ٠٠ وكل من يحسب أن ماله ٠٠ أو جاهه ٠٠ أو سلطانه سيجعله مميزا عندي فهو واهم

ذلك هو العدل الآلهي ٠٠ وهذا هو منهج الله ٠٠ لا يفرق بين أحدَهُ ٠٠ ولا يحل لهذا٠٠ ويحرم على ذلك٠٠ فهو في تشريعه انما يستهدف الما على حماية المجتمع كله غنيه وفقيره ٠٠ قويه وضعيفه

اذن فما الذى يضعه الله ١٠٠ انه يضع المجتمع الصحيح ١٠٠ يضع القواعد للمجتمع القوى ويهذب النفس البشرية ويبنيها من الداخل ويجعلها صلبة قوية عادلة ١٠٠ تحافظ على حقوق غيرها ١٠٠ كما تحافظ على حقوق نفسها ١٠٠ انه يلغى قانون الغابة السائد بين الحيوان ١٠٠ ويرقى بالانسان الى درجة الانسانية ١٠٠ يسمو به ويميزه عن باقى مخلوقاته ١٠٠

الله سبحانه وتعالى يضع لنا فى منهجه أساس بناء المجتمع الذى يسود الأرض ١٠ لماذا ؟ لأنه هو الوحيد القادر على ذلك ١٠ وهو أعلى من البشر جميعا ١٠ وأعلم منهم ١٠ وهو الذى خلق هذا الكون ١٠ وسلخر كل شىء فيه لحدمة الانسان ١٠ سلخر قوى أكثر كثيرا من الانسان فالشمس والقمر والأرض والنجوم سلخرها كلها لحدمة الانسان ١٠ وجعلها خاضعة له ١٠ تعطيه دون أن يكون له اختيار ١٠ ودون أن تملك الارادة فى أن تمنع وتمنع ٠

واذا كان الله سبحانه وتعالى قد خلق هذه القوى جميعا وسخرها محدمة الانسان ٠٠ وهي قوى يعجز الانسان أن يخلق مثلها ٠٠ فلا الانسان يستطيع أن يخلق أرضا ١٠٠ أو سماء ١٠٠ أو شمسا ١٠٠ أو قمرا ١٠٠ أو غلافا جويا أو جاذبية أرضية ١٠٠ اذا كان الله سبحانه وتعالى هو الذي خلق كل هذه القوى الجبارة وسخرها لحدمة الانسان وتعالى هو القادر وحده على أن يرسم لنا الطريق الصحيح للحياة السعيدة على هذه الأرض ١٠٠ وليس للانسان مهما بلغ أن يتطاول ويقول أنا أقدر من الله سبحانه وتعيالى في رسم الطريق الصحيح للحياة على الأرض ١٠٠ لأن كلا منا مهما بلغ ، عاجز أمام قدرة الله ١٠٠ ولان كلا منا ، مهما حاول ، يريد أن يعدل له هوى في نفسه ١٠٠ والله فهو يحكم بالعدل ويضع الصراط المستقيم والله لا هوى له ١٠٠ ولذلك فهو يحكم بالعدل ويضع الصراط المستقيم ١٠٠ وما دام الله قد قال ١٠٠ فهو أعلم منا جميعا ١٠٠ ولذلك فاننا يجب أن نتبع منهج الله ودون أن نقارنه بمنهج بشرى مهما كان

على أننا حين نسأل بعض الناس من الذي خلق الحياة يقولون الله ٠٠ من الذي خلق السموات والأرض ٠٠ يقولون الله ٠٠ ثم تسألهم اذا كانت هذه هي الحقيقة فلماذا لا تتبعون منهج الله ٠٠ نجد بعضهم لا يجيب والبعض الآخر يحاول أن يضع منهجا بشريا مقابل منهج الله ثم يناقشك فيه ٠٠ ونحن نقول لهؤلاء جميعا انكم تناقضون أنفسكم ١٠ اذا كان الله هو خالق الحياة وخالق الكون ٠٠ واذ كان الله قد وضع منهجا للحياة التي خلقها كما وضع قوانين للكون ٠٠ أتترك هذا العطاء وتذهب الى ما يقوله بشر عن هوى ٠٠ أو عن أي شيء آخر هذا العطاء وتذهب الى ما يقوله بشر عن هوى ٠٠ أو عن أي شيء آخر فيما وضعه الخالق بما وضعه مخلوق ٠

يل أن الأساس في أتباع منهج الله هو الإيمان ٠٠ ولذلك تجد الله سبحانه وتعمال حين يخاطب عبساده في منهجه ٠٠ يقول دائما « يا أيها الدين آمنوا » ويكررها في آيات كثيرة من القرآن ٠٠ لماذا ؟ لأن الأساس في أتباع منهج الله هو الإيمان بالله والرسسل والملائلكة

والغيب · ذلك هو الاساس · · أما غير ذلك فهو باطل · · ولو أتيت بما طلبه الله منك ولكن بلا ايمان فعملك باطل

ولنوضع هذه النقطة قليلا ١٠ الله أمرنا بالتصدق على الفقراء ١٠ من فعل ذلك ابتغاء مرضاة الله وإيمانا منه بالله ومنهجه فله الثواب ١٠ ولكن هب أن انسانا يتصدق على الناس ليقال عنه أنه جواد أو كريم ١٠ يأتي أمام القوم ويجمع الفقراء ويعطيهم المال ويتباهى بذلك ويتحدث عنه كثيرا ليقول الناس عنه انه رجل كريم ١٠ حتى اذا جاءه فقير بينه وبين نفسه ، طرده ولم يتصدق عليه ١٠ انه يريد السمعة والشهرة ولا يريد رضا الله ١٠ هذا الانسان لا يثاب رغم أنه أتى عملا من الأعمال التي حث عليها الله سبحانه وتعالى ١٠ وطلب منا القيام بها ١٠ ولكنه أتاها بلا ايمان ١٠ أتاها وقلبه غير مؤمن بالله يضل أمام الناس فاذا كان وحده لا يصلى ١٠ هل يثاب على صلاته ١٠ يصلى أمام الناس فاذا كان وحده لا يصلى ١٠ هل يثاب على صلاته ١٠ أبدا ١٠ مع أنه يفعل ما أمره الله به ولكن بلا ايمانه ١٠٠ أبدا ١٠ مع أنه يفعل ما أمره الله به ولكن بلا ايمانه ١٠٠

ولم سبحالة وتعالى على المركد وتعالى من الشركد وجهد واضعاء البشر فانه على من الشركد وتعالى مناه وجهد وانها والمناه وال

ولقد الجهد الفلاسفة أنفسهم على مر السنين في الوصول الى وجود الله • • محاولين استخدام العقل بدلا من الرسالات السماوية التي أنزلها الله سبحانه وتعالى • • ومن هنا فانهم أرادوا أن يسمتخدموا العقل فيما لم يخلق له ٠٠ ذلك أن العقل له وظيفة ٠٠ أو وظائف فى الحياة ٠٠ ليس من بينها أن يصل الى وجود الله بدليل فوق طاقته ٠٠ أو غير مستخدم الوسائل ٠٠ أو الرسالات التى أنزلها الله لعباده ٠٠ فهذه الرسالات قد وضع فيها الله سبحانه وتعالى الأدلة فيما هو فى قدرة العقل البشرى ٠٠ منذ يوم خلقه ٠٠ الى يوم القيامة ٠٠ ولكن الفلاسفة يريدون أن يتجاوزوا هذا٠٠ بأن يقدموا للعقل البشرى ما هو فوق طاقته ٠٠ وهذا مستحيل ٠٠

ولقد قال لنا الله في رسالاته هذا هو الطريق الى عبادتى ٠٠ وشرحه لنا ٠٠ وبين لنا الثواب والعقاب ٠٠ وهذا دليل قوى على وجود الخالق ٠٠ ذلك أن الذين يعبدون الشمس والأصنام ٠٠ أو أى شيء غير الله ٠٠ فان هذه الأشياء لا ترسل لهم رسالات تقول لهم ٠٠ أو تبين لهم ٠٠ أو تعلمهم طرق العبادة ٠٠ ولذلك لم نسمع عن رسول أرسلته الشمس ليهدى الناس ٠٠ مع أن الناس عبدوا الشمس ٠٠ ولم نسمع عن رسول أرسله صنم ليهدى الناس ٠٠ مع أن الناس عبدت الأصنام ٠٠ والأحجار ٠٠ والحيوانات ٠٠ وكل شيء في هذه الدنيا عبد بطرق ابتدعها الناس أنفسهم حسب أهوائهم ٠٠

واذا حكمنا المنطق وحده ٠٠ والعقبل وحده ٠٠ فان الاثنين معا لا يقولان لنا أن ندخل في أشياء هي فوق قدرة الاثنين معا٠٠ وبالرغم من ذلك ٠٠ فان الانسان رغم عجزه يحاول أن يخترق هذه الحجب٠٠ بطريق الجهل ٠٠ وليس العدل ٠٠ ومن هنا فاننا لا تبجد أي مدرسة فلسفية حاولت أن تخترق الحجب الى ماوراء المادة ٠٠ أو الى العالم غير المادي ٠٠ قد وصلت الى نفس النتائج التي وصلت اليها مدرسة أخرى ٠٠ بل أن كل مدرسة تصل الى نتيجة قد تكون مخالفة ٠٠ أو مناقضة للمدرسة الأخرى ٠٠ ولم تصل أى مدرسة من هذه المدارس الى نتيجة تقبلها كل العقول ٠٠

على أن الانسان فيصلته بالعالم الخارجي يتمتع بما نسميه بالحاسة ٠٠ أو الحواس ٠٠ فأنت ككائن بشرى حن تتصل بالعالم الذي يحيط بك ٠٠ فانك تتصل به عن طريق حواس حددت بخمس هي : أن يسمم الانسان ويرى ويشم ويلمس ويتذوق معه هذه الحواس نفهم بواسطتها العالم الخارجي ٠٠ ونميز بواسطتها هذا العالم ٠٠ يل ونعطيه الصفات التي نطلقها عليسه ٠٠ فصسفات الألوان مثلا نميزها بحاسة البصر ٠٠ ونوع الطعام مثلا نعطيه لفظ الحلو ٠٠ ولفظ المر ٠٠ وَلَفَظُ الْجَيْدُ ٠٠ وَلَفْظُ الرَّدِيَّ ٠٠ بِحَاسِمَةُ الدُّوقِ الى آخر هَذَا الحواس ٠٠ ولـكن ماذا عن عالم ما هو داخل النفس البشرية ٠٠ وكيف يمكن أن يتم الاتصال بن الانسان ٠٠ وماهو موجود في داخله ٠٠ هل يتم هذا الاتصال عن طريق الحواس ٠٠ أو عن طريق أشياء أخرى يطلق عليها بعض الناس البديهيات ٠٠ وبعض الناس لفظ الهام خاص ٠٠ وبعض الناس ألفاظا أخرى ٠٠ ولكن المؤكد أن هذا الاحساس الذي يتم بالنسبة لما في داخل النفس البشرية لا يتم عن طريق الحواس الخمس التي تتصل عن طريقها بالعالم الخارجي ٠٠ وانما يتم عن طريق أشياء أخرى ٠٠ يطلق عليها كما قلت الهام أو بديهيآت ٠٠ أو احساس داخلي الى آخر هذا ٠٠

ولنشرح الموضوع بشىء من التفصيل ٠٠ نبدأ أولا بالأشياء التى يصل اليها الانسان عن طريق حواسه التى تصله بالعالم الخارجى ٠ فهو يرى ألوانا مختلفة ٠٠ ويسمع أصواتا مختلفة ٠٠ ويلمس أشياء مختلفة ٠٠ ويتنوق أطعمة مختلفة ٠٠ ويشم روائح مختلفة ٠٠ هذا هو اتصال الانسان بالعالم الخارجى ٠٠ أما اتصاله بما فى داخله فيأتى مثلا عن طريق شعوره بالجوع ٠٠ انبا لا نرى الجوع ٠٠ ولا

نلمسه ٠٠ ولا نشمه ٠٠ ولا نتذوقه ٠٠ ولكننا نشيعر به ٠٠ وما ينطبق على الجوع ٠٠ ينطبق على الأشياء الأخرى ٠٠ مثل الحب والكره مثلا ٠٠ الأنسان يحب شخصا ما ٠٠ ويكره شخصا ما٠٠ أو شيئا ما ٠٠ دون أن يكون لذلك سبب حسى معروف ٠

اذن فهناك أشياء في داخلنا ٠٠ تسمح لنا بأن نشعر شعورا معينا 
٠٠ هذا الشعور نحس به ونعرفه تماما ٠٠ ولكننا لا نرى بحواسنا 
٠٠ ان الانسان مهما قال في شرح أسباب الحب والكراهية لا يستطيع 
أن يصل ألى الحاسة التي تسبب الحب ١٠ أو التي تسبب الكراهية 
٠٠ فهذه الحاسة لا تدخل ضمن الحواس الخمس ١٠ التي يتصل 
الانسان عن طريقها بالعالم الخارجي ١٠ أو التي تحدد علاقة الانسان 
بالعالم المادي ١٠ ومن هنا فان العلماء حريصون ١٠ حينما يتحدثون 
بالعالم المادي ١٠ ومن هنا فان العلماء حريصون ١٠ حينما يتحدثون 
عن الحواس ، على أن يقولوا ان هذه الحواس هي التي توصل الانسان 
الى العالم الخارجي ١٠ وأن الانسان له ملكات وغرائز وشعور والهام 
١٠ وأشياء أخرى في داخله توصيله الى داخل النفس البشرية ١٠ وتؤثر في هذه النفس ٠٠

والذي لا يخضع للمنطق ، نحاول أن تنكر أن في داخل الانسان أشياء كثيرة غير الحواس التي توصله الى العالم الخارجي ٠٠ وأن الانسان يستطيع أن يتصل بالعالم ٠٠ بينما ما بداخله يطرق بلا أتصال أو المساس معين ١٠ الحقيقة أن الالهام أو الشعور والاحساس بما في داخل النفس البشرية يوجد قبال احساس هذه النفس بما حولها من العالم ١٠ تلك سنة الخلق ١٠ فالطفل الصغير مثلا يحس بالجوع والعطش ١٠ ويعبر عنهما بالبكاء قبل أن يستطيع أن يستخدم حواسه في الاتصال بالعالم الخارجي ١٠ وهو يحس بالحنان والدفء ١٠ والحب والكره ١٠ والقسوة ١٠ والرحمة ١٠ كل هذه الأشهاء توجد في داخل نفسه مع دقات الحياة الأولى ١٠ بينما الحواس تنتظر أسابيع أو شهورا قبل أن تستطيع أن تؤدي مهمتها بشكل يمكن أن يعبر عنه الطفل ١٠٠

واذا درسنا هذه الحواس الداخلية ٠٠ نجد أن أقواها هو احساس الانسان بوجود الله ٠٠ هذا الاحساس الذي قد يفتقر الى شيء منالدقة بالنسبة لعظمة آلله وقدرته ٠٠ والكون ٠٠ ووجوده ٠٠ وكل شيء من هذا النوع ٠٠ ولكن هذا الاحساس يؤكد وجود قوة داخل الانسان تدفعه الى أن يشعر ويحس بوجود الخالق سبحانه وتعالى ٠٠

• فاسسم الله مثلا لا تدركه الحواس الخمس • لأن الكبر من قدرتها • ولكن تدركه حاسة داخل الانسان • حاسة غير مرئية • ومن هنا فان كلمة الله التي هي فوق قدرة الحواس الخمس • نجد أن الأذن تفهمها عندما تسمعها • ولا يمكن للأذن أن تفهم شيئا لا يوجد أصلا داخل النفس البشرية • بحيث يكون التصور هنا ليس غريبا تماما • على هذه النفس • بل هو معروف لها بشكل ما • قد لا نفهمه نحن • ولا نستطيع أن نحلله • ولكنه معروف م فعندما يذكر لنا أحد اسم الله • فان الذي يقفز الى عقولنا هو وجود قوة خارقة • هي التي خلقت هذا العالم • وأن هذه القوة خارج نطاق العقل • وأن هذه القوة خارج نطاق العقل • وأن هذه القوة خارج نطاق العواس • فان الدي يقان النه و أن هذه القوة خارج نطاق العواس • وأن هذه القوة • وأن هذه القوة خارج نطاق العوال • وأن هذه الغوة خارج نطاق العوال • وأن هذه العوال • وأن هذه الغوال •

اذن ٠٠ كيف ندرك وجود هذه القوة ٠٠ وكيف يكون اسمها مألوفا عندنا ٠٠ وهي خارج نطاق الحواس ٠٠ وخارج نطاق العقل منا يأتي ما في داخل النفس ٠٠ وهو الالهام ٠٠ أو الشعور ٠٠ ليقول لنا ان هذه القوة ، رغم أنها فوق مستوى العقل والحواس ٠٠ موجودة داخل النفس ٠٠ وآلنفس تفهم وتحس بوجودها ٠

وفي العصر القديم بدأ الفلاسفة ٠٠ خصوصا فلاسفة اليـونان يبحثون عما وراء المادة ٠٠ عما وراء هذا العالم المادى ٠٠ عن الخلق٠ وعن القوة التي أوجدت هذا العالم ٠٠ الى آخر فلسفة اليونان القديمة. عما وراء الملحة ٠٠ من الذي قال لهم أن هناك شيئا وراء العالم المادي يجب أن يدرس ٠٠ كيف عرفوا أن هناك شيئا خلاف المادة ٠٠ مع أن الحواس الخمس لا تقول لنا شيئا الاعن المادة ٠٠ ونحن هنا لا نناقش الفلسفة اليونانية ٠٠ وسواء نجحت هذه الفلسفة أو غيرها ٠٠ أو فشلت ٠٠ موضوع لا يهمنا ٠٠ وانما الأمر الذي يهمنا أنهم كانوا مدفوعين لينظروا الى ماوراء الطبيعة ٠٠ وأنه كانت لديهم أشياء داخل أنفسهم ٠٠ ليست أشياء حواسية ٠٠ أي لا تخضع للحواس ليفعلوا ذلك ٠٠

بل ان الانسان منذ فجر التاريخ ١٠٠ منذ بداية خلقه ١٠٠ وهو احيانا يبحث عما وراء المادة ١٠٠ يبحث عنه بطرقه المختلفة ١٠٠ وهو احيانا يتخذه سبيلا آخر لاظهار خضوعه أو عبوديته لهذه القوة التي هي وراء المادة ٠٠ ولكن المهم في هذا كله ١٠٠ أن هناك شعورا داخليا في النفس البشرية ١٠٠ يقول لها ان هناك شيئا وراء الطبيعة ١٠٠ ان هناك قوة ما وراء هذا العالم ١٠٠ وأن هذه القوة ١٠٠ هي قوة عظيمة وخارقة ١٠٠ هناك شعور داخلي في كل نفس بشرية بوجود الله ١٠٠ تلك القوة التي هي وراء هذا الكون ١٠٠ هناك شيء داخل النفس البشرية يجعلها تدرك أو تفهم أن العالم المادي الذي يرونه لا يمكن الا أن تكون وراءه قوة خارقة قادرة منظمة قوية ١٠٠

ولكن العالم المادى نفسه الذى نعيش فيه ٠٠ لا يمكن أن يخلق فينا هذا الشعور ٠٠ لا يمكن أن يقول لنا اذا استخدمنا حواسنا فقط ان هناك قوة تأدرة قاهرة خلف كل هذا ١٠ اذن لابد أن هناك قوة أخرى خلاف هذا العالم المادى هي التي وضعت فينا هذا التصور ٠٠

وعلمتنا أن مناك شيئا خلاف المادة يجب أن يتم البحث عنه ٠٠ ومن منا بدأ البحث والفكر والاتجاء تحوهذه القؤة ٠٠ ولو لم يكن هنساك شعور في داخلنا ٠٠ واحساس قوى بوجود هذه القوة لما بحثنا ٠٠ ولا دخل كل هذا البحث عبر تاريخ البشرية ٠٠

على أن مناك ملاحظة أخرى أحب أن أسجلها • هي أن الانسبان حين يصل الى مرحلة التفكير في وجود لله ١٠٠ أو المرحلة التي يعقل فيها أن هناك قوة خارقة وراء هذا الكون ٠٠ لابد أن تكون قد مرت فترة من عمره ٠٠ فالانسان عادة لا يبدأ في التفسكر في مشل هذه الأمور ٠٠ أو التحدث عنها بعمق دون أن يكون قد تجاوز سن العشرين أو الثلاثين على الأقل ٠٠ ليكون لديه نضج العقل الكافي لمناقشة أمر عميق كهذا ٠٠ والسؤال الذي يجب أن يطرح هنا ٠٠ هو بأي منطق عبد هؤلاء الناس الله ٠٠ قبل الوصول اليهذه السن٠٠ وكيف تفهمواً كل هذه الفلسفة التي تحتاج الي عقل ناضج ٠٠ والي علم ودراســـة وتأمل • • حتى يستطيعوا أن يصلوا إلى أن هناك شيئا وراء المادة • • ولكننا نجد العقول البسيطة التي لم تقرأ كتابا واحدا ٠٠ ولم تدرس ما هي المادة ٠٠ تعرف أن الله موجود ٠٠ وتعبده بفهم ٠٠ ونجد أولئك الذين لم يناقشوا هذا الموضوع على الاطلاق ٠٠ يتقبلون وجود الله ٠ ويقومون بعبادته ٠٠ دون أن يحسوا أن عناك تناقضا بين الكون الذي يعيشون فيه ٠٠ وبن وجود الخالق سبحانه وتعالى ٠٠ بل أنَّ أكثرهم يحس بانسجام فطرى غريب بأنالله سبحانه وتعالى ووجود الكون شيئان لابد منهما ٠٠ ووجودهما حقيقة داخل النفس ٠٠

ولكن اذا كان يوجد داخل أنفسنا ما يؤكد وجود الله ٠٠ فما الذي أوجد هذا القلق في العالم ٠٠ وما الذي أوجد المذاهب المتضاربة ٠٠

ولماذا يحاول بعض الناس أن يثبت وجود الله ٠٠ وبعض الناس أن ينكر وجود الله ٠٠ ما سبب هذا التضارب العجيب الذي نراه ٠٠ ما دامت النفس البشرية يوجد فيها بالفطرة ما يؤكد وجود الله ٠٠

الحقيقة أن الذي صنع هذا هو هوى النفس ٠٠ وكل من حاول أن يخوض في هذا الموضوع ٠٠ وضع الخيال مكان المنطق ٠٠ ووضع التصور مكان التفكير ٠٠ ومن هنا فان العقل البشرى في محاولته أن يخوض فيما هو أكبر من قدراته ٠٠ لم يستطع أن يقدم ما يريده٠٠ فانطلق الى الخيال ٠٠

وأريد هنا أن أضرب مثلا يوضح ذلك ١٠٠ اذا أقفلنا باب هـذه الحجرة التى نجلس فيها ١٠٠ ثم طرق أحدهم الباب فكلنا يعرف أنهناك شخصا ما هو الذى طرق الباب ١٠٠ هذه قدراتنا ١٠٠ وهـذه نقطة لا خلاف عليها ١٠٠ فاذا بدأنا نسأل أنفسنا ١٠٠ من الذى طرق الباب ١٠٠ مل هو رجل أم امرأة ١٠٠ قصير أم طويل ١٠٠ أبيض أم أسود ١٠٠ عربى أم أعجمي ١٠٠ هنا يبدأ الخلاف ١٠٠ لماذا ١٠٠ الأنبا لا نحكم المنطق والعقل ١٠٠ ولكن نحكم الخيال ١٠٠

وهذا هو ماحدث بالنسبة لعدد من البشر ٠٠ لقد أرهقوا أنفسهم في تخيل الله ٠٠ مع أن هذا التخيل خارج عن نطاق العقل البشرى ٠٠ ومستحيل ٠٠ ذلك لأننا لكى نتخيل شيئا ما ٠٠ فان هذا الشىء يجب أن يشبه شيئا في قدرات العقل ٠٠ فأنت حين تريد أن تشرح شكلا معينا لانسان ٠٠ ولا يستطيع أن يفهمك ٠٠ تقول له : انه شىء يشبه الكرة ٠٠ وحينئذ تكون قد نقلت هذا التصور من خارج قدرة العقل

البشري الى داخلها ٠٠ فاستطاع الانسان أن يتصور ذلك الشيء ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء ٠٠ اذن كل ما سيقوله الفلاسفة هو من باب التخيل الذي لا يمكن أن يدركه العقل ٣٠٠ ولا يخضم لمنطق ٠٠ ومن هنا فاننا لو قطعنا المنطق لما اختلفنا ٠٠ ذلك أن الله سبحانه وتعالى أخبرنا بنفسيه عما يريدنا أن نعرفه عنه وعن عبادته ٠٠ ولكننا نريد أن نتجاوز ذلك ٠٠ الى أشياء ليست في قدرة العقول البشرية ٠٠ فنضيع ٠٠ ولو أننا تمسكنا بما قاله لنا الله ٠٠ لكان في ذلك المنطق السليم ٠٠ اذن فان ما يؤكد وجود الله ٠٠ أتمه مُوجُود في قلوبنا بالفطرة ٠٠ وطريقة عبادة الله وطاعته ٠٠ وكل ما يريدنا أن نعرفه عنه موجود في رسالاته التي أرسسلها بوسطة أنبيائه المختارين ٠٠ فالمنطق يقول اثنا نتبع هذه الرسسالات ٠٠ والخيال يقول أننا نبحث عما فوق قدرات العقل مم ونتوه مع أن رسالات الله سبحانه وتعالى للبشر ٠٠ هي في حقيقتها أكبر دليل على وجود الله ٠٠

على أننى أريد أن أنبه الى كلمة هامة قد وردت في الآية الكريمة:

« سنريهم آياتنا فى الآفاق وفى أنفسهم حتى يتبين لهم آنه الحق » م

لماذ لم يقل الله سبحانه وتعالى سنريهم آياتنا فى الأرض واستخدم بدلا

منها لفظ الآفاق ٠٠ ونحن نعلم أن القرآن ، وهو كلام الله سسبحانه
وتعالى ، غاية فى الدقة وفى اختيار اللفظ الذي يطابق المعنى تماما

إن الله سبحانه وتعالى يريد أن ينبهنا الى أنه سيكشف لنا فى المستقبل آياته فى الآفاق التى لا نعرفها حتى الآن ٠٠ أى أن الله سيكشف لنا أكثر من آية ليست فى الأرض فقط ٠٠

بل في الآفاق المحيطة بالأرض ٠٠ ولعل وصول الانسان للقمر ٠٠ ومحاولة وصوله للمريخ ٠٠ وكل ما يحدث من محاولة الكشف عن أسرار الكون في الآفاق المحيطة بالأرض ٠٠ يأتي مصداقا لهذه الآية الكريمة ٠٠ ولكن بعض الناس يغتر بالعلم ٠٠ ناسيا أو متناسيا .٠٠ ان هذا العلم قد خرج الى البشر بقدرة الله سبحانه وتعالى

اذا كان الله سبحانه وتعالى فى كل مكان ٠٠ فى المشرق والمغرب ٠٠ وأينما وليت وجهك فثم وجه الله ٠٠ ألا يتعارض ذلك مع وجود مكان محدد يجب أن نتوجه فى الصلاة الى الله سبحانه وتعالى

فالقضية هنا قضية ايمانية كبرى ١٠ أساسها الاعتراف بالألوهية ١٠ وبأن الله سبحانه وتعالى علمه فوق كل علم ١٠ وأنه ما دمت قد آمنت بالله ١٠ وأسلمت بهذه القوة الكبرى ١٠ فان الله سبحانه وتعالى بحق الألوهية يختار لك الطريق الأحسن والأصوب ١٠ وأنت تتبع هذا الطريق لأنه جاء من الله سبحانه وتعالى ١٠ هذه هي قضية الايمان والتسليم ١٠ ذلك كما قلنا ، ان القدرة هنا ليست متساوية ١٠ والعقل ليس متساويا ١٠ وشتان بين قدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ والعقل ليس متساويا ١٠ وشتان بين قدرة الله سبحانه وتعالى

وقدرة العقل البشرى ٠٠ والايمان بالله أساسه التسليم بالوهيته ٠٠ ولهذا أتى الله سبحانه وتعالى بمسألة القبلة ٠

مكان القبلة لا يكلف المؤمن شيئا ٠٠ أى لا يضيف عليه أعباء جديدة أو مشقة ٠٠ فالتوجه الى المشرق أو التوجه الى المغرب ٠٠ أو التوجه الى اليمين أو اليسار ٠٠ كل هذا لا يكلف المؤمن مسقة فى صلاته ٠٠ فهو لا يتحمل مشقة اذا توجه الى المغرب بدلا من المشرق ٠٠ ونفس الجهد الذى سيبذله فى التوجه الى أى جهة ٠٠ جهد متساو، نأتى الى الآية الكريمة التى ذكرها الله فى كتابه العزيز عن القبلة نأتى الى الآية الكريمة التى ذكرها الله فى كتابه العزيز عن القبلة

## « سيقول السفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم التي كانوا عليها ٠٠ »

وأنا أريد هنا أن أنبه الى شيء هام جدا وهوااستخدام حرف (السين) • وحرف السين لا يستخدم الا في شيء مستقبل • أى شيء سيحدث في المستقبل ولا يمكن أن أقول سيفعل فلان كذا ويكون قد قام بالفعل • • بل لابد أن يكون لم يقم به ولكن سيحدث في المستقبل • • أي أنه لم يتم • ولكنه قادم

يأتى الله فى كتابه العزيز ويقول لنبيه الكريم « سيقول السفهاء » • ومعنى أنهم سيقولون أنهم لم يقولوا بعد • • ولكنهم بعد تغيير القبلة سيقولون • • وهؤلاء الذين سيقولون هم أعداء الدين الذين يحاولون التشكيك فيه واداعة الأباطيل عنه • • يأتى الله سبحانه وتعالى ويقول « سيقول السفهاء » يعنى أن الله سبحانه وتعالى يصف هؤلاء الناس قبل أن يقولوا بأنهم سفهاء • • ثم يخبر نبيه والمؤمنين أن هؤلاء السفهاء سيقولون « ها ولاهم عن قبلتهم »

ومعنی هذا آن الله سبحانه وتعالی قد تحدی هؤلاء الکفار فی آمر اختیاری مستقبلی لم یحدث ۰۰ وقال انهم سیقولونه ۰۰ وان هؤلاء الذين سيرددون هذا القول هم سفهاء ٠٠ وهنا المعجزة ١٠ فالأبر هنا اختيارى يمكن للكفار أن يفعلوه وألا يفعلوه ٠٠ ويزيد على ذلك أن الله سبحانه وتعالى وصفهم بلفظ منفر وهو السفهاء ٠٠ والقرآن كلام الله المتعبد به الى يوم القيامة لا تغيير فيه ولا تبديل ٠٠ ماذا كان يمكن أن يحدث لو أن هؤلاء الناس حينما سمعوا هذه الآية لم يسألوا عن تغيير القبلة وتجنبوا كل هذا ١٠ اذن لكانوا قد طعنوا القرآن وطعنوا الدين في قضية ايمانية كبرى ، ولكنهم جاءوا وقالوا أن محمدا عليه السلم قال في كلام يوحى اليه من الله أنه سيأتي أناس لقبهم بالسفهاء ٠٠ ويسألون ما الذي ولى المسلمين عن قبلتهم الكلام غير موحى به ٠٠ وأن هذا الموضوع لتعلموا جميعا أن هذا الكلام غير موحى به ٠٠ وأن هذا الدين من عند محمد

اذن فتغییر القبلة فیه معجزة ایمانیة کبری ۰۰ علی أن الله سبحانه و تعالی ۰۰ قد تحدی خصوم هذا الدین فی أمر اختیاری ۰۰ أما قوله تعالی « قل لله المشرق والمغرب » فهذا اعجاز آخر علی أن الاسللام سینتشر فی بقاع الدنیا کلها ۰۰ وأن المصلین فی کل مکان سیتجهون

اتجاهات مختلفة ١٠ فهذا سيتجه مشرقا الى القبلة ١٠ وهذا سيتجه غربًا • • وذاك شمالا • • وذاك جنوبًا • • ولو أنهم جميعًا يتجهون الى مكان واحد وهو بيت الله الحرام ٠٠ الا أن بعضهم سيبتجه شرقا وبعضهم غربا وبعضهم شئمال شرق ٠٠ وفي كل الاتجاهات هم يتجهون الى بيت الله ٠٠ كما أن الصلاة اذا تعذر على الانسان معرفة القبلة ، يمكن أن تكون صحيحة باتجاهه الى المكان الذي يعتقد أنه الاتجاه الى بيت الله ٠٠ كذلك تكون الصلاة في الطائرة ٠٠ أوالباخرة مم أن الطائرة أو الباخرة قد تغير اتجاهها أثناء الصلاة ٠٠ والمقصود هنا بالقبلة هو وحدة الهيدف للمسلمين وهو التوجه الي بيت الله الحرام ٠٠ والمقصود أكثر هو التسليم لله سبحانه وتعالى بالألوهية ٠٠ فأنت في الحج مثلا تقبل حجرا ٠٠ وترجم حجرا ٠٠ ولا تخضيم ذلك الى منطق العقل المجدود ٠٠ ولكن تخضعه الى أمر الله سبحانه الحالة أحد ثلاثة ٠٠ انسبان مؤمن بالله تتبع ما يقوله الله بحق الألوهمة ، وبحق عبوديتك له ٠٠ ولذلك نجد الخطاب في الطباعات بالنسبة للمؤمنين في القرآن الكريم فيما يتعلق بالطاعات فلا يقول يا أيها الناس لا تفعلوا كذا وافعلوا كذا ولكنه سسبحانه وتعالى يقول « يا أيها الذين آمنوا » • • والخطاب هنا للمؤمن الذي يدرك يقينها أن قدرات الله وعلمه أكبر وأقوى من قدراته ﴿ وَهُو يَتَّبُّمُ مَا قَالُهُ الله كما يتبع المريض ما قاله أكبر أطباء العالم ليشغى من مرضه ٠٠ ولا يناقشت في هذا الدواه وذاك ٠٠ ولا في النظام الذي يتبعه في العلاج لأن المفروض أن علم الطبيب أكبر كثيرًا من علم المريض في وفرق ، و لا مقارنة بين علم الله وعلم البشر

أما الكافر أو غير المؤمن فهذا يفعل ما يشداء فليس بعد الكفر ذنب ٠٠ تماما كما يمزق أوامر أكبر طبيب يعالجه ويتبع هواه ٠٠ فبشقى ولكن أحدا لايلومه لأنه ليس بعد الكفر ذنب ٠٠ واذا لم تؤمن فافعل ماشئت

أما الثالث فانسان يعبد عقله وهو يريد أن يصل بعقله الى منزلة متساوية مع علم الله سبحانه وتعالى ٠٠ وهذا يضل ويشقى ولا يصل الى شيء لأن علم الله لا يحيط به أحد

هذه قضية ايمانية كبرى ٠٠ ولقد أراح الله العقول وجنبها كثيرا من الشقاء بأن أعطاها من علمه خلال رسالاته ما يبين لها طريق الحياة الطيبة على الأرض ٠٠ ولكن بعض هذه العقول يأبى أن تشمله رحمة الله ٠٠ فيتعب نفسه ويتعب عقله ولا يصل الى شيء

ولقد جاء الله سبحانه وتعالى بقضية الإيمان الكبرى وهي التسليم لله في العبادة والتكاليف ٠٠ ولم يأت بها في أي مجال آخر ٠٠ أي أن الله سبحانه وتعالى أراد أن يكون الإيمان امتحانا للنفس البشرية وتسليما لله سبحانه وتعالى ٠٠ فقال الله جل جلاله اذا أردت أن تعبدني وتؤمن بي وأنه لا اله الا أنا فهذا هو الطريق ٠٠ افعل كذا ولا تفعل كذا ٠٠ وفي هذا اختبار لطاعتك وايمانك ٠٠ ومدى استقرار هذا الايمان في القلب ٠٠ فاذا كنت آمنت بي ربا وخالقا فاعبدني كما رسمت لك الطريق ٠٠ فانا حين أعبد الله ١٠ أعبده كما يريد هو أن يعبد ٠٠ ولا أضع من تشريعي أنا وعقلي طريقا أعلم به الله سبحانه وتعالى كيف يعبد ٠٠ فهو الله وأنا العبد

ولعل تغییر القبلة امتحان للایمان ۰۰ فالاتجهام الی المشرق او المغرب لن یکلف المؤمن جهدا ۰۰ ولکن الله سبحانه وتعالی یقول

« وما جعلنا القبلة التي كنت عليها الا لنعلم ابن يتبع الرسول ممن ينقلب على عقبيه وان كانت لكبيرة الاعلى الذين هدى الله وما كان الله ليضيع ايمانكم ان الله بالناس لرءوف رحيم »

ولكن الدين يناقشون قضية الايمان لا يقدمون الدليل أو الحجة على ما يقولون • ويتجنبون مناقشة جوهر الرسالة أو الطريق الذي

رسمه الله لعباده . يأتى الواحد منهم ليقول . . ان هذا القرآن ليس منزلا من عند الله . . وهذه قضية لا يستطيع أن يثبتها . ولكن الله سبحانه وتعالى لم يخبره بهذا . . وهو لم يأت بعلمه الانكارى عن طريق يقينى . . بل أتى عن طريق هوى فى نفسه . . يريد أن يحققه بالهروب من شريعة الله الى شريعة أخرى تعطيه فوق ما له من حقوق بالهروب من شريعة الله الى شريعة أخرى تعطيه فوق ما له من حقوق ويحاولون أن يخدعوا الناس . يأتون بأسياء كثيرة لا تمت للعلم بصلة . . نجد واحدا يقول أن أصل الانسان قرد مثلا . . . هذا بصلة مبنى على الظن . . فالرجل الذى قال هذا الكلام لم يشهد قردا تحول الى انسان ولا يستطيع أن يحول قردا الى إنسان . . ويجب حين نبدأ المناقشة معه . . نقول له تعال : هل شهدت قردا تحول الى انسان ؟ سيقول لا . . هل شهدت خلق الانسان ؟ . سيقول لا . . هل شهدت خلق القرد ؟ . سيقول لا . . هل تستطيع أن تحول قردا الى انسان ؟ . سيقول لا . . اذن على أى أساس بنيت تظريتك . . سيقول بالملاحظة والتخمين

حينئذ نناقشه بالملاحظة والتخمين ٠٠ نظرية الارتقاء التي يدعونها مبنية على التخمين والباطل ٠٠ والا فليقولوا لنا ٠٠ هل يستطيع السان أن يميز بين عصفور وعصفور آخر ٠٠ أو بين حصان وحصان وحصان أخر من نفس الجنس ٠٠ أو بين قرد وقرد ١٠ الجواب طبعا لا ٠٠ ولكنك تستطيع أن تميز بين انسان وملايين البشر رغم أننا مخلوقون بنفس الشكل ٠٠ فكل منا له عينان وأذنان وأنف وفم ويدان وقدمان الى آخر ذلك ٠٠ أى أن الشكل واحد مثل الأمم الأخرى من الناحية الحيوانية ٠٠ ولكن كل انسان له صورة تميزه عن ملايين البشر ٠٠ فأنت حين ترى انسانا بين الملايين آلتي تسكن الكرة الارضية تقول هذا على وهذا اسماعيل وهذه فاطمة ٠٠ وهذا أبى وهذه أختى الى آخر ذلك ٠٠ من الذي ميز الانسان عن أى انسان آخر ١٠٠ اذا كان الخلق قد تم بالارتقاء من الناحية الحيوانية ٠٠ من الذى وضع هذا

التمييز ٠٠ الذي ميزه هو الله سبحانه وتعالى ليستقيم ذلك مع الحياة التي رسمها له ٠٠ وهو مميز في الدنيا ليحاسب في الآخرة ٠٠ فلو ان الانسان غير مميز لكانت حياته على الأرض مستحيلة التنظيم ٠٠ ولكان من غير الممكن أن يكون شهيدا على نفسه في الآخرة ٠٠ ولقد وضع الله التمييز في الانسان باعجاز شديد حتى أن بصمة الأصبع لا تتشابه بين بلايين الخلق ٠٠ منذ بداية الدنيا الى نهايتها ٠٠ والانسان صورة لا تتكرر • ولعل أكبر دليل على ذلك صور وتماثيل الملوك التي تركوها في الأرض وماتوا منذ مئات السينين ٠٠ فأنت تستطيع أن تميز صورة رمسيس ٠٠ وكليوباترا ونابليون وغيرهم عن بقية الأحياء ٠٠ رغم أنهم ماتوا ورحلوا عن هذا العالم٠٠ فالانسان قائم بذاته لا يتكرر رغم تكرار الخلق ٠٠ ليكون الحساب في الآخرة حيث يعرف الناس بصورهم ٠٠ هذا التمييز الدقيق المعجز لا يمكن أن يأتي من خلق نشأ بالارتقاء أو بالصدفة ٠٠ ولكنه اعجاز الله وقدرته ٠٠ وآياته التي وضعها في الانسسان مصداقا لقوله تعالى « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم تحتى يتبين لهم انه الحق » . بل أن العقل البشري الذي وضعه الله في مساحة صغيرة جدا مكون من ألف مليون خلية عصبية ٠٠ هذه الألف مليون خلية تعمل وتترجم وتهاجم وتدافع ٠٠ وتعطى الاشارات

 أن يفعلوه في المستقبل ٠٠ تعرف ماذا بحدث عندما تمس قدرة الله حفنة من تراب

على أن النفس البشرية في أعماقها لغز حتى على صاحبها ١٠ فيها ملكات لم يكشف عنها الله سبحانه وتعالى للانسان حتى الآن ١٠ فالانسان في كثير من الأحيان لا يفهم نفسه ١٠ ولا يصل إلى أعماقها وأسرارها ١٠ والسلوك البشري لا يزال لغزا أمام معظم الباحثين واذا كانت هناك قوانين تحكمنا ونعرفها ١٠ فهناك قوانين كثيرة لا نعلم عنها شيئا تحكم معظم تصرفاتنا ١٠ فالانسان عندما يحب مثلا ١٠ لا يعرف لماذا يحب فقد يكون الشخص الذي تحبه لا يستحق هذه العاطفة ١٠ وقد يكون السخسانا بالغ السوء ١٠ وفيه من الصفات ما نكره ١٠ ومع ذلك تحبه ١٠ فالحب والكره عاطفتان لا يعرف العقل البشري قوانين لهما ١٠ بل أن فيهما ما هو ضد المنطق والعقل في كثير من الأحيان ١٠ فالنفس البشرية في عواطفها مزيج غريب من المنطق واللا منطق ١٠ والعقل واللا عقل ١٠ والتضحية والأنانية ١٠ وفي وسلفة وستظل لغزا

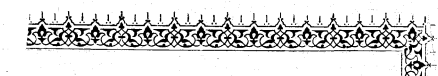
الله النفس البحرية المؤالا المنظمة الدائمة النفس بالله والمنافرة عن صلة هذه النفس بالله والمنافرة عن صلة هذه النفس بالله والمنافرة المنافرة عن صلة هذه النفس بالله والمنافرة المنافرة المنافرة المنافرة والمنافرة المنافرة المنافرة المنافرة والمنافرة والمنافر

الصحيح ٠٠ واطمأنت الى أن قضساء الله خير ٠٠ ما أعطى خير ٠٠ وما منع خير ٠٠ وما منع خير ٠٠ منع خير ٠٠ منع خير ٠٠ وما منع خير ٠٠ فالمنع رحمة لأنه بعد عن الشر أو حفظ منه

قضاء الله بالنسبة لهذه النفس هو خير في المنع وخير في العطاء ٠٠ وهي تؤمن أن الله يحب عبده المؤمنين ٠٠ وأنه رحيم في قضائه مع النفس المؤمنة ٠٠ وأنه لايوجد طالم أقوى من عدل الله ٠٠ ولا جبار يعلو على قدرة الله ٠٠ ولا مفسد يفلت من عقاب الله

ولكننا في كثير من الأحيان ننظر آلى الأسياء بمنظار آخر ٠٠ فنحن نرى فيما يحدث اجحافا وظلما ٠٠ ونحس بأن المظالم تملأ الدنيا ٠٠ ونسأل أين عدل الله ٠٠ ولكننا في الحقيقة تضيق صدورنا لأن جزءا من الحكمة مخفى عنا ٠ ولقد شاءت رحمة الله أن يفسر ذلك لنا ٠٠ لنرى الفرق فني كثير من الأحيان بين الظاهر والحقيقة ٠٠ وهذا موضوع فصلنا القادم عن خواطرى حون معودة الكهف





## • الفصل لثالث

# خواطرحول سورة الكهف

عندما نتحدث عن معانى القرآن الكريم · · فاننا فى كثير من الأحيان يجب أن نتنبه الى الحكمة من بعض الآيات التي نقرؤها · · ذلك أننا نبر أحيانا على أشياء دون أن نتنبه الى المعنى الذى وضعه الله سبحانه وتعالى فيها · · وأمرنا بأن نتدبر فيه · ·

على أن ذلك لا يعنى أن نحاول تحميل القرآن أكثر من معانيه • • وبعض العلماء اندفاعا مع العصر • • أو محاولة فى آثبات اعجاز القرآن • • يقومون بربط بعض النظريات العلمية التى تذاع والتي تبهر الناس • • يحاولون ربط هذه النظريات ببعض آيات القرآن الكريم • •

والخطورة هنا أن النظرية العلمية تحتمل الخطأ والصواب • فماذا يمكن أن يحدث اذا حملنا آيات القرآن ببعض النظريات • ثم تبين بعد ذلك أن هذه النظريات غير صحيحة • • ماذا يكون الموقف • • ان الحماس لا يجب أن يأخذنا الى الحد الذى نحاول فيه أن نجد في القرآن الكريم ما يتوافق مع نظريات العلم الحديث •

والذى آحب أن أبينه ٠٠ أن القرآن الكريم ٠٠ كتاب دين وليس كتاب علم ٠٠ علم أرضى ٠٠ بمعنى أنه لا يشرح لنا نظريات الهندسة ٠٠ أو قوانين الطب أو غير ذلك ٠٠ بل ان الله سبحانه وتعالى فى أول كتابه العسزيز قد حدد الهدف ٠٠ وقال فى أول سسورة البقرة ٠٠ كتابه العسزيز قد حدد الهدف

« الم ذلك الكتاب لا ريب فيه هدى للمتقين ٠٠ الذين يؤمنون بالغيب ٠ ويقيمون الصيلاة ومما رذقناهم ينفقون »

ومن هنا وفي أولى آيات سورة البقرة · · أولى سسور القرآن · · حدد الله سبحانه وتعالى هدف هذا الكتاب وأنه للهداية لمن آمن · ·

كانت هذه مقدمة لابد منها ٠٠ عن خواطر حول سورة الكهف ٠٠

فان الذين يبحثون في القرآن الكريم ٠٠ يجب أن يتأملوا في كلام الله سبحانه وتعمالي ٠٠ فالله سبحانه وتعمالي قد وضع في آياته من الأسرار ما يحتماج منا الى التأمل وعدم المرور عليها مرورا عابرا ٠٠ واذا كنت سأتحدث اليوم عن خواطري عن سورة الكهف ٠٠ فذلك لأن الله سبحانه وتعالى قد وضع في هذه السورة أشياء كثيرة يجب أن يقف عندها العقل ٠٠ وقبل أن نبدأ الحديث عن بعض آيات سرورة الكهف ٠٠ فاننا نتوقف كثيرا عند اسم السورة ١٠ الاسم هو سورة الكهف ٠٠ ما هو الكهف ٠٠ الكهف كما نعرفه هو فجوة داخلة في المجبل ٠٠ ولقد شماء الله سبحانه وتعالى أن يخلق في اماكن كشيرة كهوفا ٠٠ لنعرف ونحس ونرى ونشاهد الكهف ٠٠

اذن فالكهف هو فجوة داخلة في الجبل ٠٠ هل تســـتطيع وأنت خارج هذه الفجوة أن تعرف ما بداخلها ١٠٠ الجواب طبعا لا ٠٠ لابد أن تبحث قليـــلا وتكتشف حتى تصل الى ما هو داخل هــــذا الكهف وتعرفه معرفة حقيقية ٠٠ ومن هنا فان اسم السورة لا يجب أن يص علينا دون أن نفكر فيه ٠٠ ونعلم أن الله سبحانه وتعالى قد جاء فيها بكهوف معنوية ٠٠ يعني أشياء تنبئنا بما يستتر هنا من حقائق ٠٠ في الكون ٠٠ وفي أحداثه ٠٠ فمث لا نجد أن قصة موسى عليه السلام مع الخضر ١٠٠ أو مع الإنسان الذي أتاه الله العلم ١٠٠ هي قصة ، المراد منها ألا نحكم على الأشياء بالظاهر ٠٠ فاغراق السفينة التي يملكها مساكين كان عملا اذا نظرنا الى ظاهره شرا ٠٠ ولكن حقيقتــــه كانت خيرا لأنها أنقذت سفينة المساكين من ملك ظالم ٠٠ كان سيغتصبها ٠٠ وقتــل الطفل ظاهره شر ٠٠ ولكن باطنــه هو حفظ للأم والأب الصالحين ٠٠ رزقهما بطفل تقي ٠٠ يحفظ لهما صلاحهما ٠٠ ولا يرهقهما طغيانا وكفرا ٠٠ وبناء السور لأهلقرية من اللئام الذين رفضوا أن يطعموا شخصين غريبين جائعين ٠٠ هو عمل لا يتفق مع منطق الخير ٠٠ ولكن الحقيقة أن هــذا الســور قد بني ليحفظ كنزا لطفلين يتيمين كان أبوهما صالحا وتوفى ٠٠ ليحفظ لهـ ذين الطفلين كنزا تحت هذا الجدار ٠٠ حتى يبلغ الطفلان أشدهما ويستخرجا كنزهما ٠٠ ولو تهدم الجدار لأخذ أصحاب القرية من اللثام الكنز ٠٠ وحرم الطفلان منه ٠٠

على أننى سأتحدث عن هذا بالتفصيل ٠٠ فتلك الآيات لا يمكن تناولها في سطور بسيطة كهذه ٠٠ ولكننى أردت أن أشير اليها لسبب هام وهو معنى الكهف ٠٠ فالله يريد أن يخبرنا في هذه السدورة بحقائق مستورة عنا ٠٠ قد لا يصل اليها العقل البشرى ٠٠ وهو

يريد أن يخبرنا أيضا ألا ناخذ الأشياء بظاهر الأمور ٠٠ فالذي يبد، لنا شرا قد يكون في قضاء الله خيرا والعكس صحيح ٠٠

#### معنى الكهف

والكهف الذي ذكره الله سبحانه وتعالى في هذه السورة ٠٠ كان كهفا حسيا أيضا ٠٠ أي كهفا حقيقيا ٠٠ التجأ اليه فتية مؤمنون ٠٠ وكان هذا الكهف سترا لحق ايماني ٠٠ خائف على نفسه من طغيان باطل كافر ٠٠ على أنني سأبدا في خواطري بثلاثة أشياء تبين المعنى ٠٠ وهذه الأشياء الثلاثة ٠٠ كانت مستورة عن علم الانسان وقت نزول القرآن ٠٠ ثم كشفها الله للعلم البشري بعد نزول القرآن ٠٠

فى قصة الاسكندر ذى القرنين ٠٠ ونحن لن ندخل هنا فى مناقسة حول من هو الاسكندر وتحديد شخصيته الى آخر هذا ٠٠ فليس المقصود فى القسرآن الكريم من تحديد أعلام القصص ٠٠ أن يحدد شخص بذاته لأن التشخيص قد يفسد القضية ٠٠ فاذا حاولنا أن نحدد من هم أهل الكهف مثلا ٠٠ ومن هو فرعون موسى ٠٠ ومن هو قارون ٠٠ الى آخر الشخصيات التى ذكرت فى القرآن ٠٠ فاننا نتوه عن الحقيقة التى أراد الله سبحانه وتعالى أن نعرفها ٠٠ ذلك أن هذه الشخصيات تتكرر فى كل زمان ومكان ٠٠ وهى قصص مضروبة لكل عصر ٠٠ والعبرة هنا تأتى عالمسيوع ٠٠ أى تأتى على من تنطبق عليهم القصة ٠٠ فى أى زمان كانوا وفى أى مكان وجدوا ٠٠

فعندما يضرب الله مشلا بالذين كفروا ١٠٠ امرأة نوح ١٠٠ وامرأة لوط ١٠٠ فهو لا يعنى بذلك هاتين المراتين بالذات فقط ١٠٠ وانما يعنى كل امرأة يكون زوجها صالحا وتخونه ١٠٠ وعندما يضرب المثل بامرأة فرعون ١٠٠ فانما يعنى كل امرأة مؤمنة وزوجها كافر ١٠٠ وهذا يتكرر في كل عصر ١٠٠ والحادثة الوحيدة التي لن تتكرر هي قصية مريم ١٠٠ ولذلك قال الله سبحانه وتعالى : « ومريم ابنة عمران » أي أنه نسبها لأنها لا تتكرر ١٠٠

اذن فالتشخيص في القرآن الكريم ٠٠ ليس معناه انتهاء الحدث بالشخص ٠٠ ومن هنا فاننا حينما نتحدث عن ذى القرنين ٠٠ نتحدث عن رجل مكن الله له من كل شيء ٠٠ وأتاه من كل شيء سسببا ٠٠ ولا نتحدث عن الخلاف حول شخصية ذى القرنين ٠٠ ومن هو الى آخر ما يراد به البعد عن الحكمة ١٠ الى فرعيات ليست مطلوبة ٠٠

نأتي الى آية هامة في قصة ذي القرنين

#### « حتى اذا بلغ مطلع الشمس وجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم من دونها سترا ٠٠ »

وتتوقف القصة عند ذلك وتنتقل ألى شيء آخر ٠٠ هنا لم يذكر الله سبحانه وتعالى في هذه الآية ٠٠ سوى أن ذا القرنين قد وصل الى قوم لم يجعل الله بينهم وبين الشمس سترا ٠٠

بعض الناس يعر على هذه الآية دون أن يتنبه اليها • ولكن العقل يجب أن يقف هنا ليسال • • ما هي الحكمة في هذه الآية • • فاذا فكرنا فيها • • نجد أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا أن هناك قوما لم يجعل لهم من دون الشمس سترا • •

ما معنى هذا الكلام ٠٠ ما هو المقصود من أن الله سبحانه وتعالى لم يجعل لهم من دون الشمس سترا ٠٠ هل المفروض أن هذه الأرض قاحلة ٠٠ ليس فيها شجر يستر الناس عن الشمس ٠٠ أم المقصود أله ليس لديهم مساكن يجلسون فيها لتسترهم من الشمس ٠٠ أم المفروض أنهم عرايا مثلا ٠٠ ليس عندهم ملابس تقيهم الشمس ٠٠ أم

كل هذا قد يخطر على العقل البشرى ٠٠ ولكن الحقيقة أن كل هذه الأشياء لا تستر الشمس فالشمس موجودة خارج المنزل ٠٠ ولو جلست فيه ٠٠ كما أنها موجودة خارج ظل الشجرة ٠٠ ولو جلست تحتها ٠٠ كما أنها موجودة حتى ولو ارتديت الملابس التي تقيك من

الشمس ٠٠ اذن كل هذا قد يبعد الشمس عنك ٠٠ ولكنه لا يسترها ٠٠ أى لا يخفيها ٠٠

ولكن ما هو الذي يستر الشمس ١٠ الذي يجعلها تختفي ١٠ تغيب ١٠ تنهب ١٠ تنهب ١٠ تفيب ١٠ تنهب ١٠ تنه الظلام ١٠ انه الليل ١٠ الليل هو الذي يستر الشمس ١٠ فلا تجد أشعتها في أي مكان ١٠ ولا تنظرها أينما كنت ١٠ ولو صعدت لأعلى مكان ١٠ ولو خرجت الى الشارع وكيفما كنت ١٠ ولو صعدت لأعلى مكان ١٠ ولو خرجت الى الشارع ١٠٠ فانك لا ترى الشمس لأنها مستورة عنك بالظلام ١٠٠

هنا يجب أن نتوقف قليلا ٠٠ إلله سبحانه وتعالى في الآية الأولى وضع لنا القوانين التي يجب أن يسير عليها الممكن في الأرض ٠٠ وقال لنا اننا يجب أن نضيف الى الأسباب التي يعطيها الله سبحائه وتعالى أو يمكننا منها ٠٠ ثم بعد ذلك عندما بلغ ذو القرنين بين السدين وجد يأجوج ومأجوج إنهم قوم مفسدون في الأرض ٠٠ ولكنه في الآية الكريمة

#### « حتى اذا بلغ مطلع الشمس وجدها تطلع على قوم لم نجعل لهم من دونها سترا » • •

نم يزد الله سبحانه وتعالى شيئا مما قام به ذو القرنين عندما بلغ هذه الأرض ٠٠ ولما كان القرآن الكريم كل حرف فيه بميزان دقيق ٠٠ فلا بد أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا شيئا في هذه الآية الكريمة وحدها ١٠ اذن ما هي الحكمة المستورة في هذه الآية الكريمة ٠٠؟

بعض الناس يمر على هذه الآية ولا يسأل نفسه هذا السؤال • • الله سبحانه وتعالى جعل لذى القرنين عملا حين بلغ مغرب الشمس • • وجعل له عملا حين بلغ بين السدين • • ولكن في هذه الآية الكريمة لم يجعل له عملا • • اذن لا شك أن المراد هنا هو ما ذكره الله سبحانه وتعالى

#### « لم نجعل لهم من دونها سترا »

ومن هنا فان معنى الآية الكريمة

#### « لم نجعل لهم من دونها سترا » • •

أن الاسكندر قد وصبل الى مناطق فى الأرض لا تغيب عنها الشمس فترة طويلة ١٠ أى أنه لا يتعاقب عليها الليل والنهار كباقى أجزاء الكرة الأرضية ١٠ بل تظل السمس مشرقة عليها لفترة طويلة لا يسترها ظلام ١٠ واذا بحثنا الآن نجد أن هناك مناطق فى العالم تغيب عنها الشمس ٦ شهور فى العام ١٠ فالشمس لا تغيب عنالقطب الشمالى مدة ٦ شهور ١٠ وعن القطب الجنوبى مدة ٦ شهور ١٠ فكأن الله تعالى يريد أن يخبرنا أن هناك أماكن فى الأرض لا تخضع لقواعد تعاقب الليل والنهار كالتى تخضع لها باقى أجزاء الأرض ١٠ وانها تشرق الشمس عليها دون أن يسترها الظلام لفترة طويلة ١٠٠

#### الأذن ١٠ والحياة ١٠ والبعث

على أن لنا عودة في الحديث عن ذي القرنين والآيات التي ذكرت عنه في القرآن الكريم • ولكن فلنبدأ الخواطر حول سورة الكهف من أولها • •

كما قلت ١٠٠ الكهف فجوة داخلة في الجبل ١٠٠ لابد أن نبحث قليلا ونكتشف ما هو داخل هذا الكهف ونعرفه ١٠٠ والكهف الحسى الذي ذكره الله أولا في السورة هو الفتية الذين آمنوا بربهم ١٠٠ هؤلاء الفتية كانوا مؤمنين ١٠٠ خافوا على أنفسهم من طغيان باطل كافر ١٠٠ فانتقلوا الى كهف يختبئون فيه حتى لا يدفعهم هؤلاء الكفار الى عدم الايمان ويعودوا بهم الى الكفر ١٠ والله سبحانه وتعالى يريد أن يبين لنا ١٠ أنه مهما ظهر الباطل وطغى ١٠٠ فان الايمان موجود في الدنيا ١٠٠ قد يكون مستورا عنا ١٠٠ ولكنه موجود لا ينتهى أبدا ١٠٠

هذه هي الآيات الأولى من السورة ٠٠ ولكننا عندما نتامل ٠٠ فاننا نجد في هذه الآيات عـددا من المعجزات القرآنيــة ٠٠ التي يريد الله سبحانه وتعالى أن يخبرنا بها ٠٠ وأن يوجه نظرنا اليها ٠٠

يقول الله تعالى

#### « فضربنا على آذانهم في الكهف سنين عددا »

وهذه هي المعجزة الأولى فالله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا أن الشيء الذي لاينام في الحواس هو الأذن ١٠ أنت حين تغمض عينيك لا ترى ١٠ ولكنك لا تستطيع أن تغمض أذنيك أبدا ١٠ الأذن تظل مفتوحة تؤدى وظيفتها سواء أردت أو لم ترد ١٠ اذا كنت لا تريد أن ترى شخصا ١٠ فأنت تغمض عينيك فلا تراه أو تشييح عنه بوجهك ١٠ ولكنك اذا لم ترد أن تسمع صوتنفس الشخص ١٠ فأنت لاتستطيع أن تغمض أذنيك ١٠

واذا كان هنساك انسان نائم ٠٠ فقد تمر بيدك قرب عينيه فلا يستيقظ ٠٠ ولكنك متى أحدثت صوتا بجانب أذنه فانه يستيقظ على الفور ٠٠ فالله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا أولا أن الأذن لا تنام أبدا ٠٠ ثانيا أنها أداة الاستدعاء ٠٠ ثالثا : انك لو فصلت الإذن عن ضوضاء الدنيا ٠٠ فان الانسان يمكن أن ينام فقرة طويلة ٠٠ ولكنه من المستحيل أن ينام اذا تعرضت الأذن لضوضاء الدنيا ٠٠ ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى حين أراد أن يجعل أهل الكهف ينامون سنين طويلة ٠٠ دون أن يحسوا بما حولهم ٠٠ فانه لم يأخذ أبصارهم ٠٠ ولكنه ولم يجعل حركة قلب النائم ٠٠ ولكنه ضرب على آذانهم وكان هذا كافيا جدا ٠٠ ليفصل بينهم وبين الدنيا ضرب على آذانهم وكان هذا كافيا جدا ١٠ ليفصل بينهم وبين الدنيا تماما طوال فترة نومهم ٠٠ والأذن هي أداة الاستدعاء في الآخرة ٠٠

ثم ننتقل الى آية أخرى ٠٠ يقول الله سبحانه وتعالى

« وتحسبهم ايقاظا وهم رقود · ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال » · ·

## العقل البشرى يجب أن يتوقف عند قول الله سبحانه وتعالى « ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال » • •

لماذا قال الله سبحانه وتعالى هذا الكلام ٠٠ وما هو الداعى لأذ توضع هذه الألفاظ فى الآية ٠٠ مع أنها لو حذفت لا تغير من السياق كثيرا ٠٠ كما قلت وأقول دائما ٠٠ ان لكل كلمة فى القرآن الكريم معنى معجزله ٠٠ بعضه وصل اليه العقل ٠٠ والبعض الآخر سيصل اليه العقل بعد سنوات طويلة ٠٠ اذا تأملنا فى الآية الكريمة

#### « ونقلبهم ذات اليمين وذات الشمال »

نجد أن الله سبحانه وتعالى سيبعث هؤلاء الفتية كآية من آياته ٠٠ أى سيعيدهم مرة أخرى الى حياة البشر ١٠ ومن هنا فانه يضع قواعد الصحة للرقاد الطويل ١٠ فنجد أننيا الآن إذا أصيب أحدنا بمرض يتطلب رقادا طويلا ١٠ فان الأطباء يحذرون من أن المريض يجب أن يقلب يمينا ويسارا حتى لا يصاب جسمه بالقروح ١٠ أو تحدث له انسدادات في الدورة الدموية في القدمين ١٠ أو في الجزء الأسفل من الجسم ١٠

ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى يريد أن ينبهنا الى أن الرقاد الطويل يجب أن يتم معه تقليب للانسان الراقد ٠٠ بحيث لا يرقد على جزء واحد من جسده فترة طويلة ٠٠ فيصاب بأضرار بالغة يعرفها الطب جيدا هذه الأيام ٠٠٠ كشف عنها الله سبحانه وتعالى من علمه للناس فعرفها لهم —

ومن هنا فائه سبحانه وتعالى ٠٠ وقبل أن يكتشف العالم البشرى ذلك بسنوات طويلة وضع هذه الآية الكريمة ليخبرنا بأنه مادام عناك رقاد طويل فيجب أن يقلب الانسان يمينا ويسارا ٠٠ وأن يكون هذا أساسا في المحافظة على صحته ٠٠ أو على الأقل في منع أضرار بالغة عنه ٠٠

ونأتى للآية الكريمة في سورة الكهف :

« ولا تقولن لشيء اني فاعل ذلك غدا الا أن يشناء الله • • واذكر ربك اذا نسيت » • •

هذه الآية يجب أن نتوقف عندها وقفة كبيرة ١٠ لماذ١ : ١٠ لأنني ان أقول اننى سأفعل كذا غدا ١٠ وأنت تقول انك ستفعل ذلك غدا ١٠ والوحيد القادر على الفعل هو الله سبحانه وتعالى ١٠ ان شاء فعل وان شاء لا يفعل ١٠ ونحن عاجزون تعاما عن أن نفعل أو لا نفعل الا بعشيئة الله ١٠ ولأوضح ذلك قليلا ١٠ اللهى يويد أن يفعل شيئا ١٠ يجب أن يملك أولا القدرة على الفعل ١٠ ويجب أن يملك ثانيا الوقت يجب أن يملك ثانيا الوقت الذي سيتم فيه الفعل ١٠ ويجب أن يملك ثانيا الذي سيتم فيه الفعل ١٠ ويجب أن يملك ثانيا دوهذا الفعل ١٠ بمعنى اننى اذا قلت اننى ساذهب لمقابلة فلان غدا ١٠ وهذا الفعل ١٠ بمعنى اننى اذا قلت اننى ساذهب لمقابلة فلان غدا ١٠ وهذا الفعل ١٠ بمعنى اننى اذا قلت الني ساذهب لمقابلة فلان غدا ١٠ وهذا الفعل ١٠ بمعنى اننى اذا قلت الني ساذهب لمقابلة فلان غدا ١٠ وهذا الفعل ١٠ بمعنى اننى اذا قلت الني ساذهب لمقابلة فلان غدا ١٠ وهذا الفعل ١٠ بمعنى اننى اذا قلت النيسان انه سيفعله ١٠ فإنن يجب أن منذ الفياة فيها يقول الإنسان انه سيفعله ١٠ فإنن يجب أن منذ الفياة المنازة فيها يقول الإنسان انه سيفعله ١٠ فإنن يجب أن منذ الفياة قلت الفياة الفياة قلت الفياة الفياة قلت الفياة الفياة قلت الفياة قلت الفياة الفياة قلت الفياة الفياة قلت الفياة الفياة قلت الفياة الفيا

اذا المنافق ا

فاذا انتقلنا بعد ذلك الى النقطة التالية ٠٠ وكنت أنا على قيد الحياة ٠٠ وبصحة جيدة ٠٠ وانتفت جميع الظروف التى تمنعنى من أن أتم هذه المقابلة ٠٠ فلهناك الطرف الآخر ٠٠ وهو الشخص الذى ساقابله ٠٠ وقد أذهب فلا أجده في مكتبه لأى سبب ٠٠ يتعطل في الطريق ٠٠ يعرض ٠٠ يأتيه عمل مفاجى ٠٠ يحدث له أى شيء مفاجى يمنعه من حضور المقابلة ٠٠ كأن تتعطل سيارته ٠٠ أو يصطدم بسيارة أخرى فيضط للذهاب الى الشرطة ٠٠ أو تحدث له أى مشكلة في الطريق ٠٠ أو في المنزل ٠٠

المهم في هذا كله ١٠ أننى لا أملك عنصرا وإحدا من عناصر القدرة على العمل لأقول اننى سأفعل كذا ١٠ ولكن من الذي يملك القدرة ١٠ هو الله سبحانه وتعالى ١٠ فهو الذي يقول كن فيكون ١٠ حي لا يموت ١٠ باق لا يفنى ١٠ لا يستطيع أحد أن يشغله عن شيء ١٠ أو أن يمنع فعله أو قضاءه ١٠ فانه متى قضى شيئا فانه يكون ١٠ كاذا ١٠ لأنه ليست هناك قوة تستطيع أن توقف ١٠ أو تمنع ١٠ أو تؤجل ١٠ أو تؤخر ١٠ أو تقدم ما يريده الله سبحانه وتعالى ١٠

ومن هنا فان الفعال لما يريد هو الله سلمحانه وحده ١٠٠ أما نحن جميعا كلنا ١٠٠ كل البشر فعالون لما يشاء الله ١٠٠ فما دام العمل يدخل في المشيئة فهو سيتم ١٠٠ لأن الله وحده هو الفعال ١٠٠ وما دام العمل لا يدخل في المشيئة فهو لن يتم ١٠٠ لأن الله وحده هو الفعال ١٠٠

ومن هنا فان قول آلله سبحانه وتعالى

#### « ولاتقولن لشيء اني فاعل ذلك غدا الا أن يشاء الله »

يريد أن يلفتنا الى حقيقة كونية هامة ٠٠ لأن الذي يتم هو مشيئة الله وارادته ٠٠ ثم يقول الله سبحانه وتعالى

#### « واذكر ربك اذا نسيت » • •

حتى تتذكر دائما أن الله هو الفعال ٠٠

والانسان أصله من تراب ٠٠ ثم من نطفة ٠٠ وهو الخلق بعد آدم ٠٠ التراب أو النطفة لا تستطيع أن تفعل شيئا من هذا التراب الذي ندوس عليه كل يوم هو نفس الجسد الذي نمشي فوقه ٠٠ ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى يريد أن يجعل الانسسان يفيق من الغرور ويذكره بخلقه ٠٠ واذا كنت أنت من تراب وأنا من تراب ٠٠ فمن أين جاءتك القدرة الخارقة التي تجعلك تنسى الله وتعبد نفسك ٠٠

الله سبحانه وتعالى هو الذى وهبك هذه القدرة ٠٠ هو الذى خلق الكون لك ٠٠ وسخره من أجلك ٠٠ ولكى تعرف هذه العقيقة يجب أن تعلم جيدا أن الله فعل هذا كله من حفنة من تراب ٠٠ فهؤلاء الذين تراهم أمامك يعبدون أنفسهم هم حفنة من تراب مستها قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ ولكى تسجد لهذه القدرة تأمل قليلا فيما استطاعت أن تفعله في حفنة من تراب ٠٠ وكيف حولتها الى انسان يسود الكون

ان الله يريد أن يذكرنا بنعمه وأن نعلم دائما أن الفضل منه ٠٠ وأن الذى أعطى يستطيع أن يأخذ ٠٠ وأن الذى منح يستطيع أن يمنع ٠٠ وهذه مسألة هامة جدا فى سلوكيات الحياة ٠٠ للذا ٢٠٠ لأن الانسان حينما يغتر بقدرته يبطش ويظلم ويفتك بالضعفاء ٠٠ ويطغى فى الأرض ٠٠ أما أذا تذكر أن هذا كله من قدرة الله وأن الله مبحانه وتعالى الذى منح يستطيع أن يأخذ ٠٠ والذى أعطى يستطيع أن يوقف هذا العطاء ٠٠ فان خشية الله تدخل فى قلبه فتجعله يراجع نفسه فلا يبغى ولا يظلم ويخشى الله فى كل عمل يعمله ٠٠ وفى هذا صلاح الكون كله ٠٠

#### الفضل لة وحد

ثم بعد ذلك تأتى الآية الكريمة فى استكمال الحوار
« ولولا اذ دخلت جنتك قلت ما شساء الله لا قوة الا
بالله ١٠٠ ان ترن أنا أقل منك مالا وولدا ١٠٠ فعسى
دبى أن يؤتين خيرا من جنتك » ٠٠

هذه الآية ترد الشيء الى أصله ١٠ فالرجل هنا يذكره بقدرة الله التي نسيها ١٠ ويقول له أنت نسيت الذي وهب ١٠ وظننت أن ذلك من فعلك أنت ١٠ وأن الأسباب هي التي أعطتك كل هذا ١٠ ولكن الله هو الواهب الحقيقي ١٠ وهنا يجب أن نتنبه الى الكهف المعنوى الذي تحدثنا عنه في أول الكلام فالعطاء هنا مستور داخل كهف الحقيقة مسبورة بالمعطى هو الله سبحانه وتعالى ١٠ ولكن هذه الحقيقة مسبورة بالأسباب ١٠ ومن هنا نجد بعض الناس يقول : انما أوتيته على علم عندى ١٠ والبعض الآخر يقول أنا أكثر منك مالا وأعز نفرا ١٠ ولكن حلاله سبحانه وتعالى أراد أن ينبهنا الى الحقيقة في كهف ظاهره الأسباب ١٠ وباطنه قدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ وباطنه قدرة الله سبحانه وتعالى ١٠

فسادًا قال الله سبحانه وتعالى على لسيان الرجل الأقل مالا وولدا ٠٠ قال

« فعسى ربى أن يؤتين خيرا من جنتك ويرسل عليها حسبانا من السماء فتصبح صعيدا ذلقا أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا »

هنا أراد الله سبحانه وتعالى أن يأتى بعاملين أساسيين في النعمة التي يتمتع بها ذلك العبد الذي اغتر بماله وبقدرته • • فقال

#### « ويرسل عليها حسبانا من السماء فتصبح صعيدا زلقا ١٠ أو يصبح ماؤها غورا » ٠٠

لاذا ذكر الله سبحانه وتعالى هذين العاملين • ولم يذكر أية عوامل أخرى • • كان يقول له مثلا ربعا الله يستطيع أن ينهى أجلك غدا • • أو يستطيع أن يصيبك بمرض فلا تستطيع الحركة • • أو أى نوع آخر من أنواع النعم التى يستطيع الله سبحانه وتعالى أن يسلبها من هذا الرجل الذي أصابه الغرور ونسى نعمة الله • •

السبب الأساسي في ذلك أن هاتين النعمتين بالذات ٠٠ هما سبب وجود هذه الجنة ٠٠ أو الأرض الكثيرة الثمر ١٠ الكثيرة الخدير ٠٠

وهذان العاملان لا دخل لهما في قدرة الرجل نفسه على العمل والعطاء وحتى يمكن أن يقال انه هن الذي استطاع أن يهب لنفسه هذه الأرض الكثيرة الخير ٥٠ والله سبحانه وتعالى يريد هنا أن يذكرنا بأسباب قد تكون خافية علينا ٥٠ ولكنها الأساس في الخير كله ٥٠ فالماء الذي يستى منه الرجل هذه البينة الصغيرة ٥٠ هذا الماء لم يخلقه هو ٥٠ ولن يستطيع أن يخلقه ٢٠ بل أن الله سبحانه وتعالى هو الذي ساقه إليه ٥٠ ذلك أن العالم كله الآن وبعد أربعة عشر قرنا من فزول القرآن الكريم عاجز عن أن يوفر كوب ماء لشخص واجد ٥٠ وأمامنا المثل الحي ٢٠ هذه المساحات الساسعة من الصحراء ١٠ لو أن الانسان يستطيع بعلمه أن يخلق الماء م علق لها الماء الذي يحولها من صحراه علمة الى جنات واقرة الظلال والثهر ١٠

فالأساس هنا في هذه الجنة وفي الزرع والثمر الموجود فيها هو قدرة الله سبحانه وتعالى الذي وفر لها الماء ٠٠ وهذه ليست قدرة أي بشرى بشر ٠٠ ولا يستطيع بشر أن يدعيها حتى يومنا هذا٠٠ فالعلم البشرى بكل قدراته عاجز عن أن يخلق نهرا وسط صحراء ٠٠ ولكن قدرة الله سبحانه وتعالى خلقت مئات الألوف من الأنهار ٠٠ التي تسقى كل من يعيش على الأرض من انسان وحيوان وزرع ٠٠ وتسقيه بما يحتاج ٠٠ وأحيانا باكثر من حاجته ٠٠

اذن العامل الأساسي في وجود الخير كله هو الماه " هو توافر الماه الذي خلقه الله سبحانه وتعالى الذي خلقه الله سبحانه وتعالى يريد أن يذكر الانسان الذي أصابه الغرور في نفسه " " بأن الأساس في كل هذا هو الماء الذي وفرته لك والذي لا تستطيع أنت أن توفره • ويقول سبحانه وتعالى • •

#### « أو يصبح ماؤها غوراً فِلن تستطيع له طلباً » • •

والله سبحانه وتعالى يحفظ هذا الزرع من كل ما يهلكه من أنواد وعواصف وصواعق قد تقضى عليه ٠٠ وهذا ليس في قدرة البشر٠٠

بل هو ارادة الله سبحانه وتعالى٠٠ يعطيها لمن يشاء ويمنعها عمن يشاء ٠٠ ومن هنا قوله تعالى

#### « ويرسل عليها حسبانا من السسماء ٠٠ فتصبح صعيدا زلقا » ٠٠

#### الله 00 هو الفعال

أى أن الله سبحانه وتعالى يريد أن ينبهنا الى حقيقتين مستورتيز عنا في هذه النعمة ٠٠ وهاتان الحقيقتان هما الأساس ١٠ الحقية الأولى أن الله سبحانه وتعالى قد أعد هذه الجنة بالماء أساس الحياة والزرع فيها ٠٠ والحقيقة الثانية قد حفظها وبارك فيها ٠٠ وكلا الأمرين ليس للبشر فيهما مشاركة ٠٠ بحيث يستطيع أن يجادل ويقول أنا فعلت وفعلت ٠٠ فالانسان مثلا حين يزرع ٠٠ يضع الحب في الأرض ويرعاه ٠٠ ولكن قدرة الله سبحانه وتعالى هي التي تجعل هذا الحب في الأرض ينمو ويثمر ٠٠ ولكن هنا مساركة بشرية وتعالى أتى بحقيقتين لا يستطيع أى انسان فيهما أن يقول أنا شاركت وجعلها أتى بحقيقتين لا يستطيع أى انسان فيهما أن يقول أنا شاركت وجعلها صالحة للزرع ٠٠ وبدون هذا الماء لا يمكن أن توجد مثل هذه المجنة ٠٠ والحقيقة الثانية أنه حفظها وبارك فيهما أو يدعى أنه هو الذي كما قلت لا يستطيع الانسان أن يشارك فيهما أو يدعى أنه هو الذي

وهكذا

### « واحيط بثمره فاصبح يقلب كفيه عل ما أنفق فيها وهي خاوية عل عروشها » • •

ولكن لماذا أحيط بثمرة؟ حتى يعرف أنه لاحول له ولا قوة ٠٠ وأن المال والنفر اللذين أعتز بهما من دون الله لا يملكان له نفعا ولا ضرا ٠ ومن هذا فاته أصبح لهجد الجنبة خاوية على عروشها ٠٠ وأراد الله سبحانه وتعالى أن يستطيعوا أن يوتفالى أن يستطيعوا أن يوقفوا قضله الله ١٠ وأن الله مسبحاته وتعالى وهبه هذه الجنة بقدرته عو ١٠ فلسا كفر بالنصة ١٠ وافتر بالخال والولد ١٠ والت عنه وذهبت ١٠ والله وجد الآية الكريما

#### د ولم تكن له فئة ينصرونه من دون هه وما كان منتصرا ، ١٠

أى أنه بحث عن أولئك الذين كان يعتز بهم فلم يجد أحدا يستطيع أن ينصره أمام قدرة الله • وما كان منتصرا أى أنه حتى لو حاول ذلك بما له من مال أو نفر فلن يكتب له النصر • •

منا تأتى لحظة الندم فيقول:

#### د یا لیتنی لم اشرك بربی احدا ،

فقد أحس عندما ذهبت النصة أن الواهب هو أقد وحده وهو الذي الحده أخده و ولكنه كان قبل ذلك يقول و ال المال والنفر الذين عنده هم الذين يحفظون هذه النمعة من الزوال ويرعونها و تعضى صله الآية الكريمة و بعد أن ضرب الله هذا المثل للرجل الذي أنهم عليه و فأشرك غير الله في صده النمسة و فأخذ الله منه ذلك و أن الله سبحانه وتعالى مو أغنى الفركاه عن الشرك و فالنمل الذي يقصد به ارضاء به وجه الله سبحانه وتعالى و يقدر الله تقرب الى الله صبحانه وتعالى و بشر ما و يفسره صاحبه على أنه تقرب الى الله صبحانه وتعالى و فالله و فالله على الله عني هنه و و فالله النه عني هنه و فالله و فالله النه عني هنه و فالله النه عني هنه و فالله النه عني هنه و فالله و فالله النه عني هنه و فالله و فالله النه عني هنه و فالله النه عنه و فالله النه عنه و فالله النه و فالله و ف

واقد يضرب لنا حدا المثل ٠٠ حتى نتخذ الطريق السليم في الحياة ٠٠ فلا أدفع مبلغا من المال مثلا لعمل خير ويكون القصد الحقيقي من ذلك حو ارضاء شخص ما ١٠ أو قضاه مصفحة دنيوية ١٠ أوالحسول على مسمعة أو شهرة ١٠ أو أى غرض دنيسوى آخر ١٠ فاذا أتيت الى حفل ما ١٠ وقمت أعلن تبرجي بمبلغ من المال حي يقال عني انهى دجل

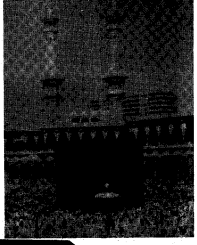
خبر ورجل بر واحسان فانى لا أفعيل ذلك لوجه الله ١٠ وانما أشركه في ذلك ما أبتغيه من سحمة الدنيا ١٠ والله سبحانه وتعالى أغنى الشركاء عن الشرك ١٠ واذا قدمت مبلطا من المال وأنا أبتغي مرضاة الله ١٠ فالله أغنى الشركاء عن أن يشرك معه أحدا في عمسل يقصسه به وجهه ١٠

ومن هنا ٠٠ فان الذي فعله صاحبه الجنة في أنه نصب الفضل الى نفسه ١٠ وانكر نسبة الله أو الذي يفسله بعض الناس في أنه يويد أن يحقق مصلحة دنيوية بعمل ظاهره الخبر ١٠ كل هذا يخبرنا الله سبحانه أنه لا يتقبله ١٠ المسل المسالح لله وحده ١٠ أما اذا كان عملا مسالما نقصد به مصلحة دنيوية وفي نفس الوقمت يقال انه لله ١٠ فالله غني عنه ١٠

SOCIOLOGICAL SERVICE S

حدثير في قرسي

● قال الله عز وجل لآدم: يا آدم انى عسرضت الأمانة على السموات والأرض فلم تطقها فهل أنت حاملها بما فيها ؟ قال: ان حملتها أجرت وان ضيعتها عذبت • قال: فقد حملتها بما فيها، فلم يلبث فى الجنة الا ما بين صلاة الأولى الى العصر حتى أخرجه الشيطان منها •

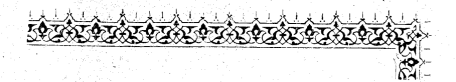


NO COLOR

حرست قرسی

STOREGICE STATES

يبقين من الليل ، فينظر الله في الساعة الاولى منهن في الكتاب الذي لا ينظر فيه غيره ، فيمحو ما يشاء وينظر ، الكتاب الذي لا ينظر فيه غيره ، فيمحو ما يشاء وينظر ، ثم ينظر في الساعة الثانية في جنة عدن وهي مسكنه الذي لا يكون معه فيها أحـــد الا الأنبياء والشـــهداء والصديقون ، وفيها ما لم يره أحد ولا خطر على قلب بشر ، ثم يهبط في آخر ساعة من الليل فيقول : الا من بشر ، ثم يهبط في آخر ساعة من الليل فيقول : الا من مستغفر يستغفرني ، فأغفر له ؟ ألا سائل يسألني ، فأعطيه ؟ ألا داع يدعوني ، فأستجيب له ؟ حتى يطلع فأعجر ، وذلك قول الله : (وقرآن الفجر ان قرآن الفجر الفجر ان قرآن الفجر الفجر والنهسال والنهس



## • الفصل الرابع

# علم الله .. وعلم الأرض

وقبل أن نترك الحوار حول سيورة الكهف ٠٠ يجب أن نتعرض الى قصة العبد الصالح مع موسى عليه السلام وقصة ذى القرنين

واسم هذا العبد الصالح مسألة لا يحدث عليها جدال ١٠٠٠ إنها هو عبد علمه الله من لدنه علما ١٠٠ والله سبحانه وتعالى حين يضرب الأمثال في القرآن الكريم يريد أن يعطينا الحكمة والموعظة ١٠٠ ولا يريدنا أن ندخل في مجادلة حول من هذا الشخص أو من هذا المرأة ١٠٠ ذلك أن الأسماء هنا لا قيمة لها ١٠٠ وانما القيمة الحقيقية في الموعظة والاحكمة ١٠٠ ولذلك لم يعرف الله سبحانه وتعالى في القرآن الكريم الا اسمين هما مريم أبنة عمران ١٠٠ وعيسى ابن مريم ١٠٠ لأن ما حدث أهما لن يحدث لفيرهما ١٠٠ ولذلك كان التعريف هنا وأجبا ١٠٠ أما فرعون مصر وذو القرئين ١٠٠ وفرعون موسى ١٠٠ وكل ذلك تركه الله سبحانه وتعالى بلا تعريف ١٠٠ حتى لاندخل في جدل حول الأسماء ١٠٠ ونترك المحكسة ١٠٠ ففرعون هو كل رجل يريد أن يعبد في الأرض ١٠٠ وذو القرنين هو كل من أعطاء الله الإسباب للأشياء ١٠٠ الى آخر ذلك وذو القرنين هو كل من أعطاء الله الإسباب للأشياء ١٠٠ الى آخر ذلك و

يقول آلله سبحانه وتعالى « فوجها عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من الدنا علما » وفي قول الله سبحانه وتعالى هذا كهف يستر حقيقة ٠٠ فموسى رسول الله ٠٠ والرسول هو المبلغ عن الله ٠٠ ومن هنا فالمفروض أن كل علم يأتى عن طريقه ٠٠ لأنه مكلف بابلاغ الرسالة ٠٠

ولكن الله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا أنه ليس على مشيئته قيود أو حدود ٠٠ وهو يفعل ما يشاء ويختار ٠٠ ومن هنا فانه قد يختار عبداً من عباده يؤتيه علما لم يؤته لأحد من رسله ٠٠ وهذا فضل الله سبحانه وتعالى يؤتيه من يشاء ٠٠ ومشيئة الله ليس عليها قيود ٠٠ وئيس لها حدود ٠٠٠

ثم نأتى بعد ذلك الى قصة العبد الصالح موسى عليه السلام ٠٠ وقيماً عدة حقائق فى كهوف ٠٠ ولكن الكهوف التى تستر الحقيقة تأتى أولا ٠٠ ثم بعد ذلك تأتى الحقائق ٠٠ ومن هنا فان موسى عليه السلام عندما يرى الكهوف ٠٠ ولا يرى الحقائق التى تسترها ٠٠ لا يستطيع الصبر على ذلك ٠٠ ومن هنا يقول له العبد الصسالح « اتك لن تستطيع معى صبوا » ثم يضيف « وكيف تصير على ما لم تحط به خبرا » ٠

العبد الصالح حكم بعلمه الذي علمه الله له ٠٠ وموسى عليه السلام حكم بما يعلمه ٠٠ ومن هنا أصطدم الحكمان ٠٠ فالعبد الصالح كان يقوم يعمل خير ، حقيقته مستورة في كهف ظاهره الشر ٠٠ وموسى كان يرى في هذه الأعمال ما هو ظاهر فقط ويحكم به ٠٠ لأنه لا يعلم باطن الأمور ٠٠ وفرق كبير بين الظاهر والحقيقة ٠٠ فالظاهر يراه الناس جميعا ٠٠ أما الحقيقة فان الله سبحانه وتعالى وحده هو الذي يعلمها ٠٠ قد يؤدى الانسان الصلاة ليقال عنه انه رجل صالح ٠٠ يينما هو يعصى الله في كل أمور الدنيا ٠٠ وقد يصليها رجل يملأ قلبه الايمان ٠٠ كلاهما أمامنا يصلى ٠٠ ولكن الله يعلم الذي يصلى قلبه الايمان ٠٠ كلاهما أمامنا يصلى ٠٠ ولكن الله يعلم الذي يصل

خشية له واتباعاً لدينه ٠٠ والذي يصلى ليقال عنه أنه رجل صالح٠٠ ثم يفعل كل ما نهي الله عنه ٠٠

ومثل ذلك الإحسان ٠٠ قد يحسن الانسان وسط جمع من الناس لينال هدفا دنيويا ٠٠ وقد يبتغى فضل آلله بحيث لا تعرف شهماله ماذا أعطت يمينه ٠٠ كلاهما أمامنا يحسن ٠٠ ولكن الجهزاء هنا مختلف ٠٠

ومثل ذلك ينطبق على أشياء كثيرة في الحياة ١٠ الحياة كلها كهوف تخفى حقائق ١٠ انسان يقول انه يريد لك الخير بينما هو يضمر الشر ١٠٠ وآخر يسمى لايذائك ويقسم أنه يسمى لفائدتك الى آخر ذلك ١٠٠

#### عندما يصطدم الحكمان

منا عنسدما يصطدم الحكمان ٠٠ يقول موسى عليه السلام «ستجدنى ان شساء الله صابرا ولا أعصى لك أمرا » ٠٠ ولكن الذي يستطيع أن يصبر هو المكلف بهذه الأعسال الذي يعرف حكمها ٠٠ والذي تلقى الأمر من الله سبحانه وتعالى ٠٠ أما من سترت عنه هذه الحكمة فانه لا يستطيع أن يصبر ٠٠ ومن هنا يأخذ العبد الصالح عهدا على موسى فيقول له ٠٠ « فان اتبعتنى فلا تسالنى عن شيء حتى احدث لك منه ذكوا »

الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا · · أن هذا الذي ترونه أمامكم هو الكهوف الظاهرية للحقائق التي أسترها · · والتي يصل اليها علمي وعلم من أعلمه · ·

وبدلك لا تحكموا بالظاهر ١٠ تحسبون أن الخير الظاهرى هو خير حقيقى ١٠ فقد يحدث لك شيء تعتقد أنه شر ١٠ ثم تمضى الأيام ويظهر ما هو مستور عنك ١٠ فتجد أنه شر ١٠٠ ثم تمضى الأيام ويظهر ما هو مستور عنك ٤٠ فتجد أنه كان فيه الخير العميم ١٠ وانك لعدم ادراكك وعلمك قد حسبته شمرا وقت حدوثه ١٠ وقد يحدث لك خير وتفرح به ١٠٠ ثم بعد ذلك يظهر أنه شر كنت تتمنى عدم حدوثه ١٠٠

والأمثلة في حياة كل منا كثيرة ٠٠ فكلنا ضاعت منه فرص اعتقد أنها خير ٠٠ وحزن على ضياعها ٠٠ ثم جاءت الأحداث التالية لتمنحه فرصا أحسن ٠٠ وكانت حكمة الله أن يمنع عنه شيئا ليعطيه ما هو خير منه ٠٠ كذلك ما نعتقده شرا في يوم من الأيام يصبح فجأة خيرا بعد أن تتكشف لنا الأحداث وتظهر الحكمة ٠٠ حامدين الله سبحانه وتعالى على أن ذلك حدث ٠٠ وكلنا لو استعرض شريط حيساته لوجد عشرات الاحداث التي تبين له هذه الحكمة ٠٠

ولكننا مع ذلك لا نطيق صبرا٠٠ حين تقع الأحداث رغم علمنا بهده الحقيقة ٠٠ لأنه ما دامت الحكمة خافية عنا فان الصندور تضيق والصبر يصبح بلاطاقة ٠٠ ولكن المؤمن هو الذي يعلم أن الخير قيما أختاره الله ٠٠ والشر فيما منعه وأبعده ٠٠

نعود بعد ذلك الى قصة موسى والرجل الصيالح ٠٠ حين دخلت التجربة في الحركة الفعلية في الأحداث التي نعيشها ٠٠ ماذا جرى ٠٠ الكلام النظرى شيء ٠٠ وعندما تحدث الأفعال شيء آخر ٠٠ عندما تحدث الأفعال لا يملك الانسان نفسه وينسى كل شيء ٠٠ وينفعل مع الأشياء بظاهريتها ٠٠ وذلك أمر يجب أن نتنبه اليه ٠٠ هناك فرق في التأثير داخل النفس البشرية ٠٠ بين كلام يقال ٠٠ من السهل أن

يصبر عليه الانسسان ٠٠ وبين الوقائع التي تحدث ٠٠ فان النفس تنفعل بالوقائم وفي لحظة الانفعال ننسي أشياء كثيرة ٠٠

ركب موسى والعبد الصالح سفينة ٠٠ والسفينة مملوكة لمساكين ٠٠ وموسى كنبى فيه الخبر ٠٠ يعلم أن الله سبحانه وتعالى قد أوصى برعاية المساكين ٠٠ ومن هنا فان من واجبه أن يعاونهم ويقدم لهم كل ما يحتاجونه ابتغساء مرضاة الله ٠٠ يركب موسى والعبد الصالح السفينة ٠٠ فاذا بالعبد الصالح بدلا من أن يقدم العون لهؤلاء المساكين أو يقدم لهم المساعدة ٠٠ أو حتى يمنع عنهم الأذى وهو أقل ما يجب ١٤٠ نالعبد الصالح يخرق السفينة ليعيبها ولا يطيق موسى صبرا على ذلك ٠٠

كيف يقوم العبد الصالح بهذا العمل ٠٠ كيف يخرق السسفينة ويعيبها حتى لايستطيع هؤلاء المساكين أن يحصلوا على رزقهم بواسطتها ٠٠ أو حتى يقطعوا من قوتهم لاصلاحها ٠٠ وفرق بين سفينة سليمة ٠٠ وسفينة معيبة في طلب الرزق وفي خدمة هؤلاء المساكين ٠٠

ولا يطيق موسى صبرا ٠٠ فيحتج ويقول « اخرقتها لتغرق اهلها لقد جئت شيئا امرا » ٠٠ وهنا يذكره العبد الصالح بعهده ويقول له « الم أقل لك انك لن تستطيع معى صبرا » ٠٠ فيتنبه موسى عليه السلام الى ما فعل ويقول « لا تؤاخذنى بما تسميت ولا ترهقني من أمرى عسرا » ٠٠

# لو أوتى العلم

ولو أن موسى عليه السلام أوتى علم العبد الصالح لفعل ما فهده العبد الصالح في السفينة ٠٠ ولكنه هنا حجب عنه العلم ٠٠ فضاق صدره بظاهر الأحداث ٠٠

ويمضى العبد الصالح وموسى عليه السلام في رحلتهما ٠٠ وينطلقان فيلقى العبد الصالح غلاما قيقتله ٠٠ وهنا ينفد صبر موسى مرة أخرى

كيف يقتل حذا العبد الصالح غلاما لم يؤذهما 
 وهنا نلاحظ أن حادث قتل الفلام أكبر من حادث خرق السفينة 
 ويقول موسى عليه السلام « اقتلت نفسها زكية بغير نفس لقد جئت فيينا نكرا »

منا يظهر الغرق بين من عنده الحقيقة ٠٠ وبين من حجبت عنه الحقيقة ٠٠ ولكن قتل الفلام مسألة تحتساج الى قدر أكبر من عدم الانفعال لا يقدر عليه البشر ٠٠ فيذكره العبد الصالح بعهده ٠٠ وهنا يتذكر ويقول له « ألم أقل لك أنك لن تستطيع هعي صبيرا » ٠٠ وهنا يتذكر موسى عليه السلام أنه نسى هذا مرتين فيقول له « أن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبتي قد بلغت من لدني عدرا » ١٠ أى أنى أعذرك اذا رفضت مصاحبتي لأنني لا أطيق الصبر ٠٠

وينطلق الالنان معا الى قرية ٠٠ هما غريبان وجائمان ٠٠ ويطلبان من أهلها طعاما ٠٠ والمفروض أن الغريب اذا مر بقرية فان أهلها يعرضون عليه الضيافة ولو لم يطلب ٠٠ والخلق الانسانى يقضى بأن يكرم أهل القسرية الغريب الذى يدخل قريتهم ويطعموه حتى اذا لم يطلب الطعام ٠٠ فما بالك اذا كان جائما ٠٠ وطلب منهم لقمة ليقيم بها أوده ٠٠ فاذا بهم يرعضون حتى ذلك ٠٠

شخصان غريبان جانعان ٠٠ موسى عليه السلام والعبد الصالع ٠٠ دخلا القرية ٠٠ وطلبا من أهلها لقمة صغيرة فرفضوا أن يعطوهما أى شيء ٠٠ ماذا يكون سكان مثل هذه القرية ٠٠ يكونون من اللئسام الذين لا يستحقون أى معروف ٠٠

ولكن موسى عليه السلام يفاجاً · · العبد الصالح يجد جدارا متهدما في القرية فيعيد بناء ويكمله ويجمله · · ويذهل موسى عليه السلام من هذا التصرف · · لقد طلبنا لقمة من أهل هذه القرية لنسكت بها صراخ الجوع فرفضوا · · وأنت تجمل لهم قريتهم · · وتبنى جدارا متهدما جزاء لهم على ذلك · · كان من الأولى أن تطلب أجرا نأكل به

طعامنا بدلا من أن تقوم بذلك مجانا ٠٠ فهؤلاه أناس لا يستحقون المعروف ٠٠ وهنا قال موسى عليه السلام « لو ششت لاتخات عليه الجراء ٠٠ وهنا قال موسى عليه السلام » لو ششت التخات عليه

و ذان هذا هو الفراق بين العبد الصالح وموسى عليه السلام ... فقد هاهده أول مرة ونسى . وعاهده ثانى مرة ونسى . واتفقاً على أن المرة الثالثة تكون فراقا بينهما فلا يصاحبه . فقال له العيد الصالح « هذا فراق بينى وبينك » . .

ولكنه لم يقل له هذا الكلام ويعضى ٠٠ بل بين له الحكمة في كل ما حدث ٠٠ قال انه خرق السغينة التي يعلكها المساكين ٠٠ ولكنه خرقها لينجيها من ملك ظالم كان يأخذ كل سغينة غصبا ٠٠ ومن هنا لكي تنجو هذه السغينة ولاتضيع ٠٠ وتبقى لهؤلاء المساكين ٠٠ كان لابد أن يعيبها حتى لا يأخذها الملك الظالم ٠٠ والسؤال أيهما خير٠٠ أن تبقى للمساكين سغينة فيها عيب يستطيعون اصلاحه أم لا تبقى لهم سغينة على وجه الاطلاق ٠٠ أيهما خير للمساكين أتكون لديهم سغينة مخروقه ٠٠ أم يستولى الملك الظالم على السغينة ٠٠ ولا تبقى طهم سغينة أصلا ٠٠ لو خيروا لاختاروا ما حدث ٠٠ ووجدوا فيه الحيم المعيم لأن الذي حدث هو شيء بسيط أنقذ لهم السغينة وأبقاها ٠٠ ومى هنا فلو عرفوا الحكمة لاختاروا الواقع ٠٠ ولكن غياب الحكمة عن مومى عليه السلام جعله لا يطيق صبرا على الواقع ويعتبره شرا ٠

#### وجنبه غلاما فقتله

ناتى بعد ذلك الى قصة الغلام الذى قتله العبد الصلاح ، ماذا كانت العكمة ، • « فكان أبواه هؤهنين فغشمينا آن يرهقهما طغيانا وكفرا » • •

اى انسسان ينظر الى الابن كقرة عين ١٠ وامتداد له ١٠ وذكرى حسنة يتركها في الدنيا ١٠ ولكن الانسان اذا نظر الى ابنه في أنه سيكون السبب في شقائه وتعبه ١٠ ويفتنه في دينه ١٠ وهو رجل

وسالع و فائه في هذه الحالة يتمنى من الله مسحانه وتعالى أن يبدله بابن غيره صالح مؤمن و و

فالابن ۱۰ أو الابنة ۱۰ وهذا ما نراه كثيرا في حياتنا كل يوم ۱۰ عندما لا يكون صالحه ۱۰ قد يفتن أبويه في دينهما ۱۰ قد يجملهما يسرقان من أجله ۱۰ أو يرتكبان ما يغضب الله ليرضياه ۱۰ ومن هنا فأنت أحيانا تسرق من أجل ابنك ۱۰ وأحيانا تطفى من أجل ابنك ۱۰ والاب دائما والأم ضعيفان أمام الابن في مطالبه ۱۰

والانسان الصالح لا ينظر الى هذه الحياة وحدها ١٠ وانها ينظر الى الحياتين معا ١٠ الدنيا والآخرة ١٠ ومن هنا حين يعد يده الى مال غيره يعرف أنه سيحاسب ١٠ وأنه سيعذب من أجل ذلك ١٠ فلا يكون سعيدا بهذا المال الحرام ١٠ بل يكون شقيا به ١٠ وهكذا كل ما يغضب الله مهما كان فيه من بهجة دنيوية ١٠ فانه بالنسبة لرجل غير صالح ١٠ أو غير مؤمن قد يسعده ذلك الذي يبتغي لذة عاجلة ١٠ أما الانسان المؤمن فانه مهما أعطته الدنيا بطريق يغضب الله لا يمكن أن يكون سعيدا بما حصل عليه لأنه يعلم يقينا أنه باغضابه لله ١٠ وارتكابه ما نهى عنه لن يحصل على شيء الا الشقاء في الدنيا والآخرة مهما كان ذلك الظاهر السريع يحمل من أهسسياء تفتن الكافر أو غير المؤمن ٠

اذن ٠٠ أذا خير الوالدان الصالحان في أن يهبهما الله ولدا فاسدا يضيع لهما دينهما ويخرجهما من الطاعة إلى الاثم ١٠ أو لا يهبهما ولدا على الاطلاق ١٠ اختارا الثانية ١٠ ذلك أنهما يعلمان يقينا أنه من المخير لهما ألا يكون لهما ولد ١٠ على أن يكون لهما ولد أو ابنة يورثهما الشقاء ١٠ ويجعلهما يخرجان عن طاعة الله ١٠

الله سبحانه وتعالى لو خير الوالدين الصالحين وقال لهما هذا الابن سيؤدى بكما الى النار ٠٠ وسيجعلكما تطغيان وتكفران ٠٠ لقالا يا ربى لا نريده ٠٠ إذن الاختيار هنا هو اختيار الرجل الصالح لما فيه الخير و لو خير هذا الرجل بين ابن فاسد و أو ابنة فاسدة تؤدى به الى الكفر والطغيان وبين ذهاب هذا الابن و أو هذه الابنة.

ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى اختار لهذين الوالدين الخير ٠٠ يل انه اختار لهما رحمة منه هائلة ٠٠ فالابن الذى قضى أجله وهو غلام قد منع عنهما الشرور التي كان سيرتكبها في الدنيا ٠٠ وبذلك طقه الله بوالديه في الجنة رحمة بهما ٠٠ هذه واحدة ٠٠ والثانية الله سبحانه وتعالى يريد أن يبدل بهذا الابن غلاما آخرصالحا مصداقا لقوله تعالى ٠٠ و قاردنا أن يبدلهما رجها خيرا منه ركاة وأقرب رحما ٥٠ فالله سبحانه وتعالى قد اختار أن يبدل هذا الغيلام الذى كان مينشأ فاسدا غير صالح ٠٠ وسيؤدى بأبويه الى الكفر والى النار ٠٠ وأبواه صالحان مؤمنان قد اختار ألله سبحانه وتعالى برحمته أن يبدلهما خيرا منه ٠٠ أى ولدا صالحا ٠٠ يكون خير ذكرى لهما يتركانها في هذه الدنيا ٠٠

ونحن حين نتابع الأحداث ٠٠ لا يجب أن نربط الحدث بزمن ٠٠ ولك أن الزمن شيء نسبى موجود عندنا فقط ٠٠ أما الله سبحانه وتعالى فلا يحده زمن ٠٠ ومن هنا فاننا حينما نستحضر أي عمل يجب أن نستحضر العمل والجزاء عليه ٠٠ فنحن حين نرتكب معصية من المعاصي ٠٠ قد يفرح بها غير المؤمن ٠٠ يفرح بانه حصل على مال حرام ٠٠ أو أنه أخذ ثمرة عمل غيره ٠٠ أو أنه ظلم انسانا وطغى في الأرض ليحصل على مكسب عاجل ٠٠

ولكن الأمور لا تؤخذ هكذا بالنسبة للانسان المؤمن و والفرق هنا بين المؤمن والكافر و أن الجزاء قد حجب عن الاثنين معا و ولكن الانسان المؤمن يرى الجزاء عن يقين و وكانه حاضر أمامه و بينما الكافر لا يرى الجزاء لآئه مستور عنه و وهو لا يؤمن به و ولو كان الجزاء مكشوفا عنا لتساوى المؤمن والكافر في الطعام و فاذا ملانا حجرة بالذهب و وقلنا لانسان هذا مال حرام هو لك و خذه وتمتع

به أياما معدودة ٠٠ ثم فتحنا له باب الحجرة فرأى عذاب الله في ناو جهنم ٠٠ وقلنا له بعد أن تتمتع بهذا المال الأيام معدودة سنلقى بك في هذه الحجرة لتلقى جزاك من الله ٠٠ في هذه الحالة لن تمتد يده الى قطعة واحدة من هذا الذهب ٠٠ وكذلك كل معاصى الله لن يقربها ٠ ولكن الذي يحدث ٠٠ ان الانسان المؤمن يرى هذا في عقله ٠٠ ولو أنه غيب عنه ٠٠ فهو حين يمد يده الى مال حرام ٠٠ تظهر أمام عينيه صورة الناو ٠٠ وعذاب الله ٠٠ فيبتعدمسرعا مستميذا بالله من هذه المعصية ٠٠ أما الكافر ٤٠ أو غير المؤمن فانه لا يستحضر هذا العذاب ٠٠ وينكره ٠٠ أو على الأقل يحاول أن ينكره ٠٠ وأن يقنع المغلب بأن كل هذا غير صحيح ٠٠ ومن هنا فانه ينطلق الى الحرام معتقدا موهما نفسه أنه لا عقاب بعده ٠٠ وأن الذي سيغنيه في الدنيا هو مكسب له لن يحاسب عنه في الآخرة ٠٠ بينما الحقيقة المستورة هي غير ذلك تماما ٠٠

ومن هنا قان الانسان المؤمن يرى المعصية جزاء وعدابا من الله ٠٠ والانسان غير المؤمن يرى المعصية مكسبا ومفنما ٠٠ وباختلاف النظرة يختلف العمل ٠٠ ولكن الحقيقة تبقى وان كانت خافية مستورة عنا ٠٠ وهى أن كل عمل له حسابه ٠٠

# أى اختيار للابوين

نعود بعد ذلك الى قصة الغلام الذى قتله العبد الصالح ٠٠ لو أن منا الغلام عاش ولم يأت أجله ٠٠ ونشأ فاسدا وأورد أبويه النار وجعلهما يسرقان ويطغيان ليرضياه ٠٠ أكان ذلك خيراً لهما ١٠ أم أن يبدله الله بغلام صالح يحفظ لهما دنياهما وآخرتهما ٠٠٠

لو زأى الأبوان الصالحان الغيب لاختارا الواقع ٠٠ لانهما يعرفان يقينا أن هناك حسابا ٠٠ وان هنـاك بعثا ٠٠ وهما يرعيان الله في أمورهما في الدنيا ٠٠ بهذا اليقين المستقر في قلبيهما ٠٠ آذن الذي حدث رغم أن ظاهره الشر ، حقيقته خير للابوين . . الصالحين . . وللغلام . . ولكن الذي ستر عنه الغيب يحسب أنه شر .

والغريب أننا في حياتنا نفعل أشياء كثيرة من أجل أن نحصل على حياة أفضل في المستقبل ٠٠ فالأب والأم مثلا يحرمان نفسيهما من كل مباهج الحياة ٠٠ ليوفرا لأولادهما العلم الذي يجعلهم قادرين على حياة كريمة ٠٠ بل أنهما يسعيان ليوفرا لأولادهما حياة أسعد من تلك التي عاشوها معهما ٠٠ والانسان المريض يحرم نفسه من طعام يحبه ٠٠ أو من شراب تشتهيه نفسه ٠٠ أو من أشياء كثيرة يهواها قلبه ٠٠ ويتحمل مرارة الدواء ٠٠ وربما الرقاد الطويل ليحصل على الصحة ٠٠ هذه سنن الحياة لا اختلاف عليها ٠٠ فاذا جئنا الى الحياة الدنيا والآخرة وجدنا بعض الناس يسرعون الى مغنم عاجل ٠٠ ناسين ذلك القادم وهو جراء الله ٠٠

وتعجب انت من انسان يحرم نفسه من بهجة الحياة فترة طويلة ويظل يذاكر ويكدح حتى يحصل على حياة طيبة ٠٠ ثم هذا الانسان نفسه ينكر سنة الله سبحانه وتعالى التي اتبعها هو في الأمور الدنيوية نفسه ينكر سنة الله سبحانه وتعالى التي اتبعها هو في الأمور الدنيوية من فيقترف الآثام ٠٠ ويرتكب المعاصي ٠٠ ناسيا أو متناسيا ان ذلك مثل الذي يلعب في صباه ٠٠ ويغمل ما تهواه نفسه ٠٠ فاذا كبر لم يجد عملا يقتات منه ٠٠ بل انه أكثر من ذلك بكثير ٠٠ فالحياة الدنيا أيام معدودة ٠٠ والحياة الآخرة خلود ٠٠ والحياة الدنيا أن يتمتع الانسان بقدرة الله مبحانه وتعالى ١٠ التي لا تحدها حدود ٠٠ وفرق هائل بين قدرة المخلوق وقدرة الخالق ٠٠ والحياة الدنيا فيها مباهج محدودة ٠٠ الخالص فيها الانسان هلكت صحته ٠٠ ولم يستطع التمتع بها ٠٠ في العلمام علاجه الحرمان من العلمام ٠٠ والذي يغوط في أي لذة أخرى دنيوية حرمه الله منها ٠٠ ويحمله غير قادر عليها ٠٠ أما الحياة الآخرة ٠٠ ففيها ما لا عين رأت ٠٠ ولا أذن مسمعت ٠٠ ولا خطر على قلب بشر ٠٠٠

هنا في هذه الحكمة أساس ايماني ٠٠ ولذلك قال الله مسبحانه وتمالى «وتمالى «وكان أبواه هؤهنين » ٠٠ فقد قدم الله سبحانه وتمالى حقيقة ماسة قبل الحدث نفسه ٠٠ وهو أن ألأبوين مؤمنان صالحان ٠٠ هذا الإيمان في الأبوين يجعلهما اذا خيرا بين ابن يضيع هذا الإيمان ٠٠ وبين لا ابن على الاطلاق ٠٠ أن يختارا الجقيقة الثانية ٠٠ ولكن الله سبحانه وتمالى بهذا العمل الذي اذا نظرنا اليه بالمقاييس الدنيوية نحسبه شرا ٠٠ بهذا العمل قد حفظ ايمان الأبوين وبدلهما ابنا صالحا ٠٠ ثم أكرم الابن بأن قضى أجله وهو غلام ٠٠ ولم يتركه حتى يدخل محك التجربة ويصبح فاسدا يكتب عليه العذاب في الآخرة ٠ وكما قلت لو خيرت أبوين مؤمنين بين قضاء الله ٠٠ وبين ما كان سبحدث لاختارا قضاء الله سبحانه وتعالى ٠٠ واعتبراه رحمة منه وفضلا ٠٠ ولكن إلذي يجب ألا يغيب عنا في هذه الحقيقة هو ايمان الأبوين أولا ٠٠ فالايمان هنا هو أساس هنا الاختيار ٠٠

# العمل الصالع ، • ولا يدعب

وننتقل بعد ذلك الى الحقيقة الثالثة ، وهي القرية التي استطعها أهلها فابوا أن يضيغوها ، أثنان غريبان دخلا الى قرية وهما في حالة جوع شديد ، أبسط الاشنياء أن القوم الكرام ، أذا دخل غريب القرية أطعموه ولو لم يكن جائعا ، أو على الأقل عرضوا عليه الطعام ، فاذا كان جائعا وجب عليهم أطعامه ، ولكن أهل هذه القرية التي دخلها موسى والعبد الصالح قابلوهما بلؤم ونذالة ، ذلك أن موسى والعبد الصالح كانا جائعين وغريبين ، وطلبا الطعام من أهل القرية ، ولم يطلبا طعاما فاخرا ، أو مائدة تعوى عشرات ألاصناف ، ولكنهما طلبا لقمة تقيم أودهما وتسمكت جوعهما ، فماذا فعل أهل القرية ، أبوا ، وفصوا أن يعطوهما حتى هذه فماذا فعل أهل القرية ، أبوا ، وفصوا أن يعطوهما حتى هذه اللقمة الصغيمة ، وإذا بالعبد الصالح يجد جدارا متهدما في القرية فيبنيه ويجدد ، ولم يطلق موسى صبرا ، مؤلاء الناس فيبنيه ويجدد ، ولم يطلق موسى صبرا ، مؤلاء الناس فيبنيه ويجدد ، ولم يطلق موسى صبرا ، مؤلاء الناس فيبنيه ويجدد العمالهم مجانا

• تقدم لهم خدمة • تبنى لهم جدارا متهدما • • جزاء على هذا اللؤم • وهذه النذالة • • وتأتى الحقيقة المستورة لتبني لموسى عليه السلام الحكمة من بناء هذا الجدار • فهذا الجدار لم يكن خيرا لأهل القرية الذين تخلوا عن كل مبادىء الشهامة • • بل كان خيرا لأولاد رجل صالح يخشى عليهم من أهل هذه القرية الذين لا يرعون عهدا ولا يطعمون جائعا • • ولأنهم يفعلون ذلك لايطعمون الجائع • • ولا ينفقون شيئا في سبيل الله • • فقد منع الله سبحانه وتعالى عنهم الخير • • وابقاه لاولاد رجل كان صالحا وتوفاه الله • • ذلك أن العمل الصالح لللم يبقى لأولاده في الدنيا وينفعهم •

وهنا يحدث الفراق بين موسى والرجل الصالح ٠٠ ولكن بعد أن يبين لنا الحكمة فيما حدث ٠٠ والحكمة هنا تختلف عن الحادثتين السابقتين ٠٠

فكانت الحادثتان السابقتان في ظاهرهما شر ٠٠ وفي حقيقتهما خير ٠٠ حادث خرق السهينة أنقذها من الملك الظهالم الذي كان سيغتصبها ٠٠ وقتل الغلام حفظ لأبويه صلاحهما ٠٠ وعوضهما الله سبحانه وتعالى عنه بولد صالح ٠٠ أما هنا فالظاهر لأهل القرية أن هذا الرجل الصالح قد قدم عملا خيرا طيبا لهم بأنه وجد جهدارا قديما يكاد يتهدم فبناه ٠٠ ولكن الحقيقة غير ذلك تماما ٠٠ أتضح أنه حدث لمنع الخير عنهم ٠٠ فالجدار المتهدم كان تحته كنز ٠٠ وهذا الكنز كان لغلامين يتيمين في المدينة ٠٠ وكان أبوهما صالحا ٠٠ أذن فصلاح آلأب ينعكس على الأبناء ٠٠ والأب الصالح يهيئ الله لأبنائه سبل الرزق في الحياة ٠٠ بالعمل الصالح ٠٠

والسؤال هنا ٠٠ وهل كان الكنز سيبقى لهذين الغلامين ٢٠٠ أبدا ٠٠ ذلك أن أهل هذه القرية وأخلاقهم عدم اطعام الضيف الجائم ٠٠ كانوا سينقضون على الكنز ويأخذونه ٠٠ ولا يعطون الغلامين شبئا ٠٠ فالله سبحانه وتعالى بسبب أن هذه هي أخلاق أهل القرية ٠٠ منم عنهم هذا الخير ١٠ أو الكنز ١٠ وفي نفس الوقت بسبب صلاح أبي الفلامين ٢٠ حفظ للفلامين كنزهما

هذه هي الحكمة المستورة ٠٠ ولكن ما هو الظاهر أمام أهل القرية ٠٠ ان غريبين دخلاها جائمين فرفضوا اطمامهما ٠٠ فاذا بهذين الغريبين أو أحدهما يجد جدارا متهدما ٠٠ فيبنيه ويجمله ويزينه ٠٠

لو أنك كنت تعيش في هذه القرية ، ورأيت هذا المحادث . لقلت سبحان الله ، قوم لئام يرفضون اطعسام الجائم الغريب ، ويرفضون العمل بما أمر به الله من اطعسام مسكين ، ومن اكرام الغريب يرفضون أن يقدموا لقمة واحدة لرجلين جائمين ، ثم يأتي أحد الرجلين فيقيم جدارا جميلا في القرية ، ثم كنت تنظر الىالسماء ، وتقول يا ربى ، ما هذا ، هؤلاه الناس أشرار ، وقاموا بعمل شرير ، عمل لا ترضى أنت عنه ، سبحانك وتعاليت ، وهو اطعام الجائم الغريب ، ثم ترسل اليهم من يجمل لهم القرية ، ويقيم فيها جدارا متهدما ، ويعمر فيها ، كيف تجازى يا ربى هؤلاه اللئام بهذا الخير ،

وكنت تتعجب كيف أن الله سبحانه وتعالى يسخر لقوم هم أبعد ما يكونون عن طاعته سمن يزين لهم قريتهم ويجملها وهذا هو الذى جعل موسى لا يطيق صبرا و ولكن عندما انكشفت الحقيقة عن المستور في علمه و تبين أن ما حدث لأهل هذه القرية لم يكن خيرا و بل كان منعا للخير و رغم أن ظاهره أمام من لا يعلم خيرو ولكن حقيقته عكس ذلك تماما و

ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى قد ساق لنا هذه الأمثلة في سورة الكهف ٠٠ ليقول لنا لا تحكموا بالمقاييس الدنيوية ٠٠ فعندى انا العلم ٠٠ ولا تحكموا بالظاهر أمامكم ٠٠ وأنا أعلم أن صدركم يضيق بما يحدث ٠٠ وأنكم لا تسستطيعون الصبر ٠٠ وأنكم تتعجبون من أشياه كثيرة حين تجدون شرا ٠٠ يحدث لأناس طيبين صالحين ٠٠ أشياه كثيرة حين تجدون شرا ٠٠ يحدث لأناس طيبين صالحين ٠٠

وخيرا يحدث لأناس يعصون الله ٠٠ ذلك ليس المقياس ١٠ لأن ماأمامكم مو الظاهر ١٠ وما عندى هو الحقيقة ١٠ والظاهر أمامكم قد يكون عكس الحقيقة تماما ١٠ وما تحسبونه شرا ١٠ قد يكون خيرا ١٠ وخيرا عميما ١٠ وما تحسبونه خيرا قد يكون شرا ١٠ أو منعا للخبر ١ محموق الحياة

ولقد ساق الله سبحانه وتعالى هذه الأمثلة ليبن أن هناك كهوفا فى هذه العياة ٠٠ توارى الحقائق عنا ٠٠ وأن على الانسسان ألا يغتر بظواهر الأشياء ٠٠ وأن يعلم أن هناك حقائق مخفية ٠٠ وليعلم كل انسان أن كل قدر قد يقع عليه ليس له فيه اختيار ٠٠ فيه حكمة ٠٠ والحكمة ليست دائما ظاهرة ٠٠ ومن هنا فعلينا ألا نحكم نحن بعلمنا فيصا يحدث لنا من أقدار ٠٠ وأن نتقبل الأشياء بلا أنزعاج من شر نحسبه حدث ٠٠ ولا فرح شديد من خير نحسبه تم ٠٠ والله سبحانه وتعالى هو الذي يعلم ٠٠ وقد نكره شيئا ويجعل الله فيه خيرا كثيرا ٠ وقد نفرح لأشياء ثم بعد ذلك نتمنى لو لم تحدث ٠٠ هذه حكمة ٠٠ يريد أن يبينها الله لنا سبحانه وتعالى حتى نتحمل الحياة ٠٠ ونحن نؤمن أن قدر الله سبحانه وتعالى هو ما نرضى به وأن ما يقسمه الله مبحانه وتعالى هو الخير لنا ٠٠ وهذا كما قلت في القدر الذي يقع علينا ٠٠ ولا يكون لنا اختيار فيه ٠٠ علينا ٠٠ ولا يكون لنا اختيار فيه ٠٠

ونعود في ختام الحديث عن سورة الكهف الى قصة ذى القرئين · فيقول سبحانه وتعالى « ويسالونك عن ذى القرئين · • قل حسائلو عليكم هنه ذكوا » وهنا يحاول بعض الناس أن يخرج بالصورة عن هدفها الى فرع لا يفيدنا · • وليس مطلوبا منا أن نبحث عنه · • فبدلا من أن يتأمل ما قاله الله سبحانه وتعالى عن ذى القرنين · • يدخل في جدل حول من هو ذو القرنين · • ومتى عاش · • وفى أى بلد كان · • الى آخر هذا الكلام · •

والقصص في القرآن ليس مقصودا بها تحديد أو تشخيص أعلام القصة و البس مطلوبا منا أن نترك الحكمة من الآية و وندخل في

جدل حول من هو ذو القرنين · · فذو القرنين موجود في كل عصر · · · بأسماء مختلفة · · ·

# القرآن ٠٠ والحقيقة

نعود مرة أخرى الى قصة ذى القرنين ٠٠ ولا نريد ولن ندخل فى تعريف من هو ذو القرنين ٠٠ وانما نتحدث عن الحكمة فيما رواه الله سبحانه وتعالى ٠٠

ذو القرنين رجل مكن الله له في الأرض ٠٠ أي أعطياه الملك ٠٠ وأتاه الله سبحانه وتعالى من كل شيء سببا ٠٠ أي أعطاه الأسباب التي تمكنه من أن يفعل ما يريد ٠٠

ماذا فعل ذو القرنين عندما أعطاه الله الأسسباب من عنده ١٠٠ لم يكتف بذلك ١٠٠ بل أتبعها بأسباب من فعله ١٠٠ ومن هنا فان الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا انه اذا مكننا في الأرض بأسباب من عنده ١٠٠ لا بد أن نضيف اليها أسبابا أخرى ١٠٠ ولا نكتفى بذلك ١٠٠ وهذا ينفى قضية التواكل والتكاسل عن العمل ١٠٠ فاذا مكننى الله بأن أعطانى أرضا ١٠٠ فيجب أن أضيف اليها بأن أزرع ههذه الأرض لتنتج الثمار ١٠٠ فاذا تركت الأرض بورا ١٠٠ لا أضيف اليها عملا من عندى ١٠٠ وانما أخذت أسباب الله دون أن أضيف اليها سببا ١٠٠ فأنا لا أعمل بشريعة الله في الأرض ١٠٠

واذا مكنى الله سبحانه وتعالى من مال ٠٠ فيجب أن أستخدمه فيما ينفع النساس ويفتح أبواب الرزق لهم ٠٠ ويعمر فى الأرض ٠٠ ولا أكتفى بأن أضعه فى خزائنى ٠٠ وأغلق عليه الباب ٠٠ وأنفق منه على حاجاتى ٠٠ أى أن الله سبحانه وتعالى اذا أعطانى أسباب المال ٠٠ فيجب أن أضيف اليها من عندى ٠٠ وهكذا فى كل أمور الدنيا ٠٠ اذا مكننى الله سبحانه وتعالى من أى شى ٠٠ فيجب أن أضيف له منعندى فيبارك فيه الله ٠٠ ويزيده ٠٠ والا أكتفى بما مكننى

الله فيه ٠٠ فاذا مكننى الله من علم مثلا ٠٠ فيجب أن أنشره لينتفع به الناس ٠٠ الى آخر هذا ٠٠

ثم تمضى الآية الكريمة

« حتى اذا بلغ مغرب الشمس وجدها تغرب في عين حمئة ١٠ ووجد عندها قوما قلنا ياذا القرنين اما ان تعلب ١٠ واما أن تتخذ فيهم حسنة »

وهكذا خيره الله سبحانه وتعالى بعد أن مكن له في أن يواجه مؤلاء الناس : المخطى، بالعذاب ٠٠ والمحسن بالحسني ٠٠

كما روى الله لنا في القرآن الكريم · · «أما من ظلم فسوف تعديه» · لهذا ؟ · · لم يقل ياربي · · أما من ظلم فسوف أتركه ليعدب في الآخرة · · لأن قوانين الحياة · · وهذه نقطة هامة جدا · · تقتضى الحساب أولا ليستقيم كل شيء · · وحياة دنيوية بلا حساب تنتهى الى نوع من الفوضى · ·

فالدنيا فيها المؤمن والكافر ووفيها المحسن والمسيء والسام الحياة الدنيا أن يكون الحساب قبل الثواب و مناك قواعد وضعها الله للحياة الكريمة في الأرض و انسان غير مؤمن سرق و لابد أن يحاسب في الدنيا و انسان غير مؤمن خرج عن أي حد من حدود الله لابد أن يحاسب و ولكن ذلك لايمضي على حسدود الله وحسدها و فاذا أردنا أن تمضى الحياة بشكل مستقيم يضمن انتظام العمل و وتحمل المسئولية و فيجب أن يكون هناكيحساب أولا لمن يخطئ و و المسئولية و فيجب أن يكون هناكيحساب أولا لمن يخطئ و و المسئولية و المحل و المسئولية و المحل المسئولية و المحل و المسئولية و المحل المسئولية و المحل و المحل و المحل و المسئولية و المحل و المحل و المسئولية و المحل المسئولية و المحل و ال

ومنا يجب أن نتنبه الى هذه الآية جيدا ١٠٠ لماذا قدم الله سبحانه وتعالى قوله وهو يروى لنا قصة ذى القرنين ١٠٠ « أما من ظلم فسوف نعليه » ١٠٠ ثم جاء بعد ذلك قوله « وأما من آمن وعمل صالحا فله جزاء الحسشى » ١٠٠ ذلك أن المحاسبة أو الحساب يجب أن تسبق

أية مكافأة ١٠ أو ما نسميه نحن بلغتنا حوافز أومكافآت تشجيعية ١٠ أو ما نطلق عليه نحن جزاء دنيويا ١٠ أو ماديا ١٠ فاذا أخذنا أى عمل من الأعمال في الدنيا كلها ١٠ وبدأنا لا نحاسب المهمل ١٠ ونجزل العطاء لمن يحسن العمل ١٠ فان ذلك العمل لا يستقيم أبدا مهما كان العطاء الذي نعطيه ١٠ بل أن الأساس أن تأتي المحاسبة أولا ١٠ ثم بعد ذلك ١٠ وبعد أن يعضى العمل على أساس سليم ١٠ ويؤتى ثماره ويزيد ١٠ يأتي التشجيع ١٠ واجزال العطاء ١٠

## الغلالم • • لنفسه

على أننا يجب أن نتنبه هنا إلى نقطة هامة جدا ٠٠ هي أنه مزيظلم في الأرض له حسابان ٠٠ حساب عقاب الدنيا ٠٠ وعقاب الآخرة ٠٠ والظلم هنا لكي نعرف دقة التعبير في القرآن الكريم ٠٠ نوعان ٠٠ انسان يظلم نفسه ٠٠ رانسان يظلم غيره ٠٠ وكلاهما له حساب ٠٠ فالانسان الذي يظلم نفسه هو الذي يوردها مورد الهلاك في الآخرة ٠٠ بألا يؤدي فروض الله ٠٠ رقد يكفر بالله ونعمه ٠٠ قد لا يحسن وهو يملك المال الكثير ٠٠ ولا يؤدي الصلاة ٠٠ ويقوم بالايداء حبا في الايداء ٠٠ ودون أن ينال جزاء دنيويا ٠٠ ومن مؤلاء كثيرون ٠٠ كالذي يرسل خطابات مجهولة بتهم كاذبة ٠٠ ضد زملائه أو مراوسية أو جرانه ١٠٠ أو كالذي يشهد شهادة الزور ابتغاء الاذي ٠٠ ودون أن يكون له جزاء يعصل عليه ٠٠ هذا الإنسان يظلم نفسه بأنه يوردها مورد التهلكة ٠٠ وفي نفس الوقت لايعطيها جزاء الدنيا العاجل الذي قد تستفيد منه النفس الظالمة ٠٠ والنوع الآخر من الناس هو الذي يظلم نفسه ويظلم غيره ١٠ كالذي يسرق مال غيره ١٠ أو يزاور ليحصل على مال حرام ١٠ أو لذة عاجلة ١٠ ذلك الانسان قد باع الدنيا بالآخرة ٠٠ أعطى نفست ما هو زائل ٠٠ وسلبها مما هو دائم وخالد ٠٠

 الانسنان بالظلم • وهذا يجب أن ينال عقابه • الشنق الثاني • انسان يفعل في الخفاء ما نهى الله عنه • ولا يعبد الله • وهذا يرد الى ربه • • فيعذبه عذابا نكرا • •

اذن ١٠ الله سبحانه وتعالى حدد لنا مهمة كل من يمكنه الله سبحانه وتعالى فى الأرض ١٠ ومهمته أن يقف ومعه ميزان يزن به حركة الحياة ١٠ حتى تستقيم هذه الحركة ١٠ واستقامة حركة الحياة أساسها أن الظالم يعاقب ١٠ ولا نقول أنه يترك لله ليعاقبه ١٠ فلابد أن تكون هناك عقوبة دنيوية ردعا لمن لا يؤمن بالله ١٠ أو لمن نسى الله ١٠ وهذا لا يعفيه من عقاب الله ١٠ ثم يقول الله سبحانه وتعالى

# « وامامن آمن وعمل عملا صالحا ٠٠ فله جسزاه الحسنتي وسنقول له من أمرنا يسرا »

ولكننا نقف عند هذه الآية الكريمة ونقول: ولماذا لم تكمل بأن هنا الإنسان يرد الى ربه فيدخله جنات النعيم و وهنا حكمة بالفة وحده هي أن الإيمان هو بين العبد وربه و والله سبحانه وتعالى وحده هو الذي يعرف من المؤمن حقيقة و ومن الذي يتظاهر بالإيمان و بينما يفعل في الخفاء ما ينهي عنه الله و ومن هنا فنحن مهما أوتينا من مقاييس الدنيا و لا يمكن أن نفرق بين مدعى الإيمان و والمؤمن حقيقة و ولذلك فأمر هؤلاء متروك لله سبحانه وتعالى الذي يعرف ما تخفيه الأنفس وما تكتمه الصدور و وهو يعلم الذي يعمل عملا يبتغي به مرضاة الله و والذي يعمل عملا طاهره الخير وباطنه طلب الجاه في الدنيا و ومن هنا فان الأمر متروك لله سبحانه وتعالى وما كان مخفيا في الصدور و فينال المؤمن الحقيقي الجزاء و أما الذي آمن رياء أو نفاقا و أو ابتفاء سمعة و الدنياء لجاه دنيوي و فامره الى الله و وهو الذي يحكم و والذي يحكم و والدي و والذي يحكم و والذي يحكم و والذي يحكم و والذي يعمل و و والذي يحكم و والذي يعمل و الذي يحكم و والذي يعمل و الذي يحكم و والذي يعمل و الذي يحكم و والدي و و الذي يحكم و و الذي يحكم و و الذي يحكم و و الذي يعمل و الذي يحكم و و الذي يحكم و و الذي يحكم و و الذي يحكم و و الذي و و الذي يحكم و و الذي و و الذي يحكم و و الذي يحكم و و الذي و و الذي يحكم و و الذي و و الذي و و الذي و و الذي يحكم و و الذي و و و الذي و الذي و و الذي و الدي و الذي و الذي و و الذي و الذي

وتمضى الآية الكريمة لتقول

# « حتى اذا بلغ مطلع الشمس وجدها تطلع عل قوم ثم نجعل لهم من دونها سترا » • • « كذلك وقد أحطنا بها لديه خبرا » • •

وقد تحدثت عن ذلك في أول هذا الفصل وبينت أن معنى الآية الكريمة « أم نجعل آلهم عن دونها سنوا » • أن الاسكندر قد وصل الى مناطق في الأرض لا تغيب عنها الشمس فترة طويلة • أي آنه لا يتعاقب عليها الليل والنهار كباقي أجزاء الكرة الأرضية • واذا تظل الشمس مشرقة عليها لفترة طويلة لا يسترها ظلام • واذا بحثنا الآن نجد أن هناك مناطق في العالم لا تغيب عنها الشمس اشهور في العام • فالشمس لا تغيب عن القطب الشمالي مدة ٦ شهور • وعن القطب الجنوبي مدة ٦ شهور • فكأن الله تعالى يريد أنا يخبرنا أن هناك أماكن في الأرض • لا تخضع لقواعد تعاقب الليل والنهار كالتي تخضع لها باقي أجزاء الأرض • وانها تشرق الشمس عليها دون أن يسترها الظلام لفترة طويلة • و

#### المال ٥٠ وما أعطاء الله

ثم ننتقل بعد ذلك الى ذى القرنين عندما بلغ ما بين السدين ٠٠ فيقول الله سبحانه وتعالى

« حتى اذا بِلغ ابِن السدين وجِد من دونهما إلوما لايكادون يفقهون قولا ٠٠ قالوا ياذا القرنين ال يأجوج ومأجوج مفسدون في الأرض ۽ ٠٠

وتمضى الآية الكريمة فيقول ذو القرئين وهم يعرضون عليه المال : « ها هكئى فيسه ربى خير فاعينسونى يقوة اجعسل بينكم وبينهم ردما » • •

وهنا نصل الى قانونين من قوانين الله سبحانه وتعالى يريد أن يُخبرنا بهما ١٠ القانون الأول ٠٠ قول ذى القرنين ما مكنى فيـــه

ربى خير ٠٠ وهذا دليل قوى على أن الرجل الصالح المؤمن المصلح فى الأرض ٠٠ لا يتكالب على المال ٠٠ ولا يعمل من أجل جمع المال وكنزه ٠٠ بل انه يعلم يقينا أن الخير الذى يعمله ٠٠ هو أبقى وأحسن من المال الذى يمكن أن يحصل عليه ٠٠ وأنه اذا أنفق ماله فى الخير ٠٠ فانه لا يضيعه ولكنه يضاعفه ٠٠ وهذا يدلنا دلالة واضحة على أن ذا القرنين رجل صالح ٠٠ ولو أنه كان رجلا يدعى الصلاح ٠٠ ويعمل من أجل الدنيا لفرح بالمال كشىء عاجل ٠٠ ولم يفضل عليه الخير الذى هو أبقى عند الله ٠٠ والذى يضاعفه الله سبحانه وتعالى ٠٠

أى أن الله يريد أن يقول لنا لا تفرحوا بالمال ٠٠ ولكن افرحوا بخير أسوقه اليكم لتؤدوه ٠٠ فذلك أحسن من المال وأبقى ٠٠ وهو النافع في الدنيا وفي الآخرة ٠٠ ثم يمضى الله سبحانه وتعالى ليقول على لسان ذي القرنين « فأعينوني بقوة أجعل بينكم وبينهم ردما » ٠٠ ومعنى هذه الآية الكريمة أن الله يريد أن يقول لنا اننا يجب أن نعمل لندرأ الظلم عن أنفسنا ١٠ فاذا كان هناك أناس ظالمون مفسدون في الأرض٠٠ فاننا يجب أن يكون بعضنا عونا لبعض في درء هذا الخطر أو هذا الظلم الذي يهددنا ٠٠ وأننا في حياتنا الدنيوية يجب أن نستخدم الامكانيات العقلية التي أعطاها الله لنا لندرأ عن أنفسنا كل ما هو شر ٠٠ ونأتي أو نعمل لما هو خبر ٠٠ الله سبحانه وتعالى قد أعطانا نعمة العقل ٠٠ لا لنضيعها في الجدل عن غيبيات لا نعلم عنها شيئًا ٠٠ ولا لنفسدها بالدخول في أشياء لن نصل فيها الى نتيجة ٠٠ ولا نستطيع أن نثبتها ٠٠ ولكن لتعيننا في حياتنا الدنيوية فنستخدم عقولنا لنكتشف ما في الأرض من أسرار وضعها الله سبحانه وتعالى ٠٠ ومن مواد خلقها الله سبحانه وتعالى ٠٠ ثم خلقها الله ، ما يوفر لنا درء الخطر عن أنفسنا ٠٠ وتوفير الحياة الكريمة لنا ٠٠ والله سبحانه وتعالى قد خلق لنا العقل ٠٠ وخلق لنا ما يشغله ٠٠ وميادين نشاطه في الأرض ٠٠ ولكن بعض الناس

يحارلون استخدام العقل فيما لا ينفع الناس ٠٠ بل يضرهم ٠٠ وفي التشكيك في الغيبيات ٠٠ وفي النهى عن سبيل الله ٠٠ وفي الافساد في الأرض ٠٠ تلك كلها أشياء لم يجعلها الله سبحانه وتعالى من وظيفة العقل ٠٠ فالعقل البشرى له حدود ٠٠ والله سبحانه وتعالى لا تحده حدود ٠٠ ولا قيود ٠٠

ومن هنا فان وظيفة العقل البشرى في أن يشتفل فيما خلق له 
• وهو الأرض وما وضـــعه الله فيها • والكون وما يريد الله 
سبحانه وتعالى أن يكشف فيه من أسرار للعقل البشرى • •

وهكذا يريدنا الله سبحانه وتعالى أن نستخدم عقولنا في حياتنا الدنبوية ٠٠ ولا نعطلها ٠٠ ولا نلغى تفكيرها ٠٠ وفي نفس الوقت ينهانا عن أن نهدر العقل البشرى فيما لم يخلق له ٠٠ وفيما لن يصل فيه الى نتيجة ٠٠

#### حماية ٠٠ أهل الضعف

كان أول ما فهمه ذو القرنين من هؤلاء الناس أنهم أهل ضعف و يطلبون حمايتهم من أهل قوة وجبروت ٠٠ وهم يأجوج ومأجوج و وأنهم مستعدون لدفع الأجر لذى القرنين مقابل أن يحميهم من هؤلاء الجبارين الذين يفسسدون فى الأرض ٠٠ فيقتلون أولادهم ويأخذون مالهم ١٠ الى آخر ما كان يحدث ١٠ وهؤلاء أناس ضعفاء لا حول لهم ولا قوة ١٠ ولم تمكنهم عقولهم من أن يجدوا الطريقة ليحموا بها أنفسهم من هذا الجبروت ٠٠

وهنا قال ذو القرنين ١٠ ان ما مكنى فيه ربى خير ١٠ ما معنى هذا القول الكريم ؟ ١٠ معناه أن ذا القرنين أوتى من العلم ١٠ يحيث عرف أن الخير في الدنيا أفضل من المال ١٠ لأن المال يأتى ويذهب ١٠ أما الخير فيبقى الى الأبد ١٠ العمل الذي يقصد به وجه الله سبحانه وتعالى هو أحسن ما يمكن أن يكسبه الانسان ١٠ لماذا ؟

لأنه باق خالد ٠٠ يذهب السيئات ٠٠ ويقرب من الله ٠٠ ويبقى خالدا للانسان فى آخرته يزيد ولا ينقص ١٠ والعمل الصالح الذى يؤتيه الرجل المؤمن ١٠ قاصدا به وجه الله سبحانه وتعالى ٠٠ يجعله من ينطبق قول الله تعالى عليهم ٠٠

« نحن اولياؤكم فى الحياة الدنيا وفى الآخرة ولكم فيها ما تشتهى انفسكم ولكم فيها ما تدعون نزلا من غفور رحيم » ••

ويجعله ممن ينطبق عليهم قول الله تعالى « ان الله يدافع عن الله ين آمنوا » • ويجعله ممن ينطبق عليهم قول الله تعالى « ومن هنا يتق الله يجعل له مغرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب » • ومن هنا فاننا نرى أن عمل الخير جزاؤه في الدنيا دعوة مجابة من الله سبحانه وتعالى بما تشتهيه نفس المؤمن • وأن يكون الله سبحانه وتعالى هو المدافع عنه الذي يقف أمام أي انسان يحاول أن يؤذيه • فيحبط كيده • ويضعف سلطانه • ويجعل الأذي لايصل أل المؤمن أبدا • لأن المدافع عنه هو الله سبحانه وتعالى • ومن الله المؤمن أبدا • لأن المدافع عنه هو الله سبحانه وتعالى • ومن شم أن هذا الخير الذي يقرب من الله • ويجعل الله سبحانه وتعالى يوجد له من كل ضيق فرجا • ومن كل أزمة مخرجا • من حيث يوجد له من كل ضيق فرجا • ومن كل أزمة مخرجا • • من حيث لا يدرى ولا يحتسب • هذا بخلاف أنه اذا ضاقت به أسباب الرزق • فان الله يفتح له من هذه الأسباب أبوابا لم يكن يفكر فيها • ويصل اليها فكره أو علمه • • هذا في الدنيا • • بجانب جزاء الآخرة • • وهو الفوز العظيم • • وهو الجنة • •

اذا كان هذا هو جزاء الخير · واذا كان ذوالقرنين على يقين من ربه الذي علمه الأسباب · ، فهل يبيع هذا الجزاء كله · ، ويتقاضى بدلا منه أجرا · ، بلا شك أن قوله : « ما مكثى فيه وبي خير » · ، معناه أنه على علم يقيني بأن جزاء الله عن الخير لا يمكن أن يقابله أجر · ·

ولو كان مال الدنيا كلها ١٠ وهكذا اختار ذو القرنين ١٠ وهكذا يختار كل مؤمن ايمانا حقيقيا الخير عن المال ١٠ اختار أن يحمى هؤلاء الضعفاء ، الذين لا يكادون يفقهون قولا ، من الجبارين الذين يفسدون في الأرض ١٠ ويأخذ بذلك أجرا من الله سبحانه وتعالى لحماية الضعيف ١٠ ونصرته ، الذي لا حول له ولا قوة ١٠٠

ولكن كيف اختار أن تتم هذه العملية ٠٠ هل قام هو ببناء السور 
٠٠ أو قام هو بعمل أى نوع من الحماية لهم ٠٠ أى أدى لهم مهمة 
تنتهى بانتهائه ٠٠ وتغيب عنهم بغيابه ٠٠ لا ٠٠ بل اختار أن 
يعلمهم شيئا يعملونه هم بانفسهم ٠٠ حتى اذا غاب عنهم أو رحل 
عنهم يستطيعون أن يقوموا بهذا العمل بذاتهم ٠٠ أى أنه أضاف 
اليهم ما أعطاهم قوة ذاتية يستطيعون أن يحسوا بها أنفسهم ٠٠ 
نقال « فاعينوني بقوة أجعل بينكم وبينهم ودها » ٠٠ أى أنه أشركهم 
قي العمل ١٠٠ وعلمهم كيف يستطيعون أن يبنوا بينهم وبين هؤلاء 
القوم الجبارين سدا يمنع الأذى عنهم ٠٠ أى أنه علمهم كيف يحمون 
أنفسهم من الظلم الذى يقع عليهم ٠٠ ونتيجة عملهم واجتهادهم 
استطاعوا اقامة السد بينهم وبين هؤلاء الجبارين ٠٠ وبذلك دفعوا 
الظلم عن أنفسهم ٠٠ وتعلموا شيئا جديدا يحميهم ٠٠

وفي هذا حكمة ٠٠ هي أن الضعفاء مهما كان ضعفهم ٠٠ فان الممكن في الأرض يعلم ٠٠ ويستطيع أن يجعلهم أقوياء ٠٠ وأن يعينهم على أن ينهضوا بانفسهم ٠٠ ويزيلوا أسباب تخلفهم وضعفهم ٠٠ بشرط أن يشتركوا جبيعا في العمل ٠٠ لتستمر الدفعة ٠٠ ويتم العمل نفسه ٠٠ فاذا السستركوا تعلموا ٠٠ واذا تعلموا تقدموا واستطاعوا أن يحموا أنفسهم ٠٠ وأن يضيفوا إلى ذاتيتهم أشياء لم تكن موجودة ٠٠

وقبل أن أختم خواطرى عن سورة الكهف ٠٠ أحب أن أبين أن هذه السورة ترينا من كهوف الحياة ما يجملنا نفهم كثيرا ٠٠ فالفهم

الأول أن الفاعل هو الله سبحانه وتعالى • • وأنه لا شيء يتم ألا بارداة الله ومن هنا فإن الإنسان يجب أن يرجع كل شيء إلى الله سبحانه وتعالى فلا يقول سأفعل كذا ١٠٠ الا بعد أن يضيف اليها أن شاء الله • • إذن الذي يملك عناصر الفعل المستقبلي هو الله سبحانه وتعالى • • وثاني هذه الأشياء هو نظرة الانسان إلى الأسباب و و قالانسان إذا رزقه الله بمال أو بأرض ١٠٠ أو فضله على غيره في الرزق ١٠٠ فيجب أن يعرف يقينا أن الفضيل في ذلك هو لله سبحانه وتعالى ١٠٠ والا يغتر بنفسه ويقول انما أوتيته على علم عندى منه ذلك أن الغرور هو بداية عبادة النفس ٠٠ وبداية عبادة النفس تبعد عن عبادة الله ٠٠ فالله الذي أعطى يستطيع دائما ٠٠ ودائما أبدا أن يأخذ ٠٠ والله الذي وفق يستطيع دائما ودائما أبدا أن يحجب هذا التوفيق ن ومن هنا فان من الملكات في الدنيا أن يعتقد الإنسان أنه يستطيع أن يصنع قدره ، وأنه بذكائه يستطيع أن يفعل كذا وكذا ١٠٠ ولكنه يستطيع فعلا أن يفعل ٠٠ وأن ينجر بتوفيق الله ١٠ ذلك التوفيق الذي هو أساسه نجاح العمل معموالذي لولاه لفشل كل شيء مع العمل تفسه مطلوب وواجب و ولكن الغرور ليس واجبا ومهل أنا أعمل ١٠٠ والله يونق ويبارك ١٠٠ ويرزق ١٠٠

والحكمة الثالثة أن ظاهر الأشياء ليس هو حقيقتها ١٠ الخير والشر لا يمكن أن يحكم عليهما انسان من ظاهر الأمور ١٠ ومن هنا فاننا لا يجب أن نضع من انفسسنا حكما على ما يحدث ١٠ ونتقبل قضاء الله دون أن نبكى حزنا اعتقادا منا أنه شر ١٠ أو نظير فرحا لأننا نحسب أنه خير ١٠ فحقيقة الخير والشر لا يعلمها الا الله سبحانه وتعالى ١٠ يجب أن نتقبل قضاء الله دائما بالرضا ١٠ وبأن هناك حكمة مستورة ١٠ وما دمنا مؤمنين ١٠ فان الله لا يضيع مؤمنا ١٠ ولقد ساق الله لنا سبحانه وتعالى من خلال قصة موسى والعبد الصالح أمثلة عديدة على ذلك ١٠

رابعا ١٠٠ أن هناك أمورا قدرية تقععلي الانسان بدون حركة منه

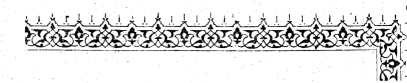
• ولا دخل له فيها • وأن هذه الأمور لا تحدث عشوائيا • ولا تتم هكذا • بل هناك وراءها دائما مدبر هو الله سبحانه وتعالى • وهى وان كانت فى بعض الأحيان تبدو بطيدة عن ادراك عقولنا • فيجب أن نفهم أن كل قدر فى الكون له سبب يعلمه الله سبحانه وتعالى الذى يسبب الأسباب • •

وأن القضاء الذي يجرى على الانسان من الله سبحانه وتعالى هو قضاء مرسوم ٠٠ وان بدا لنا في كثير من الأحيان كأمر عادي ٠٠ كذلك الذي خرق السفينة وأقام الجدار لا أحد يستطيع أن يفهم سر هذا القدر الا بعد أن بينه الله سبحانه وتعالى لنا ٠٠

وأخيرا فائنا مهما كنا مستضعفين فى الأرض ٠٠ نستطيع أن نتعلم من أولئك الذين مكنهم الله بأسباب العلم ١٠ أو أعطاها لهم ٠٠ وأن نضيف الى هذا العلم عملا يبارك لنا فيه الله ٠٠

وأخيرا فان علينا أن نعلم أن الله سبحانه وتعالى حين يمكننا من الخير ٠٠ ومن عمل الخير ٠٠ انما يمكننا من أحسن عمل يمكن أن نقوم به في الجزاء وفي الثواب ٠٠ في الدنيا والآخرة ٠٠ وأن الذي يرضى عنه الله سبحانه وتعالى ليس هو الذي يمكنه من المال أو الجاه أو من النفوذ ٠٠ ولكنه ذلك الذي يمكنه من عمل الخير





# • الفصال نحامس • .

# عنابُ النبِّي في القرآن الكريم

بعض المستشرقين الذين لا يحلو لهم الا الطعن في هذا الدين ٠٠ ومحاولة أخذ الأشياء وتأويل معناها بالتأويل غيرالسليم ٠٠ يحاولون التشكيك في هذا الدين فيما يحويه القرآن الكريم من عبارات يعاتب فيها الله سبحانه وتعالى نبيه ٠٠ ويتخذون من هذه المواقف ذريعة بها ١٠ والنبي صلى الله عليه وسلم لم يكن على صواب في أشياء قام بها ٠٠ وهم يستخدمون من القرآن الكريم الأيات مثل

« واستغفر لذنبك » ٠٠ و « ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن اليهم شيئا قليلا٠٠ اذن لأذقناك ضعف الحياة وضعف المات ثم لا تجد لك علينا نصيرا »

وقول الله سبحانه وتعالى معاتبا النبى بعد أن أخذ أسرى في غزوة بدر · وجعل فداءهم من الأسر بتعليم المسلمين القراءة والكتابة

« ما كان لنبى أن يسكون له أسرى حتى يثخن في الآرض • تريدون عرض الدنيسسا • والله يريد الآخرة » • •

وما قيل عن بكاء رسول الله صلى الله عليه وسلم حين نزلت هنه الآية ن الى آخر الآيات التي يعاتب الله سبحانه وتعالى رسوله فيها . والتي يستخدمها أولئك الذين يريدون الطعن في هذا الدين كوسيلة للتخطى واظهار أن ألنبي لم يكن على صواب

وقبل أن أبدأ الحديث عن كل هذه الآيات ومغزاها ومعناها ٠٠ فان لنا وقفة مع الذين يستخدمون هذه الآيات ٢٠ هي أنهم يثبتون بما لا يدع مجالا للشك أن القرآن الكريم منزل من عند الله سبحانه وتعالى ٢٠ وانه لم يحدث فيه تبديل ولا تغيير حتى وصل اليهم ١٠ فلو حدث فيه تبديل أو تغيير ١٠ لحذفت منه الآيات آلتي تتضمن عتابا من فيه تبديل أو على الأقل حرفت ١٠ ولكن كون القرآن قد جاءنا ١٠ وفيه هذه الآيات مع ما يمكن استغلاله فيها ١٠ وكونها لم تتغير ١٠ ولم تتبدل ١٠ فهي دليل على أن القرآن قد وصلنا كما أنزله الله سبحانه وتعالى ١٠ تأكيدا للآية الكريمة

## « انا نحن نزلنا اللكر وانا له خافظون »

وكون هذه الآيات نزلت في القرآن الكريم في زمن رسول الله صلى الله عليه وسلم • وكان رسول الله يتلقى القرآن من الوحى • ويبلغه المؤمنين • ومن هنا فانه صلى الله عليه وسلم لو لم يكن أمينا في ابلاغ الرسالة • و لأخفى هذه الآيات • وما كان أحد من البشر يستطيع أن يعرف أذا كانت قد أنزلت • وما كان أحد من البشر القرآن كلام بشر ما كان يعوى عتابا لرسول الله • فالبشر من عادتهم لا يتقبلون النقد • ويدعون الكمال • وما من منهج بشرى يلوم فيه صاحبه نفسه أو يعاتبها • و بل كل منهج وضعه بشر يعاول أن يوهم الناس بأن هذا هو الكمال المطلق

ومن هنا فكون هذه الآيات قد نزلت دليل على أن القرآن الكريم من عند الله سبحانه وتعالى ٠٠ وليس كلام بشر ٠٠ وكون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قام بابلاغ هذه الآيات دليل على أنه أمين فى ابلاغ الرسالة التى كلفه الله سبحانه وتعالى بها ١٠٠ لم يخف منها حرفا واحدا ١٠٠ وكونها موجودة فى القرآن حتى الآنه رغم مرور ١٤٠٠ سنة على نزوله ١٠٠ دليل على أن كلام الله قد وصلنا كما أنزل بلا تحريف ١٤٠٠ ولا تبديل تلك حقيقة هامة يجب أن نذكرها قبل أن نبدأ الحديث فى الموضوع ١٠٠ ذلك أن الذين أرادوا أن يهدموا هذا الدين انعاقد ثبتوه وأثبتوا أن هذا القرآن هو كلام الله سبحانه وتعالى وأن نبيه كان أمينا فى أبلاغ رسالته ١٠٠ وأن القرآن الكريم قد وصل الينا كما أنزله الله

ناتى بعد ذلك الى الحديث عن الآيات التى فيها عتاب من الله سبحانه وتعالى لرسوله ٠٠ وقبل أن نبدأ أحب أن أجيب على سؤال حول هذا الموضوع ٠٠ وهو التشكيك فى القرآن الكريم ذلك أن ما يقوله بعض المستشرقين من أن سورة التوبة هى السورة الوحيدة فى القرآن الكريم التى لا تبدأ به « بسم الله الرحمن الرحيم » ٠٠ ويفسرون ذلك بأن محمدا عليه السلام قد نسى لأنه كلام بشر ٠٠ ولكننى أقول لهم أن سورة التوبة هى السورة التى ذكر الله فيها سبحانه وتعالى أولئك المطرودين من رحمته ومن هنا فلا يمكن أن تبدأ بالرحمة ٠٠ أولئك المطرودين من رحمته ومن هنا فلا يمكن أن تبدأ بالرحمة وبسم الله الرحمن الرحيم ٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى قد حجب الرحمة عن هؤلاء الذين تناولتهم هذه السرورة الكريمة والتى يبدؤها الله سبحانه وتعالى بقوله:

« براءة من الله ورسسوله الى اللاين عاهسدتم من المشركين » • •

ثم يقول الله سبحانه وتعالى :

« أن الله برىء من المشركين ورسبوله »

ثم يقول :

« وبشر الدين كفروا بعداب اليم » • •

ثم يقول:

« فاقتسباوا الشركين حيث وجدتموهم وخيدوهم واحصروهم واقعدوا لهم كل مرصد »

ثم يقول :-

« كيف يكون للمشركين عهد عند الله وعند رسوله »

ثم يقول سبحانه وتعالى :

« كيف وان يظهروا عليكم لا يرقبسوا فيكم الا ولا نعة يرضسونكم بافواههم وتابى قلوبهسم واكثرهم فاسقون ١٠ اشتروا بآيات الله ثمنا قليلا فصدوا عن سسبيله ١٠ انهم ساء ما كانوا يعملون ١٠ لايرقبون فى مؤمن الا ولائمة واولئك هم المعتدون »

ثم يقول سبحانه وتعالى :

« فقاتلوا أئمة الكفر انهم لاايمان لهم لعلهم ينتهون 
• الا تقاتلون قوما نكثوا أيمانهم وهموا باخراج 
الرسول وهم بدوكم أول مرة • • اتخشونهم فالة 
أحق أن تخشوه أن كنتم مؤمنين • قاتلوهم يعذبهم 
الله بأيديكمويخزهم وينصركم عليهم ويشف صدود 
قوم مؤمنين »

ثم يقول الله سبحانه وتعالى :

« ما كان المشركين ان يعمروا مساجد الق شاهدين على انفسهم بالكفر اولئك حبطت اعمالهم وفي النار هم خالدون »

وتعضى الآية الكريمة لتسؤكد أن الله لا يهدى القسوم الظالمين فبقال الحق

« يا ايها الدين آمنوا لا تتغلوا آباءكم واخوانكم اولياء ان استحبوا الكفر على الايمان ومن يتولهم منكم فاولئك هم الظالون » • •

ويقول الله سبحانه وتعالى

« يريدون أن يطفئوا نور الله بالواههم • ويابي الله الا أن يتم نوره ولو كره الكافرون » ؟

حؤلاء الذين ذكرهم الله في هذه الآية ٠٠ ولقد حرصت على أن أورد جزه كبيرا منها ٠٠ هؤلاء مطرودون من رحمة الله فكيف تبدأ الآية الكريمة بالرحمة وهي تخبرنا بالمطرودين من رحمة الله الخالدين في عذابه ١٠ اذن محمد صلى الله عليه وسلم لم ينس ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى أراد أن تبدأ هذه الآية دون ذكر رحمته لأنها عن المطرودين من رحمة الله الذين لا نجاة لهم من عذابه

نعود الى موضوعنا الأساسى بعد هذا التفسير الذي كان لابد منه للرد على المستشرقين لنتحدث عن عتساب رسسوال الله صلى الله عليه وسلم في القرآن الكريم

الله عاتب رسوله في القرآن وقال

« واستففر للنبك »

ثم قال الله سبحانه في سورة الفتح

« انا فتحنا لك فتحا مبينا ليففر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تاخر » • •

كيف يكون الغفران لما تقدم وما تأخر وفي نفس الوقت يقول الله سبحانه وتسسالى « واستففر الدنبك » • • وما الذنب الذي ارتكبه رسول الله صلى عليه وسلم ؟

اذا بدأنا الحديث عن معظم آيات العتاب مع فهي عتاب على رسول الله في الاصراف في الدعوة وتحميل نفسه فوق ما يطيسق وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى في سورة طه

« طه ما انزلنا عليك القرآن لتشقى • الا تذكرة لمن يخشى »

ثم يقول الله سبحانه وتعالى

« فلعلك باخع نفستك على آثارهم ان لم يؤمنوا بهذا الحديث اسفا » • •

ويقول الله سبحانه وتعالى لرسوله « **لم تحرم ما احل الله لك** » • •

ويقول الله سبحانه وتعالى

« قد نعلم انه ليحزنك الذي يقولون » • •

ويقول الحق لنبيه

« فلعلك تارك بعض ما يوحى اليـك وضـائق به صدرك »

ويقول سبحانه وتعالى لرسوله

« فلا تذهب نفسك عليهم حسرات » • •

ويقول الحق للنبي

« عبس وتولى أن جاءه الأعمى » • •

ويقول « لولا كتاب من الله سبق » ١٠ الى آخر منه الآيات التى تحمل عتابا لرسول الله صلى الله عليه وسسلم ويقول الله « لست عليهم بمصيطر » وقوله « قل لست عليكم بوكيل »

كل هــذه الآيات فيها عتاب لرســول الله صلى الله عليه وسلم ٠٠ ولكن عتاب على ماذا ٠٠؟ على أن رسول الله يحمل نفسه ما لاتطيق ٠٠٠ حبا في الله وفي دينه ولماذا يحمل رسول الله نفسه ما لا تطيق ٠٠٠ حبا في الله وفي كل قلب ٠٠ حب رسول الله لله سبحانه وتعالى واخلاصه في دعوته وتفانيه فيها جعله يحمل نفسه ما لا تطيق ٠٠ ومن هنا أراد الله سبحانه وتعالى رحمة

برسوله أن يقول له « ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى » • • أى أنك يا محمد تحمل نفسك ما لا تطيق في عذه الرسسالة • • ونحن لم ننزل عليك هذا القرآن لتشقى نفسك به • • ذلك أن القرآن هو بلاغ للناس • • « فمن شاء فليؤمن • • ومن شاء فليكفر » • •

ويقول الله سبحانه وتعالى لرسوله

# « أفانت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين » • •

هنا حدد الله سبحانه وتعالى الدعوة الى دينه بصدم الاكراه من ولذلك حكمة بالغة هي حكمة الثواب والعقاب في المعل مع ولا تفعل فالله سبحانه وتعالى قال افعل كذا ولا تفعل كذا مع وأبان للنساس طريق الحق وطريق الباطل مع ومن هنا يقتضى عدل الله سبحانه وتعالى أن يتم الاختيار بالارادة الحرة وبالا اكراه مع ولكن رسول الله صلى الله عليه وسلم والذي بعث رحمة للعالمين يرى ما ينتظر غير المؤمنين من عذاب عظيم مع يراه يقينا ويعرفه مع ومن هنا فهو مشغق على غير المؤمنين مع يحاول أن يبذل كل ما يستطيع مع وفوق ما يستطيع مع ليدخلهم الى رحمة الله مع لأنه صلى الله عليه وصلم رحمة للعالمين مع وفي هذا يحمل نفسه فوق ما تطيق م

وقبل أن نبدا في النقاش حول هذه الآيات هناك أمران أحب أن اتحدث عنهما ١٠ الأمر الأول أن الذين يحاولون التشكيك في الاسلام باستخدام آيات العتاب لرساول الله صلى الله عليه وسلم ١٠ انما يحكمون على أنفسهم بأنهم مغرضون ١٠ ذلك أنك اذا أخنت القرآن ١٠ فيجب ألا تستشنهد بجزء منه ثم تستبعد جزءا آخر ١٠ فالآيات التي نزلت ثناء على رسول الله صلى الله عليه وسلم كثيرة ١٠ فالله سبحانه وتمالى قال لرساوله « وانك لعلى خلق عظيم » ١٠ وقال « وانك لعلى خلق عظيم » ١٠ وقال وقال « وانك لتهدى الى الحجمة للعالمين » وقال « وانك لتهدى الى الحقوا الله والمحجمة العالمين »

وآيات كثيرة في القرآن الكريم أثنى فيها الله سبحانه وتعالى على رسوله ٠٠ فهل من العدل أن نتجاهل هــذه الآيات ثم بنأتي بالآيات التى فيها عتاب ٠٠ ونحاول أن نأخذها وحدها لنحـدد علاقة الله برسوله على طريقة « لا تقربوا الصلاة » ان في هــذا محاولة لطمس الحقيقة واخفائها ٠٠ واظهــاد الشيء بغير حقيقتـه ٠٠ ولكنني لن أسترسل في هذه الناحية ٠٠

والأمر الثانى أن مسألة العتاب على رسول الله ١٠ كانت فى ماذا 
١٠ هناك فرق بين العتب على ١٠ والعتب لى ١٠ والعتب هو لون من 
اللوم على ما حدث ١٠ لأن القوانين التى بينى وبينك تمنيع حدوثها 
وهذا اللوم معنساه أولا وقبيل كل شىء هو وجود الود بينك وبين 
الشخص الذى تلومه ١٠ ذلك لأنك لا تلوم انسانا بينك وبينه قطيعة 
١٠ فالكافر لا يلام على ذنب يرتكبه ١٠ لأنه ليس هناك بعد الكفر 
ذنب ١٠ ومن هنا فهو لا يعاتب ١٠ والعدو لا يلام على ما يفعل لأنك 
تتوقع من عدوك أى شىء ١٠ ومن هنا فمهما فعل فاتك لن توجه اليه 
اللوم ١٠٠

يبقى بعد ذلك الذى بينك وبينه ود ٠٠ وعلى قدر الود يكون اللوم ٠٠ فاذا كان الود عظيما ٠٠ كان هناك مكان للوم ولو على شيء صغير ٠٠ واذا كان الود جسيطا لا يكون اللوم الا على الأشياء الكبيرة ٠٠ فأنت لا تلوم رجلا تعرفه على هفوة صغيرة ارتكبها ٠٠ ولكن أن حدث هذا من أخ عزيز عليك جدا فانك تتأثر بقدر حبك له ٠٠ وودك اليه ٠٠ ومن هنا فأنت تعاتب أخاك على مالا تعاتب عليه صديقا٠٠ وتعاتب صديقك على ما لا تعاتب عليه غريبا ٠٠ وبقدر الود يكون اللوم على الأشياء الصغيرة

اذن هنا ٠٠ وعدس ما يريد المشككون ، هناك ود عظيم بين الله ورسوله ٠٠ وهذا الود هو الذي جعل الله يوجه الى رسوله هذا الكلام ٠٠ ولكن يوجهه له لماذا ٠٠ هل لشيء فعله ضد قوانين الله ٠٠ أم رحمة به وخوفا عليه ٠٠

فلنضرب مثلا يقرب ذلك الى الأذهان ٠٠ عندى ولدان ولد مهمل في دروسه لا يستذكر ٠٠ فانا أوجه اليه اللوم لأنه أهمل واجبه ٠٠ وولد آخر لا يترك المذاكرة لحظة واحدة يمنع نفسه من الراحة والطعام والنوم ويظل يذاكر طوال النهار والليل فأنا أوجه اليه اللوم كذلك أنا أعتب على الأول لأنه خالف القوانين التي يجب أن يتبعها لينجع ولكن الثاني لم يخالف هذه القوانين فلماذا أعتب عليه ٠٠ لأنه أسرف فيها ٠٠ وحينئذ يكون العتب أو اللوم لصالحه دليلا على شدة الحب له والخوف عليه ٠٠ حينما أقول له اترك المذاكرة ٠٠ واسترح قليلا لترفه عن نفسك ٠٠ فأنا ألومه على شيء أنا أطلب منه أن يعمله ٠٠ أنا الذي طلبت منه أن يذاكر لينجع ٠٠ وكنت سالومه لو لم ينفذ كلامي ٠٠ ولكنني ألومه الآن لأنه أسرف في ذلك ٠٠ أي أن العتب له وليس عتابا على اهمال ارتكبه

والآيات التي فيها عتاب على رسول الله صلى الله عليه وسلم • • تحمل معظمها هذا المعنى ٠٠ شيء حمل رسول الله نفسه عليه٠٠ وجو غير محمول عليه بحكم التشريع ٠٠ شيء مباح ورسول الله قيد نفسه حتى في المباح ٠٠ خرج من السمهل إلى الصعب ٠٠ « عبس وتولى ان جاء الأعمى » • • أيهما أسهل على رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يدعو الى الهدى رجلا أعمى جاء وفي قلبه ايمان ٠٠ أم أن يتعب نفسه مع صناديد قريش الذين ملا الكفر قلوبهم • الأسهل طبعا أن يجلس مَمْ ذَلِكَ الَّذِي جَاءَ يَطَلُّكِ ٱلْإِيمَانِ فَيَهْدِيهِ إِلَّى طُرِيقِ اللَّهِ • • وَلَكُنَّ رَسُولُ الله صلى الله عليه وسلم يختار الطريق الأصعب ٠٠ أنه يريد أن يعز الاسلام بصناديد قريش وزعمائها ٠٠ وهنا تتدخل الارادة الالهية٠٠ الرسول يترك أمرا سهلا ميسراً • • وكلف نفسه بالجانب الشباق • • لماذا ؟ • • لصالح الدعوة • • هنا يقول لهالله لماذا تترك السهل وتدخل الصعب و ان الله غنى عن مؤلاه جبيعا و و فيا محمد لا تضيق على نفسك وتحملها المشقة لتهدى من يرفض قلب الهداية ٠٠ انما أثا أربد منك أن تهدى كل قلب يتشوق للأيمان ويهفو إلى الله ٠٠ وألا تأخذ الطريق الصعب وتضيق على نفسك • • وهكذا معظم آيات العتاب الله سبحانه وتعالى قد أخبر رسوله أنه غفر له ما تقدم من ذنب وما تأخر ٠٠ ولكنه يقوم الليل ٠٠ ولا ينام ٠٠ ويصلى حتى تتورم قدماه الشريفتان ٠٠ وتساله عائشة في عجب ١٠، يا رسول الله ألم يتفر لك إلله ما تقدم من ذنبك وما تأخر ١٠ فيقول رسول الله أفلا أكون عبدا شكورا ١٠٠ اذن ٠٠ ومع المغفرة التي أعطاها الله له لا يريد الا أن يعبد الله حق عبادته ٠٠ ويأبي رسول الله أن يكون مقصرا في مقام الشكر ١٠ لاذا ؟

اذا نظرنا الى الانسسان بالنسبة لربه ٠٠ وقارنا نعم الله عليه ٠٠ وما كلفه به من الطاعات ٠٠ لوجدنا أن نعم الله لا تعد ولا تحصى ٠٠ وأن المطلوبات منا لله سبحانه وتعالى محدودة وبسيطة ٠٠ ومنا يحس القلب المؤمن بعطاء الله ٠٠ وبأن الله سبحانه وتعالى لو شاء أن يكلفنا بقدر ما أعطانا من نعم ٠٠ لما كانت عبادة الليل والنهار كلها تكفى

القلب المؤمن يحس أن نعم الله أكثر مما يؤدى عليها من شكر ٠٠ فيه في مقام الود والاحسان ٠٠ ويقوم الليل ٠٠ ويصلى والناس نيام ٠٠ صلاة لم يكلف بها في أصل التكليف ٠٠ يسرف في الطاعة ٠٠ وفي المناجأة ٠٠ وفي الشكر ٠٠ وفي قراءة القرآن ٠٠ وهو في كل هنه في نظر نفسه مقصر ٠٠ لأن نعم الله عليه أكبر من هذا كله ٠٠ هل يكون مثل هذا الانسيان مخالفا كما أمر به الله ١٠ أبدا ٠٠ ولكن ــ وهنا اشفاق الله سبحانه وتعالى على رسوله ٠٠ فالرسول يحمل نفسه مسئولية أولئك الذين لم يؤمنوا ٠٠ ويحاول أن يهديهم بقدر طاقته من الايمان ويشقى ويحرم نفسه من متع الدنيا كلها ٠٠ بني الله سبحانه وتعالى ٠٠ فيقول لنبيه يا محمد ليس عليك ذنب يأتي الله سبحانه وتعالى ٠٠ فيقول لنبيه يا محمد ليس عليك ذنب أن لم يؤمنوا قلا تحمل نفسك أشياء لم يكلفك الله بها ٠٠ و تفاك أنك بلغتهم الرسالة ٠٠ وأديت الأمانة ٠٠ وأبنت لهم الطريق ٠٠

مدا هو عتاب الله لرسوله ٠٠ فهل هذا عتاب عن ذنب ٠٠ أم عتاب عن ود ٠٠ وحب ٠٠ ورحمة من الله سبحانه وتعالى ٠٠ فيقول الله لرسوله « فلعلك باخع نفسك على النارهم ان لم يؤمنوا جهدا الحديث اسفا » • • ويقول « ما انزلنا عليك القرآن لتشفى » • • ويقول « لتم تحوم ما احل الله لك » • • كلها آيات تمثل حب الله لرسوله • • حبا عظيما • • ورحمة بلا حدود • • ويقول الحق تبارك وتعالى لرسوله « فلا تلحب نفسك عليهم حسرات » لقد أبلغتهم رسالة ربك فلاتجمل حبك لله وحبك لهدايتهم الى طريقه يدخل الحسرة الى نفسك •

مده هي آيات العتاب التي يتجل فيها حب الله لرسوله

بقى أن نتحدث عن آيتين يكثر حديث المستشرقين عنهما ١٠ الآية الأول « واستغفر للانبك » ١٠ وفى نفس المقام تكمل المعنى آية أخرى « اذا جاء نصر الله والفتع ورايت الناس يدخلون فى دين الله أفواجا فسبع بحمد ربك واستغفره انه كان تواجا » ١٠ هنا فى الآيتين يطلب الله من رسوله الاستغفار ١٠ والاستغفار معناه طلب المغفرة ١٠٠ فما هو الذنب ١٠ وما هو طلب المغفرة ٠٠

الآیة الکریمة فی سورة غافر ومی تبدأ کما یل « فاصبر ان وعد الله حق واستغفر لذنبك وسبح بحمد ربك بالعشی والابكاد »

والاستغفار هنا اذا دققنا في هذه الآية مرتبط بالتسبيح أي أن الله سبحانه وتعالى يقول

« فاعلم أنه لا أله ألا ألله • • واستغفر لذنبك وللمؤمنين والمؤمنات • »

ومن هنا فان سياق الآية يدل دلالة واضحة على أنها كلها تتملق بالعبادات ٠٠ وأن ليس فيها ذنب يجازى عليه بالعقاب بل هى توجيه من الله سبحانه وتعالى ٠٠ بأن الاستغفار للذنوب والتسبيح بالعشى والابكار ٠٠ هي من المكملات للعبادة والطاعة والقرب من شسبحانه وتعالى ٠٠ هنا ليس مقام لوم ٠٠ وليس مقام مؤاخذة ٠٠ ولكنه مقام زيادة القرب بالاستغفار والتسبيح ٠ والشهادة أنه لا اله الا الله ٠٠ والاستغفار للمؤمنين والمؤمنات ٠٠ في مقام العبادة أنسا ٠٠

كل ما يقال عن أن هذه الآية هي في مقام اللوم غير صحيح ٠٠ ذلك انها في مقام العبادة وزيادة القرب من الله سبحانه وتعالى ٠٠ والرسول كان يستغفر للمؤمنين وفي حديث لرسول الله صلى الله عليه وسلم ( لا يدخل أحدكم الجنة بعمله ، قيل ولا أنت يا رسول الله ٠٠ قال الا أن يتغمدني الله برحمته ) ٠

اذن طلب الرحمة والمغفرة من الله مطلوب من كل مؤمن مهما بلغت درجة ايمانه ٠٠ ومكمل للعمل الصالح مهما كان هذا العمل الصالح مقبولا عند الله ٠٠ ورسول الله لا يشرع لنفسه ولكنه يشرع لامته ٠٠ ومن هنا ١٠ فانه صلى الله عليه وسلم ، وهو القدوة ، كان يحرص على أن يؤدى ما يجب ٠٠ أو ما يجب على أمته أن تقتدى به ٠٠ حتى ولو كان هذا العمل قد أعفاه الله منه ٠٠ والله سبحانه وتمالى غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر ٠٠ ولكنه كان يقوم الليل ويصلى حتى تتورم قدماه الشريفتان ويستغفر الله في اليوم مائة مرة ١٠ للذا ١٠ لانه هو القدوة الذي ستتبعه الامة المسلمة كلها ٠

على أننى رغم ما قلت سأناقش رأيهم لاريهم أنهم على ضلال ٠٠

والخنوع الله ٠٠ والاعتراف بعظمة الله وقدرته في الاستغفار وطلب

فلذلك يقول الله سبحانه وتمالى

« وما کان الله لیعدبهم وانت فیهم ۰ وما کان الله معدبهم وهم یستغفرون » ۰۰

هذه الآية الكريمة توضع لنا معنى الاستغفار ٠٠ وكيف أنه لايحدث الا اذا كان الانسان في قلبه ايمان ومعنى الآية الكريمة أنه ماكان الد ليعذبهم وأنت فيهم لاننى أرسلتك رحمة للعالمين ٠٠ وحيث أن رحمتى سبقت عذابى ٠٠ لذلك فأنا لا أعذبهم وأنت فيهم الرحمة المهداة ٠٠ ثم تمضى الآية الكريمة لتشرح ماذا سيحدث بعد انتقال رسول الله الى جوار ربه ٠٠ وهنا يكمل الله الحديث فيقول « وما كان الله معذبهم وهم يستغفرون » ١٠ اذن بعد انتقالك يا محمد الى جوار لله فان الله سبحانه وتعالى لن يصيب بعذابه المستغفرين ١٠٠ لماذا ٢٠٠ لان الاستغفار هو الخضوع والخنوع لله ١٠٠ لا يوجد الا في قلب مؤمن ٠٠ ومادام الايمان موجودا في القلب فرحمة الله تحيط بعبده ٠

وهكذا يبين الله سبحانه وتعالى لنا قيمة الاستغفار عنده ٠٠ وكيف أنه يمنع المذاب ٠٠ ويمحو الذنوب ٠٠ ويمضى الله سبحانه وتعالى في بيان فضل الاستغفار اليه فيقول

# « ولو أنهم أذ ظلموا أنفسهم جاءوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله توابا رحيما »

اذن أولى مراحل المغفرة وأحمها هي الاستغفار ٠٠ والخضوع لله ٠٠ والخضوع لله ٠٠ والخضوع لله ٠٠ والخضوع لله ١٠ والغلب غير المؤمن ليس فيه رحمة ولا فيه مغفرة ورسول الله صلى الله عليه وسلم كان يدعو أمته دائما للاستغفار وكان يقول ( استغفروا الله فاني أستغفره في اليوم مائة مرة ) ٠٠ فاذا كان رسول الله صلى الله عليه

وسَّلُمُ الذِّي غَفَرَ له ماتقدم من ذنبه وما تأخر يستغفر الله في اليوم مائة مرة فكيف يكون حالنا نحن ؟!

اذن الاستغفار مرتبة من مراتب الإيمان والخشوع لله سبحانه وتعالى ١٠٠ لا تدخل الا قلب مؤمن ١٠٠ ولا ينطقها بصدق الا انسان يخشى الله ١٠٠ ولا يهرع اليها الا من يخاف ربه ويخشى يوم الحساب ١٠٠ ومن منا قان الاستغفار يوجد في قلب كل مؤمن ١٠٠ ويكفى أن تذهب في يوم من الأيام الى الكعبة الشريفة وتنظر الى وجوه حجاج بيت الله الحرام الذين جاءوا من أقصى الارض ليؤدوا فريضة من فرائض الله ١٠٠ وتسمعهم وهو يستغفرون الله سبحانه وتعالى بكل لفات الارض ١٠٠ فيفيض الله عليهم من رحمته ١٠٠ تنزل الدموع من عيونهم ١٠٠ ويجهش حتى أقوى الرجال بالبكاء عندما تمس قلبه رحمة الله ١٠٠ ويجهش حتى أن يواجه أحداث الدنيا كلها ١٠٠ ياتي الى هذه البقعة الطاهرة نادما مستغفرا من ذنبه ١٠٠ ويتجشم بالصعاب والمشاق ليستغفر الله ١٠٠ في مكان فضله الله سبحانه وتعالى واختساره بيتا له ١٠٠ عسى أن يقبل الدعاء ١٠٠ ويغفر الذنب ١٠٠ وتغيض الرحمة ١٠٠

اذن الاستغفار جزء هام من الايمان ٠٠ ومن لا يستغفر بقلبه فهو محروم من نعمة كبرى من نعم الايمان ٠٠ فالله سبحانه وتعالى حين يأمر رسوله بالاستغفار ٠٠ والرسول قدوة لكل المسلمين وهو قدوة حسنة ٠٠ عندما يأمره بذلك فانه من خلاله يأمرنا جميعا أن نستغفى لذنوبنا ٠٠ واذا كان الله سبحانه وتعالى يأمر رسوله الذى غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر بالاستغفار ٠٠ فهذا أمر لنا بالاكثار من طلب المغفرة ، والغفران من الله ٠٠ لنمحو ذنوبنا ولنكون دائما خاشمين هم مدركين أنه اذا غرتنا قوتنا على ظلم الناس فلنتذكر قدرة الله علينا ٠٠ وحينئذ نهرع الى الاستغفار ٠٠ ونرفع الظلم ونتوب الى الله وتوب

اذن الاستغفار يحرص الله سبحانه وتعالى ٠٠ على أن يبقى بينه وبين المؤمن ٠٠ لان فى هذا تذكيرا دائما بقدرة الله وقوته وضعف العبد وعجزه ٠٠ وفى هذا تذكير لنا بالله كلما نسينا ٠٠ وبالحساب كلما أخذتنا الدنيا بعيدا عما أمرنا الله به ٠٠ وخضوعا وخشوعا للقدرة الكبرى والقوة الكبرى التى نعبدها وهى الله سبحانه وتعالى ٠٠ قلب مستغفر لله قلب مستغفر لله يخلق بينه وبين الآثام حجابا ٠٠ قلب مستغفر الله ٠٠ لا يمكن أن يمضى فى اثم ارتكبه أو ظلم قام به لانه يتذكر الله ٠٠ فيستغفر ٠٠ ويعدل عن الظلم ويتوب عن الاثم ٠٠ قلب يستغفر الله فيستغفر ٠٠ ويعدل عن الظلم ويتوب عن الاثم ٠٠ قلب يستغفر الله يعذب صاحبه ٠٠ لان الله سبحانه وتعالى ٠٠

### « وما كان الله معذبهم وهم يستغفرون »

مده هي نعبة الاستغفار وهي نعبة لا تحس الا في القلب المؤمن من ولا توجد الا في النفس الخاشعة ٠٠ ومن هنا يقول الله تعالى

« اذا جاء نصر الله والفتح ورايت الناس يدخلون في دين الله أفواجا فسبح بحمد ربك واستغفره انه كان توابا » • •

التسبيح والاستغفار هما خشوع لله ٠٠ وخضوع لله ١٠ وذل الله ٠٠ يعشقه القلب المؤمن ١٠ ولذلك ارتبطت هذه الآية بالفتح ١٠ وفي نفس الوقت لم يرتبط بالذنب ١٠ أى أن التسبيح والاستغفار كليهما حمد لله ١٠ كلاهما يقربنا من الله ١٠ وكلاهما ينقى النفس من الدنيا ١٠ ويقربها من الجنة ١٠

ولكن الله سبحانه وتعالى قال لرسوله « واستغفر للذنبك » ٠٠ فما هو الذنب الذي اقترفه رسول الله حتى يستغفر له ٠٠ لكى نفهم هذا يجب أن نضع أمامنا الحقيقتين الآتيتين:

اولاهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أرسل رحمة للعالمين . . ومن هنا فانه رحمة ٠٠ وأن الله سبحانه وتعسالي هو القوى القادر العزيز الجبار ١٠ الذي يمهل ولا يهمل ٠٠ فاذا أخذ كان

أخده أخذ عزيز مقتدر ١٠٠ رسول الله صلى الله عليه وسلم ١٠٠ يحاول بقدر طاقته ١٠٠ وفوق طاقته مع الكفار والمنافقين عسى الله أن يهديهم ١٠٠ ويعذب نفسه من أجل ذلك ويشقى ١٠٠ والله سبحانه وتعالى يقول له « ما أنزلنا عليك القوآن لتشقى » ١٠ يأتى المنافقون ويمتذرون لرسول الله عن الجهاد فيأذن لهم ١٠٠ كل بعذره ١٠٠ فيأتى الله سبحانه وتعالى ويقول له « عقا الله عنك لم أذنت لهم » هنا الله سبحانه وتعالى يلوم رسوله على الإفراط في الرحمة ١٠٠ يموت الكفار الذين عذبوا رسول الله ١٠٠ والذين حاربوا دين الله ١٠٠ ولكن رسول الله الذي هو رحمة مهداة يأتى فيصلى عليهم عسى الله أن يرحمهم ١٠٠ فيقول له الله سبحانه وتعالى « ولا تصل على أحد منهم هات أبدا » ١٠٠ هل علاة رسول الله ذنب ١٠٠ انها أفراط في الرحمة ١٠٠ واجهاد لرسول الله ١٠٠ بل أن رسول الله يطلب لهم المغفرة فيرد الله سبحانه وتعالى « أن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم »

هنا رحمة أهداها الله الى الارض ٠٠ تنظر الى السماء وتقول يارب أنا رحمة أرسلتنى الى عبادك ٠٠ الى خلقك ٠٠ فلترحم بى حتى أولئك الذين رفضوا الهداية ولئك الذين رفضوا الهداية ولئك الذين رفضوا الهداية والمناسقين ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى قد حرم من رحمته المشركين والظالمين والفاسقين ٠٠ ومن هنا فان الله يرد على رسوله ويقول له يا محمد أنت رحمة للمؤمنين أنت رحمة لهذا العالم كله بأن تربهم الطريق الى الله طريق الهداية والنور ٠٠ أن تبين لهم طريق الحياة الآمنة المطمئنة الطيبة التي رسمتها لعبادى ٠٠ وكلفتك بابلاغها لهم ٠٠ من اتبعها فله الحياة الطيبة في الدنيا والآخرة ٠٠ ومن لم يؤمن بي ورفض أتباعها فسيلقاني وسيلقي جزاءه ٠٠ فلا تسرف يا محمد في طلب الرحمة لاولئك الذين لم يؤمنوا ٠٠ ولا تستغفر لهم ٠٠ ولا تذهب نفسك عليهم حسرات فانني أنا القوى القادر ٠٠ وساجزيهم بما كانوا يقملون ٠

من ذلك ٠٠ لان التجاوز في هذا هو تجاوز في أمر من أمور الله ٠٠ ولو كان هذا بالزيادة فهل يعتبر هذا ذنبا ؟ ٠٠ وهل يعتبر تشريع الله لسوله الا جزءا من الرسالة ٠٠ كا هنا الرحمة المطلقة التي تحاول أن تصل حتى الى قلب غير المؤمن ١٠ لانها تعرف العذاب الذي ينتظره ولكن الله سبحانه وتعالى يرد « ان أنت الا تدير » ٠٠ « كست عليهم بهصيط » ٠٠ « ولا تصل على أحد منهم مات أجداً » ٠٠ الى آخر ما جاء في القرآن الكريم ٠

رسول الله هنا ٠٠ اتعب نفسه في الدعوة ٠٠ والرحمة والمغفرة كثر مما كلفه الله ٠٠ والله سبحانه وتعالى يطلب اليه أن يستغفر

منا يأتى بعض الناس فيقول ان تجاوز رسول الله فى الدعوة وفى طلب الرحمة وفى اتعاب واجهاد نفسه للهداية لمن لا يريد الهداية يتمارض مع الآية الكريمة « وما ينطق عن الهوى » ١٠ أى أنه \_ وأنا أذهب هنا مع مغالاة المستشرقين \_ حتى فى اجهاد رسول الله نفسه فى الدعوة قد نطق عن هوى فى نفسه وهو محاولة للوصول بالماصين للايمان رغم أن الله سبحانه وتعالى لم يفرض عليه ذلك ١٠ أذن فقد اتبع هوى فى نفسه وهو الاسراف فى الدعوة واجهاد أنفسه فيها ١٠ واشقاء نفسه بها ١٠ رغم أن الله لم يلزمه بذلك ٠

أقول لهؤلاء جميعا أن معنى « وما ينطق عن الهوى » ١٠ أنه مادام الله سبحانه وتعالى قد أرسل إلى رسوله العق ١٠ وبين له الطريق فان رسول الله يتبع هذا الحق ولو كانت نفسه تهوى شيئا آخر ١٠ ومتى قال الله سبحانه وتعالى « ولا تصل على أحد منهم هات أبدا » فانه بعد نزول هذه الآية وتحديد أمر الله لا يقوم رسول الله أبدأ بالصلاة على أحد من الكفار قد مات ولو كانت نفسه تهوى ذلك ١٠ وبعد نزول الآية الكريمة « عبس وتولى أن جاء الاعمى » فان رسول الله ألله صلى الله عليه وسلم لا يمكن أن يترك رجلا جاء يطلب الهداية المنصرف إلى عظيم مهما كان شانه ١٠ أخذته العزة بالاثم ولو كانت

نفس رسول الله صلى الله عليه وسلم تهوى أن يمز الله الاسلام بهذا الرجل العظيم فانه لا يتبع هوى النفس أبدا ولكن يتبع ما أوحى اليه ٠٠ ومن هنا فان الآية الكريمة بأن رسول الله صلى الله عليه وسلم متى أوحى اليه بأمر من الأمور ومهما كانت نفسه تهوى فانه لا يمكن الا أن يتبع هذا الامر ولا يجعل النفس تميل مع هواها ضدما أوحى اليه مهما كان ٠

ومن هنا فان الآية الكريمة « تبت يدا أبي لهب وتب » نزلت فيمن 
٠٠ في عم رسول الله ٠٠ وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يطلب 
له الهداية ٠٠ والوحي كما قلت كان بين الله ورسوله ٠٠ اكن عندما 
نزلت الآية الكريمة تلاما رسول الله رغم أنها نزلت في عمه وأنها 
تتوعده بالنار والعذاب الاليم ٠٠ وهكذا في كل حكم من أحكام الدين 
لا يتبع رسول الله هوى النفس أبدا ١٠ انما يتبع الحق وما أنزل 
مهما اصطدم هذا الحق بقوة وعنف مع هوى النفس ٠

وننتقل بعد ذلك الى الآية الثانية وهي قول الله تعالى

« ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن اليهم شيئا قليلا · اذا لاذقنسساك ضعف العيساة وضعف المسات ثم لا تجد لك علينا نصيرا » · · ·

هنه الآية الكريمة يفسرها بعض المستشرقين ١٠ ان رسول الله صلى الله عليه وسلم كاد يستجيب لدعوة الكفار ١٠ الذين قالوا نعبد الهك عاما والهنا عاما ١٠ ولكن كل ما يقوله المستشرقون في هسذا الموضوع غير صحيح ١٠ فان رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يركن اليهم ولم تمل نفسه الى ما يقولون ولنتامل معنى الآية الكريمة : "ولولا أن ثبتناك ١٠٠ و لولا ء هنا حرف امتناع أى أن رسول الله صلى الله عليه وسلم مثبت من الله ١٠ ومن هنا فان كل ما يأتى بعد ذلك في هذه الآية ممتنع بحرف لو ١٠ اذن فائلة سبحانه وتعالى يسّر ل انك مثبت منا يا محمد ١٠ وهذا التثبيت يمنع عنك أى انحراف عن

دين الله أو خسروج عنه ثم تمضى الآية الكريسة « لقد كلاته » أوكدت معناها مقاربة الفعل دون اتيانه ١٠ أن أنك لم تفعل ذلك و واذا أردنا المعنى اللغوى نقول قرب أن يفعل ١٠ فالفعل منفى على الاطلاق ١٠ بل أن القرب من الفعل منفى بكلمة لو ١٠ ماذا كان يحدث لو لم نثبتك وتركناك لفطرتك يا محمد بدون مدد من السماء ٠٠ حتى لو لم نثبتك بفطرتك السليمة ما كنت تفعل هذا ١٠ وان كانت البشرية بدون امداد من السماء كانت البشرية بدون امداد من السماء ١٠ ومثبت بفطرتك السليمة ١٠ أذن ذلك ١٠ لكنك مثبت من السماء ١٠ ومثبت بغطرتك السليمة ١٠ أذن المتاعك عن أن تركن اليهم ١٠ أى أن تقترب بخاطرك دون فعل مما يقولون ممتنع بتثبيتك من السماء وبفطرتك السليمة ١٠

ثم تمضى الآية الكريمة «اذا الاذقناك ضعف الحياة وضعف الممات» ومنا لنا وقفة ١٠ من المقصود بضعف الحياة وضعف المات هل المقصود هو رسول الله صلى الله عليه وسلم ١٠ المتنع عن ذلك بمدد من السماء وبفطرته السليمة مادام مدد السماء يمنعه ومادامت فطرته السليمة تمنعه ـ فالآية الكريمة لا تنطبق على رسول الله ولكنها تنطبق على من يفعل ذلك ١٠ ولكن رسول الله لم يفعله ولم يقترب منه ١٠

ولكن هناك حكمة كريمة لورود هذه الآية ٠٠ والحكمة هنا واضحة ١٠ ولله سبحانه وتمالى بختار من عباده من يشاء ١٠ ويعطيه منالمنزلة ما يشاء ١٠ ثم ياتى بعد ذلك اغراء الدنيا وكيد السيطان ١٠ الله سبحانه وتمالى يريد أن يقول لنا في هذه الآية انه على قدر القرب منه يكون الجزاء ١٠ ولننظر ماذا قال الله سبحانه وتمالى في سسورة المائدة

« اذ قال الحواريون ياعيسى ابن مريم هل يستطيع ربك أن ينزل علينا مائدة من السماء • قال اتقوا الله أن كنتم مؤمنين • قالوا نريد أن ناكل منها وتطمئن قلوبنا ونعلم أن قد صدقتنا ونكون عليها

من الشاهدين • قال عيسى أبن مريم اللهم ربنا أنزل علينا مائدة من السماء تكون لنا عيدا لأولنا وآخرنا وآية منك وارزقنا وأنت خير الرازقين • قال الله انى منزلها عليكم فمن يكفر بعد منكم فانى اعذبه عذابا لا أعذبه أحدا من العالمين »

الحواديون هم الذين آمنسوا مع عيسى بن مريم وهاجروا معه وجاهدوا في المسيحية • أرادوا أن يروا آية منآيات الله • فاستجاب الله لدعاء رسوله عيسى ولكنه قال « فمن يتقر بعد منكم فائي اعلبه عليا لا اعذبه أحدا من العالمين » • • لماذا • • لأن الله سبحانه وتعالى أراهم آية بينة من آياته ولذلك يكون حسابهم غير حساب من لم يره الله آية من آياته

الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا ١٠ أنه بقدر القرب من الله يكون الحساب ١٠ وحساب الذى يرى آية من آيات الله يكون أدق من حساب العادى ١٠ ولذلك يأتى الله سبحانه وتعالى ليقول لنساء الرسول «يا نساء النبى لستن كأحد من النساء» لماذا ١٠ لأن قربكن من رسول الله يجعل لكن حسابا آخر وميزانا آخر ٠ فامتنمن عن موطن الشهبهة تماما ١٠ فالذى يدخل فى مقهام الود من الله له مقاييس بقدر ما فتح الله عليه من آياته ومن فيضه ٠

اذن معنى الآية الكريمة التى جاءت بعد « ولولا أن ثبتناك » • • انه يا محمد فلتعلم أمتك كلها • • وليعلم العالم أجمع أن من هو قريب منى • • وأكشف له عن آياتى • • ثم يعصى ويبتعد له حساب أقسى كثيرا من ذلك الذى لم أكشف له عن هذه الآيات • • وحكمة الله سبحانه وتعالى جاءت فى بداية الآية « ولولا أن ثبتناك » • • ولولاحرف امتناع ومعنى ذلك أن كل ما بعدها ممتنع لوجود التثبيت من الله

اذن فمنى الآية الكريمة : أنت يا محمد مثبت من السماء ١٠ ومثبت بفطرتك السليمة ١٠ ولكن الذي يقترف ذنبا من عامة الناس

له مقياس في الحساب • والذي يقترف ذنبا ممن نريه آياتنا يضاعف له العذاب • • مقام الود من الله يدقق المقاييس • • وهذا واضح في الآية الكريمة التي طلب فيها عيسى بن مريم من الله أن ينزل عليهم مائدة من السماء لقد رأوا المائدة تنزل من السماء • • آية محسوسة ملموسة اختص المسيح والحواريون برؤيتها ولذلك قال تعالى • • فمن يكفر بعد منكم فاني آعذبه عذابا لا اعذبه أحدا من العالمين »

اذن فالآية الكريمة ليس المقصود بها أن، رسول الله صلى الله عليه وسلم ٠٠ وافق على ما طلبه الكفار من أن يعبد الههم عاما ٠٠ ويعبدوا الله عاما ٠٠ ولكن المعنى أنك يا محمد مثبت من لدنا فهذا ممتنع عنك تماما أن تميل اليهم ولكن القرب منى وكشف آياتى لمن أريد يجعل أولئك الذين في مقام الود والكشف من الله سبحانه وتعالى ٠٠ لهم عذاب مضاعف لأنهم رأوا ثم كفروا بعد رؤيتهم لآيات الله

الآية ليست لوما لرسول الله ولا أخذا عليه والا لما ابتدأت بحرف امتناع يمنع وقوع الفعل ٠٠ ولكنها شرح لكل بشرية مؤمنة ٠٠ بأنه على قدر الود يكون الحساب ٠٠ وأن من يكفر بعد أن رأى آيات الله وعرفها فان حسابه ليس بميزان كحساب باقى الناس ٠٠ ولكنه بميزان أدق وحساب مضاعف

هذه هي بعض الخواطر التي أردت أن أشرحها حول عتاب ألرسول في القرآن الكريم ٠٠ فالعتاب كان على الاسراف في الاجتهاد للدعوة ٠٠ والحزن على غير المؤمنين ومحاولة الاستغفار للكفار أوالصلاة عليهم بعد موتهم ٠٠ وفي ذلك كان رسول ألله صلى الله عليه وسلم وهو رحمة للعالمين يجهد نفسه في هذا ٠٠ ويحملها ما فوق طاقتها ٠٠ فنهاه ألله عن هذا وقال له ٠٠ استغفر لهذا الاسراف الذي قمت به ولم يكن مطلوبا منك

أما مسألة ميل رسول الله الى الكفار وأخذ الآية الكريمة « ولولا أن عبتناك » على أنها لوم للرسول فالرسول لم يمل للكفار قط ٠٠ والا لما بدأت الآية بعرف الامتناع لولا! • • ليؤكد الله سبحانه وتعالى امتناع حدوث هذا الشيء • • ثم ليخبرنا أنه بقدر الود الى الله والقرب منه وكشف الله لآياته لعباده يكون الحساب للذي يضعه الله في منزلة أعلى ويريه آياته اذا كفر بعد ذلك • • يكون حسابه ضعف عامة الناس أو كما تمال ألله لعيسى والحواريين « قمن يكفر بعد متسكم فانى أعذبه عذابا لا أعذبه احدا من العالمين »

على أن الله سبحانه وتعالى كان دائما يثبت رسوله كلما ذهبت وللسبولة كلما ذهبت وللسبة حسرات على عدم ايمان الناس ٠٠ وعدم استجابتهم للدعوة ٠٠ واشفاقه عليهم وما سيلقونه في الآخرة ٠٠ وفي هذا لابد من الحديث عن معجزة الاسراء والمعراج ٠٠ وهو موضوع الفصيل القادم ٠٠





# • الفصل لسادس

# مُعِيرة الإستراء وللعراج

معجزة الاسراء والمعبراج تختلف عن المعجزات التي سبقتها في المفاهيم والمعنى ٠٠ وفي جوانب كثيرة ٠٠ ولعل ما من معجزة حدثت لنبي أثارت جدلا مثل معجزة الاسراء والمعراج ٠٠ ذلك أن المعجزات السابقة كانت تخرق قوانين الكون ٠٠ وكما بيتت في الجزء الأول همن كتاب معجزة القرآن أن الله سبحانه وتعالى حين خلق الكون لم يتركه هكذا عشوائيا ، بل خلق كل شيء بقانون دقيق : الأرض لها قوانين ٠٠ والشمس لها قوانين ٠٠ والنجوم لها قوانين ٠٠ والماء له قوانين ٠٠ وكل خلق من خلق الله سبحانه وتعالى له قوانين

ولكن الله سبحانه وتعالى لم يخلق الكون ويتركه لهذه القوانين بل مو قائم على خلقه الى يوم الدين ٠٠ ومن هنا فان الله وهو القيوم مادام قد خلق هذه القوانين ، وأوجدها ، هو وحده القادر على أن يخرق هذه القوانين لمن يشاء من عباده ٠٠ وهذه هى المعجزة ٠٠ والمعجزة تتم لتثبيت المؤمنين في حالات ايمانية معينة ، يواجه فيها المؤمنون بالله بمحنة شديدة فتآتى ارادة الله سبحانه وتعالى لتحدث معجزة تثبت إلايمان في القلوب ٠٠ فتنصر المؤمنين على الكافرين

على أن هذه المعجزات كلها معجزات مشهدية ١٠ أى أنه يقسهه عدد ثمان وتعانى ويد للله سبحانه وتعانى وثبتهم ١٠ وهنا الاختلاف بين معجزات الرسل ١٠ ومعجزة الاسراء والمعراج ١٠ ذلك أن المعجزات السابقة حدثت أمام جمع من المؤمنين ١٠ وهي معجزات كونية ١٠ أى أنها خرق لقدوانين الأرض ١٠ أما معجزة الاسراء والمعراج فقد حدثت لرسول الله صلى الله عليه وسلم وحده ١٠ وخرقت له فيها قوانين السماء ١٠ وهنا الفارق الكبير ١٠ وحده أن وسول الله هو البشر الوحيد الذي أسرى به الله سبحانه وتعالى بالجسد من البيت الحرام الى المسجد الاقصى ١٠ ثم عرج به الى السماء ١٠ وهو البشر الوحيد الذي فتحت له أبواب السماء حتى وصل الى سدرة المنتهى بالجسد و لروج معا ١٠

على أن بعض الناس يجادل في هذه النقطة ٠٠ وهي مسألة الإسراه والمعراج بالجسد أو بالروح ٠٠ وهم يقولون لماذا يصر بعض العلماء على أن معجزة الاسراه والمعراج تمت بالجسد والروح ٠٠ بينما الأقرب الى المقلل والمنطق أن تكون قد تمت بالروح وحدها ٠٠ وأن يكون رسول الله صلى الله عليه وسلم رأى ما رأى وهو نائم ٠٠ كما يرى أى انسان أشياء في الحلم ٠٠ وأنه لا يجب أن يتعب العلماء انفسها في نقطة الاسراء بالجسد ما دامت تصطدم مع العقل والمنطق ٠٠ والاسراء بالجسد ما دامت تصطدم مع العقل والمنطق ٠٠ أن أقول أن مسألة الاسراء بالجسد مسئلة أساسية ١٠ لماذا ٠٠ أن أقول أن نطبق العقل والمنطق على قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فاذا كان الله هي الفاعل فلا نقول أن ذلك أقرب الى العقل ١٠ أو أبعد عن العقل ٠٠ أو أبعد عن العقل ٠٠ بل هنا يتوقف حكمنا بالمنطق والعقبل لأن قدرة الله مبحانه وتعالى فوق كل العقول

ومن هنا فاننا اذا حاولنا أن نضع قيودا لمعجزة الاسراء والمعراج · · ونقول أنها أقرب الى العقل أن تتم بالجسد الى آخر ما نقول فى هذا الشأن · · فاننا بذلك نضع قيودا على قدرة

الله سبحانه وتعالى فى أن يفعل ما يشاه من وهنا الخطأ من ذلك أننا حين ننقل الأمر من قدرة البشر الى قدرة الله سبحانه وتعالى فلا يجب أن تقيس هذه القدرة بقدرة العقل البشرى مهما كانت من فاذا قال لى أحدهم أنه أقرب الى المنطق والعقل أن يتم الاسراء و لمعراج بالروح من أقول له انك تحاول أن تضم على قدرة الله قيودا من صنع عقلك من والمخلوق لا يستطيع أن يقيد قدرة الخالق من وفرق كبير بين قدرة الله سبحانه وتعالى خالق هذه القوانين من وفهمها والانتفاع البشرى الذي أعطى امكانية اكتشاف هذه القوانين من وفهمها والانتفاع بها من فالقانون الأرضى يخرج من علم الله الى علم البشر كما سبق أن أوضحت من والله سبحانه وتعالى أعطى المقل القدرة على الاستفادة بهذا القانون واستخدامه من المذا منه المعقل القدرة على السبوات بهذا القانون واستخدامه من المناه المنه المناه في السبوات والأرض لحدمة الانسان ونفعه

ومرة أخرى أقول ١٠ أن المعجزات الحسية التي تتم ١٠ هي معجزات التبيت الايمان ١٠ في وقت يزلزل فيه المؤمنون ١٠ فيأتيهم من السماء ما يتبتهم ١٠ وهي معجزات تحدث في وقتها ١٠ وتنتهى ولا تتكرر ١٠ من رآها صدقها ١٠ ومن لم يرها يمكن أن يصدقها ١٠ ولو أن هذه المعجزات لم ترد في القرآن الكريم ١٠ ويخبرنا الله مسبحانه وتعالى عنها ١٠ لو أنها وردت في كتب التاريخ مثلا ١٠ لكان من المكن أن يصدقها انسان ١٠ ولا يهدقها انسان ١٠ ولكن ووردها في القرآن الكريم جعلها صادقة ثابتة ١٠ يقينية ١٠ ولكن

ولكن معجزة الاسراء والمعراج ٠٠ تختلف عن هذه المعجزات كلها . فهي لم تقع على مشهد من المؤمنين ٠٠ تثبيتا لايمانهم ٠٠ بل وقعت لرسول الله سبحانه وتعالى وحده ٠٠ ومن هنا لم يكن الهدف منها كالمعجزات الحسية الأخرى ، تثبيتا للايمان ٠٠ بل ان رسول الله صبل الله عليه وسلم حين أبلغ الناس بها ٠٠ لم يصدقه عدد منهم ٠٠

افن لماذا كانت اسمجزة الاسراء والمراج . و مادامت تختلف عن

معجزات الرسل الأخرى في تثبيت الايمان • كانت لرسول الله صلى الله عليه وسلم للتبليغ ٠٠ عن ألله سبحانه وتعالى ٠٠ في أهم أركان الاسلام وهي الصلاة ٠٠ التي فرضت من الله سبحانه وتعالى للرسول صلى الله عليه وسلم مباشرة ٠٠ أي بلا وحي ٠٠ تعظيما لشانها ٠٠ واجلالا لقدرها ومحيث أن الله سبحانه وتصالى قد جعلها الفرض الوحيد الذي لا يجوز لانسان أن يتركه أبدا ٠٠ فصوم رمضان مثلا مباح تركله للمسافر والمريض ٠٠ على أن يصوم أياما أخر ٠٠ وغير القادر ٠٠ على أن يطعم مسكينا ٠٠ والزكاة مثلا ليست مفروضة الا على من له مال ٠٠ أما من لا يملك مالا أو السبتحق للصدقة مثلا ٠٠ فلا زكاة عليه ١٠ والحج لن استطاع اليه سبيلا ١٠ الا الصلاة ١٠ في الحرب والسلم ٠٠ وقت المعارك ٠٠ وفي ميادين القتال ٠٠ وقت المرض ووقت الصحة ٠٠ وقت القــدرة على الحركة ٠٠ ووقت عدم القدرة على الحركة ٠٠ والانسان يستطيع أن يصلي وهو نائم ٠٠ اذا كان آلرض يقعده عن القيام • • وهو جالس اذا كان المرض يقعده عن السجود والركوع ٠٠ ولكن ترك الصلاة أمر لم يجمل له الله سبحانه وتعالى بديلا ٠٠ ولم يرفعه عن عباده ٠٠ ويجمل بدلا منه فداء٠٠٠ وفرضه وقت السفر ٠٠ ووقت الرض ٠٠ وجعل فيه من التيسيرات ما يمكن كل انسان من أداء الصلاة ٠٠ في الحالة التي يكون عليها٠٠ فأجاز الجمع بين الصلوات في السفر ١٠٠ الى آخر ما نعرفه من أحكام المبلاة ٠٠

اذن ۱۰ الصلاة التي هي صلة بين العبد وربه ۱۰ بيب أن تنقطع أبدا ۱۰ وكل وقت له ميعاد ۱۰ وله أداء ۱۰ ولعظم شأن الصلاة ١٠ ولكونها تنهي عن الفحشاء والمنكر ۱۰ ولكونها صلة العبد بالله ۱۰ ولكونها خشوع العبد لخالقه ۱۰ فقد فرضت مباشرة من الله سبحانه وتعالى للرسول ۱۰ وفرضت في أكرم مكان عند سدرة المنتهي ۱۰ فرضت في مكان من الرقي ۱۰ والقرب من الله سبحانه وتعالى بحيث فرضت في مكان من الرقي ۱۰ والقرب من الله سبحانه وتعالى بحيث لا يستطيع جبريل عليه السلام اقرب الملائكة لله أن يصل الي هذه

المكانة ١٠ بل ان جبريل عليه السلام قال لرسول الله عندما وصل الى سدرة المنتهى ١٠ وطلب منه أن يتقدم ١٠ قال جبريل لرسول الله اذا تقدمت احترقت ١٠ ومعنى ذلك أن نور الله سبحانه وتعالى فى هذا المكان بالذات لا يستطيع أن يتحمله حتى أعظم الملائكة ١٠ المكان عظيم وجليل ١٠ يتناسب مع جلالة ما فرضه الله سبحانه وتعالى على عبده ١٠ ومن هنا نستطيع أن ندرك القيمة العظمى للصلاة كركن من أركان العبادة ١٠

على أننا قبل أن نستطرد في هذا الحديث ٠٠ ونبين مدى اختلاف المعجزة ٠٠ فانما يقفز الى أذهاننا عدة تساؤلات ١٠ السؤال الأول : لماذا كان الاسراء والمعراج ١٠ ولم يكن معراجا فقط ١٠ أى لماذا أسرى الله برسوله من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى ١٠ ثم بعد ذلك عرج به الى السماء ١٠٠

ان فى ذلك حكمة تقتضيها المعجزة ٠٠ ذلك أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ٠٠ كان عليه أن يبلغ ما كلفه به ربه ٠٠ والله سربحانه وتعالى كلف رسوله ٠٠ ليس أمام جمع من الناس ٠٠ على مرأى من أحد من أمته ٠٠ ولكنه كلفه بينه وبينه ٠٠ ومن هنا فان رسول الله صلى الله عليه وسلم يكون في هذه الحالة أمينا في الاخبار عما أبلغه الله به ٠٠ أى أنه يكون وسيلة في أمر يريد الله أن يعرفه لحلقه ٠٠ ولهذا جعل الله سبحانه وتعالى الاسراء مقدمة للايمان بالمعراج ٠٠

الاسراء آیة أرضیة من مكة الی بیت المقدس ٠٠ والمسافة من مكة الی بیت المقدس فی ذلك الوقت لم تكن أمرا مستحیلا ٠٠ بل كانت القوافل تقطعها فی آیام أو أسابیع ٠٠ المهم أنه كان یتم السفر من مكة الی بیت المقدس ٠٠ مهما اختلفت الوسیلة ٠٠ اذن المعجزة هنا فی الاسراه ٠٠ فی الزمن وحده ٠٠ معجزة الزمن هنا هی المقصودة ٠٠ فالله سبحانه و تعالی لا یحده زمن ولا مكان ٠٠ رسول الله أسری به ٠٠ فالله سعد الی السماه ثم عاد فی نفس اللیلة ٠٠ معجزة الزمن هنا

جعلت الناس لا يصدقون ١٠ فأخبرهم رسول الله بالقوافل القادمة ١٠ وبأشياء رآها على الأرض خلال الاسراء به من مكة الى بيت المقدس ١٠ والعودة ١٠ ووصف لهم بيت المقدس ١٠ أى أنه أعطاهم آيات أرضية حسية مشهودة على المعجزة ١٠ وكان هذا مقصودا ١٠ لأنه متى أعطاهم رسول الله هذه الآيات ١٠ وهذه المعالم التي رآها في الطريق بين بيت المقدس ومكة ١٠ ثم بعد ذلك تأكدوا من أنها صحيحة ١٠ فلا شك أن هذا يصبح دليلا على أن الله سبحانه وتعالى قد خرق له القانون فصعد الى السماء ١٠ اذن يكون ما علموه من آيات أرضية ١٠ أو دلائل أرضية ١٠ دليلا على صدق ما علموه مما حدث لرسول الله حين صعد الى السماء ١٠

فالاسراء معجزة ، المراد بها الدليل الأرضى ٠٠ على أن الله سبحانه وتعالى قد خرق قوانين الكون لرسوله ٠٠ وأسرى به من مكة الى بيت المقدس فى زمن وجيز ٠٠ أو فى لا زمن ٠٠ ويكون فى هذه الحالة قد تأكد لهم أن الله قد خرق قوانين الأرض لرسوله ٠٠ ومادام الله سبحانه وتعالى قد خرق له قوانين الأرض ٠٠ فهو قادر على أن يخرق له قوانين السماء ٠٠ فاذا أخبرهم رسول الله بعد ذلك بشىء حدث ٠٠ فلهم أن يصدقوا المعجزة ٠٠ ولا يشكوا فيها ٠٠

اذن ١٠ الاسراء كان مقدمة أرضية للتثبيت ١٠ وللدلالة على صدق ما حدث طبقا لمقاييس العقل البشرى ١٠ ولكن بعض الناس يأتي الآن ويقول ١٠ ان الانسان يستطيع أن يسافر الآن من مكة الى بيت المقدس في أقل من نصف ساعة مثلا ١٠ وأنا أقول لهم ان هذآ لايمس المعجزة ١٠ فمعجزة الله تبقى معجزة خالدة مهما تقدم العلم ١٠ فعيسى عليه السلام مثلا كان يبرى الأكمه والأبرص ١٠ ولكنه كان يبرئ بلمسة من يده ١٠ والطب تقدم الآن ١٠ وأصبح الطبيب باستخدام المدواء ربعا يستطيع أن يبرى الأكمه والأبرص ولكن المعجزة بقيت الدواء ربعا يستطيع أن يبرى الأكمه والأبرص ولكن المعجزة بقيت معجزة وهي أنه لايمكن أن يقوم أحد من البشر بابراء الأكمه والأبرص بمجرد لمسه ١٠ كما كان يفعل عيسى ١٠ كذلك المعجزة بالنسبة لمحمد بمعجرد لمسه ١٠ كما كان يفعل عيسى ١٠ كذلك المعجزة بالنسبة لمحمد

اذن المعجزة هنا خالدة ٠٠ باقية في طريقة حدوثها ٠٠ ولا يتأتى الأحد من البشر أن يصل اليها

يبقى بعد ذك سؤال هام ٠٠ لقد كلم الله موسى عليه السلام ٠٠ وهو على الأرض ٠٠ فلماذا أسرى بمحمد عليه السلام الىالساء ليغرض على عباده الصلاة ٠٠ ولماذا لم يكلم رسيوله وهو على الأرض ٠٠ كما حدث لموسى ٠٠٠

ان المعجرة الأولى وهى الاسراء ٠٠ تمت كآية أرضية ٠٠ وعاد رسول الله صلى الله عليه وسلم ٠٠ وروى ما رآه بين مكة وبيت المقدس ٠٠ رواه كآية أرضية ليقرب الى أذهان البشر الآية السماوية التى حدثت ٠٠ فان كان قد صدق فيما رواه عن القوافل ٠٠ والمساهد التى مر بها وهو يسرى به من المسجد الحرام الى المسجد ألأقصى ٠٠ فان ذلك يدل على صدق روايت عن المعجرة الكبرى ٠٠ ويؤكد لمن يروى له أنها حدثت ٠٠

وهكذا كان الله رحيمها دائما بالعقل البشرى ٠٠ فالله سبحانه وتعالى حينما يذكر غيبا هو فوق قدرة العقل البشرى ٠٠ وفوق طاقة البشر ٠٠ انما يأتى بشىء قريب الى فهمها ٠٠ ليستطيعوا مناستيعاب هذا الشىء القريب ، أن يثبت أيمانهم ٠٠ ولا يسهل خديعتهم من غير المؤمنين الذين يحاولون التشكيك في هذا الدين ٠٠ فنجد الله سبحانه وتعالى مثلا ٠٠ وقد كان في علمه أن الناس سيعبدون العلم ٠٠ مبهورين بما يحقق ٠٠ ناسين قدرة إلله سبحانه وتعالى ٠٠ يقول لهم : « ان الذين تدعوق من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا لهم

٠٠ ثم قال الله سبحانه وتعالى « ضعف الطالب والمطلوب » ٠٠ وجات الآية الأرضية فوصل العلم بالانسان الى القسر ٠٠ ولكنه لم يستطع أن يخلق جناح ذبابة ٠٠ وهناك آيات أخرى كثيرة عن الموت والحياة ٠٠ والبعث تقرب ألى الأذهان ٠٠ كل هذا وتؤكده ٠٠ ليكون دليلا دامغا ضد الذين يحاربون هذا الدين ٠٠ وفي القرآن معجزات كثيرة تحدثنا عن بعضها ٠٠ وسنتحدث عن بعضها في المستقبل ان شاء الله٠

نعود مرة أخرى الى معجزة الاسراء والمعراج · · وقد توقفت عند سؤال هام ·

لقد كلم الله موسى عليه السلام وهو على الأرض ٠٠ فلماذا أسرى بمحمد عليه الصلاة والسلام الى السماء ٢٠ ولماذا لا يكلم رمسوله وهو على الأرض ٠

وقبل أن نبدأ في الاجابة على هذا السؤال ٠٠ نعود للآية الكريمة التي تبدأ «سبحان اللي أسرى» ٠٠ والذي أسرى هنا الله سبحانه وتعالى ٠٠ أما الذي أسرى به وعرج به الىالسماء ٠٠ وصعد به الى السماء ٠٠ فهو رسول الله صلى الله عليه وسلم ٠٠ اذن فالفاعل هو الله ٠٠ وما دام الفعل من الله ٠٠ فيجب أن تنسب القدرة الى الفاعل ٠٠ أي الى الله سبحانه وتعالى ٠٠ والله لا تحده حدود ٠٠ ولا قيود ٠٠ ولا تنطبق عليه مقاييس البشر ٠٠ وليس عنده زمان ولا مكان ٠٠ ومن هنا فعندما نتحدث عن المعجرة ٠٠ يجب أن تكون في اذهاننا قدرة الفاعل وهو الله سبحانه وتعالى ٠٠

ونعبود مرة أخرى الى السيؤال ١٠ لماذا كلم الله موسى ١٠ ورفع محمد الى السماء ١٠ ألم يكن الله سبحانه وتعالى قادرا أن يكلم رسوله وهو على الأرض ٢٠٠ وهل الله سبحانه وتعالى يحده مكان ١٠ يحيث يرفع رسوله اليه ١٠ أم أنه لا يحده مكان ولا زمان ٢٠٠

حينما نتحدث عن هذا كله ٠٠ لا يجب أن نضع أمامنها مقاييس البشر ٠٠ فالزمان والمكان هما خلق من خلق الله سبحانه وتعالى ٠٠

خلقهما للانسان في حياته الأرضية ٠٠ ولكُنْ لِللَّهُ لا يعدم زمان ولا مكان ٠٠ ولا قدرة ٠٠ ومن هنا فانني لا يجب أن أفهم المعجزة بمقاييسي أنا أن وقدراتي أنا ١٠ كبشر ١٠ ولكن يجب أن أفهمهما بقدرات الله سبحانه وتعالى الذي لا يوجد عنده زمان ولا مكان ٠٠ فاذا قلت المسافة ٠٠ واذا قلت رفعــه ٠٠ فمعنى الرفعــة هنا شيء مختلف تماما عن معنى الارتفاع في الجو مثلاً ١٠ ومن هنا فان الله الصعود الذي نفهمه ٠٠ولكن معناه الصعود الذي هو من قدرة الله ٠٠ والعمل يتناسب دائمًا مع القدرة • • ومن هنا فان رسول الله صَلَّ الله عليه وسلم ٠٠ قد غير الله بقدرات الله من طبيعة الأشياء ٠٠ بحيث وصل الى منزلة هي أكبر من منزلة أكبر الملائكة المقربين إلى الله سبحانة وتعالى • • وكما أن الأرض خلق الله لها قانونا • • فالسيماء قد خلق لها سبحانه وتعالى قوانين ٠٠ ومن هذه القوانين أنه لا أحد بصورته البشرية يستطيع أن يصل الى السماوات ٠٠ أو يخرج من عالم الأرض ٠٠ وعالم الأرض هنا ليس معناه القمر ٠٠ ولا النجوم اللحيطة بالأرض ٠٠ ولاالشمس ٠٠ فهذه كلها مجموعة شمسية٠٠ هيمجموعة الأرض ٠٠ وكلها تتفاعل معا ٠٠ وتتأثر معا ٠٠ يقوانين قد وضعها الله لها ليكمل بعضها بعضا في المهمة التي حددها الله لها وو فالشمس مثلا اذا غابت اختلت الحياة في الأرض ٠٠ والقمر اذا اختفى ٠٠ ربما حدث خلل في قوانين المجموعة الأرضية ٠٠ اذن فهذه المجموعة الأرضية التي تضيئها الشمس التي نراها كل صباح انما هي مجموعة واحدة • • خلقها الله سبحانه وتعالى وسخرها لحدمة الانسسان • • فالشمس تخدِم الانسنان ٠٠ فتعطيه الدف ٠ وتمكن له سبل الحياة ٠٠ وتنبت له الزرع ٠٠ إلى أخر ما يحدث٠٠ ولو غابت هذه الشمس لتحولت الأرض إلى كتلة من الجليد لا يعيش عليها البشر ٠٠ والريع ٠٠ والسنجاب ٠٠ ونظام الكون ٠٠ كل ذلك مسخر للانسان ٠٠ أذن في داخل هذه المجموعة الشمسية حركة الانسسان ٠٠ وفي خارجها مئات من المجموعات الشمسية والكواكب من مثل المجموعة الشمسية

الموجودة فيها الأرض ٠٠ كلها من خلق الله ٠٠ وكلها لها قوانين تتبعها . ٠٠ ولها مهام يعلمها الله سبحانه وتعالى ٠٠

ولكن الله ٠٠ وهنا يجب ألا ننسى أن القدرة منسوبة الى الله سبحانه وتعالى ١٠ قد حرق كل هذه القوانين لمحمد عليه السلام ٠٠ وجعله باذن الله وبأمره يخرج من هذه المجموعة الى الكون الأعلى ليرى من آيات الله ما لم يره بشر ١٠ وليصل الى سدرة المنتهى ١٠ وليسمع صرير الأقلام ١٠ وليس معنى هذا أن كل ذلك محدود بمسافة ومكان ١٠ ولكن معنى الرؤية هنا لرسول الله صلى الله عليه وسلم ١٠ أنه انتقل بقدرة الله من هذه المجموعة الأرضية ١٠ الى ما هو أرقى وأعلى منها ١٠ وهذا الانتقال يقتضى تغيير طبيعة البشر من حال الى حال ١٠ منها ١٠ وهذا الانتقال يقتضى تغيير طبيعة البشر من حال الى حال ١٠٠

ولكى أقرب هذا الى الأذهان ١٠ أحب أن أقول ان الله سبحانه وتعالى مع كل آية سماوية يعطينا ما يقربها للأذهان ١٠ فى حياتنا الأرضية ١٠ فالانسان مثلا طبيعته وهو نائم تتغير عن طبيعته وهو مستيقظ ١٠ فهو حين يكون مستيقظا يعيش الحياة الأرضية العادية ١٠ فاذا نام فقد يرى أشياء لا تخضع لقوانين الكون ١٠ كان يرى مثلا أماكن لم يرها فى حياته ١٠ ولم يسمع بها ١٠ وقد يلتقى مع أناس انتقلوا الى رحمة الله منذ سنوات طويلة ١٠ ويكلمهم ويكلمونه ١٠ وقد تحدث له أشياء لا تتفق مع طبيعة العقل البشرى ١٠ كان يقفز من فوق جبل عال ١٠ وينزل سالما على الأرض ١٠ أو ينتقل من أقصى الأرض الى أقصاها فى لحظات ١٠ أو يرى عالما لا يوجد فى حياتنا الأرضية ١٠ أو ينهب الى مكان بعيد مثات الألوف من الأميال ١٠ كل ذلك يحدث فى لحظات ١٠ والانسان نائم ١٠ فاذا استيقظ ذهب عنه ذلك يحدث فى لحظات ١٠ والانسان نائم ١٠ فاذا استيقظ ذهب عنه كل هذا ١٠ وبدأ حياته الأرضية العادية ١٠

ما معنى هذا الكلام كله ٠٠ معناه أن طبيعة الانسان ٠٠ والقوانين التي تحكم الانسان وهو نائم ٠٠ تختلف اختلافا كليا عن تلك القوانين

التي تحكمه وهو مستيقظ ٠٠ فهو يرى وعينهاه مغلقتان ٠٠ ويتكلم ولسانه لا يتحرك ٠٠ ويسمع بينما لا أصوات حوله على الاطلاق ٠٠ كل ذلك يحدث خلال النوم ٠٠ لماذا ؟ لأن طبيعة البشر هنا اختلفت ٠٠ ومم اختلاف الطبيعة اختلفت القوانين ٠٠ فأصبحت تلك القوانين التي تحكم الانسان وهو مستيقظ بالمكان والزمان ٠٠ والرؤية بالعينين والكلام باللسان ٠٠ أصبحت كل هذه القوانين ملغاة ٠٠ وانتقل الانسان الى طبيعة أخرى ٠٠ تحمكها قوانين أخرى ٠٠ ألغت الى وقت محدود ٠٠ كل القوانين الأرضية التي اعتدنا الحياة بها ٠٠ فاذا كان هذا يحدث للانسان عندما ينام ٠٠ وهو جسديا لا ينتقل من مكانه ٠٠ فكيف بقدرة الله سبحانه وتعالى التي لا تحدها قيود ولا حدود ٠٠ وألا تستطيع هذه القدرة أن تخضع الجسد البشرى وهو مستيقظ لنفس القوانين التي يخضع لها وهو نائم ٢٠٠ بل هي تمكن له من معجزات أكثر بكثير من ذلك ٠٠ فاذا اقتربت الصدورة من العقال البشرى لى هذا الحد ٠٠ استطعنا أن نفهم أن المعجرات التي تمت الرسول الله صلى الله عليه وسلم • • من خرق للقوانين البشرية • • والصعود إلى الملكوت الأعلى بالجسد ﴿ هُمْ مُعْجِزَاتُ أَرَادُ اللَّهُ أَنْ يُقْرِّبُهَا لنا بأن جعل البشر العادي يخرج من قوانين الأرض أثناء النسوم فكيف بقدرة الله حين يريد أن يخرج رسوله من قوانين الأرض ٠٠

آذن ۱۰ فالمعجزة تمت ۱۰ وتمت بقدرة الله ۱۰ ورأى رسول الله من آیات ربه الکبرى في السماء ۱۰ أى أن موسى علیه السلام رأى آیات ربه الأرضیة ۱۰ أما محمد علیه الصلاة والسلام ۱۰ فقد رأى آیات ربه الکبرى في الملکوت آلاعلی ۱۰ وهنا الاختلاف ۱۰ بین المعجزتین ۱۰

أما حديث الله سبحانه وتعالى ٠٠ فقد تم فى مكان للعجزة ٠٠ أو مكان الآيات ٠٠ التى أراد الله أن يكشف عنها لرسيله ٠٠ فكشف الله الكبرى فى آلارض ٠٠ وكلسه وهو على الأرض ٠٠

وكشيف الله لمحمد عليه السيلام آياته الكبري في الملكوت الأعلى • • وكلمه عند سيدرة المنتهي ٠٠ والله موجود في كلا المكانين ٠٠ وفي كل مكان وزمان ٠٠ ومن هنا فان الحديث لم يكن مرتبطا بتحديد مكان إلله سبحانه وتعالى ٠٠ فهو موجود في الأرض ١٠ وموجود في السماء ٠٠ ولكنه كان مرتبطا بكشف الله سيحانه وتعالى لآياته الكبري ٠٠ فعندما كشيف الله آياته الكبرى لموسى في الأرض ٠٠ كان الحديث وموسى على الأرض ٠٠ ومحمد عليه السلام رأى آيات ربه الكبرى في الملكوت الأعلى ٠٠ فكان الحديث حيث المعجزة ٠٠ وهذا دليل على أن الله سبحانه وتعالى موجود في كل مكان ٠٠ وليس كما يقــول بعض المشككان بأن الله قد رفع اليه محمداً عليه السهدلام ليكلمه في الملكوت الأعلى ٠٠ وأن هذأ تحديد لمكان يوجد فيه الله سبحانه وتعالى ٠٠ فالله بالآيتين كلام موسى على الأرض ٠٠ وكلام محمد في الملكوت الأعلى ١٠ انما أعطانا البرهان والدليل على أنه موجود في كل مكان ٠٠ وأنه يستطيع أن يخاطب من يشاء ٠٠ وكيف يشاء سواء تم ذلك على الأرض ١٠ أو في الملكوت الأعلى ١٠ أو في أي مكان في ملك الله ٠٠ فَالْآيَةُ هِنَا دَلْيُلُ عَلَى أَنَ اللَّهُ سَبِحَانُهُ وَتَعَالَى لَا يُحِدُهُ مَكَانَ وَلَا زَمَانَ٠

اذن الاسراء والمعراج تما ١٠ بالروح والجسد معا ١٠ ولقد أعطى الله سبحانه وتعالى أنبياء معجزات ١٠ وهذه المعجزات هي خرقالقوانين الأرض التي وضعها الله سبحانه وتعالى ١٠ ومعجزة ابراهيم ١٠ ومعجزات موسى وعيسى كلها جاءت لتبطل مفعول قوانين أرضية وضعها الله سبحانه وتعالى للحياة في الأرض ١٠ فسلب الله النسار خاصية الاحراق في معجزة ابراهيم ١٠ وأبطل قوانين الماء ليعبر موسى البحر ١٠ وأعطى عيسى عليه السلام القسوانين التي يشفي بها المرضي ١٠ ويحيى بها الموتى باذن الله ١٠ وفي معجزة سيدنا محمد عليه الصلاة ويحيى بها الموتى باذن الله ١٠ وفي معجزة سيدنا محمد عليه الصلاة والسلام ١٠ خرق الله له قوانين الأرض ١٠ وقوانين السماء ١٠ فجمله ينتقل من الكعبة المشرفة الى بيت المقدس في لحظات ١٠ وفي هذا خرق لقوانين الأرض ١٠ كمعجزة أرضية أن ينتقل الإنسان بحسده وبدون استخدام أي وسيلة أرضية متاحة من مكان الى آخر في وقت لا يستغرق

آكثر من دقائق ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى زاد على ذلك بان خرق له قوانين السماء ٠٠ فقانون السماء الذي وضعه الله سبحانه وتعالى هو ألا يصعد انسان بجسده إلى السماء ٠٠ ولكن هذا القانون أبطل الله مفعوله لرسوله ٠٠ وجعله يصعد بالجسد حتى سدرة المنتهى ٠٠ ثم أراه إلآيات الكبرى في السماء ٠٠

على أن لنا حديثا بفد ذلك حول الآية الكريبة «ثم دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى » • أى نزل من مكانه الى مكان أقرب • وهنا تدخل المسافات • ولكن المعنى مختلف تماما • فنحن نقيس البعد والقرب بالمسافة • ولكن الحقيقة هي غير ذلك • فنحن نأخذ الزمان والمكان أساسا لنا • والزمان والمكان مخلوقان لله سبحانه وتعالى • وما دام كل منهما مخلوقا لله • فلا زمان ولا مكان في حكم الله • فلا يجب هنا أن نطبق قوانين البشر • • فلا يجب هنا أن نطبق قوانين البشر • •

على أننا في هذه الحالة ١٠ وكما قلت عدة مرات ١٠ فان الله سبحانه وتعالى رحمة بعقول البشر ١٠ يعطيهم في الحياة ما يقرب اليهم فهم ما هو فوق طاقة العقل وقدرته ١٠ فاذا أردنا أن نحلل هذه العبارة بالمقاييس البشرية ١٠ عندما أقول ان فلانا قريب من قلب فلان ١٠ أو قريب من قلان ١٠ هل أنا أسه خلام في هذه الحالة المسافة ١٠ أبدا ١٠ ذلك أنه قد يكون جالسا الى جوارى تماما ١٠ ولكن بين قلبيهما فمان أنسانا يجلس الى جوار انسان قد يكون أبعد الناس عنه أو عن فهنه ١٠ أو قد يكون أبغض الناس وأبعدهم عن قلبه ١٠ بل انه أحيانا يعيش اثنان في بيت واحد ١٠ وتحت سقف واحد ١٠ وكلاهما في عيش اثنان في بيت واحد ١٠ وتحت سقف واحد ١٠ وكلاهما في عالم مختلف تماما عن الآخر ١٠ وكلاهما في عالم مختلف تماما عن الآخر ١٠ وكلاهما في علم مختلف تماما عن الآخر ١٠ وتعاليده ١٠ وكل ما يمكن أن يقال في هذا الموضوع ١٠ ومن هنا فان قرب الانسان في المسافة لا يعني في هذا الموضوع ١٠ ومن هنا فان قرب الانسان في المسافة لا يعني قربه من الانسان الذي يجلس ألى جواره ١٠ وانما القرب يمكن أن

يكون مع انسان بعيد من ناحية المسافة ٠٠ فقد يكون أكثر الناس رؤية لك ٠٠ وقربا من مكانك ٠٠ هو أبعدهم عنك ٠٠ وقد يكون أقل الناس مقابلة لك ٠٠ وأبعدهم عن مكانك هو أقرب الناس الى قلبك ٠٠ اذن فالقرب والبعد لا يمكن أن يقاسا بالمسافة ٠٠ ولا يمكن أن تنطبق عليهما مقاييس المكان ٠٠ ولكن تطبق عليهما مقاييس المخان ٠٠ ولكن تطبق عليهما مقاييس أخرى قد يكون أقلها شأنا هو المسافة ٠٠ ومن هنا فاننا لا يجب أن أخذ الآية الكريمة « فكان قاب قوسين الو أدنى » ٠٠ بأن معناها دنو في المسافة ٠٠ ومذا يأتي بالكشف ٠٠ في المسافة ٠٠ ومذا يأتي بالكشف ٠٠ في المسافة ٠٠ ولكن معناها قرب من القلب ٠٠ وهذا يأتي بالكشف ٠٠

واذا أردنا أن نوضح هذه العبارة ٠٠ فاننا نقول مثلا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم ٠٠ سبع الحصى في يده ٠٠ وأنا شخصيا أحب أن أعدل هذه العبارة ٠٠ بحيث أقول الأجعلها أقرب إلى الدقة ٠٠ ان رسول الله سمع تسبيح الحصى في يده ٠٠ فالحصى يسبح فلى يد المؤمن ٠٠ وفي يد الكافر ٠٠ وكل شيء في الكون يسبح الله ٠٠ ولكننا لا نفقه ولا نسمع تسبيحهم ٠٠ وهذه الأشياء لا تسبح بارادة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فرسول الله حين أمسك بالحصى ٠٠ سمع تسبيحها ٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى ٠٠ فرسول الله حين أمسك بالحصى ٠٠ سمع تسبيحها ٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى ٠٠ وقر با بالحصى لا يسمع تسبيحها ٠٠ لأن الله لم يكشف له عن هذا التسبيح بالحصى لا يسمع تسبيحها ٠٠ لأن الله لم يكشف له عن هذا التسبيح منه ومن هنا فان ألكشف يكون دنوا من الله سبحانه وتعالى ٠٠ وقر با منه ٠٠ بحيث يرى من شاء ما يشاء من أسرار كونه ٠٠ والله سبحانه وتعالى يكشف ما يشساء لمن يريد ٠٠ فيقول الله سبحانه وتعالى عن داود عليه السارة م

## « انا سخرنا الجبال معه يسبحن بالعشى والاشراق والطراق والطر محسورة كل له أواب »

حل معنى ذلك أن الجبال توقفت عن التسبيع ١٠ ان الله سبحانه وتعالى يقول:

### « وان من شيء الا يسبيع بحميات ولكن لا تفقون تسبيعهم »

ومعنى ذلك أن ركل ما في الأرض يسبح لله ٠٠ ولكن الذي أعطى لغة تسبيح الجبال ٠٠ واستطاع أن يفهمها ٠٠ وسمعها ٠٠ هو داود عليه السلام ٠٠

والسؤال الذي يحاول بعض الناس أن يوجهوه ٠٠ هو باي لغة يتم هـ الدي والسؤال ١٠ فاللغة ليست محدودة بالألفاظ ١٠ الإشارات اللاسلكية التي تنتقل عبر العالم ١٠ هي لغة لا يستطيع أن يفهمها الا من يقوم بالعمل في هذا المجال ١٠ ويدرس هذه اللغة ١٠ وبدرس هذه اللغة ١٠ وجملناه يستقبلها فلن يفهم شيئا ١٠ والشغرة السرية المستخدمة بين الدول ١٠ هي لغة أيضا لايستطيع أن يفهمها الا من يعطى مفاتيحها بن والاشارات البحرية مثلا لغة ثالثة يفهمها رجال البحار ١٠٠

اذن هناك بجانب الألفاظ المنطوقة لغات متعددة يفهمها أهل الأرض ويصطلحون عليها و ولا يستطيع أن يفهم هذه اللغات الا من أعطى مفاتيحها و فكذلك تسبيح الجبال و وتسبيح كل شيء و لا يفعهه انسان ولا يسمعه الا من أعطى مفاتيحه و تماما كما أن هناك تخاطبا بعشرات اللغات يتم عبر العالم و سواء بالشفرة و الو باللاسلكي و أو بغيره و ونحن لا نحس بها و ولا ندرى و حتى بمجرد وجودها و لا بما يتم فيها و و

ومن هنا فان إلله سبحانه وتعالى حين كشف للنبى صلى الله عليه وسلم أسرار السمآء ٠٠ وأراه الله آياته الكبرى ٠٠ كان دلك فضلا من الله لنبيه ٠٠ ولا يمكن أن نضع نحن البشر بمقاييس الزمان والمكان ٠٠ ماهية هذا الكشف ٠٠ ذلك لأن آلله سبحانه وتعالى منزه عن الزمان والمكان ٠٠ لا أستطيع أن أقيس المسافة ٠٠ وأقول كم

صعد رسول الله في السماء ١٠ لأن الله ليس عنده مسافة ١٠ ولا استطيع أن أقول ١٠ كم من الزمن استغرق ذلك ١٠ لأن الله سبحانه و وتعالى ليس عنده زمن ١٠ ولكنني أستطيع أن أقول ان ذلك حدث ١٠ لأن الله سبحانه وتعالى خالق السموات والأرض وكل شي٠٠ يستطيع أن يعطل القوانين لتتم معجزة من المعجزات لأنبيائه ١٠ والمعجزة كما قلت سابقا لا تتكرر أبدا ٠٠

وكما نقول في صعود محمد عليه السلام الى السماء ٠٠ نقول في القرب منه ٠٠ فالقرب ليس بالمسافة كما أوضحت ٠٠ ولكن معناه التصاق بالقلب والروح ٠٠ لأن الوحي حين كان ينزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم ليبلغه كلام الله ٠٠ كان قريبا الى قلبه ٠٠ والى روحه قربا لم يحدث لبشر قبله ٠٠ ومن هنا كان النبي صلى الله عنه عليه وسلم ٠٠ أثناء الوحي يغيب عن الوعي ٠٠ وبعد الوحي يبدو مرهقا من امتزاج الوحي بالطبيعة البشرية ٠٠ وهو امتزاج لا يحدث الا بأمر الله ٠٠ ومن هنا أيضا عندما نزل القرآن على رسول الله وهو يصف نزول الوحي ١٠ ن جبريل جاءه وقال له اقرأ قال ما أنا بقاري ١٠٠ قال أخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد ٠٠ ثم أرسلني فقال اقرأ فقلت ما أنا بقاري، ٠٠ فأخذني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد ٠٠ ثم أرسلني فغطني الثانية تم أرسلني فغطني الثانية حتى بلغ مني الجهد ٢٠ ثم أرسلني فغطني الثانية من الجهد ٢٠ ثم أرسلني فقال اقرأ فقلت ما أنا بقاري، ٢٠ فأخذني فغطني الثانية عتى بلغ مني الجهد ١٠ ثم أرسلني وقال اقسرا ٠ فقلت ما أنا بقاري، ١٠ فأخذني

« اقرأ باسم ربك الذي خلق • خلق الانسسان من علق • اقرأ وربك الأكرم • الذي علم بالقلم • علم الانسان ما لم يعلم »

والغطة أو « الضمة ، هنا هي تعبير من رسول الله عن القرب والامتزاج الذي يتم من خلال الوحي بالقرآن

ولقد رأى رسول الله في السماوات السبع ما رآه ٠٠ وجاء وقص ذلك على الناس ٠٠ قمنهم من صدق ٠٠ مثل أبي بكر تصديقا ايمانيا

بن أبا بكر عندما روى له ما قاله رسول الله صبل الله عليه وسلم عن الاسراء والمعراج • سأل سؤالا واحدا هو هل قال محمد هذا ؟ و قال انعم • • قال : اذن فهو صادق • • وكان التصديق هنا أن رسول الله لا يكذب أبدا • • ولا ينطق عن الهوى • • ولذلك لقب أبو بكر بالصديق • • ولكن بعض ألناس أنكروا ما رأى رسول الله عليه وسلم

وهنا أخبرهم رسول الله من أنباء القرافل التي بين بيت المقدس ومكة ٠٠ فقالوا له صف لنا بيت المقدس ٠٠ فوصفه وصفا دقيقا ٠٠ وكانت هذه الآيات الأرضية مقصودا بها ٠٠ أنه ما دام رسول الله قد صدق في ذلك ٠٠ فهو صادق فيما رواه عن المعراج ٠٠ وعن صعوده الى السموات ٠٠ وعن اختراقه الحجب ٠

تلك هي معجزة الاسراء والمسراج ٠٠ وهي معجزة خرق الله فيها لرسوله قوانين الأرض ٠٠ وقوانين السماء ليريه من آياته الكبرى ٠٠ ويثبته ٠٠ ويفرض عليه أقدس العبادات ٠٠ وأقربها الى الله سبحانه وتمالى وهي الصلاة ٠٠ والمقصود بالمجزة هو رسسول ألله صلى الله عليه وسلم ٠٠ فهي لم تحدث أمام جمهسرة من الناس ٠٠ أو على مشهد من الملا ٠٠ بل حدثت بين الله ورسوله ٠٠ وكشف له فيها أسراد السماوات ٠٠ وأسراد الكون ٠٠

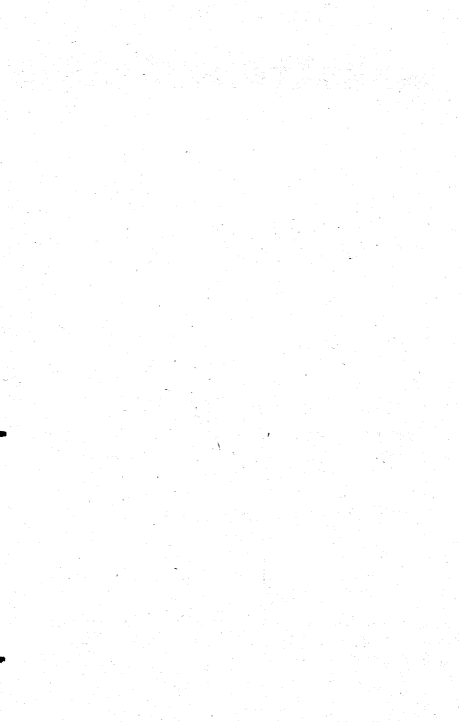
ماذا تعلمنا هذه المعجزة ٠٠ تعلمنا أولا قدرة الله سبحانه وتعالى على أن يفعل ما يشاء ١٠ لعباده الذين يختارهم ١٠ وتعلمنا أن خاتم الرسالات قد فتح الله ١٠ ليس فقط ملك الله في الأرض ١٠ ولكن ملك الله في السماوات ١٠ تعلمنا أن الله سبحانه وتعالى موجود في كل مكان ١٠ يكلم نبيا وهو على الأرض ١٠ ويكلم نبيه وهو عند سدرة المنتهى ١٠ ولو كان الله سبحانه وتعالى موجودا في السماوات وحدها ١٠ ما كلم نبيا له على الأرض ١٠ ولو كان موجودا في الأرض وحدها ١٠ ما كلم نبيا عند سدرة المنتهى ١٠ واخيرا ١٠ ان معجزات الرسل

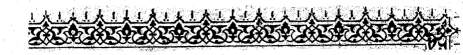
قد تمت على مشهد من المؤمنين ١٠ لتثبتهم ١٠. ما رسول الله فكونه خاتم المرسلين ١٠ فقد اختص وحده بالصبحود الى السبماء ١٠ أما لمجزة الخالدة الباقية فهى القرآن الذي يعطى عطاء لكل جيل ١٠٠ يختلف عن عطاء الجيل الذي سبقه ١٠

### حدیث قدسی

● اذا كان ليلة القدر ينزل جبرائيل في كبكة من الملائكة يصلون على كل عبد قائم أو قاعد يذكر الله ، فاذا كان يوم عيدهم باهي بهم ملائكته فقال : ياملائكتي ما جزاء أجير وفي بعمله ؟ قالوا : ربنا جزاؤه أن يوفي أجره • قال : ياملائكتي : عبيدي وامائي قضوا فريضتي عليهم ثم خرجوا يعجون — يصيحبون — الى بالدعاء ، وعزتي وجلالي وكرمي وعلوي وارتفاع مكاني لاجيبنهم ، فيتول : ارجعوا فقد غفرت لكم وبدلت سيئاتكم حسنات فيرجعون مغفورا لهم .







### • الفصل لأول •

# وحة الكون. وقدرة الله

الله سبحانه وتعالى يريد أن يذكرنا بوحسدة الكون وقدرة الخالق ٠٠ وحدة الكون في قول الله سبحانه وتعالى :

### « خلق لكم ما في الأرض جميعا » • •

وقدرة الخلق في الاعجاز الذي نراه في كل خلق من مخلوقات الله ٠٠ سر الحياة المغلق ٠٠ مهما تقدم الانسان في العلم ٠٠ وتطور عقله وأعطاه الله وكشف له عن أسرار الحياة المادية في الكون

وبعض الناس يأتى الى الآية الكريمة « خلق لكم ما فى الأرض جهيعا » ليجادل فيها · · فهناك أشياء فى نظر بعض الناس قد قام البشر بالمساهمة فيها ، مشل الزرع · · مشلا · · والاختراعات الجديدة التى دخلت فى خدمة الانسان كقدرته على الطيران مثلا · · أو الاستخدامات الحديثة للتليفزيون والاذاعة الى آخر ذلك · · بعض الناس يقول ان هذا من عمل البشر · · فهذا من اختراع أو صنع العالم الفلانى · · وذلك من انتاج أبحاث أجريت الى آخر ما نقال ·

ولكى تبحث هذا الموضوع من أساسه نقول ان الارض مرتبة هكذا ١٠٠ جماد ١٠٠ فنبات ١٠٠ فحيوان ١٠٠ ثم الانسان ١٠٠ الجماد ١٠٠ فياتى نمو فيكون نباتا ١٠٠ ويأتى حس فيكون حيوانا ١٠٠ فيأتى فكر فيختار بين البديلين فيكون انسانا ١٠٠ هذه هى كل الاجناس المرثية فى الأرض أو التى يراها الانسان أو يحس بها ١٠٠ ولسنا بعدد الحديث عن الأجناس غير المرئية فذلك يخرج عن موضوعنا م كل الأجناس المرئية من جماد ونبات وحيوان والانسان فى غير ما يفكر فيه ويختاره بارادته الحرة بين البديلين ١٠٠ كما يفكر فيه ويختاره بارادته الحرة بين البديلين ١٠٠ كما يفكر فيه ويختاره بارادته الحرة بين البديلين ١٠٠ كما يفكر فيه ويختاره بارادته الحرة بين البديلين ١٠٠ كما يفكر فيه ويختاره بارادته الحرة بين البديلين ١٠٠ كما الأسان في غير المناسان في غير المناس المرثية من جماد ونبات وحيوان والانسان في غير ما يفكر فيه ويختاره بارادته الحرة بين البديلين ١٠٠ كما الأسلام المرثق المرثون المرثوب المرثوب

كل هذه الأجناس بما فيها بما يدخل في الانسان نفسه ٠٠ ويعمل بحركة لا ارادية لا دخل لارادة البشر فيها ٠٠ كالتنفس مثلا ٠٠ ونبضات القلب ٠٠ والدورة الدموية ٠٠ وعمل الجهاز الهضمي الى آخر هذه الاشياء ٠٠ لاتدخل ارادة الانسان في عملها ٠٠ فأنت لا تستطيع أن تقول لقلبك انبض فينبض ٠٠ أو توقف عن العمل فيتوقف ٠٠ وأنت بارادتك لا تستطيع اذا توقف القلب عن العمل أن تعيده مرة أخرى أو اذا توقفت الرئتان عن التنفس بأن تجعلهما يتنفسان ٠٠ أو اذا توقفت المعدة عن هضم الطعام ٠٠ أن تصدر اليها تعليماتك فتعود مرة أخرى الى عملها ٠٠ كل ذلك خارج عن الارادة البشرية ٠٠ أو عملية الاختيار التي اختص بها الله سبحانه وتعالى الانسان ٠٠ في افعل ولا تفعل ٠٠ وأعطاه فيها حرية الاختيار بن البدائل المختلفة ٠

الجماد والنبات والحيوان ٠٠ والاجزاء التى تدخل ضمن جسد الانسان ولا تخصع لارادة ومنها خاصية النبو مثلا ٠٠ فهى غير خاضعة للارادة البشرية ٠٠ كل هذه الاشسياء منضبطة انضباطا قسرياً قهريا لا دخل لأحد فيها ٠٠ فالجماد مضبوط ضبطا مقصورا على مهمته ٠٠ فأنت تزرع البدرة في الأرض فتتفاعل وتنبت لها جذور وسساق ٠٠ دون أن يكون لك أنت أى دخل فيها ٠٠ بل انك تستطيع أن تشاهد هذه

العملية من خلال أنبوبة اختبار تأتى بها ٠٠ وتضع فيها البذرة فترى كيف تنبو بذاتيتها بما أودعه الله فيها من انسجام مع مهمتها في الكون ٠٠ فتجد أن البذرة رغم أنها توضع في أرض واحدة وتسقى من ماء واحد ٠٠ الا أن كل نبات منها يمتص من الأرض ما يجعله صالحا لمهمته ٠٠ فتختلف الألوان ٠٠ ويختلف المذاق ٠٠ رغم أن الأرض واحدة ٠٠ والماء واحد ٠

هذا هو انسجام النبات مع مهمته في الحياة ٠٠ وقد وضع الله سبحانه وتعالى في هذا النبات خاصية الاختيار من مواد الأرض مما يلائمه ليتم انسجامه مع الكون ومع مهمته ٠٠ والحيوان أيضا منسجم مع مهمته في الكون ٠٠ سواء ذلك الذي أخضعه الله سبحانه وتعالى وسخره لخدمة البشر ٠٠ أو ذلك الذي لم يسخر ولم يخضع لارادة البشر كالحيوانات المفترسة مثلا ٠٠ كل هؤلاء في انسجام مع مهمتهم في الكون ٠

#### • الانسان ٠٠ والقدرة

يأتي بعد ذلك الانسان ١٠ الاجزاء غير الخاضعة لاختيار الانسان منسجمة مع مهمتها في الكون ١٠ فالتنفس مثلا يتم بطريقة تلقائية وبلا صعوبة ١٠ وكل انسان يجد حاجته من الهواء دون تعب أو مجهود ١٠ والقلب ينبض دون أن تحس به ١٠ بل أن القالب والتنفس والجهاز الهضمي وكل الاجزاء غير الخاضعة لارادتك ١٠ تعمل وأنت مستيقظ ١٠ وتعمل وأنت نائم ١٠ وتعمل دون أن تحس بها في انسجام كامل ١٠ الى أن تأتي أنت وتفسيد مهمتها كأن ترحق المعدة بالطعام ١٠ أو القلب بالمجهود أو تدخن مثلا بشراهة بها يفسد رئتيك ١٠ هذا الفساد الذي جاء ١٠ أنت الذي أدخلته بارادتك ١٠ وسوء استغلالك لنعم الله التي أنعم بها عليك ١٠ ومكذا الفساد في الأرض جميعا ١٠ يأتي من تدخل هوى النفس ليحاول الانسان أن يغير ما في الكون حتى يخضع لهواه ١٠ هنا

تبدأ عملية الافساد ٠٠ فكل انسان في الأرض مرجعه الى هوى النفس البشرية واذا أردنا أن نصلح عدنا الى القوانين والقواعد التي وضعها من لا هوى له ٠٠ وهو الله سبحانه وتعالى ١٠ اذا فعلنا ذلك يصلح كل شيء ٠

ولكن الانسان يريد أن يمضى كل شيء على هواه ١٠ وأن يضع موازين الحق لا على أساس الحق نفسه ١٠ ولكن على أساس ما يشتهي ويريد ١٠ ومن هنا نشأت التعاسة وجاء الشقاء الى الأرض ١٠ فلو أخذ كل انسان حاجته فقط ما وجد جائع ولا فقير ١٠ ولكن بعض الناس يأخذ أكثر من حاجته لا ليومه فقط ١٠ ولكن لحياته كلها ١٠ محاولا بذلك أن يصل الى ما يسميه الأمان ١٠ بينما لو عرف الحقيقة لعلم أن الأمان بيد الله لأن الفد بيد الله ١٠ وما تحرص عليه أنت اليوم ١٠ قد يذهبه الله اذا شاء غدا ١٠ وما ليس معك اليوم ١٠ قد ينعم الله به عليك بعد ساعات ١٠ اذن الضمان البشرى في حقيقته يجب أن يكون متصلا بالله سبحانه وتعلى ١٠ وليس بماديات الحياة ١٠ ذلك أن قدرة الله هي التي تعطى وتمنع ١٠ وتنعم وتذهب النعم ١٠ تعطى وتمنع ١٠ وتنعم وتذهب النعم ١٠

نعود بعد ذلك إلى الآية الكريمة :

### « خلق لكم ما في الارض جميعا » ••

وخلق الأرض والسموات وكل ما فيهما هو لله سبحانه وتعالى 

 وهذه قضية لا جدال فيها ١٠ فلم يأت أحد ويدعى أنه خلق 
الأرض ١٠ أو خلق السموات ١٠ أو خلق الشمس والقمر والنجوم 
 أو خلق ما على الأرض من حياة ١٠ ولو أن هذا الخلق لغير الله 
سبحانه وتعالى لوجدنا من يجىء ويقول أنا خلقت ١٠ ولكن أحدا 
لم يدع ذلك حتى ولو مجرد ادعاء ١٠ ومن هنا فان قضية الخلق 
ثابتة لله سبحانه وتعالى بلا جدال ١٠ وبلا مدعين ١٠ على أن مناك 
خلقا بالقدرة ١٠ وخلقا بالقوة ١٠ الخلق بالقدرة هو ما وضمه الله 
خلقا بالقدرة ما وضمه الله

سبحانه وتعالى فى الأرض منسذ بداية الخلق ٠٠ وما وضعه من قوانين لاستمرار هذا الخلق ٠٠ فأنت حين تجىء وتدعى أنك أنت الذى زرعت هذه النخلة ٠٠ نقول لك من أين جئت بالبذرة أو النواة التى زرعتها ٢٠٠ فتقول من نخلة كانتمزروعة ٢٠٠ فتقول من أتت بذرة أو نواة هذه النخلة التى كانت مزروعة ٢٠٠ فتقول من النخلة التى سبقتها ٠٠ وهكذا حتى تصل الى الخلق الأول ٠٠ فكان هذه البذرة التى وضعتها فى الأرضهى ثمرة البذرة الاولى التى خلقها الله سبحانه وتعالى – فقدرة الله هى التى أوجدت هذا ٠٠ رغم ألك تكون قد حرثت الأرض لتضع البسندرة ٠٠ مهمتك كلها فى الزرع هى الحرث فقط ٠٠ أما البذرة نفسها فهى من الخلق الأول الذى تكرر حتى وصل اليك ٠

قد يقول بعض الناس ان هناك أصنافا جديدة ٠٠ تأتى من تطعيم بذرة ببذرة ٠٠ أو من أبحاث معينة على البذرة نفسها ٠٠ تطعيم بذرة ببذرة هو من خلق الله للبذرة الأولى والثانية ٠٠ وكل ما فعلته أنت ٠٠ هو أن الله عداك الى هذه الطريقة ٠٠ ولكنك لم تخلق شيئا جديدا ٠٠ وتحسين البذرة بما تستخدمه من مواد فأنت أيضا تستخدم ما خلقه الله دون أن تخلق شيئا جديدا ٠

#### والعلم الحديث

فاذا انتقلنا بعد ذلك الى الاختراعات الحديثة نجد أنها اكتشافات لقوانين الكون ٠٠ فالذى اخترع الطائرة لم يخلق الغلاف الجوى الذي تطير فيه ٠٠ ولا خلق المادة التي تصنع منها الطائرة ٠٠ وانها خلق بقوة الله سبحانه وتعالى الذي أعطاك المادة وأعطاك القوانين التي تعمل بها ٠٠ ثم أعطاك القوة التي تجملك تكتشف كل هذه الاشياء ٠٠ وما يقال عن الطائرة يقال عن باقى الاختراعات ٠٠ فلم يخلق انسان مادة ٠٠ ولا خلق قوانين في الكون ٠٠ وانها هو كشف لخلق الله سبحانه وتعالى في كونه بما يريد سسبحانه

وتمالى أن يكشفه لخلقه من أسرار الإبداع في الكون ١٠٠ اذن فقول الشه سبحانه « خلق لكم ما في الارض جميعاً » ينطبق على ما كان موجودا قبل نزول القرآن ١٠٠ وبعد نزول القرآن ١٠٠ وبعد نزول القرآن الى أن تقوم الساعة ١٠٠ وكل ادعاء بأن هناك انسانا خلق شيئا هو ادعاء غير صحيح ١٠٠ وفي سور كثيرة من القرآن الكريم ينبهنا الله سبحانه وتعالى الى أنه خلق مظاهر الكون الثابتة الرتيبة التي يحسب الانسسان أنها لا تتغير كالشمس والقمر والأرض والنجوم ١٠٠ كل هذه الآيات انما هي لحياة الانسان على الأرض ١٠٠ فيمتى ذهبت هذه الحياة ١٠٠ وجاءت الساعة تغيرت الأرض والسعاء والنجوم وكل ما حولها ١٠٠ وانقلبت الحياة كلها من حياة تستخدم فيها الأسباب ١٠٠ الى حياة ينعم الله فيها على عباده دون أسباب ١٠٠ فنها الاشياء لك بمجرد أن تأتى الى خاطرك ١٠٠ فاذا تعنيت الشيء وجدته أمامك بقدرات الله وليس بقدراتك أنت ١٠٠

ووحدة الكون ٠٠ تنبع من قدرة الخالق سبحانه وتعالى ١٠ والله يريد أن يذكرنا دائما بقدرته ١٠ ولذلك وضع في الكون آيات تذكرنا بهذه القدرة ١٠ وأبقى فيه مع الاسباب طلاقة القدرة حتى لانعبد الأسباب ١٠ وأرسل لنا الرسل لنتذكر أن الله سبحانه وتعالى هو الذي خلقنا ١٠ واننا ملاقوه ١٠ وان بدء الحياة من الله والحياة تعود لله سبحانه وتعالى ١٠ وان الله ينصر الذين آمنوا في الحياة الدنيا والآخرة ٠

وقبل أن نتحدث عن قدرة الله سبحانه وتعالى وكيف يذكرنا بها نريد أن نقف وقفة صغيرة مى موضوع جدل كبير بين المستشرقين و ذلك هو تأييد الله سبحانه وتعسالى للمؤمنين بالملائكة فى غزوة بدر ٠٠ بعض المستشرقين يثير هذا الموضوع على أساس أن الملك النتيجة لا تتناسب مع حجم الحدث نفسه ٠٠ والمعروف أن الملك الواحد له قدرة وقوة من الله سبحانه وتعالى يستطيع أن يدمر بها مدينة بأكملها ٠٠ فكيف يعد الله سبحانه وتعسالى المؤمنين بهذا

المدد من الملائكة في معركة محدودة كمعركة بدر ، عدد القتل من الكفار فيها يزيد قليلا عن سبمين ٠٠ وهل يتناسب هذا العدد مع من قتله المسلمون ومن قتلهم الملائكة ٠٠ نقول لهم ٠٠ انكم لم تفهموا الحكمة من تأييه الملائكة للمسلمين في هذه الغزوة . فالذي لاشك فيه أن الملائكة ثبتوا السلمين على القتال لأن قريشا كانت لها هيبة كبرة بين القبائل وكان هذا التثبيت عاملا خاسما في النصر ١٠ ولكن الحدث نفسه من الله سيخانه وتعالى العليم بالغيب وبما مو قادم ٠٠ يتناسب مع النتيجة ٠٠ ذلك أن الله سبحانه وتعالى يعلم أنه من أصلاب بعض هؤلاء الذين جاءوا ليحاربوا المسلمين في بدر سيخرج من يدافع عن دين الله ٠٠ ويقاتل في منبيله ١٠ ويكون نصيرا ونصرا للاستبلام ١٠ ولكن المقصود بالقضاء عليهم في غــزوة بدر هم أثمــة الكفر الذين ختم الله على قلوبهم فهم لا يؤمنون ٠٠ والذين نستطيع أن نشبههم الآن بمجرمي الحرب وو إي الذين لايكتفون بقتال المسلمين بل يحرضون غيرهم ويدفعونهم إلى محاربة دين الله ٠٠ هؤلاء علم الله سلفا أنهم أعداء دينه ٠٠ وانهم سيحاربون الله ورسوله ما بُقي فيهم نفس يتردد ٠٠ ولذلك كان القضيساء على هؤلاء دون غيرهم من الذين جاءوا لمَقَاتِلَةُ السَّلَمِينَ في غُرُوةً بدر اما مدفوعين أو بحمية الجاهلية ٠٠ فاذا قلنا أن الملائكة قد تبتوا المؤمنين بأنهم معهم يكون ذلك صحيحا ٠٠ واذا قلنا أن الملائكة شاركوا فعلا في المسركة يكون بأنهم قد قتلوا أثنة الكفر الذين لم تصل اليهم سيوف المسلمين في واذا كان الحدث منا لا يتناسب مع القدرة ٠٠ فاته يتناسب مع الحكمة والهدف ٠٠ ذلك لأن الله سبيحانه وتعالى لو أراد أن يهلك الكفار جميعًا و أبل لو أزاد أن يهلك من في الأرض جميعًا الأهلكهم في لحظة بكلمة « كن ، • ولكن الهدف منا لم يكن الكفار على اطلاقهم لأن الله يعلم أنهم سيهتدون وسيكونون من الداعين لدينه . المعاهدين في سبيله

تبقى بعد ذلك عدة أسئلة ١٠ اذا كان هذا صحيحا فلباذا لم

يهلك الله سبحانه وتعالى أثمة الكفر بلا قتال ٠٠ وهو قادر على ذلك ٠٠ والجواب سهل ويسير ٠٠ فالله سبحانه وتعالى يريد أن ينصر دينه على أيدى المؤمنين من عباده ولا يريد أن ينصر ديني بطلاقة قدرته ١٠٠ والا لكانت طلاقة القدرة مي الاساس ١٠٠ ولما احتاج الله سبحانه وتعالى لان يرسل رسولا أو نبيا ٠٠ فالله يريد منا أن تأتيه طوعا واختيارا ١٠٠ أي تأتيه بارادتنا الحرة طائمين ونحن في نفس الوقت نملك الخيار في أن نفعل ذلك أو لا نفعله ٠٠ فاذا فعلنــا وجننا طائمين مؤمنين فان الله قد كتب على نفسه أن ينصر الذين آمنوا ويؤيدهم ويدافع عنهم ويثبتهم ممم وهو يريد هنا أن يثبت الذين آمنوا ويعطيهم ثقة في النفس وقدرة تعدهم للمهام القادمة من فتح مكة والجزيرة العربية وباقي أنحاء العالم ٠٠ ولذلك فهو يثبتهم بالملائكة ٠٠ ويخبرهم بذلك حتى اذا جاء قتال جديد ٠٠ دخل المؤمنون المعركة وكلهم ثقة في أن الله سبحانه وتعالى معهم ٠٠ وانه سينصرهم مهما كان عدوهم ١٠٠ فزالت الخشية من قلوبهم ومواتهم شجاعة الايمان ووصلابة الايمان ووبذلك يكونون قد أعدوا الاعداد الصحيح والسليم لكل ما يكلفهم به الله سبحانه وتعالى من جهاد قادم ٠٠ ويأتي القرآن وهو كلام الله ٠٠ الذي لايتبدل ولا يتغير الى يوم القيامة \_ يأتي ليذكر هذه الواقعة حتى يعرف الذين لم يشهدوا معركة بدر ، أن الله مع المؤمنين دائمها وأنه يمدهم بالملائكة ليثبتوهم وينصروهم مم وهكذا يحس المؤمنون حتى قيام الساعة بتأييد الله ونصرته لهم ٠٠ وتبقى هذه الروح الايمانية ٠٠ وتحول أولئك المجاهدين الى رجال أشداء لا تدخل قلوبهم الرهبة من أعداء دين الله ولا يخافون الهزيمة مهما كانت قسوة عدوهم

## • الملائكة وغزوة بدر

ولأن الله سبحانه وتعالى يشرع للبشر في الأرض ٠٠ فهو يأتي بالنظرية والتطبيق معا ٠٠ وكانت النظرية حي ما أورده الله سبحانه وتمالى فى كتابه ٠٠ وتطبيقها هو ما حدث فى بدر ١٠ فالتثبيت بالملائكة له هدف ايمانى باق حتى قيام الساعة ١٠ أما الخسائر فى المعركة فهى بالنسبة للكفار فهم أثمة الكفر الذين يحرضون الناس والقبائل على قتال المؤمنين ١٠ ومكذا نجد أن الآية منسجمة تماما مع الهدف الايمانى وهو تأييد الله للمؤمنين ١٠ والهدف الواقعى وهو التطبيق العملى لهذا التأييد بواقع حدث فعلا ١٠ والهدف الغيبى وهو أن من بين هؤلاء الذين دفعوا لمحاربة المسلمين في بدر ١٠ من سيدخل الاسلام ١٠ ومن سيحارب في سبيل الله ٠٠ ومن سينصر دين الله ٠٠

هذه لمحة سريعة للرد على بعض الذين يحاولون النيل من دين الله بالتشكيك في القرآن ٠٠ نأتي بعد ذلك الى تذكير الله سبحانه وتعالى لنا بقدرته دائما ٠٠ وهذا التذكير هو رحمة بخلق الله ٠٠ ذلك أنه يبعدهم عن العذاب ٠٠ ويعطيهم الحياة الكريمة في الأرض ٠٠ وفي هذا سأذكر بعض خواطرى عن سورة و الطارق ۽ التي هي تتناول \_ كباقي سور القرآن \_ التذكير بقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ وبأنه لاشيء في هذا الكون يخرج عن هذه القدرة ، يقول الله سبحانه وتعالى في السورة الكريمة :

#### « والسماء والطارق » • •

والسماء معناها: كل ما علاك وأطلك، وكل ما يعلو الإنسان يطلق عليه اسم السماء ٠٠ وقد تحدث العلماء في أول الأمر عن السماء على أساس أنها العلو المباشر فوقهم ٠٠ وكلما اهتدى كشفهم الى ارتفاع جديد في هذا العلو أطلقوا عليه اسم السماء ٠٠ حتى تم اكتشاف سبعة كواكب تدور حول الشمس ٠٠ فقالوا انها السموات السبع ٠٠ ثم كشفت كواكب أخرى ٠٠ فبطل هذا التفسير لأنها وصلت اليوم الى عشرة ٠

والحقيقة أنه ما من تفسير أخذ يضيق المسافة كالتفسير العلمي للسماء والله سبحانه وتعالى قال عن بناء السماء :

## « والسماء بنيناها بايد وانا لموسعون »

أى أنه أعطى صفة السعة لبناء السماء ٠٠ ولقد سبق أن تحدثنا عن قدرة الله سبحانه وتعالى وقدرة البشر ٠٠ وقلنا ان الفارق بين القدرتين حائل ٠٠ بحيث لا مقارنة ٠٠ وان كل شيء تعتقد أنه وصف حقيقي لصفة من صفات الله فهو ليس كذلك ٠٠ لأن الله ليس كمثله شيء ٠٠ فاذا وصلت الى شيء ٠٠ وأردت أن تضع لله صفة مثله نقول انك قد أخطأت ٠٠ لأن الله ليس كمثله شيء ٠٠ فاذا والله قد أخطأت ٠٠ لأن الله ليس كمثله شيء ٠٠ فاذا والله وتعالى « وانا الموسعون » ٠٠ فعمنى ذلك أن فاذا قال الله سبحانه وتعالى « وانا الموسعون » ٠٠ فعمنى ذلك أن البعد لا نهائى ٠٠ لايمكن أن يصل اليه عقلك المحدود ٠٠ فكل قول أبن الكواكب والنجوم التي نراها هي السموات قول غير صحيح ذلك أن الله حين تكلم عن الكواكب قال :

## « انا زينا السماء الدنيا بزينة الكواكب » ٠٠

فهذه الأجرام التى نرصدها هى فى السماء الدنيا ٠٠ وبقيت بعد ذلك السموات سقفا محفوظا كما أرادها الله سبحانه وتعالى ٠٠ وسعة لا نهائية لاتدخل تحت ادراك العقل البشرى ٠٠ فحين يقسم الله بها يجب أن نعلم أنها شىء هائل فوق قدرة كل العقول ٠٠ وان بناءها وحفظها من معجزات الله سبحانه وتعالى ٠٠

#### ● أما مو الطارق ؟

ولكن الله سبحانه وتمالى يقول « والسماء والطارق » ٠٠ ما ممنى كلمة الطارق ولماذا يقسم الله بهذه الكلمة ١٠ ان الرد على ذلك يأتي في الآية التي تأتي بمدما ٠٠ « وما ادراك ما الطارق » ٠٠ كانه لايمكن لعقولنا أن تعرف المعنى الذي يريده الله سبحانه وتمالى من كلمة « الطارق » ٠٠ وانه سيعطينا هذا المعنى ٠٠ ولنقف عند

هذه النقطة قليلا ٠٠ طارق اسم فاعل من طرق ٠٠ وطرق معناها ضرب بشدة ليحدث صوتا ننتبه اليه ٠٠ والطارق أيضا هو السائر بالليل ١٠ ذلك أن الليل سكون وصوت الأقدام يسمع فيه ولا يسمع بالنهار وسط الحركة والضجيج ٠٠ وهناك ما يطرق الفكر ليتملك الانسان ٠٠ كل هذه المعانى تلتقى فى شىء واحد ٠٠ هو أن هناك شيئا حسيا ٠٠ أو ماديا ٠٠ أو نفسيا ٠٠ ينبهك بما يشببه الطرق ٠٠ فيجعلك تتنبه الى ما لم تكن تفكر فيه أو مستعدا له ٠٠ وذلك يأتى من خارج نفسك وليس من داخلها ولكنه يؤثر فى هذه النفس ٠

ثم يقول الله سبحانه وتعالى :

## « وما أدراك ما الطارق النجم الثاقب » ••

والنجم الثاقب هو الذي يرسل شعاعه بالليل لتهتدى به ٠٠ أي أنه يثقب الظلام ليريك الطريق ٠٠ ومادام الله قد أحل لنسا السعى بالليل والنهار ٠٠ فقد جعل طرق الهداية في كل منهما فجعل الشمس والنور للنهار ١٠ والنجوم والقمر لليل ٠٠ كل وقت له هداية ١٠ فاذا استيقظت في الصباح وجدت الدنيا يملؤها النور ١٠ واذا سعيت في الليل كان القمر والنجوم هاديا لك ٠٠ فاظ لايتركك وحدك بلا هداية ٠٠ وتمضى السورة الكريمة :

## « ان کل نفس لما علیها حافظ »

ما هي العلاقة بين السماء والطارق ٠٠ والنجم الشاقب ٠٠ والحفظة على النفس ٠٠ لو تظرنا نظرة سطحية لقلنا لا علاقة بين هذا كله ٠٠ ولكنه في الحقيقة مرتبط ببعضه ليذكرك بقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فالله يريد أن يلفتنا الى قدرته ٠٠ فقسسمه بالسماء هو قسم القادر الذي بني السماء بهذه العظمة من الاتساع وجفظها ٠٠ فقدرة الله سبحانه وتعالى في خلق السماء يعرفها كل من

يدرس علم الفلك ٠٠ وهو ينظر الى هذا البعد اللانهائي من ملايين السنوات الضوئية دون أن يصل الى السماء الأولى ٠

#### • وبالليل أيضا

والله سبحانه وتعالى حين يذكر بعد ذلك « النجم الثاقب » . . . الذى يثقب الليل بنوره فانه يريد أن ينبهنا الى أن القدرة معنا . . سواء كنا مع الناس أو كنا فى مكان بعيد سحيق تستره الظلمة من كل مكان . . فاليل ستر للانسان يعتقد فيه أن أحدا لا يراه . . لأن الظلم يخفى . . والسكون يضلل . والناس فى الليل ينامون فلا يوجد أحد الا أقل القليل . . ولذلك فاننا يجب أن نعلم أنه رغم هذا كله فان عناك نورا يأتى ليثقب أى ظلام ويعرف كل سر . . حتى اذا غاب الناس عن الوجود وكنت أنت وحدك الستيقظ . . تلك هى قدرة الله وعليه . . أى أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يذكرنا بهذا القسم أنه لاشى يسترنا عنه . . نهارا أو ليلا فى أى مكان كنا فيه . . فاذا اعتقدنا أن النهار ونوره فيه رقابة من البشر . . وان حركة الحياة قد تمنعنا من شر نريد أن نرتكبه . . فلنعلم أن الظلام لا يحمينا من الله . . ولنعلم أن هناك من يثقب الظلام . . ويعرف الخبايا التى تدور فى الليل . . قالت سبحانه و تعالى قدرته بلا حدود . . قد يقربها الى أذهاننا عظمة سبحانه و تعالى قدرته بلا حدود . . قد يقربها الى أذهاننا عظمة

السماء وسعتها وسر بنیانها ۱۰ واقد برانا ۱۰ سواء أضاء لنا الكون أو أظلم ۱۰ كنا بمفردنا أو كنا مع الناس ۱۰ هذه القدرة لابد أن تطرق أذهاننا باستمرار وتذكرنا كلما أردنا أن نقوم بمعصية أن الله يسمع ويرى ۱۰ واننا لا نغيب عن قدرته أبدا ۱۰

ثم يذكرنا الله سبحانه وتعالى بأن ما نفعله لايعلمه الله فقط ٠٠ ولكنه يسجله علينا ٠٠ فكل نفس عليها حافظ ٠٠ وكل شيء محفوظ عنده ٠٠ وكل صغيرة وكبيرة تحسب على الانسان بحيث يذهل الناس يوم القيائمة من دقة الحساب ٠٠ ويقول الكفار:

## « ما لهذا الكتاب لا يفادر صغيرة ولا كبيرة الا احصاها · ووجدوا ما عملوا حاضرا · ولا يظلم ربك احدا » · ·

القدرة موجودة بالليل والنهار ٠٠ قادرة على أن تثقب كل سنتر ٠٠ وهناك من يكتب ما لك وما عليك ٠٠ ما لك عند الله ٠٠٠ وما عليك مما سيحاسبك عليه الله ٠٠ فالانسسان في كل كلمة يقولها ١٠ وفي كل عمل يأتيه ١٠ هو يتعمامل مع الله سبحانه وتعالى ٠٠ فان ظلم أحدا من عباده ٠٠ فالله يقتص للمظَّلُوم ٠٠ وإذا أحسن لأحد من عباده فالله يجزى المحسن ٠٠ واذا أخذ أحد مالا حراما فالله يحاسبه ٠٠ في كل عمل أنت تتعامل مع الله سبحانه وتعالى ١٠ ولا تحسب أنك تستطيع أن تخدعه ١٠ لأنك في هيذه الحالة تخدع نفسك من فاذا أنت تظاهرت بشيء وأخفيت قصدك الحقيقي ٠٠ فتذكر أن قدرة الله سبحانه وتعالى تصل الى ما في داخلك وتجاسبك عليه ٠٠ وعدل الله سبحانه وتعالى شاء أن تكون قوته مع الضعيف ضد القوى ٠٠ ومع المظلوم ضد الظالم حتى يكون هناك تكافؤ في الفرصة ·· وتعادل في القـوة ·· يضع الميزان للحياة في الأرض ٠٠ فلو أن الله كان مع القوى ضد الضعيف ٠٠ ومع الظالم ضد المظلوم لفسدت الحياة ٠٠ ولاستشرى الظلم في الأرض ٠٠ ولأصبح الناس أسيادا وعبيدا ٠٠ ولزاد القوى قوة وزاد الظالم ظلما ٠٠ ولكن قدرة الله تأتى للقوى لتقول له اذا غرتك

قوتك ٠٠ فت في الأرض ٠٠ فان القوى الحقيقى الذى لا يغلب هو بقوتك تفسد فى الأرض ٠٠ فان القوى الحقيقى الذى لا يغلب هو الله سبحانه وتعالى وهو مع الضعيف ضدك فاحذره ٠٠ وتذكر جيدا واجعل هذا يطرق فكرك كلما أقدمت على عمل يغضب الله ٠٠ فاذا طرقت قدرة الله عقلك فستتردد ٠٠ وربعا توقفت اذا دخل الايمان الى قلبك لأنك ترى مع ذلك المغلوب على أمره ٠٠ قدرة الله ١٠ التى هى أقدر منك بملايين المرات ٠٠

وفي الحياة أمثلة كثيرة لقدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ انسان تراه في قمة السلطان والجاه والقوة ١٠ وفي لحظة واحدة ١٠ يتغير الموقف كله ١٠ ويجد هذا الجبار نفسه في السجن لا حول له ولا قوة ١٠ قد يستجدى حارسه كوب ماء ١٠ وقد كان قبل ذلك بساعات يحيط به مئات الحراس يتمنون اشارة من يده ١٠ تلك عبرة من عبر الحياة وضعها الله سبحانه وتعالى كما وضع اذلال الجبارين في الأرض ١٠ ليذكرنا أن الله مع الضعيف وانه لاقدرة الا قدرة الله ١٠

واقة سبحانه وتعالى لايحب أحدا الا لعمله ٠٠ ولا يكره أحدا الا لظلمه ٠٠ وبذلك يكون عدل الله سبحانه وتعالى تاما بين البشر ٠٠ وقدرة الله عندما تطرق العقل دائما ٠٠ تذكرنا بهذه الحقيقة ١٠ تقينا من كل شر ننويه ٠٠ ولنعلم أن الله سبحانه وتعالى هو الذي يعطى ٠٠ وان كل قدرات البشر تتضاءل بل تكاد تنمحي أمام قدرة الله ٠٠ والله الذي يعطى الرزق لبلايين البشر على الأرض ٠٠ قادر على أن يعطى المؤمن ما يريد ويشتهي ٠٠ والله الذي ينجي ملايين الناس كل يوم من كروب وأزمات ٠٠ ويأخذ بيدهم بعيدا عن كل سوء ٠٠ قادر على أن يغرج كرب المؤمن وينجيه من كل سوء عن كل سوء الانسان أن كل شيء مكتوب ومحفوظ فيحاسب نفسه قبل أن يحاسبه الله في الآخرة ٠٠ وهماه وقاية للنفس البشرية من أن تظلم وتطغي ٠٠

على أنه بجانب أن الكرام الحافظين يسجلون على الانسان أعماله فانهم يحفظون المؤمنين من شرور قد لا تستطيع القوة البشرية أن تردها ٠٠ فهناك أشياء في كثير من الأحيان تحدث لك ٠٠ فاذا سئالت أي شخص من الذين وقعت لهم هذه الأشياء وكيف نجوت يقول لك لا أعلم ٠٠ لولا فضل الله ما استطعت أن أنجو ٠٠ ذلك أن قوة البشر المادية وقدرته المحدودة عاجزة عن دفع هذا الفرد ٠٠ ولذلك فهو لا يستطيع أن ينسب الفضل الى نفسه ٠٠ واذا كان الله سبحانه وتعالى يدافع عن الذين آمنوا ٠٠ فهو يحفظهم من أشياء وشرور قد تدبر لهم أحيانا دون أن يعلموا بها ٠٠ والحفظ هنا يكون بقدرة الله وقوته ٠

## ثم تستطرد الآية الكريمة:

# « فلينظر الانسان مم خلق · خلق من ما دافق · يخرج من بين الصلب والتراثب » · ·

وهنا يجب أن ندقق في المعنى ١٠ الله سبحانه وتعالى يريد أن ينبهنا الى شيء هام حتى لا يأخذنا غرورنا فنحسب أننا نستطيع أن نغيب عن قدرة الله أو أن نخدعه ١٠ فيقول للانسان قبل أن تغرك قوتك ١٠ وتبارزني بالمعاصي ١٠ وتكفر بنعمتي ١٠ تدبر قليلا لتعرف مقدار نفسك ١٠ أنت تحسب نفسك سيدا في الكون ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى هو الذي جعلك سيدا ١٠ وأخضع لك كل قوى الكون اخضاعا جبريا ١٠ لا دخل لارادتك فيه ١٠ وكان هذا أولى أن تسجد لله شكرا على نعمه ١٠ ولكن الغرور يأخذك ١٠ وعبادة النفس ١٠ وعبادة الفرد ١٠ وظاهر الحياة الدنيا تجعلك تغتر بقدراتك ١٠ فاذا حدث لك هذا ١٠ فاجلس دقائق وتدبر مم خلقت ١٠ من ماء دافق ١٠ من خلية في غاية الدقة لا ترى بالعين المجردة ١٠ هذه الخلية الدقيقة ١٠ هي أصلك ١٠

من بعد آدم وحواء ٠٠ تتشكل هذه الخلية التي هي غاية في الدقة وم ثم تبدأ في العمل بقدرة الله ووفيسير كل شيء في مساره ٠٠ فتجد أن هذه الخلية غير القادرة على أن تفعل شيئا \_ اذا تركت وشأنها \_ عندما تمسها القدرة تتشكل وبعضها يخلق عظاما ٠٠ وبعضها يخلق عضلات ٠٠ وبعضها يخلق أعصبابا ٠٠ وبعضها يخلق عقلا ٠٠ وبعضها يخلق رئة ٠٠ وبعضها يخللق قلبا ٠٠ وبعضها يخلق عينين ولسانا وشفتن ٠٠ ويدين وقدمن ٠٠ ويعضها يبقى في الجسم ليخلق نموا بعد أن تأثر أنت إلى الدنسيا ٠٠ وهكذا نجد أن هذه الخلية غاية في الدقة \_ تخلق ملايين الإشبياء التي يتكون منها جسم الانسان ودمه وكل ما يحتاجه هذا الجسم من حياة ٠٠ بل انه من الشيء الواحد نجد أشبياء في الخلق ٠٠ فمن العظام ووناء ووفاء وعظاما مسطحة وعظاما دقيقة وو ثم تتصل هذه الاجهزة بعضها ببعض لتبدأ العمسل كوحدات متكاملة فينشأ جهاز عصبي متكامل ٠٠ وجهاز هضمي متكامل ٠٠ كل ذلك يدل على قدرة فائقة وهندسية الهية ٠٠ هي وحدها القادرة على اتمام هذه المعجزة

والله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا ٠٠ لاتفتر بما أنت فيه من أبداع خلق ٠٠ ولكن اذا أردت فارجع هذا الى أصله ٠٠ لتعرف عظمة القدرة الألهية ٠٠ فقدرات الخلق لاتكمن في هذه الخلية ٠٠ ولكنها تكمن في قدرة الله ٠٠ والله سبحانه وتعالى يقول ٠٠

## « فلينظر الانسان مم خلق »

حتى لايغره ما هو عليه الآن ٠٠

على أن هناك بعض الناس يئساءلون ١٠ ان آدم لم يخلق بهذه العلميقة ١٠ فهل الخطاب في القرآن، وجه اليه ١٠ نقول لهم ان هناك فرقا بين مشهدية الخلق ١٠ وغيبية الخلق ١٠ والله سبحانه وتعالى حين خلق آدم كانت هناك مشهدية الخلق ١٠ أى أن آدم ه

عرف كيف خلق ورأى الله سبحانه وتعالى ٠٠ ومن هنا فهو غير محتاج لهذا التذكير ٠٠ ولكننا نحن وكل من خلق بعد آدم ٠٠ كانت هناك غيبية في خلقه ٠٠ أى انه لم يعه ولم يشهده ٠٠ ولذلك فانه في كثير من الاحيان يغيب عن عقله أن يتدبر فيه ٠٠ ويأخذ الاشياء على أنها بديهيات ١٠ أو مجرد تفاعلات تتم ، متناسيا قدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ الذي جعل من هذه الخلية الدقيقة كل الاجهزة المقدة في الجنس البشرى ٠٠ ثم بعد هذا أعطاها كل أطوار النمو حتى الموت ٠

#### • لفتة من الخالق

فَاذَا كَانَ الانسانَ تَغُرُهُ قُوتُهُ ، وقدرتُهُ فَاللَّهُ يَلْفُتُهُ الى خُلَّقَةُ ٠٠. ويقول له تذكر مم خلقت ٠٠ لتعرف قدرتي ٠٠ ولاتفتر بنفسك ٠٠ تذكر الخلية الدقيقة الصغرة التي بدأ خلقك بها ٠٠ وقبل ذلك كنت عدماً • • والله الذي اتى بك الى الحياة • • وهنا للاحظ دقة المعنى في السورة الكريمة ٠٠ فالله سبحانه وتعالى يريد لقدرته أن تطرق عقولنا دائما لتكون حاجزا وأقيا لنا من المعاصي ١٠ فكلما أخذتنا الدنيا ووغرنا ما نحن فيه من حاه وسلطان ونفوذ طرقت قدرة الله عقولنا ٠٠ لتذكرنا أن الله موجود ٠٠ وأن هناك من يستجل علينا اعمالنا ٠٠ وان نتدبر في خلقنا لنرى القدرة ٠٠ بعض الناس يتساءل ما هي العلاقة بين النجم الثاقب والكرام الحافظين وخلق الانسان ؟• كلها إشياء قد يخيل للناس آنها غير مترابطة • • ولكنها مترابطة تماماً ٠٠ وان كانت تنتقل من موضوع الى آخر في أشياء يبدو أنها لا علاقة لبعضها ببعض ٠٠ بعض الناس يتساءلون ما مي العلاقة بين النجم الثاقب وخلق الإنسان مثلا ؟ • ونحن نقول انها تذكر بقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فالنجم الثاقب يذكر بأنه لاشيء يغيب عن علم الله مهما حاولت أن تذكره في والخلق تذكر بعظمة الله وقدرته بالنسبة للانسان ٠٠ وكيف ان هذه القدرة تأخذ خلية دقيقة لاترى بالمين المجردة لتصنع منها الانسان الذي يسود الكون

ثم تمضى السورة الكريمة ٠٠ بعد أن ذكرتنا بالنجم الثاقب ٠٠ والكرام الحافظين ١٠ وعظمة خلق الانسان يقول الله سبحانه وتعالى « انه على وجعه لقادر » اذا كان الله سبحانه وتعالى قد خلق مذا كله من عدم ١٠ وأوجده وركبه ١٠ من خلية متناهية في الدقة ١٠ أفلا يستطيع أن يعيده ١٠ القدرة هنا تقول نعم ١٠٠

ولنضرب مثلا على ذلك ولله المثل الاعلى ١٠ اذا أتيت بصانع صنع لك شيئا وتحطم هذا الشيء ١٠ أفلا يستطيع أن يصنع غيره ١٠ في هذه الحالة يكون عليه أهون ١٠ لان الصناعة الاولى أكسبته خبرة تجعل اعادة صناعة الشيء أسسهل وأيسر ١٠ واذا كان ذلك في القدرات البشرية المحدودة ١٠ فما بالك بقدرة الله سبحانه وتعالى التي هي بلا قيود ولا حدود ١٠ واذا كان الانسان قد خلق من عدم ١٠ أي انه خلق من لا شيء ظاهر ١٠ فانه حين يموت ويتحلل لايخرج عن قدرة الله ١٠ لان الله في هذه «الحالة» يستطيع أن يعيده ١٠ وهو أمهل عليه ١٠ فالخلق الاول من عدم ١٠ والخلق الثاني من شيء أن موجودا ١٠ ولا شك أن الخلق من عدم اصعب من الخلق من وجود ١٠ ونحن نقول هذا لنقرب المعنى ألى العقل البشرى ، فليس وجود ١٠ ونحن نقول هذا لنقرب المعنى ألى العقل البشرى ، فليس فناكى عند الله سبحانه وتعالى سهل وصعب ١٠ بل كل شيء يخضع لكلهة « كن »

والله حين يذكرنا بانه على رجعنا لقادر ٠٠ ليس لان الله معتاج الى خلق من خلقه ٠٠ فالله غنى عنا جميعا ٠٠ لا يزيد من ملكه شيء اذا آمنا ٠٠ ولا ينقص من ملكه شيء اذا لم نؤمن ٠٠ ولكنه يذكرنا رحمة بنا لأن القرآن رحمة للناس جميعا ٠٠ وهو يريد أن تطرق عقولنا دائما عظمة الخالق ، وضآلة المخلوق ٠٠ عل هذه التذكرة تعود بنا الى طريق الله ٠٠ وتمنعنا من المعصية ٠٠ فقول الله سبحانه وتعالى « انه على رجعه لقادر » ٠٠ اى لاتحسبون انكم تستطيعون أن تخرجوا على سلطان الله أحياء كنتم أو أمواتا ٠٠ أو تخرجون من قدرة الله أينما كنتم ٠٠ وهذا الاعجساز في خلق قلان من يزيد ايماننا بقدرة الله سبحانه وتعالى ٠

## وتبل السرائر

ثم تمضى السورة الكريمة فيقول الله سبحانه وتعالى « يوم تبل السرّائر » ٠٠ وهي تمضي في نفس المعنى وهو أننا لا نستطيع أن نستر شيئاً عن الله سبحانه وتعالى • والنية هي أساس الحساب عند الله ٠٠ ولذلك قال الله « يوم تبلي السرائر » ١٠ النية محلها القلب ١٠ وهي القصد الحقيقي الحر للانسان ١٠ فليس لأحد في هذه الدنيا أن يجبر قلبك على مالا تريد ٠٠ قد يخضع حسمدك ويجعلك تفعل ما يطلبه منك كرها واجبارا ٠٠ وقد يخضع لسانك ويجعلك تقول ما يريده خوفا أو رعبا ٠٠ وقد يخضب حركتك فيضعك في السجن أو في مكان لا تستطيع أن تغادره ٠٠ كل هذه القوالب المادية للجسد تخضع للقهر ١٠ الا القلب ١٠ فلا أنسأن يستطيع أن يخضع قلبك على شيء أنت لا تريده ٠٠ وأن يضع في القلب مشاعر لا ترضى انت عنها ٠٠ بل ان ما في داخلك لو اجتمعت الدنيا كلها على أن تضع فيه مالا تريده أنت ما استطاعت ٠٠ ولقد ترك الله هذه المنطقة في جعرية تامة لان الحسناب يكون عليها ١٠٠ ولكي يكون الحساب عدلا يجب ألا تتدخل أي قوى بشرية بالأكراه بل يخضع لارادتك الحرة وجدها وهذه شهادة عليك لا لك ٠٠

ولذلك اسقط الله سبحانه وتعالى الحساب عن كل من يكره على شيء مادام قلبه مستنكرا له ٠٠ يأباه ولا يريده ٠٠ حتى الإيمان والكفر ١٠ القمة في هذه الحياة ١٠ قال الله سبحانه وتعالى ١٠ « الا من اكره وقلبه مطمئن بالإيمان » ١٠ وحتى الاكرام على الفاحشة فان الله لا يحاسب عليها ١٠ فالحساب أساسه الارادة الحرة التي هي في قلبك ١٠ مشاعرك الحقيقية التي لا يستطيع انسان أن يكرهك فيها على شيء ١٠ ولكن الله يحدذنا في نفس الوقت من أن نعتقد أننا نستطيع أن نخدع الله ١٠ فتقول «أكرهنا» مع أننا لم نكره ١٠ بل فعلنا طائعين مختارين ١٠ فهو يقول سبحانه وتعالى سبحانه وتعالى سبحانه وتعالى سبحانه وتعالى وتعالى سبحانه وتعالى سبحانه وتعالى سبحانه وتعالى

حقيقة ما في القلوب ٠٠ ونحن مهما بلغنا من الذكاء والفطنسة والعبقرية ٠٠ قد نستطيع أن نخدع بشرا مثلنا ٠٠ أو مجموعة من البشر ٠٠ ولكننا لا نستطيع أن نخدع الله ٠٠ وفي الآخرة يظهر الله مافي انفسنا واضحة جليا بعد ان كان الإنسان يخفيه في الحياة الدنيا ٠٠ والله لا يعلم السر فقط ٠٠ ولكنه يعلمه ويظهسره يوم القيامة ٠٠ فاذا كنت قد حسبت انك نجوت ٠٠ لان احدا لا يعرف ما في نفسك ٠٠ أو حقيقة ما اخفيت ٠٠ فان الله سيظهر هذا في الآخرة ٠٠ فاذا أوجدت الفرصة لتعمل شيئا أنت متساكد انك تستطيع أن تخفيه عن الدنيا كلها ولا تحاسب عليه ٠٠ فاعلم أنك لن تغلت من حساب الله ٠٠ فالسر يعلمه الله ٠٠ واذا كانت لك قوة في الدنيا تحمي هذا السر من أن يكتشف ٠٠ فانه لن تكون لك قوة في الدنيا تحمي هذا السر من أن يكتشف ٠٠ فانه لن تكون لك

وتمضى السورة الكريمة « فما له من قوة ولا ناصر » ١٠ القسوة تنقسم الى قسمين أساسيين ٠٠ أما أن تكون قوة ذاتية تملكها أنت ماية وسيلة من الوسائل فتحميك ٠٠ كقوة جسد ٠٠ أو قوة سلاح ٠٠ أو آية قوة آخري تقف منعة من أن يصل اليك القصاص ٠٠ واما أن يكون لك أقوياء ينصرونك على عدوك ٠٠ كأن تكون من عائلة ذات عزوة أو يكون حولك اناس أقوياء مسلحون يقفون معك وينصرونك على عدوك ٠٠ والسورة تمضى في نفس المعنى ٠٠ فهي بعد أن تذكر الانسان بالا يغتر بخلقه واخضاع الكون 4 ، تذكره بالا يغتر بقوته ولا بمن ينصرونه ٠٠ وفي الآخرة لن تكون لك قوة من ذاتك ٠٠ وان تكون لك عزوة تنصرك وتعينك على من تظلم ٠٠٠ ولكن لماذا التذكر هنا بالقوة ٠٠ لان القوة تغرى الانسان بالظلم ٠٠ والمظلوم هو ضعيف أخذ قوى حقة ٠٠ فهو لا يستطيع ان يسترده ٠٠ والذي يبغى في الارض ويتجبر هو من له قوة تنصره وتعينه على هذا ٠٠ والله سبحانه وتعالى يقـــول لا تجعل الظلام يغـــرك بأنه سيسترك ٠٠ ولا تعتقد أن الله سيحانه وتعالى يتركك هكذا ٠٠ بل **مناك حافظون يسجلون عليك كل ما تفعل ٠٠ ولا تجعل غـــرور** 

البشرية يأخذك ٠٠ بعيدا عن الله ٠٠ ولاتحسب أن ما تخفيسه ينجيك ٠٠ ولا تعتقد أن قوتك في الدنيا ٠٠ سواء أكانت قوة ذاتية أم من أهلك واتباعك يمكن أن تحميك من الله ٠٠ دع كل هذا يطرق عقلك في كل ثانية ٠٠ حتى تعرف قدرة الله فتتبع منهجه وطريقته ٠

## • ذات الرجع

واقد سبحانه وتعالى حين يذكرنا بالآخران ٠٠ فلأن هذه هي أمنية كل انسان أسرف على نفسه وأطلق لها العنان في شهواتها بلا حساب ٠٠ وامنية الكافر الكبرى هي ألا يكون بعد الموت شيء ٠٠ لانه اذا استحضر الجزاء اصاب نفسه الخوف والهلع ٠٠

ثم تمضى السورة الكريمة ٠٠ « والسماء ذات الرجسع » ٠٠ والرجع هو المطر ٠٠ والله سبحانه وتعبسالي يريد أن يذكرنا هنا بحقيقة علمية هامة لم يكشفها الله لعباده إلا بعد نزول القرآن بمثات السنين ـ ولقد عرفنا فيما كشفه الله لنا من علم بشرى أن مياه البحار تتبخر ثم بعد ذلك تصعد الى السماء فتصبيح سحابا ثم تعود الى الارض مرة أخرى على شبكل مطر ٠٠ أي ان السيماء ترجع ألماء الى الارضُ ١٠٠ ومرة أخرى تتم الدورة ، وتتبخر مياه البحار والحيطات وينشأ السحاب ثم يعود الماء ٠٠ أي أن الماء الذي يترك الارض يعود اليها مرة أخرى ١٠ وانظر إلى دقة الاداء القرآني في قوله تعسالي « والسماء ذات الرجع » ١٠٠ أي السماء ذات المطر ١٠٠ مكذا تفهم لمن لا يعلم شيئا عن عملية البخر التي تتم ١٠٠ ولا يوجد فيها تصادم مع عقل بشرى يجهل هذه الحقيقة العلمية ٠٠ فاذا عرفنا الحقيقة العلمية تكون الآية ادق في المعنى واشمل • • ثم يقول الله سبحانه وتعالى « والارض ذات الصدع » أي الارض التي تتشقق ليخرج منها الزرع ١٠٠ وهذه ايضا تتكرر في كل دورة زراعية ١٠٠ فتتشقق الارض ليخرج منها زرع ٠٠ ثم يأتي زرع جديد فتتشقق الارض ليخرج منها المحصول الجديد ومركل شيء يأتني ويعود ومدهده هي قوانين الله في الارض ٠٠ وإذا كان كل شيء يعود ٠٠مثلما يأتي٠٠

فلماذا الانسان وحده لايعود ؟!! اذا كان التسبحانه وتعالى قد جعل للماء دورة يعود بها الى الاوض مطرا · · وجعل الارض تعطى المحصول بعد المحصول الى ما شاء الله · · فما الذى يجعل الانسان يشهد ويقول · · انه لن يعود مرة أخرى اذا كانت دورة الحياة فيها عودة · · والله سبحانه وتعالى اراد أن يبسط امام عقولنا ويعطينا مثلا لما يمكن أن يحدث في عودة الانسان · · فاعطانا مثل الماء والزرع · · ليبين لنا أنه قادر على اعادة الشيء مرات ومرات · · وأن المسألة ليست شيئا عسيرا · · ولكنها شيء يسير جدا يتكرر في الحياة أمامكم · · وتراه عيونكم كل يوم ·

ثم تعضى السورة الكريمة «انه لقول قصل وما هو بالهزل» ٠٠ ومنا يعطينا الله سبحانه وتعالى عمق القضية وجـــديتها ٠٠ فالله لا يسوق لنا كل ما تقدم لنأخذه باستخفاف ٠٠ ولكن لنأخذه بعمق وجدية ٠٠ لماذًا لانه في الآخرة سيكون الفصل ٠٠ ولن تكون هناك أى فرصة أخرى لانسان ليتوب أو ليرجع مرة أخرى الى الحياة الدنيا ٠٠ ومادام فصلا فهو نهاية ٠٠ ليس بعدها الا الجزاء ٠٠ فلا يريد الله سبحانه وتعالى من أحد إن يأخذ هذا الكلام الا بعمق وجدية ٠٠ حتى اذا جـــا، وقت الفصـــل لم تكن له حجـــة ٠٠ ولم يقل يارب لقد كنت أحسب أنني ســــاعود مرة أخـــري الى الدنيا ٠٠ أو كنت اطمع في رحمتك لكي تعيدني اليها ٠٠ وقد أعددت نفسي حين أعود على أن أعمل صالحا ترضاه من أراد الله أن يبطل كل هذا فقال « إنه لقول فصل » ١٠٠ أي حكم لا رجعة فيه ١٠٠ وقال سبحانه وتعالى « وما هو بالهزل » مع أي ما سيلقاه العاصى في الآخرة ليس مزلا ٠٠ كأن يقول بعض الناس « لن تمسئا النان الا أياما معتودة » ٠٠ أو يقولون أننا كنا نحسن الظن بالله ٠٠ أو يتحدثون بأستخفاف حول النار وعدايها ٠٠ الله سبحانه وتعالى ينبههم أن هذه المسألة لا يجب ان ناخذها بهــــزل ٠٠ لانه سيكون يوما عظيما ٠٠٠ وكل تذكيري بهذا اليوم هو رحمة بكم ٠٠ وهو بذلك يريد أن يلفتنا الي حول اللقاء الذي سيتم في الآخرة حتى لا نستخفف به ١٠٠ بل ناخذ كلام الله سبحانه وتعالى على انه بقدرات الله وقدرات الله ليس كمثلها شيء ١٠ وكلما عظمت قدرة الله في نفس المؤمن أحس بالهول الرهيب في يوم القيامة ١٠

## • أمهلهم رويدا

ناتى بعد ذلك الى ختام السورة الكريمة « انهم يكيدون كيدا واكيد كيدا فمهل الكافرين أمهلهم رويدا » • • منا يسريد الله أن يلقتنا إلى أن هناك من يكيدون للمؤمنين ١٠ ويكيدون لمحاربة دين الله ٠٠ واذا سمعنا أو رأينا لفظا لا يصبح أن ينسب إلى الله سبحانه وتعالى مثل الله يكيد وهم يكيدون ٠٠ فلنعلم أن ذلك اللفظ لوقوعه في صحبة غيره ٠٠ ويبسط الأمور لنا ٠٠ فمثلا قول الله سيحانه وتعالى « وجزاء سيئة سيئة مثلها » ٠٠ مل عندما نجازي صاحب السيئة يكون ذلك سيئة أيضا ١٠ أبدا ١٠٠ إنك عندما تجازي صب احب السيئة على سيئته يكون ذلك حسنة و وانما سميت سيئة لوقوعها في صحبة السيئة الاولى ٠٠ فالمني اذا كنت قد أسأت بفعلك هذا فنحن حين نعاقبك على ذلك نسيء اليك ١٠٠ أي نعما شيئا يصيبك بالسوء ٠٠ وان كان هذا الشيء في حقيقته هو شيئا حسنا لانه يدفع السيئة ١٠ أو على الاقل لا يجعلك تكررها مرة أخرى ١٠٠ فاذا كان يدفع السيئة ، وذلك شيء يسوءك لانك لم تصييل إلى هدفك الذي كنت ترجوه فانت قصدت بالسيئة ايذاء مصنا أو عملا تسيء به الى انسان ١٠ ومادام الضرر لم يقم فانك تحسن ١٠٠ ان كل ما قدرته وأعددته قد أبطله الله ٠٠ فيسوءك ذلك رغم أن ما حدث هو فعل حسن ١٠٠ وأما اذا قويلت السيئة بالسيئة كأن تضرب انسانا ضعيفا فياتي من هو أقوى منك فيضربك ٠٠ قانه في هذه الحالة يكون ما حدث حسنا لانه يعلمك الا تفتري على الضعيف والله سبحانه وتعالى قادر على أن يسلط عليك من هو أقوى منك ٠٠ وتعلم أنه إذا أغرتك قوتك فعليك أن تتذكر قدرة الله سبحانه وتعالى وحينتذ يكون الفعل الذي قوبلت به السيئة هو فعلا حسنا

• وانما سميت سيئة كما قلنا لوقوعها في صحبة الاولى • فاذا كان أولئك الذين يكيدون ويخطط ون ويدبرون • يفعلون ذلك لايذاء المؤمنين ومحاربة دين الله • فأن الله يواجههم بنفس جنس عملهم • أى أنه يتركهم يدبرون ما يدبرون • ويدبر الله سبحانه وتعالى ما يبطل كيدهم • •

ولذلك فعندما نرى اناسا يحاولون أن يستغلوا العلوم المادية في صرف الناس عن الإيمان أو مستشرقين يدعون البحث في الاسلام وهم في الحقيقة يحاولون أن يصلوا الى أي تنسساقض ظاهري يستغلون به عقول السنج والضعفاء ٠٠ وعندما أرى من يجادل في خلق السموات والارض الى آخر ما يحدث أمامنا هذه ألايام ٠٠ نعرف ان هؤلاء جميعا يحاولون الكيد لدين الله ٠٠ وتزيين الطسسريق الموج ٠٠ مستخدمين في ذلك كل الوسائل ٠٠

وقبل ان نعضى في الحديث عن هؤلاء الناس ٠٠ يجب ان نلتفت الى حقيقة هامة أن دين الله سبحانه وتعالى يشستد ويقوى عندما يوجد من يحاربه ٠٠ فاذا رأيت الاسلام يضطهد في أي مكان فاعلم أن ذلك بداية ليصحو الدين في نفوس المؤمنين ويصبح قويا عاتيا يصف بمن يحاربه ٠٠ واي اعتداء على الاسلام انما يعطى قسوة دافعة لهذا الدين في قلوب الناس ٠٠ وبعض المؤمنين يشغق من كيد الكافرين ضد الاسسلام ١٠ اما خوفا من أن يؤثر ذلك على المؤمنين ويجذبهم بعيدا عن الطريق المستقيم ٠٠ وأما جزعا أن يؤدي ذلك الى ضعف الدين وانصراف المومنين عن عبادتهم ١٠ وكلا الرأيين غير صحيح ١٠ لماذا ؟ ١٠ لان هؤلاء الكافرين يسكيدون المرايين غير صحيح ١٠ لماذا ؟ ١٠ لان هؤلاء الكافرين يسكيدون المؤراتهم البشرية ١٠ فهم يأتون في قضايا يحاولون أظهار تصادم المؤران مع حقائق الكون مثل تفسيرهم الخساطيء لكروية الارض والذي تحدثنا عنه في الفصول السابقة واثبتنا أن قول الله سبحانه وتعالى « والارض مهدناها » دليل على كروية الارض ١٠ أو يأتون في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠ كقول الله سبحانه في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠ كقول الله سبحانه في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠٠ كقول الله سبحانه في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠٠ كقول الله سبحانه في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠٠ كقول الله سبحانه في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠٠ كقول الله سبحانه في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠٠ كقول الله سبحانه في محاولة لاظهار تناقض في القرآن الكريم ١٠٠ كقول الله سبحانه في المؤون الله به المؤون الله سبحانه في المؤون الله سبحانه في المؤون الله سبحانه في المؤون المؤون المؤون الله سبحانه في المؤون ا

وتمالى « ولاتزر وازرة وزر أخرى » ثم توله تعالى « وليحملن أثقالهم وأثقالا من اثقالهم » •

والحقيقة ان النفس الاولى التى يعنيها الله سبحانه وتعسالى فى قوله « ولا تزر وازرة وزر أخرى » وهى النفس التى ترتكب المعصية • فكل انسان يحاسب عن معاصيه • ولا يسأل عما فعله غيره من المعاصى • اما النفس الثانية التى يبينها الله سبحانه وتعالى فى قوله « وليحملن آثقالهم وأثقالا مع أثقالهم » • هى النفس التى لا تكتفى بالمعصية • بل تحاول أن تضل غيرها وتدفعها الى المعصية • فقد يكون هناك انسان يعسي فياتى شخص ويظل يجادله بالباطل حتى يصرفه عن صلاته • وقد يكون هناك انسان يدفع انسانا آخر الى المعصية دفعا • وهناك نوع ثالث يحساول ان يستخدم كل مهاراته ومنطق خداعه ليضل الناس عن سبيل الله • وشلاء لا يحملون اوزارهم فقط ولكن ينالهم نصيب من اوزار الذين مؤلاء لا يحملون اوزارهم فقط ولكن ينالهم نصيب من اوزار الذين من بأن يصل العبادات لغير الله • كأن يقول ان الصلاة مثلا نوع من الرياضة الى آخر ما نسمعه ونراه • دذلك كله نشهده هذه آلايام وراه أمامنا في كل لحظة •

## • الله خير الماكرين

على أن الله سبحانه وتعالى فى ذكره لهذه الحقيقة وهى أن هناك فاسا سيأتون ويكيدون لدين الله ٠٠ ويكيدون للمؤمنين ٠٠ من الآن وحتى قيام الساعة ١٠٠ لايذكرها ليعلمنا بهم فقط ١٠ ولكن ليؤكد لنا أنه اذا كان هؤلاء الكافرون يكيدون ١٠ فهناك كيد الله سبحانه وتعالى ١٠ وهو أقوى منهم وأقدر ١٠ ومن هنا فانهم اذا فعلوا لايجب أن يدخل فى انفسنا أى جزع أو خوف لان الله لهم بالمرصاد ١٠ وانى أعجب لبعض الناس يدبرون ويخططون ضد دين الله فى الارض ١٠ وهم فى تخطيطهم هذا يعملون حسابا لكل وليعلوا كلمة الباطل ١٠ وهم فى تخطيطهم هذا يعملون حسابا لكل خطوة ١٠ ويدرسون كل الزوايا ١٠٠ ومن كل الزوايا ١٠٠

ويتوهمون انهم سينجعون فيما ينوون فعله معم نقول لهؤلاء انكم تنسون شيئا هاما ٠٠ وهو أن الله موجود ٠٠ وأنه يخطط ويدبر ٠٠ وأن ألفرق هو انكم تخططون بقدرة مساويكم من البشر ٠٠ ولكنكم لا تشمرون بما يعده الله سبحانه وتعالى لكم ٠٠ فالله سبحانه وتعالى يشعر بمكركم ٠٠وانتم لاتعرفون ماذا يعد الله ٠٠ والله سبحانه وتعالى يقول في ذلك « واذ يمكر بك الذين كفروا » • • ثم يقسول الله « ويمكرون ويمكر الله والله خير الماكرين » ٠٠ لماذا قال الله سبحانه وتعالى أنه خير الماكرين ٠٠ لان ما يعده الله لايعلمه أحد ٠٠ ومادام لأيعلمه أحد فهو يأتى بغتة ليبهت أولئك الذين وضعوا كل مكرهم وحيلتهم فيما أرادوا أن يفعلوه ٠٠ انهم يكيدون كيدا للدعوة ٠٠ وماداموا لم يستطيعوا الوقوف أمام الدعوة وامام دين الله وقوف مواجهة بدأوا يمكرون ٠٠ أي يعدون الخطط في السر ٠٠ ويتحايلون على مواجهة دين الله ٠٠ ولكن كل ما يفعلونه مفضوح امام الله ٠٠ والله سبحانه وتعسالي لاتنطلي حيلة ٠٠ ولا ينطلي عليه خداع ٠٠ وهو يعرف أمورا يظن من يكيد للدين أنها خافية عليه ٠٠ ولكن هذه الاشياء كلها هي عند الله بأدق أسرارها ٠٠ ولذلك تفســــل المخططات ٠٠ وتنقلب على اصحابها ٠٠ كما يحدث في كثير من الاحيان وريما تساءلوا عن السبب ووالسبب واضبع ووفهم قد نسوا قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ وهي القدرة الحقيقيسة في الكون ﴿ وَاتَّجْهُوا إِلَى الاسْبَابِ ﴿ وَهُي تَعْظَى ﴿ وَلَكُنَّ أَمْرُ اللَّهُ ٠٠ ذلك أن الله سبحانه وتعالى يعطل الاسباب أذا شاء ٠٠ ويجعلها تعطى اذا شاء ٠٠ ومن هنا فالكون كله خاضع لمسيئته ٠٠ وليس لقدرة البشر بالاسباب التي خلقها الله سبحانه وتعالى للعيش على الارض ٠٠ وانني أقولها بصراحة ٠٠ ما من انسان قدرشيئا ونسي قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ الا جعل الله من اسباب هذا الشيء ما يأتيه بعكس ما يطلب ٠٠ ثم سلط عليه نفسه وتركه في الدنيا يذهب هيا وهناك ٠٠ ويخطط ويدبر ٠٠ ويتمزق قلقا وخوفادون ان ينال شيئا

فاقة سبحانه وتعالى يريد أن يدخل الطمأنينة الى قلب المؤمنين ٠٠ وبنفس وحدة المعنى التى فى السورة الكريمة ٠٠ سورة الطارق ٠٠ بأن تطرق قدرة الله عقلك كل دقيقة ٠٠ ولا تغيب عنه أبدا ١٠ ففى حالة الاثم والعدوان تطرق قدرة الله عقلك لتذكرك أن محاولة أى كافر للنيل منك ٠٠ لن يتركها الله سبحانه وتعالى تنجع ٠٠ وهو يعلم كيد الكافرين وقادر على أن يعطيهم ويجزيهم أضعاف أضعاف ما يكيدون لدين الله ٠٠ حين تتذكر ذلك تدخل الطمأنينة الى قلبك ما وتواجه أى قوة فى العالم دون خسية الالله ٠٠

ثم نأتي بعد ذلك الى ختام السورة الكريمة « فعهل الكافرين أمهلهم رويدا » • • الله سبحانه وتمالي يطلب من رسوله أن يمهل الكافرين وينتظر أمر الله فيهم ٠٠ وبعض الناس يستعجل الجزاء ويريد أن ينزل الله مستبحانه وتعالى بالظالم الجزاء فور ظلمه ٠٠ وبعض الناس يتساءل في كثير من الأحيان وهو يرى انسانا طغي وبغي ٠٠ أين عدل الله وأين قدرة الله ٠٠ نقول له أن عدل الله موجود ٠٠ لا يفلت منه أحد ٠٠ وقدرة الله موجودة ٠٠ لايستطيع أحد أن يخسرج منها ٠٠ ولـكن الحكمة من الخلق كله تنتقي لو أن كـل مسيئة قوبلت بالجزاء في اللحظة التي تتم فيها ٠٠ والله سبحانه وتعالى يريد من عبده المؤمن أن يأتيه اختيارا ١٠٠ لا احسارا ١٠٠ فالفرق بين الانسان وباقي المخلوقات أن الانسان قادر على الاختيار ٠٠ ولذلك فالله لا يريد أن يجبر الناس على الايمان ٠٠ ولو أراد لأنزل عليهم آية من السماء ظلت أعناقهم خاضعة لها إلى يوم القيامة ٠٠ ولما كلفهم هذا شميينا ٠٠ والاختيارية هنا تقتضي شيئن أساسيين ١٠ أن تكون قادرا أن تفعل ١٠ وقادرًا ألا تفعل ١٠ وأن يتم اختيارك بحبك لله دون ما قهر على نفسك ٠٠ وأن يتماظم هذا الحب ليتخلب على كل معصية مزينة للتمة وقتية .

## • الجزاء غيب

ولو أن ألله سبحانه وتعالى استحضر الجزاء مع العمل ١٠ ماشد

واحد عن الإيمان في ذلك انه لو رأى الإنسان ، وهو يمد يده الى مال حرام، النار التي سيحرق فيها جزاء على عمله ١٠٠ لهرب وترك مَالَ الدُّنيا كُلَّهُ وَ وَأَوْ رَأَى الانسِانِ الذِّي يَعْضُبُ اللَّهِ بَأَى عَمَلُ لُو أتيع له أن يرى جزاءً، عما فعل لما أقدم على ذلك أبدا ١٠٠ ولو أتينا بمال الدنيا كله ٠٠ وشهوات الدنيا كلها ٠٠ ووضعناها في مكان وأتينا بانسان في مقتبل العمر ممتلئا قوة ٠٠ حتى يستطيع أن يتمتع بهذا كله أكبر متمة ٠٠ وقلنا له : لك كل ما تراه أمامك ٠٠ ثم فتحنا له بابا من أبواب جهنم ٠٠ وقلنا له قبل أن تتمتم بكل هذا كما تشاء وكيفما تشاء ٠٠ فان مصيرك هنا الى الابد ٠٠ لو فعلنا ذلك ورأى الانسان ما سيحدث له بعد المصية عين اليقين ٠٠ لما وجد القوة والقدرة في نفسه على أن يقدم على معصية ٠٠ ولكن الذي يدفع الإنسان إلى أن يقدم على معصية هو أن الجزاء مستور لا يراه ٠٠ ولذلك فانه يمني نفسه مرة بأنه ليس هناك عقاب ولا آخرة ٠٠ ومرة بأنه سيغفر له ٠٠ ومرة بأنه سيتوب في آخر حياته ٠٠ ومرة بأنه سيفلت من العقاب الى آخر ما يدخله الشيطان في النفس البشرية من معاولة لتزيين المصنية حتى يقدم الانسان عليها ٠٠ ولذلك فان ستر الجزاء ٠٠ هو الاختيار الحقيقي للنفس البشرية وفقع الله الابواب لبعض الماصين ليزيد ظلمهم ، هو فتنة ٠٠ والفتنة هَيُ امتحانَ أو الجُتبار ﴿ أَمَا أَنْ تَنْجِمَ فَيُهُ أَوْ تَفْسُلُ ﴿ وَأَسَاسُ الاختبار أن تكون شهيدا على نفسك ٠٠ فلا تقول لو أنه حدث كذا لما فعلت ٠٠ ولكنه حدث وفعلت وكنت على نفسك شهيدا ٠٠ وسجل ذلك الكرام الحافظون عليك ٠٠ فأصبح لا جدال ٠٠

والله سبحانه وتعالى حين يقول « فعهل الكافرين أمهلهم رويدا » فهو يريد أن يقول ان الله لا يأتى بالجزاء مع نفس العمل ٠٠ بل أحيانا يمد للظالم ٠٠ ولكن هذا لا يجملك تيأس ٠٠ ولا تحس أن الله قد تخلى عن المؤمنين ٠٠ فالجزاء لابد قادم ٠٠ وانما الامهال هنا مو الاختبار الحقيقى لايمان المؤمنين ٠٠ اختبار لمدى قوة هذا الايمان ٠٠ فاذا فتن بذلك الاختبار كان الايمان ضعيفا ٠

على أن بعض الناس يعتقد أن الجزاء في الآخرة فقط ١٠ وأنا أقول أن الجزاء في الدنيا والآخرة ١٠ ذلك أن الله سبحانه وتعالى لا يترك ظالما بلا نهاية ١٠ ولا عاصيا بلا عقاب ليضبح عبرة لكل من حوله ١٠ وهو حين يقتص من الظالم لا يسلط عليه مؤمنا ١٠ ولكنه يسلط عليه من هو أظلم منه حتى يكون الجزاء رادعا ١٠ ويكون الانتقام من نفس نوع العمل وأحيانا هو أشد ١٠ ولذلك فان قول الله سبحانه وتعالى « وقلايق بعضكم باس بعض » ١٠ انما يدلنا على أن من يسلط على الظالم يكون ذا باس شديد ليذيقه من نفس باس علمه ١٠ والمهم أن الله في قضائه يجعل الظالمين عبرة ليسستريح الناس من أعباقهم أن ربك يمهل ولا يهمل ١٠ على أن أمهال الله عباده ١٠ فلو أن الله أخذ الناس بذنوبهم ما أبقي عليها من دابة ١٠ عباده يمهل كامتحان للمؤمن ١٠ وفرصة توبة لغير المؤمن ١٠ وفرصة توبة لغير المؤمن ١٠ وفرصة توبة لغير المؤمن ١٠ وكل شيء مسجل بواسطة الكرام الحافظين ١٠

واذا تأملنا سورة الطارق ٠٠ نجد أن الله يريد منا آن نتذكر ٠٠ وأن تطرق عقولنا قوته وقدرته ٠٠ وأنه لا يغيب عن علمه شيء ٠٠ ولا نمتقد أن الظلام يخفينا عنه ٠٠ وإنه هو الذي خلق النجم الذي يتقب الظلام ويظهر ما فيه ٠٠ وهو بعلمه يعلم ما نخفي وما نعلن ٠٠ وحتى نعرف حيدا أننا سنكون شهداء على أنفسنا ٠٠ وأن كل ما نعمله مسجل علينا بكرام حافظين يكتبون ما نغمل ٠٠ والله يطلب منا أن تطرق قوته عقولنا اذا أصابنا الغرور بما مكننا الله فيه الأرض ٠٠ فنعلم أننا موجودون بقدرة الله ٠٠ وأننا مخلوقون من خلية دقيقة مستها القدرة ٠٠ فكان الانسان ٠٠ وأن الانسان سيد الكون بقدرات الله وليس بقدراته هو ٠٠ وأنه سيمود الى الله مسحانه وتمالى الذي خلقه من عدم ٠٠ واعادته أسهل من خلقه ٠٠ والناحية الثانية للغرور مي الاغترار بالقوة ٠٠ سواء كانت القوة الذاتية أو قوة من ينصرونك ٠٠ فهذه وتلك لن تكونا ممك وأنت تلاقي الله ولن تجد قوة من ذاتك ، ولن تجد من ينصرك ٠٠ والوجه الثالث للاغترار تجد قوة من ذاتك ، ولن تجد من ينصرك ٠٠ والوجه الثالث للاغترار تجد قوة من ذاتك ، ولن تجد من ينصرك ٠٠ والوجه الثالث للاغترار تجد قوة من ذاتك ، ولن تجد من ينصرك ٠٠ والوجه الثالث للاغترار تجد قوة من ذاتك ، ولن تجد من ينصرك ٠٠ والوجه الثالث للاغترار تحود قوة من ذاتك ، ولن تجد من ينصرك ٠٠ والوجه الثالث للاغترار تحود قوة من ذاتك ، ولن تجد من ينصرك ٠٠ والوجه الثالث للاغترار

هُو الاغترار بالذكاء بأن تعتقد أنك تستطيع أن تخفي على الله شيئا وماتحاول اخفاءه الله سيعلنه وهو يعلم السر وماتخفيه في صدرك ٠٠ ثم يذكرنا الله في دورات الحياة المتكررة فالماء يصعد الى السماء في هَيئة بخار . • فترجعه السماء الى الأرض كمطر . • وتكون هذه العملية هي مد الأرض بماء عذب سائغ للشاربين من مياه البحر المالحة التي لايستطيع انسان أن يشرب منها كوبا واحدا ٠٠ وهذه العملية تبين لنا أن كل شيء يدور عدة دورات فكوب الماء الواحد يشربه ملايين الاشخاص كل في عصره ٠٠ فهو يدخل الجسد البشري ويخرج منه ثم يتبخر ٠٠ والأرض ( نفس قطعة الأرض ) أطعمت ملايين الاشخاص على مر السنين ٠٠ فاذا كان لكل شيء عودة ٠٠ فلماذا يشذ الانسان ويحسب أنه لن يبعث ٠٠ ويضيف الله بأن هذا قول فصل يجب أن يؤخذ بعمق وجدية ٠٠ وأن الذين يحاربون دين الله يجب أن نواجههم ٠٠ وقدرة الله تطرق عقولنا فنعرف أنهم لًا حول لهُم ولا قوة ٠٠ وأن الله مذهب كيدهم ١٠ وألا يصرفنا عن الايمان ما نراه من ظالم لا يقتص منه في التو واللحظة ، أو كافر لا ينزل به عذاب الله ٠٠ ذلك لان لكل من هؤلاء موعدا ٠٠ ولكن الله يتركهم فترة امتحان للايمان وليكون الكافر على نفسه شهيدا ٠٠ وأساس الكون كله ٠٠ هو الفرصة المتكافئة ٠٠ في قواه الظاهرة وقواه الخفية ٠٠ ولكن ما هي القوى الخفية في الكون ؟ ٠٠





## • الفصل الثاني •

## القوى الخفية في العالم

الله سبحانه وتعالى حينما خلق هذا الكون وضع لكل شيء فيه قانونا وجعل القوانين تخضع لمن خلقت من أجله و فالانسان له القانون البشرى الذي يناسب خلقه من طين و والجان له القانون الذي يناسب خلقه من نار و فهو يستطيع أن يخترق الجدران بحكم طبيعة خلقه و ويستطيع أن يتشكل كما يشاء و والشياطين لها قوانينها و والملائكة كخلق من نور لها قوانين و هي تصعد الى السماء وتنزل الى الارض بأمر ربها و

ونحن حين نتحدث عن العلم ١٠ فاننا نطلب من العقول أن تنطلق كما تشاء ١٠ لتبحث فيما تشاء من ظواهر الكون المادية ١٠ فقوانين الشمس والارض والنجوم والرياح والنبات والحيوان ١٠ وكل مايستطيع الانسان أن يبحث فيه بحثا معمليا متاح للعقل البشرى ١٠ يجتهد فيه كما يشاء ١٠ ومطلوب من الانسان أن يكتشف آيات الله في الكون ١٠ والله سبحانه وتعالى حين قال في كتابه العزيز:

## « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم انه الحق » • •

انها أعطانا أنه سيكشف عن هذه الآيات لغير المؤمنين ١٠ لانه سبحانه وتعالى قال «حتى يتبين لهم أنه الحق » ١٠ أى أن هؤلاء الذين سيريهم الله آياته منكرون للحق ١٠ ولو أنهم كانوا مؤمنين ١٠ لما كانت هناك حاجة لان يذكر الله سبحانه وتعالى «حتى يتبين لهم أنه الحق » ١٠ ذلك أن المؤمن يعرف أن الله حق ١٠ والقرآن حق ١٠ ورسول الله حق ١٠ وهذا إلدين بمنهج حياته وبالإعلام عن الآخرة حق ١٠ ولكن ارادة الله قضت أن يكتشف غير المؤمنين آيات الله ليدحضهم ١٠ ويكونوا هم بعدم ايمانهم المثبتين للايمان في الأرض ١٠ ذلك أن الكفار يجاولون أن يضلوا عن سبيل الله ١٠ في مرات مستخدمين نظريات يطلقون عليها العلم زيفا ١٠ وفي مرات مستخدمين ما يوجد في عقول البسطاء من تضاربات يحاولون الإيهام مستخدمين ما يوجد في عقول البسطاء من تضاربات يحاولون الإيهام بهم م ١٠ ليسخر من كل قدراتهم ١٠ ويستخدمهم في تثبيت الإيعان ١٠٠

والله سبحانه وتعالى ٠٠ قد استخدم الكفار في تثبيت الايمان ٠٠ منذ بداية تزول القرآن الكريم حتى الآن ٠٠ ففي أول أيام الرسالة نزلت الآية الكريمة :

« تبت یدا ابی لهب و تب ۱ ما اغنی عنه ماله وما کسب ۱ سسیمل نارا ذات لهب ۱ وامراته حمالة الحطب ۱ فی جیدها حبل من مسد »

وكانت هذه الآية كما ذكرنا في الجزء الأول ١٠ أول تثبيت للايمان على أحد أئمة الكفر ١٠ ذلك أن أبا لهب كان يستطيع زيفا أو كذبا ١٠ أن ياتي في جمع من العرب ويقول ١٠ « لقد قال في كلام متعبد بتلاوته إلى يوم القيامة لا يتغير ولا يتبدل ١٠ قال أنني

سأموت كافرا وأصلى نارا ذات لهب ٠٠ وهاندا أمامكم أشهد أن لا اله الا الله وأن محمدا رسول الله ٠٠ لاثبت أن محمدا كاذب فيما يقول » • كان أبو لهب بهذه الشهادة يستطيع أن يهدم الدين من أساسه • • ولكنه حتى هذا الامر الاختيارى لم يجرؤ عليه • • وعند تغيير القبلة • • قال الله سبحانه وتعالى :

#### « سيقول السهفهاء من الناس ما ولاهم عن قبلتهم » ٠٠

واستخدام حرف السين هنا يدل على أنهم لم يقولوها الا بعد نزول الآية الكريمة ٠٠ وكان من المكن ألا يقولوا ٠٠ ثم يأتوا الى العرب ويقولوا أن محمدا قد قال « سيقول السفهاء من الناس ماولاهم عن قبلتهم ، ٠٠ ولكن أحدا لم يقل ذلك ٠٠ وكان ذلك هدما في قضية الدين ٠٠ ولكنهم جاءوا وقالوا ٠٠

واذا انتقلنا الى التجديات في العصر الحديث ٠٠ نجد أن الله سبحانه وتعالى قد قال :

## « ما أشهدتهم خلق السموات والأرض · ولا خلق انفسهم • • وما كنت متخذ الضلين عضدا » • •

أى أنه سيأتى اناس يضلون عن سبيل الله ١٠٠ أى يحاولون اضلال غيرهم ١٠٠ وأنا لم أشهدهم خلق السموات والأرض ولا خلق انسان ١٠٠ ولم أتخذهم سندا لى ١٠٠ فلو أنه لم يأت من يجادل في خلق السموات والارض ولا خلق أنسان ١٠٠ ويقول أن الانسان أصله قرد الى آخر النظريات التى نسمعها عن خلق السموات والأرض وخلق الانسان ١٠٠ لقلنا أين هؤلاء الذين أنبأ عنهم القرآن ١٠٠ ولكن كونهم أتوا ١٠٠ وكونهم يحاولون الاضلال عن سبيل الله بنغى القدرة الالهية في الخلق ١٠٠ فقد جاءوا مثبتين للايمان ١٠٠ وسيأتون على مر السنين والقرون ١٠٠ فعطاء القرآن مستمر حتى يوم القيامة ١٠٠ السنين من الكفار وغير المؤمنين من يكشف لهم الله آيات من آياته ١٠٠ سيأتي من الكفار وغير المؤمنين من يكشف لهم الله آيات من آياته ١٠٠

يحاولون هم الوصول اليها بالتشكيك في دين الله · · وتأتى نتيجتها بأنه الحق · · وتأتى مثبتة للايمان · ·

## • قوانين الجن والملائكة

تلك مقدمة كان لابد منها ١٠ لبيان القدرة الالهية ١٠ وكيف تستطيع أن تسخر الكافر وغير المؤمن بدين الله لتثبيت هذا الدين واظهار أنه الحق ١٠ وهذه العقول غير المؤمنة تحاول أن تدخل في مجالات لم يخلقها الله للمقل البشرى ١٠ فتجادل في الملائكة والآخرة والجان والشياطين ١٠ الى آخر هذه المخلوقات ١٠ التي لم نعرف عنها شيئا ولا نستطيع أن ندخلها الى المعمل لنضعها تحت الميكرسكوب ١٠

وليس هذا محاولة للحجر على العقل البشرى ٠٠ بل للعقل البشرى الحق في أن يبحث في كل شيء ٠٠ بشرط ألا يقدم لنا خرافات ٠٠ لا يملك عليها دليلا ٠٠

فاذا تحدث عن قوانين الجن والملائكة ١٠ أو عن خلق الانسان بطريقة تتنافى مع ما أخبرنا به الله سبحانه وتعالى ١٠ نقول ما هو برهانكم ؟ ١٠ فاذا كان مجردفرض أو وهم١٠ فاننا نرفضه ولانقبله ١٠ والله كان عليه دليل مادى فاننا نناقشه ١٠ والله سبحانه وتعالى حين خلق أعطانا قوانين المخلوقات الأخرى التى خلقها ١٠ ولكننا لا نتحدث عن خصوصيات وانها نتحدث عن الأشياء العامة ١٠

حين يأتى انسان ويجادل فى ذلك ٠٠ ويحاول أن يكذب قول رسول الله صلى الله عليه وسلم ( أن الشيطان يجرى فى الانسسان مجرى الدم ) ٠٠ ويقول هذا غير ممكن ٠٠ نقول له : هل عرفت قوانين الشيطان ٠٠ فيقول لا ٠٠ نقول أليس الدم مكونا من كرات حمراه وكرات بيضاء الى آخره ٠٠ ألا يستطيع أى ميكروب أن يدخل الى مجرى الدم ويجرى فيه ٠٠ أذن فلماذا تنكر أن الشيطان يجرى في الانسان مجرى الدم ٠٠ مادمت لاتعلم شيئا عن قوانين الشيطان

ومادمنا نعلم جميعا أن كل شى، فى هذا الكون له قانون يخضع له 
 فقانون الشمس ليس كقانون الأرض 
 وقانون الإنسان 
 والجان الإنسان 
 والجان لها قانون مختلف عن قانون الإنسان 
 ومناك عباد يعطيهم الله علما ورحمة 
 فيصبحون بقوانين خاصة لهم قدرات على الكون

على أننا يجب أن نتنبه الى سورتين هامتين نقرأهما كل ليلة ٠٠ هما سورة الفلق نتجه الى الله وساورة الفلق نتجه الى الله ونستمين به في الأمور التي لا ارادة لنا فيها ٠٠ وفي سورة الناس نتجه الى الله ونستميذ به في الأمور التي لنا فيها ارادة ٠٠ ولكننا نخاف أن نضمف أمامها ٠٠ ولنوضح هذا الموضوع قليلا ٠

السورة الأولى ٠٠

« قل أعوذ برب الفلق من شر ماخلق ومن شر غاسق اذا وقب ومن شر النفسانات في العقد ومن شر حاسد اذا حسد » • •

كل هذه الشرور التي نستعيد بالله منها ٠٠ تأتي من خارج انفسنا ٠٠ أو من خارج منطقة الحساب والتكليف في أفعل ٠٠ ولا تفعل ٠٠ فعندما يقول الله سبحانه وتعسال « قل أعود بوب اللهلق » ٠٠ فالاستعادة هنا ٠٠ هي الالتجاء الى الله سبحانه وتعالى من شيء يغزع الانسان ويهدد أمنه وأمانه ٠٠ ولا يستطيع الانسان أن يواجهه بقدراته ٠٠ ومن هنا فهو يلجأ الى الله سبحانه وتعالى لانه القادر على دفع السوء بقدرة تفوق قدرة البشر جميعا ٠

والله سبحانه وتعالى هو الذي طلب منا أن نستعيذ به ٠٠ ومن هنا فنحن حين نفعل ذلك ٠٠ انسا نطبق منهج الله في أنه أمان المخالفين وجار المستجرين ٠٠ والمنهج هو النور والهداية للانسان في حياته ٠٠ والفلق هو النور بعد الظلمة ٠٠ أو هو ما ينفلق عنه الوجود والحياة ٠٠ واذا كان الفلق بمعنساه الاول أو الثاني ٠٠

والله سبحانه وتعالى هو الذى أوجد النور في الكون لتسدير الحياة على هداه ٠٠ وهو الذى أوجد النور في القلوب ١٠ ليهسديها الى الايمان واليقين ١٠ وهو الذى أوجد الكون وخلقه هذا الخلق المبدع وهو فالق الحب والنوى ١٠ من هنا فكلا المعنيين يلتقيان ١٠

والله سبحانه وتعالى ٠٠ حين طلب منا أن نفزع اليه قال « من شر ما خلق » ٠٠ وهنا لنا وقفة ٠٠ فما دام الله سبحانه وتعالى قال « من شر ما خلق » ٠٠ فلابد أن هناك شرا ٠٠ قد خلقه الله بالنسبة للانسان ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى لم يخلق لنا الا النافع في حياتنا ٠٠ والانسان هو الذي أوجد الشر ٠٠ وأوجد المصية ٠٠ وينشر وأوجد كل ما يفسد هذا الكون ٠٠ ويسفك الدماء فيه ٠٠ وينشر الظلم والبغي والطغيان ٠٠ فما هو الشر الذي خلقه الله سبحانه وتعالى ؟

## • معنى الفيضانات والزلازل

مناك رأيان يجب أن نتناولهما في هذا الموضوع ١٠٠ الرأى ألاول ١٠٠ يتعلق بحكمة الخالق ١٠٠ والرأى الثاني يتعلق بالخلق نفسه ١٠٠ ما ما يتعلق بحكمة الخالق فالله سبحانه وتعالى قد خلق لنا قوى هائلة في الكون لنؤدى مهمتنا في الحياة ١٠٠ وأخضع لنا هذه القوى بمشيئته هو ١٠٠ فالشمس والقمر والأرض والنجوم وكل ما في الكون والحيوانات التي ألفت البشر ١٠٠ كل هذه القوى مسخرة للانسان بأمر الله ١٠٠ ولكن الانسان بغروره يحاول أن يدعى أن هذه القوى مسخرة له من أمره وذاته ١٠٠ أي يحاول أن يأخذ مما أعطاه الله له من أسباب الحياة في الكون على أساس أنه شيء طبيعي ١٠٠ لم تتدخل قوة الله سبحانه وتعالى في تسخيره ١٠٠ ومن منا يأتي الله سبحانه وتعالى في تسخيره ١٠٠ ومن منا يأتي الله سبحانه وتعالى بعلامات تذكر الخلق بنعم الله عليهم ١٠٠ فتأتي الربح لتصير وبصورة نادرة ١٠٠ لانه ليس المقصود منها الدمار ١٠٠ فلو شاء الله لدمر الكون كله في لحظة ١٠٠ ولكن المقصود منها التذكير ١٠٠ فلو شاء الله لدمر الكون كله في لحظة ١٠٠ ولكن المقصود منها التذكير ١٠٠ فيقول

الله للانسان ١٠٠ اذا كنت تدعى أن الربع مسخرة لك بأمرك ١٠٠ أو بقوانينها ١٠٠ فأنا سأخرق قوانين الربع لتصبع اعصارا مسوا ١٠٠ وقوانين الأرض الطيبة التي تعطيك كل شيء لتبتلع ما فوقها ١٠٠ لعلك تتذكر أنك لا تملك السيطرة على هذه القوى ١٠٠ واذا كنت تستخدمها وتنتفع بها ، فذلك بقدرات الله سبحانه وتعسالي التي سخرها لك ١٠٠ فاعبده ١٠٠ واسجد له ٠٠

واذا كانت هناك اشارات وقتية تأتى بين الحين والحين ٠٠ وفى مساحات محدودة جدا لتذكرنا بقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فان هناك بجانب ذلك ما يذكرنا دائما بهذه القدرة ٠٠ فمثلا اذا جئنا الى الحيوانات ٠٠ نجد بعضها مسخرا للبشر ٠٠ ليخدمه فى الحياة ٠٠ فالغرس مثلا أقوى من الصبى الصغير مثات المرات ٠٠ ولكن هذا الصبى يستطيع أن يركبها ويسخرها لما يريد ٠٠ وقوة الصبى وعقله وقدراته لايمكن أن تجعل الحصان خاضما له خضوعا اراديا ٠٠ أى بارادة الانسان ٠٠ فلو وجدت الغرصة لمركة بين الحصان والصبى ٠٠ لقضى الحصان على الصبى فى دقائق ٠٠ ولكن هذا الحيوان ذلله الله لخدمة الانسان ٠٠ فأصبح مقهورا بقدرة الله ٠٠ يستطيع أن يستخدمه فى الأغراض التى يريدها ٠٠

خاذا جثنا الى الثعبان مثلا ٠٠ وجدنا أن الله سبحانه وتعالى لم يخضعه للانسان ٠٠ وليس معنى هذا أن الثعبان شر مطلق ٠٠ بل من السعوم الناقعات دواء ٠٠ فنحن نستخرج من سم الثعبان دوا. ربما أنقذ حياة مئات الألوف من البشر ٠٠ ونحن نستغيد بجلد الثعبان ٠٠ وبعض الشعوب تستغيد بلحمه وتأكله ٠٠ أذن فهو ليس شرا مطلقا ٠٠ ولكنه شر يمكن أن يؤذى الانسان ويقتله ٠٠ ومن هنا فنحن نستعيذ بالله منه ٠٠ لماذا ؟ ٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى لم يخضعه لنا ٠ ولذلك فهو يستطيع أن يهاجم الانسان ويقتله ٠٠ واذا انتقلنا بعد ذلك الى المخلوقات المجهولة لنا ٠٠ كالشياطين والجان ٠٠ نجد أن الله سبحانه وتعالى لم يسخرها لنا ٠٠ كالشياطين

يجملها خاضمة لخدمة البشر وومي تستطيع أن توسيوس

للانسان بالشر ٠٠ وان تؤذيه ٠٠ ومن منا فاننا لانستطيع بقوتنا الذاتية أن تواجهها لأتنا لإتراها ٠٠ ولكن الله طلب منا ان تستعيذ به منها و الستعدت بالله من شر هذه المخلوقات وقفت ارادة الله سيحانه وتعالى بينك وبينها حجابا لاتستطيع أن تخترقه ،فاصبحت لا تملك لك ضرا ١٠ اذن فهناك أشياء لم يخضعها القسبحانه وتعالى بقدرته للبشر ١٠ ولا يستطيع البشر أن يخضعها بقدراته ١٠٠ وسواء أكانت هذه الاشياء من قوى الطبيعة ١٠ أم من قوى الحيوانات التي لا نراها ٠٠ فانها شر للانسان ٠٠ لأنه لايستطيم أن يقف أمامها هدراته الذاتية ٠٠ ومادامت كذلك ٠٠ فقد أمرنا الله أن نستعيذ به منها ٠٠ ونحن حين نلجأ الى الله في سياعة المرض ٠٠ نلجياً اليه لتكون قدرته مع الدواء ليتفساعل معه في الجسسم ويقضى على الميكروبات ٠٠ فغي كثير من الاحيان يتناول مريضان بنفس الداء تفس الدواء ١٠٠ احدهما يشغى والشاني يشبتد عليه المرض ونسال الطبيب فيقول لك انها قدرة الله التي جعلت الدواء يتفاعل هنا مم الميكروب فيقتله ٠٠ ولا يتفساعل هناك ٠٠ والميكروبات ليست شرا مطلقا فاننا نستخرج منها الامصسال التي تقيئا من الامراض واحيانا نستخرج منها الدواء وولكنها شر اللانسان ٠٠ ونحن بجانب العلاج الطبي نتجه إلى الله سبحانه وتعالى ليحقق لنا الشفاء · · وهذا هو معنى الآية الكريمة « والما مسوضت فهو يشفين » و ذلك فإن الأخذ بأسباب الارض جزء من محاربة الداء ٠٠ اما اسباب الشفاء فهي في يد الله سبحانه وتعسالي ٠٠ ولقد أمرنا إن ناخذ بالدواء الذي خلقه الله الشفاء الداء ٠٠ ثم نترك اتمام الشغاء لقدرة الله ٠٠ ولعل اكثر الناس فهما لهذه النقطة هم الاطباء الذين يشاهدون معجزات الشغاء كل يوم ٠٠ والذين ينتظهرون بعد أعطاء الدواء قدرة الله على الشفاء •

اذن فحكمة الخالق في كل ما تحدثنا عنه من شر للبشر · مـو لفت للقدرة التي سخرت كل شيء للانسان · · فقوة الميكروب · · أو الثعبان ١٠ أو أى خلق من خلق الله لاتفاس بجانب قدرات الكون كله من شمس وقمر ورياح وبحار وانهار ١٠ والله يريد دائما إن يلفتنا الى أن الاشياء مذللة بقدرته وليست بعقولنا ١٠ فيساتى باشياء متناهية في عدم القدرة أمام قدرات الكون ١٠ كالميكروبات المام الشمس مثلا ١٠ ليذكرنا انه هو الذي ذلل لنا قدى الكون الكون الهائلة ١٠ وأننا بقدراتنا لانستطيع ان نذلل ادنى الاشياء المتناهية في الصغر كالميكروبات ١٠ وذلك حتى لا يظن الانسان الذى سخر له الله الكون كله انه مستفن عن الله ١٠ بل تأتى هذه الاسسياء لتذكره بالنعم ١٠ وفي نفس الوقت تجعله يحس انه محتاج الى الله في كل دقيقة ١٠ وفوف الانسان من الاشياء التي لم تذلل له هو ربط للانسان بالخالق ١٠ وفي نفس الوقت اشعار للانسان بضعفه وقدرة خالقه ١٠ ذلك انه ضعيف لايستطيع ان يتغلب على هذه الاشياء ١٠ ولكنه في نفس الوقت قدوى اذا استعاذ بالله ١٠ فيلا تستطيع هذه الأشياء أن تمسه ٠

## • الحكية من الخلق

هذه حكمة الخالق ١٠ اما الحكمة من الخلق ١٠ فهى في المقارنة المدائمة بين ماهو مسخر لنا ١٠ وما لم يسخر لنا ١٠ هذه المقارنة المدائمة المستمرة ١٠ آية يومية لكل من تبعد نفسه عن الإيمان ١٠ أنه جبار في الارض ١٠ نسى الله ١٠ وحسب انه ملك الدنيا ومن عليها ١٠ وأخذ يملأ الارض ظلما وطغيانا ١٠ يأتي الله ليسلط عليه أدق مخلوقاته وهي الميكروبات ١٠ فيصبح عليلا مريضا ١٠ لايقدر على المدى ١٠ وربما لايقدر على الكلام ١٠ وهنا تظهر حكمة الخلق أمام خلقه ١٠ حينما يرون هذا الجبار وقد أذله المرض ١٠ فيصبحيون رسبحان الله ) ١٠ وتتجلى القدرة الالهيه امام هؤلاء الذين ينسيهم بريق الدنيا وزخرفها قوة الله وقدرته ١٠

ثم يعضى الله سبحانه وتعالى ليقول « وعن شر غاصق اذا وقب » • والغاسق هو الليل • • واذا وقب ، معناها اذا دخل بظلمته

٠٠ والله سبحانه وتعالى يريد أن يقسول لنا ١٠ أنا خلقت الليسل والنهار في وجعلت النهار مضيئا آمنيا لتسير حركة الحيياة في الكون ٠٠ وجعلت الليل ساكنا مظلما لتنسام فيه وتستريع ٠٠ وتصبيع قادرا على حركة الحياة في اليوم التالي • • ولكن لليل ظلمة ٠٠ والظلمة تخفى الاشسياء ٠٠ وتغرى بالشر ٠٠ ومعظم الجرائم والشرور ترتكب فلى الليل • • واثنت في النهار قد ترى عدوا يتربصُ بك ٠٠ أو تلمح حشرة يمكن أن تؤذيك وتشعر بالامن والامان لان الدنيا حولك مليئة بالحركة والحياة ٠٠ ولكن ذلك ينتفي مع ظلمة الليل ٠٠ ومن هنا فانا أعطيك نعمة الإمان بالليل كالنهار ٠٠ وهي ان تستعيد بن ١٠٠ ثم تنام انت حانثا مطمئنا ١٠٠ لاني إنا الله الحق القيوم • الذي لا تأخذه سنة ولا نوم • • فانت اذا استعذت بي ستنام في حراستي وأنا لن اغفل عنك لحظة واحدة مادمت قد لجات الى واستعدت بي ٠٠ فلا تخش ان تأخذني سنة من النوم ٠٠ أو أغفل عن اي شيء ٠٠ لانني لا أنام ٠٠ ولا يغوتني شيء مما يحدث في الدنيا ٠٠ ظاهرا أو باطنا ٠٠ وحراســتي لك ٠٠ لاتســتطيع جيوش العالم كله ان تمنيحك إياها ٠٠ فاذا جاء الليل فاستعذبي ونم آمنا مطمئنا فانا الحي القيوم الذي لا تأخذه سنة ولا نوم ٠٠ لن أغفل عنك لحظة ٠٠ ولن اتركك ثانية ٠٠ بل سستكون دائما في حراستي بقدراتي التي لاتستطيع ان تصل اليها كل المخلوقات

وتعضى الآية الكريمة فتقول « ومن شر الثقافات في العقد » • ولقد وقف العلماء عند هذه الآية الكريمة وقفة طويلة • فقد قالوا • النفاثات من الساحرات ولكن فرعون كان له سحره • ومن منا اطلق بعض العلماء النفاثات على السحرة على اطلاقهم الذكر والانثى • وحدث الخلاف • كاذا • لانتا نواجه قضية غيبية وليست قضية عقلية • فانت لاتستطيع ان تدخل السحر في وليست قضية عقلية • فانت لاتستطيع ان تدخل السحر في الممل • ولا تستطيع ان تضع مواصفات له • ولذلك فان مذه الاشياء كانت ولاتزال محل جدل كبير • فبعض الناس ينكرها انكارا تاما على اساس انه لايصدق الا مايراه • ونحن نقول له

هل كان اجدادنا يرون الميكروبات والفيروسات كما نراها الآن ٠٠ الجواب كلا ٠٠ لانها كانت غيبا عنهم ٠٠ ولكن كونها غيبا لايمكن ال ينفى وجودها ٠٠ وكوننا حين اخترعنا الميكرسكون ليكبر الوف المرات ٠٠ فان هذا الاختراع لم يوجد الميكروبات والفيروسات ٠٠ ولا يستطيع احد ان يقول انه خلقها ٠٠ ولكنه فقط ازال سترا من الاستار التي كانت موجودة على عقولنا ٠٠ فاستطعنا ان نرى ما كان موجودا ولكن لم نكن نراه ٠٠ ولله في ذلك حكمة كبيرة ٠٠ فهسو يكشف لنا كل يوم عن اشياء في الكون كانت غيبا عنا وربما لم نكن نصدقها لنراها امامنا رؤيا العين ٠٠ وتصبح حقيقة واقعة ليقول لنا هذا ما كان غيبا عنكم ٠٠ وكانت تنكره عقولكم لانكم لاترونه ٠٠ قد اصبح حقيقة واقعة أمامكم ٠٠ وعرفتم انه موجود ٠٠ حتى اذا حدثتكم عن غيب لم تروه حتى الآن ٠٠ فاعلموا ان عدم رؤيتكم له لاينفى حقيقة وجوده

ومادام الله سبحانه وتعالى قد ذكر السحر في القرآن الكريم ٠٠ وذكر السحرة ١٠ فلابد ان يكون هنساك سبحر وسحرة ١٠ ولكن العلم لا يعرف شيئا عن السحر ونحن نقول لهم هذه قضية غيبية قدتكون علما غدا ١٠ وبعد غد ١٠ ولكنها حقيقة مادام الله سبحانه وتعالى قد اخبرنا عنها

#### • السحر وأعين البشر

ولكن ماهو السحر ٠٠ يقول الله سسبحانه وتعالى ٠٠ « سحروا أعين الناس واسترهبوهم » ٠٠ والسحر نوعان ١٠ نوع فيه قدرة البشر ١٠ ونوع فيه الاستعانة بقوى غير قوى البشر ١٠ النوع الاول وهو مافى قدرة البشر لايغير طبيعة الاسسياء وانسايعورها في عين الانسان بغير شكلها الحقيقي ١٠ أى أن المين هي التي تسحر ١٠ والنظر هو الذي يخدع ١٠ وليست المادة هي التي تتغير مصداقالقوله سبحانه وتعالى «سحووا أعين الناس واسترهبوهم» وواذا تتبعنا السحر من ابسط مايقوم به البشر الى اكبر مايقوم

به الذين يستعينون بغير البشر ١٠ نجد أنه في أبسط اشكاله خداع المنظر ١٠ فالسحرة البسطاء الذين يقدمون الالعاب في الحفالات رالحواة ) ١٠ يعتمدون على خداع النظر أو خفة اليد ١٠ ذلك انهم يتدربون على تحريك اليد بسرعة لا تلحظها العين ١٠ وبذلك يحسب الانسان أن ما يحدث المامه هو تغيير لطبيعة الاشياء ١٠ والحقيقة أن ما يحدث هو خداع للنظر ١٠ والنظر يخدع باشسياء كثيرة ١٠ ما يحدث هو خداع للنظر ١٠ والنظر يخدع باشسياء كثيرة ١٠ السراب تحسبه العين ماء وبعض الوآن الطيف تبدو كاطباق طائرة للعين ١٠ والحركة السريعة لاتستطيع أن تصد شسكلها وهي ساكنة لاتستطيع الا بعد أن توقف دورانها لتراها ساكنة أولا ١٠ فخداع النظر لايمكنك من معرفة الشكل مع الحركة السريعة أولا ١٠ فخداع النظر لايمكنك من معرفة الشكل مع الحركة السريعة

اذن فخداع النظر نوع من السحر ٠٠ وهذا معروف الآن لاجدال فيه ٠٠ والسحرة الذين يقومون بالالعاب السحرية يعتمدون على سرعة حركة اليد ٠٠ فيخدعون العين ٠٠ ويبدون وكانهم يأتون بنوع من السحر

هذا تفسير بسيط ليفهم الناس ان السحر لايغير طبيعة الاشياء و وانعا يسحر العين و فترى مايريده منها الساحر أن تراه و منها اذا كان السحر مجرد استعراض للقدرات ۱۰ما اذا كان السحر للشر و فلا يمكن أن يصل الساحر الى مراده الا اذا أضاف الرعب والرهبة بجانب خداع النظر و أى أن الساحر يجب أولا أن يدخل المخوف في قلب المراد التأثير عليه بالسحر حتى يخضعه تماما و يجعله يفعل ما يريد و ومن منا فان بعض عولاء السيحرة يستعينون بأصلوات مخيفة و أو بجملام وعظام الموتى والمهم أنهم أولا يدخلون الرعب الى نفوس النسياس والايداء و بعد ذلك يسحرون اعينهم ويستخدمونهم في الشر والايداء و ونادرا ما يمارسونها دائما في غرفات مظلمة وسلط اصوات مثيرة بل هم يمارسونها دائما في غرفات مظلمة وسلط اصوات مثيرة

للرعب ١٠ يتسلط من خلالها الساحر على المسجود ١٠ ورغم ان الساحر لايستطيع ان يغير طبيعة الاشياء ١٠ فانه بادخال الرهبة الى القلب مع استخدام سرعة الحركة ١٠ واليد المدربة ١٠ والحيلة المتقنة ١٠ يخيل للرائي انه يرى قوى خارقة ويخضع لها تعاما ١٠ ولذلك عندما واجه السحرة موسى عليه السسلام والقوا حبالهم وعصيهم ١٠ قال الله سبحانه وتعالى:

### « فاذا حبالهم وعصيهم يغيل اليه من سينحرهم انها تسمى »

واستخدام كلمة ( يخيل ) التي استخدمها الله سبحانه وتعالى يجب أن تلتفت اليها ٠٠ وهي أن السنسخرة لم يغيروا طبيعة الأشسياء وولكن خيل للخاضرين أن حبال السسجرة وعصيهم هي حيات وأفاع تسمى ١٠ فاستخدام الله سبحانه وتعسالي كلمة ( يخيل ) ممناه أن الحبال والعمى لم تتغير طبيعتها ألى حيات ٠٠ ولكن جو الرَّعب الذي احدثه السَّحرة بجانب حيلتهم وخفة ايديهم قد خدع اعين الناس ٠٠ فجعلهم يتخيلون انها أفاع وثمابين ٠٠ حينداك ماذا حدث ١٠ التي موسى عصاه ١٠ قاذا هي حية تسعى وتلقف ما يافكون ٠٠ حينئذ سجد السحرة لرب موسى ٠٠ وصدقوا أنه رسول ١٠ لماذا ١٠ لانهم ايقنوا انه ليس ساحرا ١٠ فهم اعرف الناس بخداع النظر ٠٠ وهم أعرف الناس بفنون السحر ٠٠ وهم اعلم الناس أن الساحر لايستطيع أن يغير طبيعة الأشياء ١٠٠ ولكن طبيعة الشيء هنا قد تغيرت ٠٠ وتحولت عصا موسى الى تعبان هائل • • وهذا ليس من صنع ساحر • • ولكنه من قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ وكان السحرة اول الساجدين ٠٠ لانهم ايقنوا أن موسى رسول مبادق عن ربه .

### • التجربة والتدريب

ولقد دخل موسى هذه التجربة بعد أن دربه الله سبحانه وتعالى

ليعلم الفرق بين السحر والمعجزة ٠٠ وحتى لايسحره السحرة
 ويسترهبوه ٠٠ فقال له الله سبحانه وتعالى :

« وما تلك بيمينك يا موسى ٠٠ قال هى عصاى أتوكاً عليها ٠٠ واهش بها على غنمى ولى فيها مآرب اخرى ٠٠ قال القها يا موسى ٠٠ فالقاها ٠٠ فاذا هى حية تسعى »

حينئذ أوجس موسى خيفة ٠٠ بعد أن رأى العصا التي كانت في يده تتحول ألى حية مائلة فقال له الله سبحانه وتعالى:

« قال خدما ولاتخف · سنعيدما سيرتها الأولى » · ·

وأعادها الله مرة أخرى عصا ٠٠

لماذا فعل الله سبحانه وتعالى ذلك مع موسى ٠٠ يجب أن نعرف أن كل شيء يحدث له حكمة ٠٠ لا شيء في أمر الله يحدث عشوائيا ٠٠ أو بلا مدف ٠٠ وهذه معجزة ليست في تحويل العصا الى حية فقط ٠٠ ولكن نفس ماحدث هو اعجاز ٠٠ ذلك أن الله فلي علمه أن فرعون سيأتى بالسحرة ليحاول أن يهدم بهم رسسالة موسى عليه السلام ٠٠ وان هؤلاء السحرة سيخدعون الناس ويسحرون أعينهم ٠٠ فدرب الله سبحانه وتعالى موسى على تغيير طبيعة الاشسياء ٠٠ ليستطيع أن يتبين الفرق بين السيحر والمجهزة ٠٠ ولو أن الله مسبحانه وتعالى أدخل موسى التجربة دون تدريب ٠٠ لكان موسى عندما رأى العصى تنقلب الى حيات ٠٠ خاف وذعر ٠٠ وربما حاول الابتماد عن المكان حتى لايؤذي ٠٠ وكانت هذه كافية لتدخل الشك في قلوب من آمن ٠٠ ومن سيؤمن ٠٠ فمادام الرسول نفسه قد خاف من السحرة فلابد أنهم هم الأعلى ٠٠ ومن هنا جاء الله سبحانه وتعالى برسوله ودربه اولا ٠٠ فزالت الرهبة من نفسه ورأى الفرق مِن الحية الهائلة التي تحولت عصاه اليها وبين كيد السحرة الذي لايمكن أن يقارن بقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ وحين واجه السحرة . كانت التجربة في قلبه تحميه ٠٠ ومع ذلك « فاوجس في تفسه خيفة موسى »

فقال له الله سبحانه وتعالى :

« قلنا لا تخف انك انت الأعل والق مافي يمينك تلقف ما منعوا انما صنعوا كيد سياحر ولا يقلع السياحر حيث اتى »

وكذلك ايد الله نبيه ليثبته مرتين ٠٠ مرة بتحويل عصاه الى حية تسمى ٠٠ ومرة اخرى بتاييده عندما أوجس في نفسه خيفة من السحرة ٠٠٠

على أن هناك لفتة أيمانية وهى أيمان السحرة بربهم ٠٠ ولقد آمن السحرة بالله قبل أن يقتلهم فرعون بساعات ٠٠ وبذلك دخلوا الجنة ـ وهذه الواقعة ٠٠ تجعل الانسان لاييأس أبدا من رحمة الله ٠٠ ذلك أن مؤلاء السحرة ظلوا على كفرهم ٠٠ وجاءوا ليحاربوا دين الله بسحرهم ٠٠ ثم آمنوا حينما رأوا المعجزة ٠٠ وكان الايمان قبل أجلهم بساعات فغفر لهم ٠٠

### • فوانين لغير البشر

اذن فالسحر بالنسبة للانسان العادى أو بالنسبة للبشر الذين لايستعينون بقوى أخرى قد بينه الله سبحانه وتعالى ووضحه بأنه معتمد أساسا على خداع الاعين وادخال الرهبة في النفوس والحيلة و منه الاشياء الثلاثة تجعل المسحور يستسلم لارادة الساحر و متوهما أنه يستطيع أن يغير طبيعة الأشياء وأن يأتي بمعجزات و والله سبحانه وتعالى يأمرنا بألا نخاف هذا النوع من السحر ولا نخشاه و واذا حاول احد أن يدخل الرهبة في قلوبنا بها النوع من السحر النوع الن

مناك نوع آخر من السحر ، يعتمد على قوى أخسرى غير قوى الانسان ٠٠ واذا أردنا أن نوضح ذلك فعلينا أن نقرأ في سورة النمل قصة ملكة سبأ ٠٠ فعندما أراد سليمان أن يأتي بعرش ملكة سبأ من اليمن الى بيت المقدس

### « قال یایها اللا ایکم یاتینی بعسرشها قبل ان یاتونی مسلمین » ۰۰

ولم يحدد سليمان الذى اعطى من الله السيطرة على الجن والانس والشياطين ٠٠ لم يحدد ممن يطلب احضار عرش ملكة سبأ ٠٠ بل معناه أن بلقيس ومن معها قد غادروا اليمن وانهم فى الطريق اليه يعتبر خرقا لقوانين البشر ٠٠ وربما لا يكون خرقا لقوانين البعان ٠٠ أو لقوانين مخلوقات أخرى لا نعلم عنها شيئا ٠٠ ولكنها بطبيعة قوانينها والخواص التى أعطاها الله لها ٠٠ تستطيع ان تقوم بهذا العمسل ٠٠

ماذا حدث عندما طلب سليمان القيام بهذه المهمة ، وما معنى طرح السؤال « أيكم يأتيني بعرشها قبل أن ياتوني مسلمين » • معناه أن بلقيس ومن معها قد غادروا اليمن واتهم في الطريق اليه • وهو يريد واحدا أن يذهب الى اليمن ويأتي بالعرش • وبلقيس ومن معها مازالوا في الطريق اليه • ويصل العرش قبل أن تقطع بلقيس ملكة سبأ ومن معها المسافة الباقية بينها وبين مكان سليمان عليه السلام •

هنا ملاحظة هامة ٠٠ من الذي تكلم ٠٠ هل تكلم بشر عادى ٠٠ وقال أنا أستطيع أن آتيك به ٠٠ لا ٠٠ لأن هذا فوق قوانين البشر وقدراتهم ٠٠ هل تكلم الجن على طلاقته ٠٠ لا ١٠٠ انما الذي تكلم هو أقوى الجان وليس جنا عاديا ٠٠ ولذلك كان المتكلم هو فسردا واحدا ٠٠ فقال الله سبحانه وتعالى « قال عفسريت من الجن » ٠٠ أذن ٠٠ فالذي تكلم ليس الجن على طلاقته وانما أقوى الجن الذي يقدر

على هذه المهمة الصعبة ٠٠ وحينما تكلم أقوى الجان اعطى زمنــــــا يناسب القانون الذي يتبعه ٠٠ أي الذي خلقه الله له ٠٠ فقال

### « أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامك » • •

أى قبل أن يقوم سليمان من مجلسه ٠٠ وكم يستغرق مجلس مليمان ٠٠ ساعة ، ساعتين ٠٠ ثلاث ساعات ١٠ المهم أنه حدد مدة زمنية طويلة إلى حد ما حتى يأتى بالعرش ٠

منا تدخل الذي عنده علم من الكتاب ٠٠ لماذا ٠٠ لان الذي أعطاه الله سبحانه وتعالى علما من الكتاب سيأخذ قانونا أقوى من قوانين الحيان ٠٠٠

# « قال الذي عنده علم من الكتاب • أنا آتيك به قبل أن يرتد اليك طرفك »

منا يجب أن نتنبه الى الحكمة الكبرى ، فكل خلق فى حضرة سليمان يتكلم بالقانون الذى أعطاه الله سبحانه وتعسالى له ٠٠ فالإنسان من طين ٠٠ مادة عتمة ٠٠ الله سبحانه وتعالى جعل قوانينه تناسب خلقه ٠٠ ولذلك عندما عرضت مسألة احضار العرش لم يتقدم انسلل ١٠٠ ولم يقل واحد من الحاضرين من البشر ٠٠ أنا آتيك به أذا أعطيتنى عددا من الجياد القوية أو أى شىء آخر ٠٠ وإنها سكت البشر على أطلاقه ٠٠ لان قوانينه تمنعه من التعسرض لهذه المسألة ٠

ولم يتكلم الجن العادى ٠٠ لأنه لا يقدر على هذه المهمة ٠٠ رغم أن قوانينه قد تؤهله لان يقوم بهذا العمل ٠٠ فالجن بقوانينه أخف وأقوى من البشر ٠٠ ويستطيع أن يقطع المسافات أسرع ٠٠ وأن ينفذ من المادة ٠٠ وهذا قانون اعطته له طبيعة خلقه من نار ٠٠ والنار لها قوانين غير قوانين الطين ٠٠ أقول سكت الجن على طلاقته خوفا من فشله في هذه المهمة ٠ ونطق أقواهم وهو عفريت واحد ٠

ولكن الذي عنده علم من الكتاب استطاع أن يتجاوز كل القوانين ٠٠ وان يأتى بعرش ملكة سبأ في لا زمن تقريبا بما اعطاء الله من علم الكتاب ٠٠ والجميع استملوا قوانينهم من الله سبحانه وتعالى ٠

وهكذا يجب ان نعلم ان لكل خلق قانونا ١٠ وان الله سبحانه وتعالى قد جعل من هذه القوانين ما يجعل من بعض خلقه قادراً على أن يفعل مالا يستطيعه البعض الآخر ١٠ وجعل الذي عنده علم من الكتاب يستطيع ان يخرق القوانين كلها ١٠ لتبقى له سبحانه وتعالى وحده القدرة على أن يغير طبيعة الاشياء ١٠ ويعطى للادنى ما يجعله فوق الأعلى ١٠ فهو أعطى لبشر من قوانين الكتاب ماجعله يتفوق على جميع خلقه ١٠ ويأتى بعرش ملكة سبأ في لا زمن تقريبا ١٠

وبعض الناس يستعين في السحر بقوى لها قوانين تفوق قدرة الانسان ٠٠ فيستعين بالجان والشياطين ٠٠

### • حكمة هاروت وماروت

وهنا نأتى لقصة هاروت وماروت ١٠٠ وقبل أن نيدا هذه القصة يجب أن نعلم ان الله سبحانه وتعالى خلق الكون على أساس الغرص المتكافئة ١٠٠ أى أن لكل انسان في الحياة نفس الفرصة المتساوية التي للانسان الآخر ١٠٠ فاذا استعان انسان بقوى لها قوانين تفوق قدرة البشر ١٠٠ فانه أخذ فرصة غير متكافئة مع سائر البشر ١٠٠ وهو حين يأخذ هذه الفرصة ١٠٠ إنها يتحدث كذبا انه سيستخدمها من أجل الخير ١٠٠ ولكن قدرته تغريه فيبدأ في استخدمها في الشر والايذاء ١٠٠ وحينئذ يسلط الله عليه نفس القوة التي استعان بها فتؤذيه ١٠٠ ويعوت اما منتحرا أو مجنونا أو في فقر مدقع ١٠٠ والمهم أن نهايته دائما تكون سيئة مصداقا لقول الله سبحانه وتعالى:

« وانه كان رجال من الانس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقا » . .

تلك لمحة سريعة ٠٠ سنتحدث عن ذلك بالتفصيل

يقول الله سبحانه وتعالى في قصة هاروت وماروت :

# « واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر »

ولهذا قصة تروى 
 نقد قيل انه عندما اعطى الله سليمان الملك كان الشياطين يستخدمون السحر في الافساد في الارض 
 فقام سليمان بجمع كل تماثم هذا السحر ودفنها في الأرض 
 ولما مات سعليمان 
 قالت الشياطين انه كان يحكمهم بالسحر 
 ودلت على المكان الذي أخفى فيه هذه التماثم فتم استخراجها 
 نعود الى الآية الكريمة 
 الى الآية الكريمة 
 الى الآية الكريمة 
 المنافعة و المنافعة و المنافعة و المنافعة و المنافعة و المنافعة و الكريمة 
 المنافعة و المنافعة

### « واتبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان » ٠٠

اى ان الشياطين حاولت الخداع بان سليمان قد أوتى ملكه عن طريق السحر وليس برسالة من الله سبحانه وتعالى ٠٠ « وما كفر سليمان » ٠٠ اى ان الله سبحانه وتعالى يبرىء سليمان من مسذه التهمة ويقول أنه لم يكفر ٠٠ بل أوتى رسالة حقيقية من الله سبحانه وتعالى ٠٠ واذا كان سليمان لم يكفر ٠٠ فالذين اكفروا هم الشياطين التى أطلقت هذه القصة غير الحقيقية على سليمان ٠٠

### وتمضى الآية الكريمة « يعلمون الناس السعر »

واذا وقفنا عند هذه الآية ٠٠ نجد كلمة السحر لنعلم انه بجانب السحر البشرى الذى هو خداع البصر ١٠ يوجد سحر من اجناس اخرى هى الشياطين ٠٠ وان الذين يمارسون هذا ألنوع من السحر من الشياطين ٠٠ هم كفرة ٠٠ أو مردة ٠٠ عاصين لله سبحانه وتعالى ٠٠ والشياطين بحكم قوانينها تستطيع ان تتشكل فى أشكال مختلفة مثل الحيوانات والانسان احيانا الى آخر ذلك ٠٠ وهى حين

تتشكل في هذه الاشكال فانه يحكمها قانون الشكل ٠٠ وهذا رحمة من الله سبحانه وتعالى لأنه لو كانت الشياطين تستطيع أن تتشكل باشكال مختلفة ٠٠ ولا يحكمها الا قانونها ٠٠ لكانت الحياة على الارض عملية صعبة للانسان ٠٠ ولتحكمت فيه الشياطين وازعجته ٠٠ ولكن كونها محكومة بقانون الشكل الذي تتشكل ٠٠ فانها تخشى ان هي بقيت فيه أكثر من لحظات ان يستطيع الانسان القضاء عليها ٠٠ فاذا تشكل الشيطان في شكل اتسان ٠٠ أو قرد ٠٠ أو حمار ٠٠ فانك اذا أطلقت عليه الرصاص أو ضربته بسكين قتلته ٠٠ وهو يعرف ذلك ، ومن هنا فانه لايبقي على هذا الشكل لأنه يعرف انه معرض للخطر من الانسان ٠٠ فلا يتشكل الا لحظات ٠٠ ثم يعود الى طبيعته ٠٠ وهذا التشكل هو الذي تقوم به الشياطين لخداع البشر ٠٠ واحيانا يتشكل الشبطان على شكل قبيح جددا ويقف بين المرء وزوجه ٠٠ وكلما نظر الزوج الى زوجته وحدها على صورة قبيحة تجعله يكرهها ٠٠

وتمضى الآية الكريمة ٠٠

« وما انزل على الملكين ببابل هاروت وماروت و وما يعلمان من أحد حتى يقولا انما نحن فتنة فلا تكفر و فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه وماهم بضارين به من أحد الا باذن الله و ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم ولقد علموا لمن اشتراه ماله في الآخرة من خلاق » • •

### الفرصة والحساب

نأخذ من هذه الآية الكريمة عدة مبادى، ١٠ أولها: ان السحر بهذه الطريقة أى بطريقة التشكل لحجب الحقيقة عن الرائى انها هو من قوانين الجن ١٠ أو الشياطين ١٠ أما الانسان فلا يملك من فنون السحر غير حداع البصر ١٠٠

وثانيها : أن هذا السحر نزل به ملكان هما هاروت وماروت ٠٠

وأن كل من أذن له ألله ليتعلم على أيديهما قالا له أنما نحن فتنة فلا تكفر ١٠ أى أن هذا ألنوع من السحر هو فتنة للبشر ١٠ وكل من يتاح له معرفة أسراره ١٠ أنما هو معرض للكفر ١٠ لماذا ؟ ١٠ لان هذا ألنوع من السحر يعطى الانسان فرصة كبرى على غيره من بنى حنسه ١٠ وأذا ملك الانسان الفرصة ويستطيع أن يتحكم في بنى جنسه بقوى أكبر منه فأنه بهذه الحالة يجد نفسه متجهسا الى الظلم والبغى والكفر ١٠

ولنوضع هذا قليلا ٠٠ هب اننا نعيش في قرية مسغيرة ٠٠ واتيع لاحد افراد هذه القرية ان يحصل على بندقية او سلاح نادى
٠٠ انه عندما يحصل عليها يقول: اننى سأستخدمها في حماية نفسي ودفع الاذي عن أهل بيتي ٠٠ ثم بعد ذلك يجهد انه يستطيع أن يخضع بها اهل القرية كلها ٠٠ فيبدأ في فرض الاتاوات والازهاب والافساد في الارض ٠٠ وهكذا تعطيه الفرصة غير المتكافئة اغراء كبيرا للافساد ٠٠

ولكن لماذا أنزل الله سبحانه وتعالى هذه الفتنة ١٠ الفتن كلها هي امتحان للايمان ١٠ المال فتنة والولد فتنة والنفوذ والسلطان فتنة والترف فتنة ، وهذه الفتن كلها انما وضعها الله سبحانه وتعالى في كونه كامتحان للبشر ١٠ مصداقا لقوله تعالى :

## « أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يعلم أله اللاين . جاهدوا منكم ويعلم الصابرين » • •

اذن ٠٠ فالفتن كثيرة في الكون ٠٠ يأتي انسان فيقسول اللهم ارزقني مالا لاتصدق وأكن من الصالحين ٠٠ فاذا رزقه الله المال ٠٠ منع الصدقة واخذ حق اليتيم والمسكين ٠٠ ويأتي آخر ويقول اللهم ارزقني ولدا أو أولادا يكونون عزوة لى ٠٠ فاذا اعطاء الله الاولاد

استخدمهم لرهب بهم الناس ويفرض الاثاوات . • وهكذا • • وأكل هذا يدخل في معنى الأمانة ٠٠ أي أن الله سبحانه وتعسالي حمل الانسان الأمانة ٠٠ ومعنى ذلك أنه حمله وديعة عنده ٠٠ والمهم هو وقت السداد ٠٠ واذا اردنا أن نوضه هذه النقطة قليلا ٠٠ فان الله قد عرض على الانسان الامانة أي حرية الاختبار ٠٠٠ في افعل ولا تفعل ٠٠ وياتي الانسان ليقول : ربق بما اعطيتني من حيرية الاحتيار فانني ساعبدك حق عبادتك واصلح في الارض ٠٠ ويمضى الانسان ليفسد في الارض بدلا من أن يصب لم فيها ١٠ ويهلك الحرث والنسل ٠٠ ثم يأتي وقت اداء الامانة ٠٠ وهو ساعة ألموت ٠٠ وهنا المفروض أن يقدم الانسان حساباً لخالقه ٠٠ ولـــكنه لا يستطيع الوفاء بما وعد ٠٠ ويأتي وقت السداد فلا يجـــد شيئا يقدمه ٠٠ وكذلك الإنسان الذي يطلب من الله سيجانه وتعسالي أن يجعله قادرا على تسخر قوى فوق قوى البشر ٠٠ ويقــول ياربي استخدمها في الخير ٠٠ ويستخدمها في الشر وايدًاء الناس ٠٠ ثم يأتي وقت يجد فيه انه قد خان عهد الله ولم يرع الامانة ٠٠ وكل ما يصيب الانسان في هذه الدنيا من فتن ٠٠ هو اختبار للايمان ٠٠ فالانسان يطلب والله يعطيه ليختبر ايمانه ٠٠ وليس لان الله لايعلم هذا الايمان ١٠ ولكن ليكون الانسان شهيدا على نفسه ١٠ فيجادل ويقول لو انني اعطيت لفعلت الخير ٠٠ ولكنه يعطى الانسان ليفعل الشر ليكون شهيدا على نفسه ٠٠ والإنسان العاقل هو الذي يبتعد عن هذه الفتنة ويقول ياربي أنا لا أضمن نفسي واخشي أن افتن في ايماني فلا اريد شيئا لا إقدر عليه ٠٠ مثل هذا الإنسان يكون بعيدا عن الفتنة ١٠ لانه عرف ضعف النفس البشرية فرفض أن يحمل أمانة لا يستطيع الوفاء بها ٠٠ مكتفيا بما حمله الله ٠ في افعـــل ولا تفعل ٠٠ وهذا الانسان عادة ليس له صلة بعوالم اخرى وانما يحيا الحياة الطيبة ٠٠ ولكن من لهم تطلعات في الدنيا هم الذين يطلبون الفتن ثم يسقطون فيها ٠٠ والفتن كما قلنا ٠٠ المتحسان للنفس البشرية وامتحان عسر .

### الخر ممتنع هنا

تعود بعد ذلك الى الآية الكريمة ٠٠ نقول أن السحر عند البشر هو باخضاع قوى غير بشرية للانسان يستعين بها ٠٠ وهذه القوى ٠٠ قوانينها غير قوانين البشر فهى تستطيع ان تقطع المسافات في زمن قياسى ٠٠ وتستطيع أن تتشكل باشكال معينة ٠٠ ومن هنا فانه يمكنها ان تاتى باشياء بعيدة في زمن بسيط ٠٠ أو تقوم بالتشكل حسب ادادة البشر التي سخرت له ٠٠

ولما كان هذا السحر من قسوانين الجن والشياطين ٠٠ فأن الله سبحانه وتعالى قد اطلعنا على ما يمكن ان يفعله ٠٠ فتقول الآية السكريمة

« فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه · وما هم بضارين به من أحسد الا بانن الله · ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم » ·

اذن فالخبر ممتنع هنا ١٠ لأن الله سنبحانه وتعالى قد حدد لمثل هذا السحر ما يمكن أن يؤديه ١٠ فهو يستخدم في التغرقة بين المرء وزوجه ١٠ أو في بث الكراهية في العائلة الواحدة ١٠ أو في ارتكاب الجرائم والسرقات ١٠ المهم في انه يستخدم فيما يضر ولا ينفع ١٠ والضرر هنا يضر الاثنين معا ١٠ من استخدم السحر ١٠ ومن استخدم السحر ١٠ ولكن الله وقي من استخدم ضده السحر ١٠ ولكن الله وقي من استخدم ضده السحر ١٠ وطلب منه ان يستميذ به ١٠ ويقرأ « قل اعوق مين المنافات في العقد » ١٠ ومن شرغاسق اذا وقب ١٠ ومن شر اللوقاية للمؤمن ١٠ فالاستعادة بالله ١٠ وقراءة القرآن الكريم وقراءة المورة الفلق ١٠ ومن يفعل ذلك لاتمسه مثل هذه الاشياء ١٠ مون يفعل ذلك لاتمسه مثل هذه الاشياء ١٠

على انه في قول الله تعالى « ويتعلمون ما يضرهم ولا يتفعهم » ٠٠ معناها ان الذين يتعلمون هذه الاشياء يقسع عليهم الضرر ٠٠ ذلك

لانهم استغلوا الفرصة غير المتكافئة في الشر ٠٠ ومن هنا فان الذي يستعين بهذه القوى نجد أن رزقه قد وضع في يد من هم ادني منه ٠٠ أي ان الله سبحانه وتعالى يرزقه على يد من هو أقل منه علما بتلك القوانين ٠٠ هذه واحدة ٠٠ والثانية أن الله يسلط عليه من استعاذ بهم من الجن ٠٠ فتحدث له الكوارث في نفسه وأولاده وبيته ٠٠ لا يستطيع أن يواجهها ٠٠ وتكون نهايته اسوأ نهاية ويسوت فقيرا ٠٠ مصابا بالكوارث ٠٠ كافرا ٠٠ مصداقا لقوله تعسالى:

# « وانه كان رجال من الانس يعـــوذون برجال من الجن فزادوهم رهقا » ٠٠

ای انهم باستعانتهم بهذه القوی غیر البشریة لایزدادون خسیرا ولکن یزدادون رهقا وعنتا ۰۰ ثم یصل بهم الحال الی الکفر والعیاد بالله وهکذا تکون الفرصة غیر المتکافئة وبالا علی صاحبها ۰۰ لایری فیها خیرا ابدا ۰۰ ولکن یعیش فی بؤس وشر ورعب حتی ینتهی اجله کافرا ۰

فالسحر سواء كان بقانون البشر ١٠ أو بقانون غير البشر ١٠ لا يغير طبيعة الاشياء ١٠ ولكنه بقانون البشر هو خيداع للعين واسترهاب للنفس ١٠ وبقيانون غير البشر هو اشياء تحيدت بقوانين مخلوقات اخرى يخيل لنا نحن المحكومين بقانون ادنى ١٠ ان اشياء قد تغيرت ١٠ ولكنها في الحقيقة لم تتغير ١٠ بل تشكل شيئا ما ١٠ بين بصرك وبين حقيقة الاشياء ١٠ وهي في الحالتين استخدام لنوع من الخداع بقانون البشر ١٠ أو بقانون غير البشر ١٠ تسترهب الناس وتفتنهم وتسحر اعينهم فيخضعون لها ١٠ والحقيقة ان السحر تخيل وسيطرة على المرء ١٠ سواء بقوانين متساوية أو بالاستعانة بقوى أخرى ١٠ والذي يحدث مجرد تخيل يوقع الانسان تحت سيطرة الساحر ١٠ ولكن ذلك كله لايصيب

الانسان المؤمن ٠٠ لأن الايمان يجعلك تعرف يقينا ٠٠ انه لا يوجه جنس في الكون يستطيع ان يغير طبيعة المادة ٠٠ والانسان المؤمن الذي يستعيذ بالله دائما لا يمكن أن يصيبه كيد ساحر مهما كان ٠٠ لأنَّ الله يدافع عن الذين آمنوا ٠٠ ويقيهم كل شر ٠٠ والانسسان الذي يريد الشر للمؤمن لايصبب به الا نفسه ٠٠ مصداقا لقسمول الله سبحانه وتعالى « ولا يحيق الكر السيق الا باهله » • • تسم أن المسبحانه وتعالى قد حكم على مؤلاء الذين يحاولون بالسحر خداع البشر واسترمابهم مصداقا لقول أند سبحانه وتعالى « ولقد علموا لمن اشتراه ماله في الآخرة من خلاق » · · أي أن الذين اشتروا بالإيمان خداع الناس واسترهابهم ليس لهم في الآخرة عند الله اجر سبخانه وتعالى لا يمكن كافرا من مؤمن ٠٠ فالذي يخيل اليه انه بالسحر واستخدام الشر قد نجع ٠٠ يقول له انك وقعت في فتنة • • وتمضى الايام • • ويجد الإنسان الذي أراد الشر بالناس إن هذا ألشر يعود اليه ليصبح ذليلا منبوذا تسلط عليه الكوارث وتأتى الآخرة ٠٠ فاذا هو كافر ليس له فيها نصيب ٠

بقيت بعد ذلك مسألة الحسد ٠٠ يقول الله سبحانه وتعسال « وعن شرحاسد اذا حسد » ١٠ ما هو الحسد ١٠ الحسد هوتمنى زوال النعمة ١٠ بمعنى اننى ارى انسانا فى نعمة فأتمنى زوالها عنه ١٠ واعمل فى سبيل ذلك ١٠ ولكن هل للحسد علاقة بالمين ١٠ علاقة مادية ١٠ أو ان الأعمى لا يستطيع ان يحسد مثلا ١٠ هذا خطأ شائع ١٠ فالأعمى والمبصر كلاهما يستطيع الحسد ١٠ أى تمنى زوال النعمة عن شخص آخر ١٠ فالحسد متعلق بارادة الحاسدوليس ببصره ١٠ والانسان الذى يحسد ١٠ يفعل ذلك اختيارا ١٠ فانت لست مكرها على الحسد ١٠ ومكان الحسد هو القلب وليس العينين

ولكن الذي يحسب ٠٠ لا يفهم معنى النعمة ٠٠ فالنعسة من الله سبحانه وتعالى ولا يوجد عبد تأتى اليه بعلم منه ٠٠ بل أن الله سبحانه وتعالى يفتح الابواب أمام من يشاء ويجعلها صعبة أو مستحيلة أمام من يشاء • • تلك حقيقة يجب أن نفهمها • • النعمة من الله • • وللابقاء على النعمة عليك ان تردد قول الله تعالى : « ماشاء التما • لا قوة الا بالله » • • في هذه الحالة تنتقل النعمة الى واهبها الحقيقي وهو الله سبحانه وتعالى فيبطل الحسد •

ومرة أخرى يجب ان نتذكر ان الله سبحانه وتعالى ٠٠ قد وضع تكافؤ الفرص في الكون ٠٠ وليس معنى انه ميسر لك في الرزق ٠٠ او في الجاه والسلطان ٠٠ انك تملك اسباب الجاه والسلطان والتمتع ٠٠ فهناك من يملك المال وهو عاجز عن التمتع به ٠٠ وقد تضع امامه أشهى الاطعمة ولكنه لا يستطيع ان يمد يده الى لقمة واحدة مما أمامه ٠٠ لما يعانيه من مرض ٠٠ وقد تأخذه الى أجمسل بقاع الدنيا ولكنه يجلس فيها حزينا كثيبا ٠٠ لا يحس بآلجمال حوله ٠٠ وقد يعيش في قصر كبير ٠٠ ويكون حارس هذا القصر أو من يخدم فيه أكثر تمتعسا من يخدم فيه أكثر تمتعسا من صاحب القصر نفسه ٠٠ أكثر تمتعسا وقد يجعل الله الانسان الذي يملك كل اسباب الدنيا محتاجا الى من وقد يجعل الله الانسان الذي يملك كل اسباب الدنيا محتاجا الى من ما دنى منه ٠٠ و وربما حاجة تنغص عليه حياته ٠

والغرص المتساوية قد تخفى علينا ونحن نبحث عن المال والجاه و ولكننا يجب ان نعلم ان الله سبحانه وتعالى قد وهب انسانا نعمة المال و وانسانا نعمة البركة و وانسانا نعمة البركة و وانسانا نعمة البركة و وانسانا نعمة البركة و وانسانا نعمة البيسر في الرزق و ومن فقد شيئا عوضه الله عنه باشياء و ففاقد البصر له اذن مرهفة تعوضه عما فقد و وفاقد الحركة قد يعطى ذكاء خارقا يجعله أعلى بكثير ممن يتحدركون في الحياة و والاشياء هنا تهضى بمقدار و فاذا كانت الفرص غير متكافئة ظاهرا ففلك لا يخل بتكافؤ الفرص في الحقيقة فربما يتمتع انسان عاجز عن شيء بعطف الناس كثيرا مما يجعله ميسرا في حياته عن كثيرين عن شيء بعطف الناس كثيرا مما يجعله ميسرا في حياته عن كثيرين

#### معنى الحسيد

وإذا كان للحسد أشكال مختلفة • كما للسحر • • فأن الله سبحانه وتعالى قد أخبرنا بهما ٠٠ ومادام الله سبحانه وتعسالي قد . أخبرنا بهما ٠٠ فهما موجودان في الكون ٠٠ ولا يمنع وجودهمــا انهما شيئان غير مادين لايمكن أن نضعهما فني المعمل وتجري عليهما التجارب العلمية ٠٠ فما هو فوق المادة ومالاتراه ألعين موجود في الكون لا يستطيع احد ان ينكره ولقد تعرضنا لهذه النقطة بالتفصيل وشرحنا أن هناك أشبياء لم نكن نعلم بوجودها في الماضي نراها الآن رؤيا العين ١٠ وأشياء لم تكن في قدرة العقل البشري منذ منسات السنين قد اصبحت الآن في قدرة هذا العقل . يستطيع أن يدركها ويستوعبها كجقائق موجودة وملموسة ٠٠ والانسان سواء مارس. السنحر ٠٠ أو كان حاشدًا ٠٠ فكلاهما معضية لله سببحانه وتعالى • • فممارس السنحر يزيد أن ينتهي بان يحقق لنفسه خيرا • • ولكنه ينتهي وقد احاط به الشر من كل جوالبه ٠٠ واصبح الخير ممتنعا تماماً • • والحاسد يتمنى زوال نعمة غيره • وهو في هذه الحالة لن يستفيد شيئا ١٠ فالذي يغراق زراعة غره أو يهلك أرضة ١٠٠٠ أو يحرق بيته ٠٠ لن يعطيه الله هذه الارض أو هذا البيت ٠٠ وهو في الحقيقة ظالم لنفسه ٠٠ أي أنه لم يعطها شيئًا تنتفيع به ٠٠ ولو شيئًا عاجلًا • • ولكنه في نفس الوقت أعطاها الآثم الذي يوردها مورد الهلاك في الدنيا والآخرة ٠٠ وكان الاحرى بالحاسد أن يعرف

آن النعمة من الله سبحانه وتعالى وان الله عند من كثير ١٠ وانه يستطيع ان يعطى كلا منا مايدريد دون أن ينقص ذلك من ملك الله شيئا ١٠ ومن هنا فكان الاحرى به ان يتجه الى الله سبحانه وتعالى ليطلب منه ما يشاء ١٠ ولكنه بدلا من ذلك يتمنى زوال نعمة الغير ١٠ ولو ان هذا المال ١٠ أو الجاه ١٠ أو السلطان ١٠ أو الصحة سيدهب الى الحاسد لقلنا ربما يبحث عن نفع عاجد وهو في تعرفه الحاسد أول من يعلم انه لا يصله شيء من هذا ١٠ وهو في تعرفه الما ينسب النعمة الى المنعم عليه ١٠ ولو انه كان مؤمنا حقا لنسب النعمة الى المنعم عليه ١٠ ولو انه كان مؤمنا حقا لنسب النعمة الى خالقها ١٠ ولعرف ان الله سبحانه وتعالى هو الذي اعطى ١٠ في ان يهب نعمه لمن يشدا من الحاسد على الرادة الله سبحانه وتعالى في ان يهب نعمه لمن يشدا عن ولاعتراض على الارادة هنا ١٠ في من الكفر ١٠ فه و لا ينكر ان الله هو المنعم فقط ١٠ ولكنه يعترض على الارادة التي اعطت النعمة ١٠

والحقيقة ان حسد النعمة قد لا يصيب الا الحاسد بحسده ٠٠ فمادام المنعم عليه يستعيذ بالله سبحانه وتعالى ٠٠ وينسب النعمة الى المنعم نفسه وهو الله لا يصيبه شي ٠٠ ومادام لم يغتر وقال « انها أوتيته على علم عندى » ويفسد في الارض فانما النعمة تبقى مادامت مسوبة الى المنعم ٠٠ وتزول عندما ينسبها الى نفسه ٠٠ فالإنسان الذي يقف متباهيا بغرور ويقول أنا فعلت هذا بذكائي وقدرتي ٠٠ يقول له الله سبحانه وتعالى مادمت قد أشركت معى شريكا هو ذاتيتك وذكاؤك فأنا أغنى الشركاء عن الشرك ويتركه فتزول عنه هذه النعمة وتذهب لانه بذاته لا يستطيع ان يحقق شيئا ٠٠ ولكن ما يحققه مو بفضل من الله الذي يوفقه ويهديه ٠٠ وينير له الطريق ٠٠ ويعنعه الاسباب التي تجعل هذه النعم خاضعة له ٠٠ ولوزالت بركة الله من السباب الرق لاصبحت المال لذهب فيما لا ينفع ٠٠ ولو زالت بركة الله من السباب الرزق لاصبحت هذه الاسباب لا تعطى شيئا رغم كل الجهد الذي بذله ويبسخله الاسان ٠٠

ويجب ان نعلم ان الناس فريقان ٠٠ فريق معتمد على الله ٠٠ ينسب الفضل دائما لله ٠٠ وهـذا الفريق لاتزول عنه نعمه ٠٠ ولا يضره سحر ٠٠ ولا يحسد ماله حاسد ٠٠ لانه محاط بسياج من الله سبحانه وتعالى ٠٠ وفريق آخر ينسب الفضل لنفسه وهؤلاء انما يصيبهم زوال النعمة وغيرها لانهم قد نقلوا القهه من الله مسبحانه وتعالى الى قدرة البشر ٠٠ وفرق هائل بين القدرتين أذن فالله يطلب منا سبحانه وتعالى أن نستعيذ به من اشياء ٠٠ وتعالى يطالبنا ان نستعيذ به من هذه الاشياء فهو يعلم ان قدراتنا وتعالى يطالبنا ان نستعيذ به من هذه الاشياء فهو يعلم ان قدراتنا فالشياطين مثلا ترى الانسان وهو لا يراها ٠٠ وكذلك الجن ٠٠ وجهلنا بقوانين هذه المخلوقات وعدم رؤيتنا لها ٠٠ يجعلنا عاجزين عن ان نواجهها بقدرات الدنيا ٠٠ وفي هذه الحالة طلب منا الله سبحانه وتعالى ان نلجأ اليه فيمنع عنا بقدراته هذه الاشياء ٠

والسحر هو خداع للبصر واسترهاب للنفس ١٠ أما بقــوانين الارض ١٠ واستخدام الجماجم والاصوات المزعجة ١٠ وخفة اليد والحيلة ١٠ واما بقوانين الجان بالتشكل ١٠ ولكنه لا يغير طبيعة الاشياء ١٠ والله سبحانه وتعالى حين طلب منا ان نستعيذ به من هذه الشرور كلها ١٠ ورفع القدرة والامر اليه ١٠ فهو دليل على انها فوق قدرة العلم البشرى ١٠ فلا نجادل فيها بطريقة معملية مادية ١٠ وانما نأخذها على أساس اخبار الله لنا بها ١٠ خصوصا وقد عرفنا أتها غيب عنا ١٠ وكل انسان مهما بلغ من العلم ١٠ يجد في نفسه استجابة لهذه الاشياء ١٠ وعليه أن يستعيذ بالله منها ١٠ ومادام الشيء قد خرج عن علم البشر ١٠ ومادام ليس في قوتك ان تدفعه عنك ١٠ فأن الله سبحانه وتعالى يطلب منك أن ترفع الامر اليه ١٠ فيواجهه هو بقدراته ١٠ فيواجهه هو بقدراته ١٠

وهناك كلمة أخيرة ١٠ ان شر ما يصيب النفس البشرية هو الوسوسة ١٠ أى الاستماع الى اغراء الشياطين وقدوى الشر ١٠ وليس معنى ان الله أخبرنا بهذه الاشياء ان يدخل الخوف والوسوسة الى قلوبنا ١٠ بل معناه أن نحسب باطمئنان كامل لقدرة الله، واننامعه في امان تام ١٠ لان الله يدافع عنا ١٠ ولا يدخل الى قلوبنا لحظة أن هناك قوة أو قدرة تستطيع أن تجب قدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ مهما كانت ١٠ وان رحمة الله قد اصابتنا حين نستعيذ به من هذه الاشياء ١٠ فهذا العلم الذي انزله الله لنا هو سياج الأمن الذي يحفظنا من كل سوء ١٠ ويبعد عنا كل شر ١٠ ولا تصدق دجالا ١٠ أو أفاقا ١٠ يوهمك أنه يستطيع ان يؤذيك او يضرك ١٠ وانت محاط بسياج من قدرة الله ١٠ وحتى أولئك الذين أو توا العلم بهذه الاشياء ١٠ انما أو توا الشر الذي يحيط بهم وينهي حياتهم أسوأ نهاية ١٠

على أن بعض الناس يتعلق بالاسباب وحدها · ويعتقد أن الله سبحانه وتعالى قد خلق الكون ووضع له قوانين · · ثم تخلى عنه · · ولكن هذا غير صحيح · · فالله سبحانه وتعالى قائم على ملكه الى يوم القيامة · · وطلاقة القدرة باقية في الكون مع الاسسباب · · وهذا حديثنا في الفصل القادم ·



الفصل لثالث •

## طلاقة القدرة في الكون

الله سبحانه وتعسالى خلق ما فى الأرض جميعا ٠٠ وخلق لها الاسباب التى تتفاعل بهسا ٠٠ والقوانين التى تحكمها ٠٠ والقوانين التى تحكمها ٠٠ والله سبحانه وتعالى حين قال «كن » ٠٠ تم الخلق فى نفس اللحظة ٠٠ ولكن الأسباب تفاعلت فى السموات والأرض فى ستة أيام ٠٠ وهى سنة أيام كأيام البشر لأن القرآن يخاطب الانسان ٠٠ ومن هنا فان كل ما يتحدث عنه موجه الى القدر البشرى ٠٠ والعقل البشرى ٠٠ سواء كان ذلك حاضرا أم مستقبلا مما يخفى على عقولنا الآن ٠٠ سواء كان ذلك حاضرا أم مستقبلا مما يخفى على عقولنا الآن ٠٠

ولكن هذه القوانين والاسباب لا يمكن أن تكون قيدا على طلاقة القدرة ٠٠ ذلك لأن الله سبحانه وتعالى أو قضى بالأسباب وحدها فى الأرض ٠٠ لعبد الناس الاسباب ٠٠ ونسوا المسبب أو الخالق ٠٠ لذلك بقيت طلاقة القدرة لتلفت الناس الى أن الذى خلق الأسباب لا تقيده هذه الاسباب فى قدرته ٠٠ وأنه يفعل مايشاء ٠٠ عندما يشاء ٠٠ وقتما يشاء ٠٠ لذلك نجد انسانا يكد ويكدح كثيرا ٠٠ ومع ذلك فهو ضيق الرزق ٠٠ وانسانا آخر يعمل قليلا ومع ذلك فرزقة وفير ٠٠

وانسانا ضعيفا ينتصر بقدرة الله على انسان قوى ظلمه ٠٠ تلك ليست القاعدة ٠٠ فالقاعدة هي الأسباب ٠٠ ولكن طلاقة القدرة ٠٠ تأتى ٠٠ وتأتى بشكل ظاهر لتلفت الناس الى قوة الله وقدرته ٠

ان هذا الحديث لا يعجب أناسا كثيرين من أولئك الذين تعلقوا بالحياة المادية ٠٠ ذلك لأنهم ينسبون الى الاسلام انه دين يحض على التخلف بسبب الايمان بطلاقة القدرة ٠٠ ويقولون ان قول الله تعالى « يورق من يشاء بغير حساب ٠٠ فلماذا العمل والتعب ٠٠ فما دام الله يرزق من يشاء بغير حساب ٠٠ فلماذا العمل والتعب ٠٠ ولماذا السعى وراء الرزق ٠٠ مع ما يورثه للنفس من مشقة ومما تكره ٠٠ وقبل أن نجيب على هذا السؤال ٠٠ نطرح قضية هامة معاصرة ٠٠ تفيق هؤلاء الناس الى صدق قول الله وتجعلهم يعرفون يقينا صدق الآية الكريمة « يورق من يشاء بغير حساب » ٠٠ مؤلاء الذين يطعنون الدين في هذه الآية ٠٠ يعبدون الاسباب ويتخذونها الذي يطعنون الدين في هذه الآية ٠٠ يعبدون الاسباب ويتخذونها عملت ليل نهار ٠٠ زاد رزقك ٠٠ واذا عملت بضع ساعات مثلا وزق يجب أن يكون مساويا للعمل الذي يتم من أجله ٠٠ ومكذا ٠٠ تلك هي القاعدة التي يتبعونها في أن كل وزق يجب أن يكون مساويا للعمل الذي يتم من أجله ٠٠

نقول لهم ۱۰ ان هذا قد يكون صحيحا كقاعدة عامة ۱۰ ولكنه لا ينفى قول الله تعالى « يرزق من يشاء بغير حساب » ۱۰ ولنلاحظ فى الآية الكريمة قول الله « من يشاء » ۱۰ ولم يقل سبحانه وتعالى أرزق كل الناس بغير حساب ۱۰ بل لكل رزق معلوم على قدر ما أتاحه الله من عمل وجهد له ۱۰ ولكن هناك المشيئة ۱۰ أو طلاقة القدرة معلى بغير حساب ۱۰ أو بغير أسباب ۱۰ تعطى بغير حساب ۱۰ أو بغير أسباب ۰

واذا نظرنا الى دول البترول ٠٠ تلك التى تملك القوة الحقيقية فى المال أو فى الرزق فى العالم أجمع ١٠ اذا نظرنا اليهم ١٠ نجد أنهم أكثر الناس رزقا أو مالا ٠٠ بل هم قد فاقوا فى الرزق تلك الامم التي فاقتهم في العمل والعلم ٠٠ وأصبحت تتجه اليهم ليدعموها في الرزق ٠٠ فأمريكا وأوربا الغربية من أكثر الدول عملا وعلما ٠٠ ولكنها في اقتصادها تتجه الى دول البترول لتقترض منها البلايين ٠٠ لتدعم اقتصادها ٠٠ وتحاول أن تجذب أموال دول البترول لتستثمر في بنوكها ٠٠ بل أن دول البترول تستطيع أن تفلس أكبر دول العالم كأمريكا وألمانيا الغربية واليابان ١٠٠ اذا هي سحبت دعمها الاقتصادي لها ٠٠ وأوقفت مشترياتها منها ٠٠

اذن من الذى يملك القوة الاقتصادية الحقيقية فى العالم ٠٠ أنها دول البترول ١٠ فهى التى تملك المال أو الرزق حقيقة ٠٠ وهى التى تستطيع أن تتحكم ليس فى رزقها فقط ١٠ ولكن فى اقتصاد العالم كله ١٠ وذلك بشهادة كل الماديين وغير المؤمنين فى العالم ٠٠

### • يرزق من يشاء

بقى بعد ذلك الشق الثاني من السؤال ٠٠ وهو اذا كانت دول البترول قد وصلت الى هذا المركز الذي يتحكم في اقتصاد العالم أجمع ٠٠ فلابعا أنها قدمت حسب النظرية المادية من العلم والعمل ما يَفُوق ما قدمته دول العالم أجمع ٠٠ ولكن هذا غير صحيح ٠٠ فهذه الدول تقدم علما وعملا ٠٠ بل أن اكتشافات البترول قامت بها شركات غربية من الدول التي تخضع الآن اقتصاديا لدول البترول ٠٠ أي أنه حتى العمل القليل الذي تم ١٠٠ تم بواسطة خبراء ٠٠ جاءوا وبحثوا ٠٠ وآلات ومعدات تكنولوجية استوردت من دول أخرى · · فكيف ، اذا لم يكن الله سبحانه وتعالى « يرزق من يشاء بغير حساب » ۰۰ کیف یمکن تفسیر ما مو حادث ۰۰ لو آن القاعدة على اطلاقها أن الأسباب مي التي توجد الرزق لما كان ذلك يمكن أن يحدث ٠٠ ولما كانت دول البترول تستطيع أن تكون أكبر قوة اقتصادية في العالم ١٠ وفي زمن قياسي ١٠ لا يستطيع العمل والعلم خلاله أن يحدثا ذلك ٠٠ فلكي تتطور دولة ١٠ أو عدة دول ١٠ لتصبيع أغنى دول العالم ٠٠ فان ذلك يتطلب بجانب العمل والعلم فترة زمنية طويلة 💀 ولكن هنا 📭 لا الزمن 📭 ولا العلم 💀 ولا العمل

تتناسب مع الرزق ١٠ اذن من الذي أوجد هذا الرزق ١٠ اله صبحانه وتعالى مصداقا للآية الكريمة « يرزق من يشعه بشع حساب »

منا يجب أن يتوقف الحكم المادي الغربي الذي يأخذ الاسباب على اطلاقها ١٠ والذي يطعن في الآية الكريمة « يوزق هن يشاه بغير حساب » ١٠ ويدعي أنها لا تتمشى مع تطورات العصر ١٠ وتقدم العلم ومقاييس الزمن ١٠ نقول له قبل أن تتسرع في اتهامك ١٠٠ تأمل في الكون ١٠ تجد في كل مكان رزقا لمن يشاء الله بغير حساب أن الله يفعل ما يساء ١٠ عندما يشاء ١٠ وقتما يشاء ١٠ وأنه اذا أن الله يفعل ما يشاء ١٠ عندما يشاء ١٠ وقتما يشاء ١٠ وأنه اذا كانت الاسباب موجودة ١٠ فان طلاقة القدرة موجودة في الكون ١٠ وأعتقد أنه لا أحد يستطيع أن يرد على هذه النقطة ١٠ أو يدعي طلما وبغير حيان الآية الكريمة « يوزق هن يشاء بغير حياب » ١٠ طلما وبغير حيان الآية الكريمة « يوزق هن يشاء بغير حياب » ١٠ ليست حقيقة كونية ١٠ موجودة منذ خلق الله الأرض ١٠ وستظل ليست حقيقة كونية ١٠ موجودة منذ خلق الله الأرض ١٠ وستظل أن يتكلم ١٠٠ ونحن نطلب من كل من يستطيع الرد عل ذلك أن يتكلم ١٠٠

نعود بعد هذه اللمحة الى طلاقة القدرة ١٠ لماذا أبقى القسبحانه وتعالى طلاقة القدرة فى الكون ولم يتركه يتفاعل بالأسباب وحدها ١٠ الذى حدث ١٠ أن الأسباب ١٠ أو المعطيات المادية ١٠ تعطينا ظاهر الحياة ١٠ وتنظم سيرها العادى ١٠ ولكن ابقاء هذه الأسباب وحدها فيه بعد عن الله سبحانه وتعالى ١٠ ذلك أن الله قد مكن بعض خلقه من الأسباب فى الأرض ١٠ ليسير الكون ١٠ وتعفى الحياة ١٠ فهذا رئيس للدولة ١٠ وهذا ميسر له أسباب النفوذ والسلطان ١٠ وهذا ميسر له أسباب النفوذ والسلطان ١٠ وجعل الله العطاء ظاهرا من الأسباب ليسير الكون ١٠ ثم ماذا مدت ١٠ جاء الى الكون اناس ماديون ١٠ يحاولون أن يضلوا عن سبيل الله بالأخذ بالأسباب وحدها ١٠ فهذا يملك المال وهو يستطيع منجى ما أريد اذا فعلت له ما يطلب ١٠ وهذا يملك المال وهو يستطيع منجى ما أريد اذا فعلت له ما يطلب ١٠ وهذا يملك المال والسلطان

وهو يستطيع أن يعطينى منه ما أريد اذا فعلت له ما يطلب
 وهكذا ظاهر الحياة الدنيا

هب أن هؤلاء الناس لا يخشون الله ٠٠ أنهم قد طلبوا منى أن أفعل ما يغضب الله من أجل منصب ٠٠ أو جاه ٠٠ أو مال ٠٠ فماذا يكون الموقف ٠٠ لو كنت أعبد الأسباب وحدها لنفذت لهم مايريدون ٠٠ لأصل ألى حاجتي ٠٠ أو ما أريد ٠٠ فاذا قال لي صاحب المال ٠٠ أو صاحب النفوذ والسلطان اقتل وسأعطيك كذا وكذا ٠٠ لفعلت ذلك بلا تردد ١٠٠٠ احساسا مني بأن عطاء الأسباب في يد هذا وحده ٠٠ وأن معصبته سبتؤدي بي الى التهلكة وتحرمني من مقومات الحياة ٠٠ وإن طاعته ستجعلني أغيش الحياة الرغدة التي أتمناها في الدنيا ٠٠ وبهذا ٠٠ وبغير ما نظر إلى ما قال الله أفعل ولا تفعل ٠٠ أنطلق أنا لأحقق هوى وشنهوات ٠٠ ذلك الذي يملك المال أو الجاه أو السلطان ٠٠ ولو كانت تغضب الله ٠٠ وتمضى الأسباب لتؤدي الى عبادة الفرد ٠٠ حيث يصبح الهوى الشخصي ٠٠ والغرض البشري ٠٠ هما الأساس في الحياة ٠٠ فيفسد الكون كله ٠٠ ولا تمضى الحياة وفقا لمنهج الله الذي يحمى الانسان الضعيف من بطش القوى ٠٠ والمظلوم من قدرة الظالم ٠٠ ولكنها تكون حياة وفقا لهوى النفس ٠٠ فيصبح الذي يحكم هو شهوة الحاكم وليس دين

هذه هى خطورة الأخذ بالأسباب وحدها ٠٠ وهى خطورة تعرض الكون كله للاختلال ٠٠ وتضيع موازين العدل ٠٠ وتكثر من البغى في الأرض والفساد ٠٠ وما من أمة عبدت الفرد الا وانتشر فيها الظلم ٠٠ وعم فيها الارهاب ٢٠ وضاع فيها الحق واستعبد فيها الانسان ٠٠ تلك حقيقة تستطيع أن تدركها اذا نظرت الى أى دولة نصب حاكمها نفسه الها ٠ يعبد من دون الله فى الأرض ٠٠ وهى حقيقة منذ به التاريخ فى عهد فرعون حتى عصرنا هذا ٠٠ والله سيسحانه وتعالى قد شدد العذاب على أولئك الذين يعاونون هذا الحاكم ٠٠ ويفعلون له ما تهوى نفسه ويغضبون الله سبحانه وتعالى الحاكم ٠٠ ويفعلون له ما تهوى نفسه ويغضبون الله سبحانه وتعالى

٠٠ فخص آل فرعون دون سائر خلقه بأنهم منذ ساعة أن توفاهم حتى يبعثهم يوم القيامة يعرضهم على النار صباحا ومساء ٠٠ فقال سبحانه وتعالى:

## « النار يعرضون عليها غدوا وعشيا ويوم تقوم الساعة ادخلوا آل فرعون اشد العذاب » • •

أى أنه لم يختصهم فقط بأشد العداب يوم القيامة ٠٠ بل زادهم بالعرض على النار غدوا وعشيا الى يوم البعث ٠٠ وتشديد العداب هنا متناسب مع شدة المصية ٠٠ فعبادة الفرد هى اطلاق للشهوات والظلم والافساد ٠٠

#### • الاسباب وحدها ١٠٠ لا

اذن فاطلاق الأسباب وحدها في الكون ٠٠ يؤدى الى عبادة الفرد ٠٠ والى ظلم عظيم ٠٠ ويجعل الناس يعبدون الأسباب ٠٠ وينسون السبب ويخضعون لمن في يده الملك والسلطان ٠٠ والجاه والمال ٠٠ ويتركون حكم الله ٠٠ لماذا ٠٠ لأن الأسباب هنا ٠٠ هي التي تعطى ٠٠ وهي التي تهب ٠٠ وما يهب ظاهرا يعبده الناس ٠٠ لانه ظاهرا يعطى ويمنع ٠٠ ومن هنا كان لأبد من طلاقة القدرة لتصحح المسيرة ٠٠ وتفيق الناس ٠٠ وتجعلهم يعلمون أن الله هو الذي أعطى الأسباب ٠٠ وأنه يستطيع كما أعطاها أن يأخذها ٠٠ وأن العبادة للله وحده ٠٠ وأن من ترك المسبب وعبد الأسباب ٠٠ فانه قد ضل ٠٠ ونسي الله ٠٠

ولذلك فنحن نتعجب من انسان يملك أمور الدنيا كلها من قوة وجاه ومال وسلطان ٠٠ ثم يأتى انسان ضعيف لا حول له ولا قوة فيقصيه عن ملكه ويبعده عن ماله ٠٠ ويصبح ذليلا طريدا ٠٠ تضيق عليه الأرض بما رحبت ٠٠ بعد أن كان يملك من أسباب القوة والملك ما يجعل الدنيا كلها تخضع له وتتقرب اليه ٠٠

ونعن نرى كل يوم طللاقة القدرة في العلام كله من ملك يدهب ١٠ وملك يجيء ١٠ ومن صاحب سلطان أو مال ١٠ يصبح

فقيرا معدما أو مطرودا في ساعات ٠٠ ومن ذلك الذي كان يجلس على كرسى الوزارة ٠٠ ثم بعد ذلك بساعة نجده في السجن والقيود في يديه ٠٠ كل ذلك يحدث أمامنا ليذكرنا بطلاقة القدرة وقوة المشيئة ٠٠ ويؤكد لنا أن الأسباب التي أعطيت لأى بشر ٠٠ لتمكن له ملكا ٠٠ أو جاها ٠٠ أو سلطانا ١٠٠ أنها هي أسباب معطاة من الله سبحانه وتعالى ٠٠ وليست باجتهاد هذا الشخص أو نابعة من ذاته ٠٠ بحيث اذا أراد الله ٠٠ زالت هذه الأسباب ٠٠ ولو كانت الأسباب ذاتية ٠٠ أى تنبع من الإنسان نفسه لبقيت له ١٠ ولم يستطع أحد أن يأخذها منه ٠٠ ولكن كونها تزول عنه وفي لحظات دليل على أن الله سبحانه وتعالى هو الذي وهبه هذه الأسباب ٠٠ وهو الذي أخذها منه ٠٠ ولكن كونها تراكن كونها تراكن كونها تراكن كونها منه ١٠ ولم دليل على أن الله سبحانه وتعالى هو الذي وهبه هذه الأسباب ٠٠ وهو الذي أخذها منه ٠٠

ولا تقتصر طلاقة القدرة على قمة الأمور في الدنيا ١٠ بل حي أكبر الأسياء وفي أبسط الأشياء ١٠ ولا تقتصر على فرد دون آخر ١٠ بل يراها الجميع ١٠ وكل منا صاح في يوم من الآيام (ربنا كبير) ١٠ أو (ربك يمهل ولا يهمل) وهو يرى طلاقة القدرة تتدخل لتنصر مظلوما ضعيفا على ظالم قوى ١٠ أو تقتص من انسان ارتكب جريمة وحسب أنه نجا من العقاب ١٠ أو لتميد حقا ضاع من صاحبه وحسب الناس أنه ضاع الى الأبد أو لتميد حقا ضاع من صاحبه وحسب الناس أنه ضاع الى الأبد من أو لتزيل ظلما ١٠ أو لتقعد جبارا كان يؤذي الناس تجعله عاجزا عن رد الأذى عن نفسه ١٠ تلك كلها طلاقة القدرة وكلمة (يارب) التي تخرج من قلب مظلوم لا حول له ولا قوة يتبعها تدخل السماء لتزيل ظلما وتعيد حقا ١٠ وتصحح الموازين في الأرض ١٠ السماء لتزيل ظلما وتعيد حقا ١٠ وتصحح الموازين في الأرض ١٠

واذا كانت طلاقة القدرة باقية في الكون ٠٠ فاساس بقائها أنها تذكرنا بالله سبحانه وتعالى ٠٠ فاذا وعدك ظالم بأخذ أسباب المال مقابل أن تفعل له ما يغضب الله فان طلاقة القدرة تذكرك بأن الله يرزق من يشباء بغير حساب ٠٠ وأنك اذا عصيت هذا الظالم وأطعت الله ٠٠ فان الله يعطيك من الرزق ما لا يخضع للأسباب ٠٠ ويفتح لك أبوابا ما كنت تدرى عنها شيئا ٠٠ ومن حيث لاتعلم يأتيك الرزق الذي تريده ٠٠ واذا طلب منك صاحب جاه أو سلطان أن

تفعل ما يغضب الله فان طلاقة القدرة تذكرك بأنك اذا أطعت الله أعطاك هذا المنصب أو خيرا منه ٠٠ وأنه اذا كان هذا الانسان يملك الأسباب التي تجعلك تخاف ألا تصل الى ما ترجوه ٠٠ فان الله منبحانه وتعالى يملك طلاقة القدرة التي تعطيك بلا حساب ٠٠ وبهذا تعرف جيدا أن من يغريك : هذا بماله ٠٠ وهذا بسلطانه ٠٠ هما سببان زائلان ٠٠ وأن طلاقة القدرة لا يهمها هذه الأسسباب ٠٠ ولا تتقيد بها ٠٠

### • الله يذكرنا بقدرته

على أن الله سبحانه وتعالى لم يجعل طلاقة القدرة غيبا عنا ٠٠ ولا جملنا نجهلها ولا نعرف عنها شيئا ٠٠ بل ذكرها في مواضع كثيرة من القرآن الكريم ٠٠ بحيث نجد في كل سورة اشارة الي طلاقة قدرة الله سيحانه وتعالى ٠٠ فاذا قرأت قوله تعمالي « يختص برحمته من یشاد » ۰۰ « یعلب من پشاد » ۰۰ « یغفر لن پشاد » ۰۰ « یهدی من یشاء » ۰۰ « یضل من یشاء » ۰۰ پرزق من یشاء » ۰۰ « یمز من يشاء » • • « يذل من يشا، » • • « يؤتى الملك من يشاه » • • « ينزع الملك ممن يشاء » ٠٠ « ان الله على كل شيء قدير » ٠٠ نجد أن الله سبحانه وتعالى قد أعطانا طلاقة القدرة في هذه الآيات وفي عَشَرات من الآيات الانخرى في القرآن الكريم ٠٠ وليست هذه الآيات الا مثلاً فقط على أن طلاقة القدرة يشار اليها في القرآن الكريم في أكثر من موضع ٠٠ ولو قرأت القرآن لوجدت أضعاف أضعاف هذه الآيات تتبئنا بطلاقة القدرة ٠٠ على أن الله سبحانه وتفالي لم يجعل طلاقة قدرته سراعلى عباده فعربل أنباهم بطلاقة هذه القدرة ووجودها · · ولعل الله سبحانه وتعالى في قوله تعالى « انها أمره اذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون ، ١٠ مو قمة طلاقة القدرة ١٠ ذلك أن هذه الآية تنبئنا أنه ليس عند الداسباب ٠٠ وأنه آذا كان قد خلق الأسباب لتنتظم الحياة على الارض فهي ليست قيدا على مشيئته سيبحانه وتُعَالَى • • وَلُو كَانِتَ قَيْدًا لَقَالَ لِنَا اللَّهُ أَنَّهُ اذَا أَرَادُ شُــِينًا هَبِّ أَلَّهُ الاسباب ليكون ٠٠ ولكن كلمة وكن ، معناها أنه لا دخل للاسباب

هنا ٠٠ وأن الشيء يوجد بمجرد قول الله سبحانه وتعالى د كن ٠٠ فيكون ، دون أسباب أو مسببات ٠٠ وخلق السموات وآلارض وما فيهما كان بكلمة «كن » ٠٠ وخلق الانسان كان بكلمة «كن » والله سبحانه وتعالى يقول « يهب لمن يشاء الأكاويهب لمن يشاء الذكور » ويقول : « ويجعل من يشاء عقيما ، ٠٠ والحكمة منا أنه رغم أن الله سبحانه وتعالى قد جعل السبب في الذرية من ذكر وأنشى ٠٠ أي أنه لا يتم الانجاب الا باجتماع الذكر والأنثى ٠٠ الا أن طلاقة القدرة تحمل من يشاء عقيما ٠٠ • أي أنه رغم اجتماع الذكر والأنثى لايتم تحمل من يشاء عقيما ٠٠ • أي أنه رغم اجتماع الذكر والأنثى لايتم الانجاب ٠٠ وتتوقف الأسباب أمام مشبئة الخالق ٠٠

هذا ما قاله اللهسبحانه وتعالى عن طلاقة القدرة في القرآن الكريم • فاذا جننا الى التطبيق • • وجدنا أن طلاقة القدرة طاهرة واضحة هي الرسل عليهم السلام ٠٠ فمعجزاتهم كلها تأتى بطلاقة القدرة وليس بالأسباب • فنوح عنسدما دعا ربه أن يهلك الكافرين • • فتحت ينابيع من السماء والأرض ليتم الطوفان • • ولم تفتح مـــــــــ الينابيع بالأسسباب • • ولكنها فتحت بطلاقة القدرة • • وابراهيم عليه السلام حين ألقي في النار ٠٠ وخاصية النار هي الأحراق ٠٠ قال أنه سبحانه وتعالى « يانار كوني بردا وسلاما على ابواهيم » • • فتوقفت خاصية الاحراق في النار فأصبحت لا تحرقه ولا تؤذيه ٠٠ منا أيضا طلاقة القدرة ·· وموسى عليه السلام عاش مع طـــلاقة القدرة طوال عهد نبوته ٠٠ نظراً للمعصية المستمرة لبني اسرائيل ٠٠ فقد قال الله د أضرب بعصب أن البحو ، ٠٠ فانفلق ٠٠ وظهر قاعة وَوَقْفِ اللَّهِ الذِّي مِنْ خَاصِيتُهُ الاستَطْرَاقِ ﴿ وَقُفَ سَاكِنَا بِعِيدًا عَنَ الأرض بقدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ وعبر موسى وقومه البحر ٠٠ وعندما حاول فرعون العبور عادت نظرية الاستطراق الي الماء فأغرقته هُو وَجَنَدُهُ ٠٠ وَعَنَدُمَا اسْتُسَقِّي مُوسَى قُومُهُ ٠٠ ضَرَبِ الْحَجِرِ فَانْفَجِرِتُ منه اثنتا عشرة عينا ٠٠ ولو أن موسى عليه السلام قام بحفر حفرة ليسعث عن الماء ٠٠ لقلنا أنه اتخذ الأسبباب ٠٠ ولكن لمجرد ضربه

الحجر بعصا الفجر منه الما ١٠٠ لا عين واحدة ١٠٠ ولكن اثنتا عشرة عينا ١٠٠ ذهبت كل عين بما ثها الى القوم الذين قسمها الله لهم ١٠٠ ورفع الجبل فوق بنى اسرائيل وضربهم الليت بأجزاء من البقرة بعد ذبحها ١٠٠ أى ضرب ميت بميت ١٠٠ وتخرج منهما الحياة ١٠٠ ويبعث القتيل ليدل على قاتله ٠

### • موعل مين

كل هذه معجزات لا يمكن أن تدخل فيها الأسباب ٠٠ بل هنا تتجل طلاقة القدرة في أن يقول للشيء «كن فيكون » ٠٠ ثم تأتي بعد ذلك طلاقة القدرة في ذكريا ومريم ٠٠ حينما دعا ذكريا الله أن يهبه غلاما « فنادته الملائكة وهو قائم يصل في المحراب أن الله يبشرك بيعيي » « ياذكريا أنا نبشرك بغلام اسمه يحيي لم نجعل له من قبل سميا » • منا أخذت ذكريا طلاقة القدرة فامتز ٠٠ وسال الله سبحانه وتعالى كيف يمكن أن يحدث ذلك وهو شيخ كبير وامرأته عاقر أي أن الأسباب أذا طبقناها منا لا يمكن أن تؤدي إلى مولد طفل ٠٠ حينئذ رد الله سبحانه وتعالى عليه « هو على هين • وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئا ، ٠٠ أي أن الله سبحانه وتعالى الم الإسباب لا تأتي به فقال له لا تعتقد أن هناك شيئا صعبا على لأن الأسباب لا تأتي به فقال له لا تعتقد أن هناك شيئا ، ٠٠ فاذا كان هذا صعبا على فهمك ٠٠ فتذكر خلقك٠٠ ووقد خلقتك من قبل ولم تك شيئا ، ٠٠ فاذا كانت قدرتي أن أوجد من العدم ٠٠ فاذا كانت قدرتي أن أوجد من العدم ٠٠ فاذا أستطيع أن أخلق بلا أسباب ٠٠ واذا كان هذا صعبا على فهمك ٠٠ فتذكر خلقك٠٠ من العدم ٠٠ فاذا أستطيع أن أخلق بلا أسباب ٠٠ فاذا أن أنلا أسباب ٠٠ فاذا أنانت قدرتي أن أوجد من العدم ٠٠ أفلا أستطيع أن أخلق بلا أسباب ٠٠ فاذا ألنت قدرتي أن أوجد من العدم ٠٠ أفلا أستطيع أن أخلق بلا أسباب ٠٠

وعندما دخل زكريا اللحراب على مريم وجد عندها رزقا ١٠ أى فاكهة فى غير اوانها ١٠ فسسالها « انى لك هدا » أى من اين أتيت بهذه الفاكهة وهذا الطعام ١٠ فقالت « هو هن عند الله الله الله يودق هن يشاء بغير حساب » ١٠ اشسارة الى أن طلاقة القدرة لا يستعمى عليها شيء ١٠٠

بل أن خلق المسيح عيسيبن مريم كان من طلاقة القدرة ٠٠ والله

سبحانه وتعالى خلقه من لا شي ٠٠ وخلق حواء من آدم ١٠ أى أنشى من ذكر بلا أنثى ١٠ وخلق من ذكر وأنثى ١٠ ولاتمام مراحل الخلق بقى أن يتم الخلق من أنثى بدون رجل ١٠ وقد تم ذلك في عيسى ابن مريم عليه السلام ١٠

فاذا انتقلنا بعد ذلك الى الاسراء والمعراج نجد أنها معجزة كبرى دالة على طلاقة القدرة ،فرسول الشصلى الله عليه وسلم أسرى به من مكة المكرمة الى بيت المقدس ٠٠ حيث صلى بالأنبياء ٠٠ وهي طلاقة في القدرة أن يصلى حى بأولئك الذين انتقلوا الى جوار ربهم منذ مئات السنين ٠٠ ثم بعد ذلك انطلقت به طلاقة القدرة ليخترق السحوات السبع ٠٠ ويصل الى سدرة المنتهى ٠٠ وهذا الانطلاق كان فيه تغيير لطبيعة الأشياء حتى يمكن لرسول الله أن يصل الى سدرة المنتهى ٠٠ بل ان الوحى نفسه من طلاقة القدرة أن يلتحم الملك بانسان ليتم بليغ القرآن الكريم ٠٠

كل هذه الأشياء في مجموعها ٠٠ هي تطبيق حي لطلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فالله لم يذكر لنا طلاقة القسدرة في القرآن الكريم ٠٠ دون أن يعطينا أمثلة على التطبيق ٠٠ متواكبة على رسله ٠٠ تؤيدهم هذه القدرة بالمعجزات التي رواها لنا القرآن الكريم ٠٠

على أن طلاقة القدرة لم تتوافر للرسل وحدهم • بل هي في كل جزء من الحياة • واذا أردنا أن نتأمل طلاقة القدرة في مظاهر الدنيا • فلنأخذ قول الله سبحانه وتعالى :

« أنّ الله لا يستحيى أن يضرب مثلا ما بعوضة فما فوقها • فأما اللهن آمنسوا فيعلمون أنه الحق من دبهم • وأما اللهن كفروا فيقولون ماذا أراد الله بهذا مثلا • يضل به كثيرا ويهدى به كثيرا وما يضل به الا الفاسقين »

اذا تأملنا هذه الآية الكريمة نجد أن الله سبحانه وتعالى ضرب مثلا ببعوضة ، والمثل هنا كالأمثلة في القرآن الكريم لا تضرب جزافا ... ولكن لحكمة بالفة .. حين ضرب هذا المثل قال الكفار ماذا أراد الله بهذا مثلا ولم يفهموا شيئا · ولكن الله سبحانه وتعالى أداد أن يضرب مثلا بدقة الخلق · فان خلق البعوضة التناهية في الصيغر بكل الوظائف اللازمة لها في الحياة · دقة في الخلق تستوجب خالقا قادرا · · فهذه البعوضة الصغيرة الحجم · · قد جعل الله فيها كل أسباب الحياة · · وما فوقها · · أي ما أصغر منها وأدق في الخلق · · خلقه الله ووضع فيه أسباب الحياة · · واستمرار الحياة ·

### • لا تستهينوا بالخلق • •

وهنا حكمة بالغة ١٠٠ ان الله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا ألا نستهين بالمخلوقات الدقيقة التي خلقها لصغر حجمها وضآلتها ببل انه كلما زادت دقة المخلوق كان بأسه شديدا ٠٠ وكلما زادت ضخامة المخلوق فليس هذا بالضرورة دليلا على القبوة ٠٠ واذا أخذنا بهذه الضخمة التي عاشت في القرون الأولى على الأرض كالديناصور مثلا قد هلکت وانقرضت ولم تستطع أن تعيش العصر الجليدي الذي ساد الكرة الأرضية ٠٠ هذه الحيوانات المرعبة التي كانت تزلزل الأرض ٠٠ لم تستطع أن تتغلب على الطبيعة ٠٠ بينما البرغوث والنعلة مثلا قد عبرا هذه العصور حتى عصرنا هذا • ويقول العلماء وهم يفسرون هذه الظاهرة ١٠٠ أن الحيوانات الضخمة في أجسسامها كانت تملك عقولاً صغيرة ١٠٠ لم تمكنها من التحايل على البيئة ولذلك هلكت ١٠٠ هذا هو تفسير العلم ٠٠ ولكن التفسير الايماني يقول ٠٠ أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يخبرنا أن البقاء لا يخضع لعنصر القوة ٠٠ وانما يخضع لعنصر القدرة وأن الأشياء القوية ١٠٠ أو ذات القيسوة الهائلة التي تظن أنها ستسود الأرض الى الأبد ٠٠ تأتي قدرة 🎎 صبحانه وتعالى فتهلكها ٠٠ بينما تبقى الأشياء الصغيرة التي لا ترى بالعين المجردة ٠٠ فالفيروس مثلا الذي لا يستطيع أحد رؤيته حتى الآن لتناهى حجمه في الدقة ١٠ أقوى من الفيل والأسد وعقل الإنسان وكل قدرات المخلوقات على الأرض ٠٠ فهو يستطيع أن يقضى على أي من مؤلاء ، فالكل يقف عاجزا أمامه ٠٠ وهو يعيش ملايين السنين مع ضآلة حجمه وتناهيه في الصغر ٠٠ وهذه الغيروسات تستطيع أن تسلب الحياة من شعب بأسره ٠٠ ومن أمة تختال على الناس بقوتها ٠٠ فيسلط الله سمحانه وتعالى هذه الغيروسات التي لا ترى وتنتشر بين أفراد هذه الأمة كوباء يفنيها ٠٠ هنا طلاقة القدرة التي تعطى ذلك الشيء المتناهي في الصغر قوة هائلة تجعله يهلك أقوى الأقوياء في الارض ٠٠ دون أن يستطيع القوى أن يغعل شيئا ٠٠ وياتي ذلك لنؤمن بأن القوة هي لله فلا نغتر بقوتنا الظاهرية ٠٠ ونحسب أنه لا يوجد في الارض من يغلبنا ٠٠ وأدق مخلوقات الله تستطيع أن تسلبنا الحياة في ساعات ٠٠ وفي ذلك قضاء على الغرور في النفس البشرية وتثبيت للايمان بأنها بدون قوة الله وتأييده لا تساوي شيئا ٠٠

على أن الله سبحانه وتعالى ٠٠ قد أعطانا كل هذا لحكمة بالغة ٠٠ وأوجد لنا ما يثبت طلاقة قدرته علما وعملا ٠٠ وقولا وفعلا ٠٠ حتى يمضى موكب الايمان في الحياة في نفوس مطبئنة الى قوة الله ٠٠ لا تزلزلها الاحداث ٠٠ ولا تشقيها الأسباب ٠

والنقطة الأولى في الحكمة البالغة في طلاقة القدرة هي ايمان بأن الله موجود اذا عجزت الأسباب وحذا الايمان هو الذي يبقى الانسان المؤمن مطمئنا الى أن القسبحانه وتعالى لن يتخل عنه مهما كانت الأسباب تقول ذلك واذا كانت الدول المادية التي لم يدخل فيها الايمان تعانى من شيء وهو الاحساس بالخوف واليأس من الحياة ورغم كل مافي هذه الدول من تقدم مادى وأمن وأمان وأمان فل فرد فيها يعيش في قلق يعزقه ويعتقد في القدرة البشرية دون قدرة الأسباب ودون المسبب ويعتقد في القدرة البشرية دون قدرة الله مسبحانه وتعالى وفاذا فصل من وظيفته لا يقول اذا أغلق الله بابا للرزق أمامي فسيفتح لى عدة أبواب ولا يقول ان الذي آمنت البتلاء من القدلية تول ان الذي آمنت

به وعبدته لن يتخلى عنى أبدا ٠٠ فذلك منطق الايمان ٠٠ ولكن منطق المادية يجعله يرى المستقبل أسود ٠٠ ويحس أن الدنيا الفلقت في وجهه ٠٠ وأنه لن يجد بابا للرزق ٠٠ وأنه قد انتهى تماما ٠٠ ومن منا فهو بياسه من رحمة الله يلجأ في كثير من الأحيان للانتحار ويصاب بالجنون ٠٠ لماذا ٠٠ لأنه يعتقد أن البشر الذي منعه هو الذي يملك كل الأسباب ٠٠ وأن الله سبحانه وتعالى لا يملك شيئا ٠

والذا مرض الانسان المادى ٠٠ بعرض ميئوس من شفائه ٠٠ فقد الأمل فى المستقبل ٠٠ ولم يقل اذا عجزت الأسباب فان رحمة الله لن تتخلى عنى وسيجد لى سبيلا للشسفاء ٠٠ أو يقول أن الله سبحانه وتعالى قادر على أن يشفينى حتى ولو عجزت الأسباب ٠٠ بل هو فى عبادته للأسباب يتخذها الها ، فاذا عجزت الأسباب فان الهه قد تخلى عنه ٠٠ ولم يعد أمامه الا مصير أسود ٠

### • نجساة للمؤمنين

ألله سبحانه وتعالى ٠٠ يريد أن ينجى المؤمنين من هذه الحيساة الشقية ٠٠ فهو وعدهم بالحياة الطيبة ٠٠ والحياة الطيبة ليس فيها الشقاء البشرى الذى تفرضه المادة على الانسان ٠٠ بل فيها رحمة الله سبحانه وتعالى ٠٠ تلك الرحمة التي جعلت طفل كاسماعيل عليه السلام ٠٠ يضرب الأرض بقدمه الصغيرة فيخرج ماء زمزم ٠٠ بعد أن هرولت أمه عليها السلام بين الصفا والمروة سبعة أشواط وهي تبحث عن الماء ٠٠ تأتى رحمة الله لتجعل الماء يخرج من ضربة بقدم طفل صغير ٠٠ فيتشقق الصخر ويخرج منه الماء ٠٠

تلك هي المعجزة الكبرى التي يريدنا الله أن نعيش معها · فاذا وقفت أمامنا الأسباب فأمامنا الطلاقة الكبرى · نلجأ اليها · ولذلك قال الله سبحانه وتعالى في كتابه العزيز « أهن يجيب المضطر اذا دعاه ، · اواذا تأملنا هسنده الآية · ، نجد أن الله سبحانه وتعالى استخدم لفظ ( المضطر ) · ، المضطر ذلك الذي تخلت عنه السباب الدنيا ووقف كل شيء حائلا بينه وبين ما يريد · ، حيثند لا تجدى

الأسباب معه ٠٠ فيقول الله سبحانه وتعسالى ١٠ اذا تخلت عنىك الأسباب فلا تيأس ولا تعتقد أن كل شيء قد ضاع ٠٠ بل ارفع يديك الى السماء وقل (يارب) وساعتها تتفتح أبواب السماء ٠٠ وتتدخل القدرة ٠٠ لتحقق لك ما تريد ٠

وهذا ليس غريبا عنا ٠٠ عن حياتنا العادية ٠٠ وليس كلاما يقال دون أن يكون له واقع في الحياة ٠٠ فلو استعرض كل منا شريط حياته لوجد أن فيه الحلاقة القدرة ٠٠ كم منا واجه مشاكل بلاحل ٠٠ وربما ظل ساهراً ليالي طويلة ٠٠ يقلب عقله ٠٠ ويعمل فكره ٠٠ ولا يستطيع أن يصل الى الحل ٠٠ ثم فجأة يتغير كل ما حوله ليجد الباب مفتوحاً من حيث لا يدري ولا يحتسب ٠٠ ويأتي الحل ميسرا الباب مفتوحاً من حيث لا يدري ولا يحتسب ٠٠ ويأتي الحل ميسرا سهلا من أشياء لم نكن نتوقعها ٠٠ ولا نظن أنها ستحدث ٠٠ كل منا مر بذلك ٠٠ وكل منا رأى في حياته مرة أو مرات قدرة الله سبحانه وتعالى وهي تزيل ظلما ما كان يحسب أن يزول ٠٠ أو تحل مشكلة لم يكن يعتقد أن لها حلا ٠٠ إو تأتي بشيء لم يكن يحلم به ٠٠ كل هذا حدث لنا جميعا ٠٠

يريد الله سبحانه وتعالى أن يملأ النفس المؤمنة برحمته ٠٠ بحيث تواجه مصاعب الحياة وفي قلبها شهملة ايمان لا تنطفيء ١٠ هذه الشعلة هي أمل متصل بالله سبحانه وتعالى ١٠ أمل لا ينطفيء أبدا و حينئذ يحس الانسان المؤمن بأن كل الصعاب التي يواجهها لن تقضى عليه ١٠ ولا تمس أمنه وأمانه ١٠ لماذا ١٠ لآنه يتذكر قول الله سبحانه وتعالى د هو على هين ١٠ فالصعاب مهما بلغت فهي على الله شيء هين ١٠ وهي أمام قدرة الله سبحانه وتعالى لا شيء ١٠ فلا يدخل الياس الى قلبه أبدا ١٠ ولا تحطمه الحياة فتدفعه الى الجنون والانتحار ١٠ ولعل ارتفاع نسبة الجنون والانتحار في الدول المادية الحياة الطيبة التي يعطيها الله سبحانه وتعالى لعباده المؤمنين ١٠ وانخفاضها في الدول التي تتمسك بالدين هما خير دليل على الحياة الطيبة التي يعطيها الله سبحانه وتعالى لعباده المؤمنين ٠

والنقطة النانية هي أن طلاقة القدرة تفسر لنا ما يحدث في الكون من أشياء لا تتفق مع الأسباب · فنحن نعيش في كون تحكمه طلاقة القدرة مع الأسباب · ولذلك فاننا نرى أحيانا أن انسانا يملك كل أسباب القوة من جيش وشرطة وأجهزة دولية · · ثم يأتي انسان ضعيف لا حول له ولا قوة · · فنحد قدرة الله سبحانه وتعالى تأتي الى هذا القوى فتزيله من مكانه · · وتأتي بهذا الضعيف وتضعه مكانه · · ذلك يحدث أمامنا في المعالم كل يوم · · ولو طبقنا الأسباب لقالت عكس ما يحدث · ولكن الأسباب شيء · · وطلاقة القدرة شيء آخر ·

فاذا جئنا لأمة كافرة ٠٠ كالاتحاد السوفيتي مثلا نجد الله سبحانه وتعالى يسلط عليها ما يهلكها ٠٠ أحيانا بين يوم وليلة ٠٠ وأحيانا على فترة من الزمن ٠٠ فاذا نظرنا الى الاتحاد السوفيتي بعد أن كان هو مخزن العبوب في العالم ٠٠ وبعد أن كانت أوكرانيا تنتج من القمح ما يزيد عن حاجة الاتحاد السوفيتي بكميات هائلة ٠٠ نجد أن البركة قد رفعت منها ٠٠ وأصبح الاتحاد السوفيتي يستورد كميات بيرة من القمح من الخارج ٠٠ ولا يجد رغيف الخبز الذي يقتات به الكورث ٠٠ ويذهب عنها الأمن والأمان ٠٠ ويصبح رزقها ضيقا ٠٠ وأمنها معدوما ٠٠ والشقاء يخيم على كل من يعيش فيها كل ذلك يتم وأمنها معدوما ٠٠ والشقاء يخيم على كل من يعيش فيها كل ذلك يتم بطلاقة القدرة دون الأسباب التي ربما قد تؤدي الى عكس ذلك ٠٠ بل بطلاقة القدرة دون الأسباب التي ربما قد تؤدي الى عكس ذلك ٠٠ بل أنه في بعض الأحيان ٠٠ تقوم هذه الدول بمشاريع تجند لها دعايتها ١٠٠ وتقول أن بها خيرا وفيرا ٠٠ وأنها ستحقق الرفاهية والعيش الرغد ٠٠ ثم تتم هذه المساريع فاذا بها تأتي بعكس ما قيل عنها تماما ٠٠ واذا بها وبال ٠٠ في وبال ٠٠ في وبال ٠٠ ويال ٠٠ واذا بها وبال ٠٠ في وبال ٠٠ قي وبال ٠٠ وانها ٠٠ واذا بها وبال ٠٠ في وبال ٠٠ ويسلم عليها تماما ٠٠ واذا بها وبال ٠٠ في وبال ٠٠ ويال ٠٠ ويتم عليه ويال ٠٠ ويويه ويوية وي

وطلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى تجعله هو الوحيد ٠٠ وتجعل كل ما حوله متغيراً ٠٠ وتأتى أنت لترى الدول الكبيرة التي لم تكن تغرب عنها الشمس وقد تضاءلت وربما انمحت من خريطة الكون ٠٠ وربما أصبحت عاجزة عن حماية نفسها ٠٠ مع أن الشعب هو الشعب لم يتغير ٠٠ والقدرات هي القدرات لم تتغير ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى . هو الذي غير كل شيء ٠

#### و کل شیء له مولد

والنقطة الثالثة أن كل شيء في الكون قد جعل الله له مولدًا في طلاقة قدرته ١٠٠ فطلاقة القدرة هي ألتي تكشف اسراراً لكل جيال أخفيت عن الجيل الذي سبقه ٠٠ فالله له عطاء جديد لكل جيل من البشر ١٠ واذا أردنا أن نستطرد في شرح هذه النقطة ١٠٠ نقول أن بعض الناس يعجزه تفكيره عنفهم تفسير للآية الكريبة « واذا هرضت فهو يشغين » • • وبعضهم لا يذهب الى الطبيب تطبيقا لهذه الآية · • والبغض الآخر يزهب ايمانا منه بأن الشفاء يحدث على يد الطبيب 🕛 ولكن الذي يحدث أن لكل شفاء أجلا ٠٠ فاذا جاء الأجل أو الموعد كشف الله للطبيب المرض فيتحدد الداء والدواء ليتم الشفاء موالذي يحدث عادة ٠٠ وهذا في حياتنا كلنا ٠٠ أننا نذهب الى أشهر الأطباء وأكثرهم علما وفنا فلا يتم على يديه الشفاء ٠٠ ثم يذهب إلى طبيب صغير أو مبتدى، فيعرف الداء ويكتب الدواء ٠٠٠ ونعن حن يحدث هذا نتعجب ١٠٠ ذلك لأن الذي حدث يخالف الأسسباب في الأرض ٠٠ فالمفروض أن الطبيب الأكثر علما هو الذي يكتشف الداء بحكم علمه وخَبْرِتِه ٠٠ وَالطُّنيبِ اللِّبِتديُّ لا يَمِكُنُ أَنْ يَكْتَشَّفُ مَا عِنِي عَلَى أَسْتِاذُهُ الله هي أسباب الأرض ٠٠ ولكن الحقيقة ٠٠ أو ما يحدث ٠٠ وما نشاهده جميعًا ونعيزنه هو عكس ذلك 💀 والحقيقة أن علم لطبيب المبتدى، لا يمكن أن يريد عن علم أستاذه ١٠٠ ولا خبرته ١٠٠ ولكن الذي حدث أن وقت الشفاء قد جاء ٠٠ فيسر لنا الله الطبيب الذي عرف الداء وكتب الدواء ٠٠ واذا لم نذهب نحن الى الطبيب فأحيانا يحدث ذلك بطريق ما نسميه « الصيدفة ، وهو أن يجمعنا مكان مع أحد الأطباء ٠٠ ويدور الحديث عن الرض ويقوم الطبيب بتشخيص الداء وكتابة الدواء

وكما يقال عن المرض • يقال عن كل كشف من أسرار الأرض • • يويد الله سبحانه وتعالى أن يمكن منه خلقه • • فكل كشف له ميلاد

عند الله وفي علمه ١٠ والذي يُحدث أنه عندما يأتي وقت هذا الميلاك أما أن يصادف هذا الكشف عالما يبحث عنه ١٠ فيكشفه الله سبحانه وتعالى له ١٠ واذا لم يصلحانه وتعالى لعالم يبحث في موضوع آخر ١٠ ولذلك نرى كثيراً من الأبحاث العلمية التي تبدأ بالبحث عن كشف ثم ننتهي الى كشف آخر مختلف تماما ١٠ لم يكن يدور في ذهن المعالم ١٠ بل حدث بطريق مانسميه الصدفة ١٠ ولو تتبعما الكشوف العلمية وما يحدث فيها ١٠ لوجدنا أن اكتشافات كثيرة قد تمت دون أن يكون هناك باحث عنها بالذات ١٠ بل بدأ البحث عن شيءوانتهي الى شيء آخر ١٠

وهكذا يكون العطاء في كثير من الأحيان بمولد وميقــــات من الله سبحانه وتعالى ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى لا يطلعنا على ذلك ٠٠ فأحيانا نأخذ بالأسباب ٠٠ وأحيانا نرى أن هناك أشبياء يحار العقل فيها فننسبها للصدفة ٠٠ أو للحظ ٠٠ أو لكل هـذه المسـميات ٠ النقطة الرابعة أن الايمان بطلاقة القدرة هو أساس الايمان وركبزته والذي لا يؤمن بطلاقة القدرة لا يمكن أن يؤمن بالغيب ٠٠ فالإنسان الكافر ٠٠ أو الذي ينكر وجود الله يأخذ بالأسباب وحدها ٠٠ فما هو ظاهر أمامه ٠٠ يصدقه ٠٠ وما هو غيب عنه يكذبه ٠٠ فاذا حدثته وتعالى للمؤمنين من عباده سبخر منك ٠٠ ولكن الذي يؤمن بطــلاقة قدرة الله هو الذي يفهم معنى أنه سيكون في الجنة ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ٠٠ ولذلك فاننا لكي نؤمن بالآخرة ٠٠ ونؤمن بقدرة الله على بعث الموتى ٠٠ ونؤمن بما بعدنا الله من ثواب أو عقاب ٠٠ يجب أن نؤمن أولا بطـــــلاقة القدرة ٠٠ ونعرف أن الله سبحانه وتعالى لا تحده قبود ولا حدود ٠٠ ولا شيء عنده يقع تحت كلمة مستحيل ٠٠ وأنه مادام قد وعد ٠٠ ووعده الحـــق ٠٠ فانه سيتحقق ٠٠ وأنه قادر على أن يخلق جنات فيها ما لاعين رأت ولاأذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ٠٠ وقادر على أن يعطى الانسان نعيما

أبديا ٠٠ ويعطيه عذابا أبديا ٠٠ وقادر على أن يسجل أعمال كل البشر ٠٠ وعلى أن يواجههم بأعمالهم فى الآخرة ٠٠ تلك كلها لا تخضع لقانون السببية ٠٠ ولكنها تخضع لطلقة القدرة التى حرص الله سبحانه وتعالى على أن يبينها لنا قولا وفعلا ٠٠ ويضعها فى حياتنا بيومية ٠ فنحن نعيش مع طلاقة القدرة كليوم ليزداد ايماننا بالغيب الذى حجب عنا ٠٠ ونحن حين نجد طلاقة القدرة التى تصطدم مع المعقول وتحيرها ٠٠ انها يزداد ايماننا بأن الله سبحانه وتعالى فوق قدرة العقول كلها ٠

### • أساس ايماني

تلك حقيقة يجب أن نتنبه اليها ٠٠ فطلاقة القدرة أساس ايمانى لكل شيء أخبرنا الله عنه ٠٠ وجعله غيبا عنا ٠٠ وكل شيء يكشفه الله سبحانه وتعالى لنا جيلا بعد جيل ٠٠ ذلك أن هذه الأشياء التي تزيدنا يقينا بقدرة الله ٠٠ يجب أن تزيدنا خشوعا له ٠٠ فكل يوم يضاف الى علمنا أسرار كانت موجودة في هذا الكون ٠٠ ولم نكن نعرف عنها شيئا٠٠وهذه الأشياء في كثير من الأحيان تصحح مه هيم خاطئة كانت موجودة على أساس أنها علم أرضى ٠

ولو أننا قمنا بحصر ما كشفه لنا الله سبحانه وتعالى من أسرار في الكون ٠٠ لوجدنا أن هذا الجيل يجب أن يكون أكثر عبادة وخشية لله من الأجيال التي سبقته لأنه وصل الى أسرار في الكون جعلته يعرف قدرة الخالق وعظمته ٠٠ والله سبحانه وتعالى يقول:

### « حتى اذا أخذت الأرض زخرفها وازينت وظنأهلها أنهم قادرون عليها أناها أمرنا ليلا أو نهارا » • •

ومعنى هذه الآية الكريمة ١٠ أن الله سيكشف من أسرار كونه للبشر ما يريهم به دقة صنعه واحكام خلقه ١٠ ولكن البشر لن يأخذوا هذه الأشياء على هذا المعنى ١٠ بل سيركبهم الغرور ١٠ ويحسبون أنهم هم الذين صنعوا ١٠ وهم الذين اكتشفوا ١٠ ويجعلهم هذا الغرور يظنون أنهم قد وصلوا الى العلم الذي يمكنهم

من أن يتحكموا في كل شيء في الأرض ٠٠ حينئذ يأتي قضاء الله وتقوم الساعة ٠٠ ولقد استخدم الله سبحانه وتعالى كلمة (ظن) لحكمة بالغة ٠٠ ذلك أن الله هو الذي سخر للانسان كل ما في اللون ٠٠ وهو الذي كشف له عن الآيات في هذا الكون ٠٠ ولكن بدلا من أن ينسب الانسان الفضل لصاحبه ٠٠ نسبه لنفسه ٠٠ ليس حقيقة ٠٠ ولكن (ظنا) ٠٠ فالعلم كلما تقدم ٠٠ اعتقد الانسان أن هذا عطاء من ذاته ٠٠ وأنه هو الذي سخر هذه الأشياء لنفسه ٠٠ وهذا الظن يجعله يعتقد أنه قد سيطر على الأرض تماما به وأصبح قادرا عليها وعلى كل القوى فيها ٠٠ حينئذ تأتي الساعة ٠٠ وتتعطل القوانين كلها ٠٠ ويعرف الانسان أن ما وصل اليه هو من فضل الله ٠٠ وأن الله اذا كان قد خلق لنا الاسباب وجعلها خاضعة لنا ٠٠ فيجب ألا نغتر بها وننسي طلاقة القدرة ٠٠

ولقد قال الله سبيحانه وتعالى :

# « سنريهم آياتنا في الآفاق وفي انفسهم حتى يتبين لهم

والقرآن للام متعبد به ٠٠ لا يتغير ولا يتبدل حتى قيام الساعه ٠٠ ولذلك فان كل جيل سيقرأ « سغريهم » ٠٠ و ( السين ) مستقبلية ٠٠ والمعنى أن كل جيل يرى ما لم يره الجيل الذى سبقه ٠٠ ليس فقط من آيات الله في الأرض ٠٠ بل في الآفاق ٠٠ وفي النفس البشرية ٠٠ ولعل التقدم العلمي في كشف الآفاق ٠٠ وفي معرفة أسرار الجسم البشري يجيء مصداقا لهذه الآية الكريمة ٠٠ ويجب أن نعرف أنه لايقدر على العطاء المستقبل الا الله سبحانه وتعالى فلا يمكن مهما بلغت أنا من العلم أن أتنبا بما سيحدث مستقبلا ٠٠ ولاجيال قادمة ٠٠ ولكن الله سبحانه هو القائل ٠٠ وهو الفاعل ٠٠ ومن هنا فانه يستطيع أن يعطينا صورة يقينية عن المستقبل ٠٠ ومن هنا فانه يستطيع أن يعطينا صورة يقينية عن المستقبل ٠٠

والنقطة الخامسة أن الإنسان حين يتمسك بالأسباب ٠٠ فانه

يعطى نفسه قدرات ليست فيه ٠٠ ولذلك فان الله سبحانه وتعالى حين يرى عبدا من عباده يأخذ بالأسباب ٠٠ فانه يتركه ليتفاعل مع الأسباب التي أعتقد أنها قد أعطته ٠٠ وفي هذه الحالة تسقط عنه الأسباب فيذهب العطاء ٠٠ ولو أن الانسان كان قد ملك الأسباب حقيقة وهي التي تعطى ، لما زالت عنه هذه الأسباب وذهب العطاء ٠٠ ولقد أعطانا الله سبحانه وتعالى مثلا لذلك في القرآن الكريم ٠٠ فقارون قال ٠٠ «انها أوتيته على علم عندى» ٠٠ وصاحب الجنتين في سورة الكهف قال : « ها أظن أن تبيد هذه أبدا » ٠٠ والذين أرادوا أن يأخذوا حق الفقراء في ثمر الحديقة ٠٠ قالوا : « لا يدخلنها اليوم عليكم مسكين » ٠٠ وكان في هذا كله الهلاك وذهب خير الحديقة ٠٠ وأصبحت كالصريم ٠٠ كان ذلك كله سببا في زوال النعمة ١٠ لأن المنعم عليه أخذ ظاهرية الأشياء دون حقيقتها في زوال النعمة ١٠ لأن المنعم عليه أخذ ظاهرية الأشياء دون حقيقتها وهي طلاقة القدرة التي أعطت ٠٠ والتي أخذت ٠٠

وطلاقة القدرة تعنى أن الله واحد أحد ٠٠ والقول بأن الله أحد ٠٠ معناه أنه يجمع من الصفات ما لايمكن أن تجتمع لبشر أو لمخلوق ٠٠ بل للخالق وحده سبحانه وتعالى ٠٠ وهو الذى يملك وحده طلاقة القدرة ٠٠ يقول للشيء كن فيكون بلا أسباب ٠٠ وكل منا له حظ في العلم ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى عليم ٠٠ أى لم يعلمه أحد ٠٠ وانما العلم من ذاته ٠٠ ويعلم ما لا نعلم ٠٠

اذن فقولنا (أحد) ٠٠ هو تنزيه لله سبحانه وتعالى أن يكون هناك شبيه له٠٠ فالشيء الواحد ممكنان يكون له شبيه ٠٠ والشيء الواحد ممكنان يكون له شبيه ٠٠ والشيء الواحد ممكن أن يكون من مجموع الأشياء ٠٠ فائت تقول عن عدة أشخاص أنهم يتحدثون بلسان واحد ٠٠ أى أن كل واحد منهم ٠٠ يكرر نفس الكلام الذي يقوله زميله ٠٠ ولكن « الأحدية » تنفى هذا كله عن الله ٠٠ وأنت تقول للشيء المكون من عدة أجزاء شيء واحد ٠٠ فالكرسي مثلا مكون من خشب ومسامير وجلد ٠٠ ولكنه شيء واحد ٠٠ هو كرسي ٠٠ والله سبحانه وتعالى منزه عن ذلك تماما ٠٠ ذلك أن الله

لا يمكن أن يكون مكونا من أجزا، متداخلة ٠٠ تبارك وتعالى وتنزه عن هذا ٠٠ والا فأى واحد من الثلاثة خلق الآخرين ٠٠ ومن الذى وجد أولا ٠٠ واذا كان الله سبحانه وتعالى هو الذى وجد أولا ٠٠ فباقى الأجزاء هى من خلقه وليست جزءا منه ٠٠ ومن هنا فانها نصبح من مخلوقات الله ٠٠ وليست جزءا من الذات ٠٠ والقول بأن الله سبحانه وتعالى ٠٠ مكون من عدة أجزاء ، ينفى الكمال عن الله اذا انفصلت ما يقال عنها أجزاء متداخلة عن الله سبحانه وتعالى ٠٠ اذن فالقول بأن الله واحد ٠٠ هو قول فيه تجاور ٠٠ ولكن صحيح القول أنه أحد ٠٠ ليس كمثله شيء ٠٠ ولا يحتاج لأى خلق من خلقه الى قدرته وعظمته ٠٠ الذى قدرته وعظمته ٠٠ الله و اله

#### الله الصمد

والله هو الصمد ٠٠ أى القوى الذى يقصد لذات قوته ١٠ أى أن الله سبحانه وتعالى وحده الأحد الذى ليس كمثله شى ١٠ الصمه الذى يقصد اليه فى الحوائج ١٠ فأنت تتجه الى الله سبحانه وتعالى اذا أردت شيئا واستعصى عليك ١٠ وأنت تتجه اليه اما اضطرارا ١٠ وهناك خلق مسخر الله لا اختيار لهم فى الاتجاه الى الله أو لغير الله ١٠ فالملائكة مثلا لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ١٠ ليس اختيارا ١٠ ولكن اضطرارا ١٠ فهم مخلوقون لهذا ١٠ وكذلك الشمس والقمر ١٠ وكل الأشياء التى سخرها الله سبحانه وتعالى ١٠ فهى مسخرة لما خلقت له ١٠ فالشمس لاتستطيع أن تقول سأتوقف عن الدوران ١٠ والنجوم والقمر والجبال والبحار ١٠ كل سئرقف عن الدوران ١٠ والنجوم والقمر والجبال والبحار ١٠ كل شيء مسخر لا يملك قدرة الاختيار ١٠ ومن هنا فهو متجه الى الله شيء مسخر لا يملك قدرة الاختيار ١٠ ومن هنا فهو متجه الى الله

يأتى بعد ذلك الانسان ٠٠ وقد أعطاه الله حرية الاختيار ٠٠ وجعله قادرًا على أن يفعل أو لا يفعل ٠٠ وأن يتجه الى الله ٠٠ أو يحاول انكار وجود الله ٠٠ وذلك في فترة حياته الدنيا فقط ٠٠

اذن فقول الله سبحانه وتعالى الله الصمد وضع أمامنا الصورة الصحيحة للعقيدة ٠٠ فما دام الله أحدا ٠٠ فليس هناك غيره ٠٠ وما دام الله الصمد ٠٠ فهو مقصود في الحوائج ٠٠ ليس عناك من يقوم بديله ٠٠ فلا وجود على الحقيقة الا وجوده ٠٠ ولا فاعل الا فعله ١٠٠ والله سبحانه وتعالى لا ينقص من ملكه أن يعطى كل انسان ما يشاء ٠٠ ولا أن يكفر الناس جميعًا ٠٠ فالله سبحانه وتعالى غني الضعيف قويا ٠٠ وهذا هو الفرق بين عطاء الله وعطاء البشر ٠٠ وفرق آخر ٠٠ أن الانسان اذا أعطى لا يستطيع أن يسترد عطاءه ٠٠ فأنت اذا أعطبت شخصا مالا ٠٠ وتنكر لك ٠٠ فأنت لاتستطيع أنْ تسبترد هذا المال مادام هذا المال قد أصبح مملوكا له ٠٠ وأنت اذا كنت طبيها وأعطيت الإنسان دواء أزال مرضه ثم رفض أن يدفع لك نفقاتك فأنت لاتستطيع أن تسلبه نعمة الصحة ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يستطيع أن يعطى ويأخذ ٠٠ فهو اذا أعطى النعم وكفر الإنسان بها ٠٠ يستطيع أن يجعل الغني فقيرا ٠٠ ويجعل السليم مريضًا ١٠ واذا قابل الإنسان النعمة بالشكر ١٠٠ زاده الله وأعطاه ٠٠

والله سبحانه وتعالى ١٠ اذا أعطى انسانا أسباب الحكم في الأرض 
١٠ فبغى على الناس وظلمهم ١٠ فانه يسلط عليه من هو أظلم منه 
١٠ فينتقم منه ١٠ فالله لا يسلط على الظالم رجلا طيب القلب مؤمنا 
١٠ ذلك أن اللين والرحمة ١٠ وحب العفو ١٠ وكظم الغيظ ١٠ ومواجهة الاساءة بالاحسان ١٠ وهو ما أمر به الله ١٠ يقف بين هذا العبد المؤمن ١٠ وبين القصاص العادل من الظالم ١٠ ولكن يسلط على الظالم من هو أشد منه ظلما ١٠ حتى يكون القصاص رهيبا ١٠ ويأتيه الله من حيث لايدرى ولا يحتسب ١٠

وطلاقة القدرة لله سبحانه وتعالى هي نعمة لا تباري على خلقه ٠٠ فالله سبحانه وتعالى لا هوى له ٠٠ كلنا عبيده ٠٠ لا فضل لعربي

على عجمى الا بالتقوى ٠٠ ومن هنا ٠٠ فان طلاقة القدرة تصحح المسيرة فى الكون ٠٠ ذلك أن الله دائما مع الضعيف ضد القوى ٠٠ ومع العاجز ضد القادر ٠٠ ولو لم توجد طلاقة القدرة ٠٠ وبقيت الأسباب وحدها تعطى ٠٠ لملأ الفساد الأرض ٠٠ ذلك أن الذى يأخذ بالأسبباب يمتلى غرورا بقدرته على حلق الله ٠٠ ويأخذ حق الغير ٠٠ وبحاول أن يملك ما لا يستطيع أن يفنيه أو يستخدمه طول حياته ٠٠ ومن هنا فان قضية الحياة نفسها تفسد ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يزيل الأسباب ٠٠ فيصبح القوى ضعيفا ٠٠ والغنى فقيرا ٠٠ والعريز ذليلا ٠٠

اذن فالله سبحانه وتعالى خلق الكون ٠٠ ومنح كل من في الكون رزقا وعطاء ٠٠ الكافر منهم والمؤمن ٠٠ والعطاء من الله سبحانه وتعالى لكل فرد هو ابتلاء ٠٠ سواء أكان هــــذا العطاء خيرا أم شرا ٠٠ فأحيانا يكون ما نحسبه شرا هو خير لحياتنا من مئات الأشياء الأسماب لتسير الحياة في الكون ٠٠ ولكنه في نفس الوقت ٠٠ بقيت طلاقة القدرة لله سبحانه وتعالى ٠٠ ذلك حتى لا ننسى الله ونعبد الأسباب ٠٠ فالكون يمضى كله بالأسباب ٠٠ ثم تأتى طلاقة القدرة في حدث من الأحداث ٠٠ لتلفت الناس الى أن معطى الأسباب موجود وقادر ب وأن الأسباب التي خلقها الله سبحانه وتعالى ٠٠٠ لا يمكن أن تكون قيدا على قدرته ٠٠ وأننا يجب أن نلتصق في حياتنا بالله ٠٠ وليس بالأسباب التي مكن الله فيها عددا من خلقه ٠٠ وفي هذه الحالة نتذكر أن ما أجراه الله علينا على يد عبد من عباده ٠٠ انما هو من الله أولاً ٠٠ قسمه الله لنا ٠٠ ثم أجراه على يد هذا العبد (٠٠ فلا ننسي المنعم وتعبد السبب ٠٠ ولنعلم أيضًا حينما يحيط بنا الياس ٠٠ ونصل الى شيء لا تستطيع الأسباب أن تجد له حلا ٠٠ وتقف قدراتنا عاجزة أمامه ٠٠ نتذكر أن طلاقة القـــدرة مُوجُودة . . وفي هذه الحالة لا يدخل الياس الى قلوبنا أبدا . . لأن قدرة الله بلا حدود ولا قيود ٠ وطلاقة القدرة تصحح المسيرة ٠٠ وتذكر الناس بعدم الابتعاد على الله ٠٠ وغير القادر على الظالم ٠٠ وغير القادر على القادر وتقتص للضعيف من القوى ٠٠

والله أحد لا شريك له ، قادر على أن يفعل ما يشاء وقتما يشاء · . مقصود في كل الحوائج · · بيده الخير كله · · يستطيع أن يعطى كل انسان حاجته · · دون أن ينقص ذلك مما عند الله شيئا · · وهو في قوته لا يستعصى عليه أحد · · مهما بلغ جاهه أو سلطانه · · ولذلك فاننا يجب ألا نخاف الدنيا كلها · · مادمنا مع الله · · وما دمنا على الحق · ·

والله أحد ليس كمثله شيء ٠٠ لاشريك له ٠٠ ولا أحد يعلو ليكون ندا لله جل جلاله ٠٠ وكل الناس بدرجاتهم وجاههم في الدنيا مم عبيد لله سبحانه وتعالى ٠٠ فالكل عبد لله ٠٠ والكل آتية بعد هذه الحياة

وطلاقة القدرة تعطينا الشجاعة في هذا الكون لكي نواجه كل ظالم ٠٠ ونقف مع كل مظلوم ٠٠ ونأخذ جانب الحق ٠٠ فاذا حاول أحد أن يحيفنا بالأسباب أو ظاهر الحياة الدنيا من جاه أو سلطان أو ملك أنعم الله به على عبد من عباده ٠٠ فلنتذكر أن الله سبحانه وتعالى كما أعطى يستطيع أن يأخذ ٠٠ وكما أعز يستطيع أن يذل .٠ وأن نقف مع الحق ٠٠ ولا تغرنا الأسباب لأنها زائلة ٠

وطلاقة القدرة من روح الايمان ٠٠ لأنها تجعلنا نؤمن يقينا بما يستطيع للله أن يكافى، به المؤمن في الآخرة من نعم دائمة ٠٠ مما لا عين رأت ٠٠ ولا أذن سمعت ٠٠ ولا خطر على قلب بشعر ٠٠ وتذكرنا دائما بأن الله وحده هو القادر ٠٠ والله وحده هو الفعال ٠

De.

● أوحى الله تعالى الى موسى بن عمران : ياموسى ان من عبسادى لو سألنى الجنة بحدافيرها لأعطيته ، ولو سسألنى علاق سروط من الدنيا لم أعطه ، ليس ذلك من هوان له على ولكن أريد أن أدخر له فى الآخرة من كرامتى ، وأحميه من الدنيا كما يحمى الراعى غنمه من مراعى السوه ، ياموسى ما ألجأت الفقراء الى الأغنياء من مراعى السوه ، وبأن رحمتى لم تسعهم ، ولكنى فرضت للفقراء فى أموال الأغنياء ما يسعهم ، أردت بأن أبلو الأغنياء كيف مسارعتهم فيما فرضت للفقراء فى أموال الأغنياء ما يسعهم ، معمتى ، أوالهم ، ياموسى أن فعلوا ذلك أتممت عليهم نعمتى ، واضعفت لهم فى الدنيا ، للواحدة عشر أمنسالها ، يا موسى كن للفقير كنزا ، وللضعيف حصنا ، وللمستجير واضعف كن للفقير كنزا ، وللضعيف حصنا ، وللمستجير واكلؤك فى ليلك ونهارك ،

#### 040

● يعذب اللسان بعذ ب لا يعسذب به شيء من المجوارح فيقول ؛ يارب • عذبتنى بعذاب لم تعذب به شيئا من الجوارح ، فيقول : خرجت كلمة بلغت مشارق الأرض ومغاربها ، فسفك بها الدم الحرام ، وأخذ بها المال الحرام ، وانتهك بهسا الفرج الحرام ، فوعزتى المال الحرام ، وانتهك بهسا الفرج الحرام ، فوعزتى المخاب لا أعذب به شيئا من الجوارح •

accommonated accommon

## • الفصل الرابع •

## خواطرمن سورة مريم

لأيكمل الحديث عن طلاقة القدرة الا اذا سجلنا بعض الخواطر عن سورة مريم ٠٠ ذلك أن طلاقة قدرة الله سسبحانه وتعالى ٠٠ تتمثل في أجل معانيها في سورة مريم ٠٠ وعيسى بن مريم عليهما السلام ٠٠ ولقد كان اختيار مريم فيه طلاقة قدرة ٠٠ واصطفاؤها الأول فيه طلاقة قدرة ٠٠ واصطفاؤها الثاني فيه طلاقة قدرة ٠٠ ومولد عيسى بن مريم من طلاقة القدرة ١٠ ثم بعد ذلك رسالته مؤيدة كلها بطلاقة القدرة ٠٠ ورفعه الى السماء فيه طلاقة قدرة ٠

كل هذه الاشياء جاءت لتهزم العالم المادى الذى كان يعيش فيه بنو اسرائيل خلال هذه الفترة ٠٠ فبنو اسرائيل فى طول حياتهم والمادة تحكمهم وتسيطر عليهم ٠٠ والذهب هو معبودهم ٠٠ حتى حينما أراهم الله طلاقة القدرة بأن جاوز بهم البحر وأنجاهم من آل فرعون ١٠٠ اتخذوا عجلا من الذهب له خوار البهائم ١٠٠ وعندما أنعم عليهم الله سبحانه وتعالى بالمن والسلوى وهى أشياء غيبية أنعم عليهم الله سبحانه وتعالى بالمن والسلوى وهى أشياء غيبية لا يستطيعون التحكم فيها ١٠٠ ولكنها رزق يأتيهم به الله – طلبوا

أن ياكلوا مما تنبت الأرض في عدم ثقة بالغيبيات ٠٠ وثقة كاملة بالماديات ٠٠ وعندما أرسل الله لهم طالوت ملكا ونبيا ٠٠ قالوا أنه لايملك مالا ٠٠ يؤهله للملك ٠٠ وهكذا كل حياتهم هي انكار لنعم الله ٠٠ وايمان بالماديات ٠٠ وبعد عن الغيب ٠٠ حتى أنهم قتلوا أنبيا الله الذين جاوهم يدعون الى منهج غيبي ويطلبون نبذ الإيمان المطلق بماديات الحياة ٠٠ وهنا يجب أن نفرق بني رسول ونبي ١٠٠ فالرسول مرسل بمنهج سماوي من الله سبحانه وتعالى وهو مؤيد من عنده ٠٠ والله يحفظه فلا يستطيعون الوصول اليه ٠٠ مؤيد من عنده ٠٠ والله يحفظه فلا يستطيعون الوصول اليه ٠٠ ولكن النبي لاياتي بمنهج \_ ولكن ياتي بقلوة سلوكية \_ اى أنه يأتي مطبقا لرسالة غيره من الرسل ٠٠ التطبيق السليم والصحيح يأتي مطبقا لرسالة غيره من الرسل ٠٠ التطبيق السليم والصحيح أسرائيل الذين لم يحتملوا منهج الله في البعد عن المأديات ٠

وقبل أن أبدأ الحديث عن الخواطر الايمانية حول سورة مريم و أحب أن أوضح حقيقة هامة ٠٠ هي أن الله سبحانه وتعالى حين يرسل رسولا ٠٠ يكون هذا الرسول من البشر ٠٠ لماذا ؟ ٠٠ لان رسالة الله في افعل ولا تفعل ٠٠ هي المنهج الذي اختاره الله سبحانه وتعالى للحياة الآمنة الطيبة على الأرض ٠٠ ولكن الله لايترك منهجه بدون تطبيق ٠٠ بل هو يرسل المنهج ٠٠ ويرسل من يطبقه ليكون قدوة حسنة للمؤمنين بالمنهج ٠٠ وليرى الناس كلهم المنهج يطبقه الطبيعة بشر مثلهم ٠٠ فلا يقولوا يا ربى ان هذا المنهج لا نستطيعه الطبيعة بشر مثلهم ٠٠ فلا يقولوا يا ربى ان هذا المنهج لا نستطيعه وتعالى بشرا رسولا ٠٠ يطبق المنهج بحذافيره ٠٠ ويريه للناس في الحياة العملية وفي التجارب اليومية ٠٠ حتى يكون هؤلاء الناس شهداء على أنفسهم يوم القيامة ٠٠ ولا يقول واحد منهم أن الله قد حملنا فوق قدراتنا أو فوق ما نطيق ٠

اذن فبشرية الرسول ٠٠ أمر حتمى للرسالات كلها ٠٠ ولو كان الرسول فوق مستوى البشر لوجدنا عذرا لاولئك الذين لايتبعون المنهج ويخالفونه ١٠ ولقال هؤلاء كيف تريدوننا أن تتبع منهجا وضع لمن هم فوق مستوى البشر ١٠ هؤلاء الذين طبقوا المنهج ليسوا بشرا مثلنا ١٠ أما نحن كبشر عاديين فقدراتنا تختلف ١٠ وهي في جميع الاحوال أقل منهم قدرة ١٠ فاذا أردت يا ربى أن ترسل لنا منهجا نتبعه ١٠ فارسل لنا بشرا رسولا يطبقه ١٠ ولا ترسل لنا رسولا فوق قدرة البشر لانك في هذه الحالة تطالبنا بما فوق طاقة البشر ١٠ ومن هنا كانت حتمية الرسالات تقتضي أن يكون الرسول بشرا ليكون قدوة مساوية لقدرة المؤمنين ١٠ فينخفوه قدوة حسنة دون ما حجة بأنه يملك ما فوق الطاقات البشرية نعود بعد هذه المقدمة الى الخواطر عن قصة مريم عليها السلام وتبدأ القصة كما يرويها القرآن الكريم بامرأة عمران ١٠

## « اذ قالت امرأة عمران رب اني نلدت لك ما في بطني محرد؛ فتقبل مني انك انت السميع العليم »

اى أن أمرأة عمران حينما حملت وقبل أن تلد و أو كانت تعرف أنها ستلد ذكرا أو أنشى و نفرت ما في بطنها لله سبحانه وتعالى ولعبادته وكان هذا النذر لمحة أيمانية من أمرأة مؤمنة أرادت أن تهب لله ذريتها تقربا منه و

« فلما وضعتها قالت رباني وضعتها أثثى والله أعلم بما وضعت وليس الذكر كالانثى وائى سميتها مريم وانى أعيدها بك وذريتها من الشيطان الرجيم » • • •

فوجئت امرأة عمران عندما وضعت أنها لم تضم ولدا ولكنها وضعت أنثى • وفى هذه الحالة انتابتها الحيرة • فقد كانت تريد ولدا يدعو الى منهج الله وينشأ فى عبادته • ولكنها وضعت بدلا من ذلك أنثى • فاتجهت الى الله سبحانة وتعالى لتقول :

« رُبِ انَى وَضَعَتُهَا أَنْثَى وَاللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا وَضَعَتَ وَلَيْسَ الذكر كالانثى »

أي أن الذكر أو الولد له قدرات على المشاق من الحياة ٠٠ وعلى الدعوة لدين الله لاتملكها الانثى ٠٠ ورد الله سبحانه وتعالى لمذكرها بطلاقة القدرة ٠٠ فقال يا امرأة عمران انتي أعلم بما وضعت ، وأنا الذي أخلق ما في الارحام ولست أخلقه فقط بل أعلم كل شي، عنه من يوم مولده الى يوم وفاته ٠٠ كم عمره ٠٠ وكم رزقه ٠٠ هل هو شقى أم سعيد ٠٠ مرزوق أو مقتر عليه في الرزق ٠٠ ماذا سيحدث له من أحداث ويصيبه من أمراض ٠٠ في كل رحلة حياته ٠٠ واعلم كل صغيرة وكبيرة عما يواجهه في الحياة ٠٠ وليس هذا فقط بل انني أخلق صورته وأعلم هذه الصورة قبــل أن يعرفها أحد من العالمين ٠٠ ومن هنا فان علمي بما جـــاء في الارحام يتجاوز علم الدنيا كلها ٠٠ والله سبحانه وتعالى لو شاء أن تضع امرأة عمران ولدا لأعطاها ولدا ولكن الطلاقة الكبرى بدأت منذ اللحظة الاولى لخلق مريم في رحم أمهـا فجعلهـا الله أنثي وحينئذ اتجهت أمهـا الى السماء وقالت يا ربى « وانى أعداها بك ودريتها من الشيطان الرجيم » • • أي يا ربي لاتجعل للشيطان كيدا ولا سيطرة على مريم وعلى دريتها ٠

### • لقاء مع القدرة

وهنا يأتى سؤال هام ٠٠ من أين عرفت امرأة عمران أن مريم ستكون لها ذرية \_ هل أنبأها الله سبحانه وتعالى بما هو قادم ٠٠ أم أنه دعاء كل أم لابنتها حسب ما هو متبع ، ولا أحد يعلم اذا كان الله قد أنبأ أمها بما أعده لمريم ٠٠ فلم يخبرنا الله سبحانه وتعالى أنه أنبأها ٠٠ ولكنه في الغالب دعاء كل أم ٠

هنا بدأت الخطوة الاولى لالتقاء مريم مع طلاقة القدرة ٠٠ فتقبلها الله سبحانه وتعالى كنذر نذر لله قبولا حسنا \_ وهذا القبول غير الاصطفاء الذى سنتحدث عنه فيما هو قادم ٠٠ ولكنه الخطوة الاولى على الطريق لى المعجزة الكبرى لطلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ وما يعده لبنى اسرائيل من نبى يفيقهم بطلاقة القدرة عن عبادة الاسباب والماديات وأنبتها نباتا حسنا ٠ وذهبت مريم الى مكان

تنقطع فيه الى العبادة ٠٠ وتنافس الاحبار ورجال الدين أيهم يكفلها 
٠٠ فقد كانت من طيب المنبت والخشوع الى الله سبحانه وتعالى 
بحيث رغب كل منهم فى أن يكون له شرف كفالتها ٠٠ والقوا 
أقلامهم ٠٠ وقسم الله سبحانه وتعالى أن يكفلها ذكريا ٠٠ ودخلت 
مريم وانقطعت لعبادة الله ٠

كان ذكريا يدخل على مريم المحراب ليحضر لها طعامها وشرابها ويطمئن عليها بينما انقطعت هي الى عبادة الله سبحانه وتعالى ٠٠ ولكن ذكريا فوجي، بشي، غريب ٠٠ ذلك أنه كلما دخل على مريم وجد عندها رزقا ٠٠ وأي رزق ذلك الذي وجده ٠٠ رزق عجيب ٠٠ فاكهة الصيف في الستاء من الشتاء في الصيف ٠٠ ورزق لا ينفد مهما أكالت منه مريم ٠٠ ولا يتلف أو يتعفل ٠

كان هذا شيئنا عجيبا أثار انتباه زكريا ٠٠ وكان هذا أول اصطفاء لمريم بأن اختصها ربها بطلاقة القدرة ٠٠ فأراها أنه يعطى ما يشاء لمن يشاء دون أسباب ٠٠ حتى اذا وقعت المعجزة ٠٠ ووضعت مريم عليها السلام عيسى ٠٠ بدون الاسباب البشرية ٠٠ لم تهتز اهتزازا يذهب نفسها ٠٠ ولم تشك في أن ما حدث ربما كان فيه خدعة ٠٠ بل انها رأت بعينها في الاصطفاء الاول بطلاقة القدرة ٠٠ ما يبرر ويسهل عليها فهم الاصطفاء الثاني على نساء العالمين ٠٠ بأن تضم بدون رجل ٠٠ ودون أن يمسها انسسان ٠٠ ولذلك كانت طلاقة القدرة في رزق مريم عن غير طريق الاستباب بداية تمهيدية من الله سبحانه وتعالى ٠٠ واصطفاء أول تمهيدا للاصطفاء الثاني على نساء العالمين ٠٠ ولكن زكريا النبي الحريص على مريم دخل الشك الى قلبه ٠٠ ورغم علمه بأن مريم متفرغة تمـــاما للعبادة ـ وانها لا تغادر غرفتها وتقضى الليل والنهار في الركوع والسحود لله سبحانه وتعالى ٠٠ ورغم علمه بأن مريممتفرغة تماما للعبادة ،وأنها لا تفادر غرفتها وتقضى الليل والنهار في الركوع والسجود لله سبحاته وتعالى ٠٠ الا أنه ببشريته أراد أن يتأكد فسألها « أنبي **لك هذا** » أى من أين ذلك يا مريم •

والله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا هنا لفتة كريمة فيها صلاح الكون كله ١٠٠ فلو أن كل رب الأسرة ٠٠ أو راع لمجموعة من الناس ٠٠ عندما وجد مظهرا من النعم لا يتناسب مع القدرات البشرية ٠٠ فال من أين لك هذا ؟ لصلح الكون كله ٠٠ ولأصبح كل انسان رقيبًا حقيقيا على أسرته ٠٠ ولكن الذي يحدث أن الاب أو المسئول عن الاسرة ٠٠ يجد من بناته وأولاده ما لا يتناسب مع قدراته المادية ٠٠ كفستان مرتفيع الثمن ، أو مال كثير ٠٠ أو أي شيء غال لايستطيعون شراءه ٠٠ لو أنه وقف وقال من أين لكم هــذا ٠٠ لعرف كل واحد منهم أنه الذا الحرف ، فانه سيحاسب ٠٠ ولعلم قبل أن يمد يده الى الحرام ٠٠ أن الحرام سيكشفه ٠٠ ويجعله موضع مسماءلة مع ولكنه حين يغمض الأب عينيه ويرى مع بناته وأولاده ما لايتناسب مع دخولهم فلا يسألهم من أين لكم هذا ٠٠ يشبع الفساد في الكون ٠٠ وتلك الآية ترينا مدى حوص زكريا على م يم وسلوكها ٠٠ مع أنها عابدة متعبدة ٠٠ منقطعة لعبادة الله سبيحانه وتعالى ١٠٠ الا أن ذلك لم يعفها من المساءلة من زكريا ٠٠ ولم يقل ذكريا لنفسه أن مريم امرأة عابدة متعبدة لا يمكن أن يأتيها هذا الا من طريق سنيم ٠٠ ولكنه وضع المساءلة أولا ٠٠ ليكون مِتَأَكِدًا مَائَةً فِي ٱلمَائَةُ مِنْ مُصَدِّرُ هَذَا الرَّزِقُ ٥٠ حَيِنَتُذُ رَدَّتَ مَسْرِيمٍ :

## « هو من عند ألله أن الله يرزق من يشاء بغير حساب »

وكان الرد مفاجأة لزكريا ١٠ فقد التقى وجها لوجه مع طلاقة قدرة الله التي تهب ما تشاء لمن تشاء دون اللجوء الى الأسسباب ١٠ وانما تقول للشيء كن فيكون ١٠ وهنا ثارت في نفس زكريا قضية قديمة ١٠ فهو ليس له ذرية وامرأته عاقر ١٠ وهو كنبي يخاف على أتباعه بعد موته أن يتفرقوا أو يضلوا ١٠ ويريد لهم قدوة سلوكية تحفظهم من بعده ١٠

 بولد ٠٠ وما دامت الاسباب لاتقيد قدرة الله سبحانه وتعالى ٠٠ فانه قادر على ان يهب زكريا مايريد

### • اعجاز الخالق

وهنالك ٠٠ وفي محراب مريم :

« هنالك دعا زكريا ربه قال ربى هب لى من لدنك ذرية طيبة انك سميع الدعاء »

## « أن الله يبشرك بيعيى مصدقا بكلمة من الله وسيدا وحصورا ونبيا من الصالحين »

• نزلت الملائكة على زكريا تبشره بالغلام • ليس بهذا فقط 
• بل تقول له ماهو مستقبله • والىماذا سيصير • فلم تكتف 
الملائكة بابلاغ زكريا بان الله سيهب له غلاما • بل انه سيكون 
سيدا ونبيا من الصالحين • وهكذا كان الابلاغ فيه اعجاز • اعجاز بعلم الخالق قبل ان يخلق • وقبل ان تحمل زوجة زكريا 
• فقال له ان زوجتك ستحمل • وستأتى بولد • ولن اخبرك 
بهذا فقط • بل ان هذا الغلام سيشب ويكبر • ويكون سيدا 
في قومه • ونبيا من الصالحين • وهكذا نرى مدى التفسير 
الصحيح لقول الله سبحانه وتعالى « ويعلم ما في الارحام » • وهو 
لم ينبىء زكريا بان امرأته ستلد ولدا • وهى قد حملت به • وقبل ان تحمل • وقبل ان يحدث اى اتصال بين زكريا وزوجته • وأنبأه بذلك 
قبل ان تحمل • وقبل ان يحدث اى اتصال بين زكريا وزوجته • وأنبأه بالمستقبل الذي ينتظر هذا الطفل بعد سنوات طويلة • وأنبأه بالمستقبل الذي ينتظر هذا الطفل بعد سنوات طويلة •

هنا اهتز زكريا ٠٠ اهتز من اللقاء بطلاقة القدرة ٠٠ وتذكر الاسباب التى تعطى ٠٠ واعتقد انه قد فهم خطأ ٠٠ قاراد ان يتأكد ٠٠ فرفع يده الى السماء مرة اخرى ٠٠ وقال :

## « رب أنى يكون لى غلام وقد بلغنى الكبر وامرأتي عاقر »

• • رفع ذكريا يده الى السماء وقال ياربى لقد التبس على الامر فانا اريد ان اتأكد اننى لم أسىء الفهم • • انا ياربى رجل عجوز • • وأمرأتى عاقر لا تلد • • الأسباب هنا ممتنعة من الناحيتين • • ناحية زكريا الذى بلغ من الكبر عتيا • • ولم يعد بالاسباب صالحا لانجاب الولد • • وحتى هب أن زكريا صالح لذلك فامرأته عاقر • لم تلد طوال حياتها • • ولم تلد في شبابها • • فهل ياربى اذا كنت لم أستطع أن انجب الولد في شبابى • • واذا كانت زوجتى عاقرا لم تحمل طوال حياتها • • اتأتى الآن وهي عجوز لتحمل • • وآتى لم تحمل طوال حياتها • • اتأتى الآن وهي عجوز لتحمل • • وآتى الآن أنا وأنا شيخ كبير لافعل ماعجزت عن ان افعله في شبابى • • هنا اهتز ذكريا بالاسباب • • وكان لقاؤه مع طلاقة القدرة • • وكان اول لقاء له • • لقاء قويا هزه من اعماقه فاعتقد انه قد فهم خطأ قول الملائكة أو أن هناك لبسا ما • • حينئذ يقول له الله سبحانه وتعالى :

« كذلك قال ربك هو على هين وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئا » ٠٠

> وفى سورة آل عمران : « كذلك الله يفعل مايشاء »

هنا يذكر الله سبحانه وتعالى زكريا بحقيقتين هامتين حول طلاقة القدرة فيقول له ان الله يفعل ما يشاء ،أى ليسهناك قيودعلى ارادة الله سبحانه وتعالى ٠٠ واذا كانت هناك الأسباب فى الدنيا فالله هو الذى خلق الاسباب ٠٠ ولايمكن ان يكون المخلوق قيدا على الحالق الذى خلق الاسباب وتعلى خالق الاسباب لاتقيده هذه الاسباب وتحد

من قدرته ۱۰ بل انه يقعل مايشاء دون ان تكون هناك في الكون كله قدرة مانعة لهندا الفعيل ١٠ أو موققة له ١٠ وأو كانت هي الاسباب التي خلقها لالله سبحانه وتعالى لنظام الحياة في الكون ١٠ ثم يلفت الله سبحانه وتعالى زكريا الى الحقيقة الثانية ١٠ فيقول له انك تتعجب مما ابلغتك الملائكة واخبرتك به ١٠ ولكنك يجب ألا بتعجب لان الذي تحسبه صغبا ومستحيلا هو على هين ١٠ انه امر بسيط جدا بالنسبة لى ١٠ أنا الذي خلقت هذا الكون كله بما فيه ومن فيه ١٠ هل يستعصى على أن اخلق لك غلاما ١٠ ذلك امر هين ولي من فيه ١٠ هل يستعلى على أن اخلق لك غلاما ١٠ ذلك امر هين فانظر الى نفسك حتى يزول العجب فقد خلقتك من قبل ولم تك فانظر الى نفسك حتى يزول العجب فقد خلقتك من قبل ولم تك شيئا ١٠ أوجدتك من العدم ١٠ فلماذا تتعجب أن أخلق لك ابنا ١٠ فمن السهل على أن أهبه لك الولد ٠

### • العطاء • • بلا أسباب

وكانت هذه افاقة لزكريا وهو واقف في محراب مريم ٠٠ وأول مارآه من طلاقة قدرة الله التي جعلته بعد ذلك لايشك في مريم ابدا اذا وجد عندها اشياء عجيبة ٠٠ بل يعلم ان طلاقة القدرة تستطيع ان تعطى بلا اسباب ٠٠ بدليل انها اعطت زكريا الولد بلا اسباب ٠٠ وكان هذا من الله سبحانه وتعالى تطهيرا لمريم عليها السلام من أي شك يمكن أن يقع في أي نفس بشرية ٠٠ ذلك ن المعجزة التي تمت مع ذكريا وفي المحراب عند مريم ٠٠ جعلته يعرف يقينا ان الله يرزق، من يشاء بغير حساب ٠٠ ولا يتساءل هو أو غيره عما يكون عند مريم من رزق يهبه الله لها

ويمضى القرآن الكريم لبروى قصة مريم:

« واذ قالت الملائكة يامريم ان الله اصطفاك وطهرك واصطفاك على نسباء العالمين • يامريم اقنتى لربك واسجدى واركعي مع الراكعين »

هنا نزلت الملائكة الى مريم لتنبئها أن الله قد اصطفاها وطهرها ثم اصطفاها على نساء العالمين ٠٠ الاصطفاء الاول هو بالعيش مع طلاقة قدرة الله سيبحانه وتعالى ٠٠ والله تقبل مريم عند ولادتهما كنذر لله ٠٠ ثم اصطفاها بان جعلها دون خلقه تعيش دائما مع طلاقة القدرة استعدادا لما سيحدث من ولادة المسيح عليه السلام ثم طهرها بعد ذلك بان منع عنها الشياطين وجعلها تتطهر بالعبادة الدائمة له والركوع والسنجود لله سمحانه وتعالى ٠٠ ثم حدث الاصطفاء الثاني وهو اختيارها دون نساء العالمن كلهن ٠٠ ان تضع مولودا دون ان يمسها رجل ٠٠ وكان الاصطفاء الثاني هو اصــطفاء لمريم بالذات ٠٠ ولذلك نلاحظ في القرآن الكريم أنه حين تأتي إنباء المعجزات والقصص الايمانية لايذكر الله سبحانه وتعالى الاسم كاملا ٠٠ لماذا ؟ ٠٠ لان هذه لمحات ايمانية مقصود ان يقتدى بها الناس ٠٠ ولو انهم ذكروا باسمائهم كاملة ٠٠ لكانت هذه المعجزات خاصة بهم لاتتكرر لغيرهم ١٠ الا مريم ١٠ فكلما ذكرت في القرآن ١٠ قال الله سنحانه وتعالى مريم ابنة عمران ٠٠ لان معجزة الميالاد من أنثى بلا ذكر لن تتكرر بالنسبة لنساء العالمين كلهن الى يوم القيامة ٠٠ فهذا اصطفاء لمريم أو احتيار لها لهذه المعجزة دون نساء العالمين ٠٠ ويلاحظ هنا ان الله سبحانه وتعالى لم يستخدم لفظ نســاء الارض ٠٠ ولكنه استخدم لفظ نساء العالمين ٠٠ اي نساء الانس والجن وكل مخلوقات الله ٠٠ لن توجد أنثى يتكرر لها ما حدث لمسريم ممن اصبطفاء الله سبحانه وتعالى به وهي معجزة الميلاد من أنثى بدون ذكر

تم الاصطفاء الاول ٠٠ ثم بعد ذلك قضت مريم سسنوات فى العبادة حتى تظهرت ٠٠ والتقت بطلاقة القدرة وألفتها فأصبح لله يرزقها بغير حساب ويطهرها ويحفظها من شياطين الانس والجن ٠٠ ثم جاء الاختيار الثانى ونزلت الملائكة على مريم لتقول لها :

« ان الله يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسى بنمريم »

كانت هذه أول بشارة لمريم ومحاولة لاعدادها لما سيتم من ولادة عيسى بن مريم عليه السلام واخذت مريم بهذه البشارة ٠٠ فرغم التقائها مع طبلاقة القدرة ٠٠ وتعودها عليها في الرزق من الله بغير حساب ٠٠ ورغم انها قضت فترة طويلة تتعبد وتتطهر ٠٠ وحفظها الله من كل الشياطين ٠٠ فان نفسها إهتزت من وقع الخبر ٠٠ واتجهت الى السماء وقالت

### « رب انی یکون لی غلام ولم یمسسنی بشر »

اتجهت هى الاخرى كما اتجه زكريا الى الاسباب · ومع عيشها في ظل طلاقة القدرة في المحراب فانها لم تستطع ان تستوعب تماما طلاقة القدرة في الخلق · فقالت ياربي كيف الد ولم يمسسني بشر · لم يقربني رجل · فكيف أضع غلاما · وهنا جاء رد الله سبحانه وتعالى :

## « قال كذلك الله يخلق مايشاء أذا قفى أمرا فأنها يقول له كن فيكون »

لم يقل الله سبحانه وتعالى لها كيف سيتم ذلك ٠٠ ذلك أن الحلق مما احتفظ الله به لنفسه ٠٠ ولم يطلع عليه احدا من خلقه ٠٠ حتى أن ابراهيم عليه السلام حينما سأل الله :

### « رب أرنى كيف تحيى الموتى »

ولم يقل له الله سبحانه وتعسالى كيف يحيى الموتى ولم يطلعه على سر الحياة والموت ووانها ادخله فى تجربة وأى فيها احياء الموتى بقدرة الله وفياء بالطير وقطعه ثم وضع كل جزء على جبل ثم دعاهم فجاءوا اليه احياء ووكانت صده تجربة عملية على احياء الموتى و ولكنها لم تكن اخبارا من الله سبحانه وتعالى لابراهيم عن سر الحياة والموت

كذلك مريم ٠٠ حين سالت الله سبحانه وتعالى ٠٠ كيف سيكون لى ولد ولم يمسسنى بشر ، لم يعطها سر الخلق ٠٠ ولكنه قال لها : ای لم تتعجبین آن الله قادر علی آن یخلق مایشا، ۱۰ وقد آراك طلاقة القدرة فی الرزق ۱۰ وسیریك طلاقة القدرة فی الاصطفا، ۱۰ لم تتعجبین یامریم ۱۰ الم یخلق الله سبحانه و تعالی آدم بدون ذکر أو أنثی ۱۰ فالله سبحانه و تعالی لیس لقدرته حدود ۱۰ آنه قادر آن یخلق بدون ذکر أو أنثی کخلق حواه ۱۰ وقادر آن یخلق آدم ۱۰ وقادر آن یخلق بدون أنثی کخلق حواه ۱۰ وقادر آن یخلق من یخلق من آنثی بدون ذکر کعیسی بن مریم ۱۰ وقادر آن یخلق من یخلق من آنثی وجو خلق الاسسباب ۱۰ اذن فلا عجب منا لان الله سبحانه و تعالی یخلق مایشا، و اذا آراد آمرا فانه لا یلجأ آلی الاسباب ۱۰ وانما بطلاقة قدرته یقول له کن فیکون ۱۰ اذن فلا تتعجبین مما بشرتك به المالائكة ۱۰ لان الله قادر علی آن یخلق عیسی دون آن بهسک بشر

#### الذا جاء الملك

وجاء الملك المكلف بالمهمة الى مريم ٠٠ فظهر لها على هيئة بشر ، قد يقول بعض الناس مادامت الملائكة قد بشرت مريم بالفيلام ٠٠ ومادام الله سبحانه وتعالى قد لفتها الى طلاقة القدرة فى انه يقول للشيء كن فيكون ٠٠ فلماذا جاء الملك الى مريم وتمثل لها فى صورة انسان ١٠ ينقول ان فى ذلك حكمة كبرى ١٠ ان الملك لهم يأت الى مريم ولم يتمثل لها فى صورة انسان ١٠ ويقول لها أنا رسول ربك لاهب لك غلاما زكيا ١٠ ثم يختفى فجأة دون أن يمسها لو لم يحدث ذلك لربما دخل الشهك الى قلب مريم ١٠ واعتقدت ان بشرا قد مسها بان خدرها أو وهى نائمة ١٠ وعلى العموم لم يكن الامر يدخل يقينا الى نفسها ١٠ ولكن كون الملك جاء ١٠ وكونه تمثل لها بشرا سويا ١٠ وكونه قال لها انى رسول ربك لأهب لك غلاما زكيا ١٠ وكونه اختفى دون ان يمسها ١٠ ادخل اليقين فى قلب مريم فلى ان ماحدث لها ١٠ هو من طلاقة قدرة الله وليس لبشر دخل فيه ١٠ ماحدث لها ١٠ هو من طلاقة قدرة الله وليس لبشر دخل فيه ١٠ ولذلك أراد الله سبحانه وتعالى أن يثبت فؤادها مرة اخرى بعد ان

اهترت نفسها دکر ۱۰ وهناً ۱۰ ومع هذا التثبیت من الله سبحانه و تعالی لم ۱۰ لانها تجربه سیکذبها فیها الیهود ۱۰ ولو لم تکن علی یقین مما حدث ۱۰ وانه من طلاقة قدرة الله فان نفسها قد تهتز و تضعف ۱۰ ذلك لانه امر غیر مألوف فی تاریخ البشر کلهم ۱۰ وانه یصطدم باسباب العقل ۱۰ وانه لایتمشی مع المنطق البشری ۱۰ ومن هنا کان لابد من تثبیت مریم تثبیت الیقی ۱۰ حتی لاتهتز نفسها ابدا لما سیقابلها من أهلها وعشیرتها من انکار وعدم تصدیق لما حدث ۱۰ و کان لابد أن تکون مریم علی یقین کامل من أن مشیئة الله سبحانه و تعالی هی التی اعطتها عیسی علیه السلام ۱۰ ومن هنا کان التثبیت بالتعرف علی طلاقة القدرة ۱۰ فی آمور مادیة محسة کالرزق ۱۰ بالتعرف علی طلاقة القدرة ۱۰ فی آمور مادیة محسة کالرزق ۱۰ تری مالا یراه غیرها ۱۰ ثم بالاخبار من الملائکة ۱۰ ثم بعد ذلك تری مالا یراه غیرها ۱۰ ثم بالاخبار من الملائکة ۱۰ ثم بعد ذلك بالیقین من الروح آو الملك الذی ارسله الله لها علی صورة انسان ۱۰ بالیقین من الروح آو الملك الذی ارسله الله لها علی صورة انسان ۱۰ ومع ذلك قالت مریم

### « أنى يكون لى غلام ولم يمسسنى بشر ولم أك بغيا »

· وعادت مريم الى الأسماب مرة أخرى · · فرد الله :

« هو على هين ولنجعله آية للناس ورحمة منا وكان أمراً مقضياً »

هنا حسم الله سبحانه وتعالى المسألة مع مريم تماما في رده عليها هذه المرة فقال ان ذلك على هين وبسيط ان اهبك غلاما بدون بشر و وسيكون هذا الغلام آية للناس ،أي معجزة من الله سبحانه وتعالى لخلقه يفيقهم من الماديات التي عبدوها من دون الله ٠٠ ورحمة منا ٠٠ أي أنه سبكون رحمة لمن يتبعه ٠٠ يقودهم الى الطريق ٠٠ ويكون قدوة لهم ٠٠ وينقذهم من ضلال بنى اسرائيل وعاديتهم « وكان أمرا مقضيا » ٠٠ هنا الحسم ١٠ أي

أن الله سبحانه وتعالى أرد أن يقول لمريم أن هذا الامر قد قضى وأنتهى ٠٠ ولم يعهد لك خيهار فيه ١٠ وأنه بعد هذا الاعداد كله فلابد ان يدخل اليقبن قلبك على ان "لله سهمانه وتعالى يقول للشيء كن فبكون فيمها يريد ان يفعله ١٠ ولقد قضى الامر وانتهى ١٠ ولم بعد موضع أخذ ورد ١٠ وحملت مريم بطلاقة القدرة ١٠ وذهبت الى مكان بعيد عن الناس ١٠ فقد كانت تخشى ان تواجههم ١٠ فهى تعلم يقينا أن هذا آية من آيات الله ١٠ ولكن ماذا ستقول لهم ١٠ وكيف تشرح لهم طلاقة القدرة ١٠ وهم لايعرفون عنها شيئا ١٠ أن بنى اسرائيل أناس ماديون ١٠ والمهادة تبعد الشفافية عن الجسم وتجعله معتما ١٠ لايرى الا ماهو مادى صرف الشفافية عن الجسم وتجعله معتما ١٠ لايرى الا ماهو مادى صرف لتقول لهم كلاما عن طلاقة قدرة الله ١٠ وكيف سيصدقونه وهم على غير علم ٠٠

## • وكان هذا يخيف مريم

كان هذا هو الذي يخيف مريم عليها السلام ٠٠ وهو الذي جعلها تبتعد عن الناس الى مكان قصى بعيد تضع فيه طفلها ٠٠ لانها لم تكن تستطيع أن تواجه وحدها قوما لا يعلمون شيئا عن طلاقة القدرة ٠٠ مريم نفسها كانت على يقين مما حدث ٠٠ وبعد الآيات البينات التي أراها لها الله سبحانه وتعالى ٠٠ وتبشير الملائكة لها ٠٠ ثم الملك الذي ظهر ليجعلها تتأكد يقينا أنه لم يمسسها بشر ٠٠ ثم قول الله سبحانه وتعالى « وكان أموا أنه لم يمسسها بشر ٠٠ ثم قول الله سبحانه وتعالى « وكان أموا مقضيا » ٠٠ كل ذلك قد جعل مريم لا تهتز ولا تظن بنفسها السوء • • بل هي على يقين من المعجزة ٠٠ ولكن ماذا تقول للناس • • وكيف تفسر لهم ما حدث • • وكيف تجعلهم يصدقون ؟

ولكن الله سبحانه وتعالى لم يكن غافلا عن هذا ٠٠ كان يعلم هذا كله ٠٠ وهو العليم بخلقه ٠٠ وكان يعرف أن مريم اذا واجهت بنى اسرائيل وقالت لهم انها طلاقة قدرة الله فلن يصدقوها ٠٠ ولن يستمعوا اليها ٠٠ وسيفترون عليها مختلف الافتراءات ٠٠ حينئذ جاء الحل من السماء ٠٠ قال لها الله سبحانه وتعالى أنت لن تتكلمى يا مريم ولا أريد لك أن تتكلمى ٠٠ ذلك أنك مهما قلت فان كلامك قد يؤخذ وينسج عليه افتراءات ضدك ٠٠ ولكن الذى سيتكلم هو هذا الطفل الرضيع الذى يبلغ من العمر ساعات فقط ٠٠ سأجعله ينطق أمامهم لأريهم طلاقة القدرة ٠٠ فاذا ما رأوا آمنوا ٠٠ لا يوجد طفل فى العالم يتكلم بعد ولادته بساعات ٠٠ ولايستطيع لفترة قد تزيد الى العام ٠٠ ولكنى سأجعل عيسى بن مريم يتكلم بعد ولادته بساعات ٠٠ لماذا ٠٠ لمجرد الاعجاز ٠٠ لا ٠٠ فالله سبحانه وتعالى أعلى وأكبر من أن يريد شهادة من خلقه على اعجازه ٠٠ أو أن يريد شهادة من خلقه على اعجازه ٠٠ أو أن يريد التى فعلت كل هذا وجاءت بعيسى بن مريم ٠٠ أريهم طلاقة القدرة على الطفل الصغير علها تفيفهم من غيهم وتجعلهم يحسدون أنه من الجرم والاثم الكبير الافتراء على مريم ٠٠٠

ومن هنا فان عيسى بن مريم تكلم ساعة ولادته ٠٠ بل انظر الى دقة تعبير القرآن الكريم ٠٠

### « فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربك تحتك سريا »

أى أن عيسى بن مريم عليه السلام تكلم لحظة ولادته وعمره دقائق فقط ٠٠ وقبل أن تمتد يد أمه لتلتقطه من تحتها ٠٠ لا تحزنى فقد جعل الله تحتك نورا منه يهدى الى الحق ٠٠ وكان قول عيسى عليه السلام ردا على مريم التى كانت تفكر ٠٠ كيف ستلاقى قومها به ٠٠ وماذا ستقول لهم ٠٠ وكان الموقف بالنسبة لها عصيبا ٠٠ ومى أنها قالت « يا ليتنى مت قبل هذا وكنت نسيا منسيا » ٠٠ ومى فى لحظة تمنيها الموت لأنها تعرف ما ستقابله من بنى اسرائيل ٠٠ وكيف سسيقابلونها بالنكران والافتراءات ١٠ والموقف العصيب الذى ستمر به ٠٠ وهى فى قمة هذا ٠٠ تكلم عيسى بن مريم وقال الذى ولد منذ دقائق فقط أنها فى حاجة الى الطعام والشراب ٠٠ الذى ولد منذ دقائق فقط أنها فى حاجة الى الطعام والشراب ٠٠

لتقوى وتشتد وتستطيع أن تواجه ما هو قادم ٠٠ فقال لها « وهزى الله بجلع النخلة تساقط عليك رطبا جنيا فكل واشربي وقرى عينا » ٠٠ ثم جاءت الآية الكبرى من الله سبحانه وتعالى ٠٠

### « فاما ترين من البشر أحدا فقولي اني ندرت للرحمن صوما فلن أكلم اليوم انسيا » • •

عند هذه النقطة اطمأن قلب مريم ٠٠ وعرفت أن الله سبحانه وتعالى الذى اصطفاها على نساء العالمين لن يتركها ٠٠ وأنه سيرسل معها من يدل على صدقها وطهرها ٠٠ وأن هذا الطفل الصغير الضعيف سيكون الدليل على قدرة وعظمة الله سبحانه وتعالى وعلى صدق مريم ٠٠.

### • المواجهة ٠٠ بالمجزة

وحين اطمأنت مريم عليها السلام الى أن الله سبحانه وتعسالي

سيرسيل معها الدليل المادى الذى لا يحمل الشك على صدقها ٠٠ اطمأن قلبها ٠٠ وحملت ابنها وذهبت الى قومها ٠٠ ويقول القرآن الكريم :

« فأتت به قومها تحمله ٠٠ قالوا يا مريم لقد جئت شيئا فريا يا أخت هارون ما كان أبوك امرأ سوء وما كانت أمك ىغيا » ٠٠

وهكذا نجد أن المواجهة التي توقعتها مريم قد حدثت ٠٠ وأن بني إسرائيل قد واجهوا مريم بالسوء قبل أن يسمعوا منها كلمة واحدة ٠٠ وهم كقوم ماديين عبدوا الأسباب ٠٠ لم ينتظروا حتى تتكلم مريم لتروى لهم ما حدث وهو المنطق الطبيعي في هذه الأشياء ٠٠ فقد كانَ من المكن أن يسألوها عن هذا الطفل ٠٠ ربما ليس طفلها ٠٠ ربمًا وجدته في مكان يواجه خطرًا فجاءت به ٠٠ وربمًا الافتراضات التي تحتم الأخذ بحسن النية أولا لم ترد على خاطر بني اسرائيل . • بل افترضوا السوء من أول وهلة وأخذوا يعيرونها وأنها ارتكبت اثما كبيرا ويذكرونها بطيب أصلها وصلاح أبويها وأخيها هارون ٠٠ وكيف أن هذا الصلاح والتقوى كان يجب أن ينتقل اليها ٠٠ وأن تكون هي قدوة سلوكية حسنة ٠٠ واتهموا قبل أن يسالوا وقبل أن يعرفوا الحقيقة ٠٠ وفي هذا يبين لنا القرآن الكريم سوء أخلاقيات بني اسرائيل واسراعهم الى الظن بالسوء والافتراء في الاتهام ٠٠ وكيف أنهم وقد عصوا الله وقتلوا أنبياءهم ١٠ انما ذلك عن خلق سييء لا يعرف للعمل الطيب مكاتل

حينئذ ماذا فعلت مريم ٠٠ أشارت الى عيسى عليه السلام وهى تحمله ٠٠ فبهت القوم لأنهم لم يتوقعوا منها ذلك ٠٠ كانوا يتوقعون أن تتحدث هى معهم ٠٠ أو أن تقول لهم شيئا يبرئها ٠٠ أو تحاول تبرير ما حدث ٠٠ ذلك كان ظنهم ولكنهم فوجئوا بها وهى تشير الى الطفل الصغير ٠٠ ولم يفهموا لأن طلاقة القدرة غابت عنهم وهم لا يتعاملون الا بالأسباب ٠٠ فأبدوا عجبهم مما فعلته مريم فقالوا

« كيف نكلم من كان في المهد صبيا » ١٠ أى يا مريم آنت تستخفين بعقولنا فهذا طفل صغير عمره ساعات ١٠ أو يوم أو بعض يوم ٠٠ فكيف تطلبين منا أن نتحدث معه ١٠ وهل ينطق مثل هذا الطفل ١٠٠ أن الأسباب كلها تقول لا ١٠٠ أنه عاجز عن النطق ٠

ولكن الله سبحانه وتعالى أنطق عيسى بن مريم ٠٠ أنطقه وهو طفل صغير ١٠٠ أنطقه ليثبت لهم طلاقة القدرة ١٠٠ وأن الله سبحانه وتعالى الذي لا يجعل طفلا ينطق الا بعد عام أو أكثر من عام من عمره ٠٠ يستطيع أن يجعل طفلا عمره يوم أو بعض يوم أن يتحدث ٠٠ ولا يجعله يتحدث حديث الأطفال ١٠٠ بل يجعله يتحدث حديث الرجال راجحي العقل والمنطق ١٠٠ وأن يناقش ويرد بالحجة عليهم الرجال راجحي العقل والمنطق ١٠٠ وأن يكلمهم وكأنه قد بلغ مبلغ الرجولة ١٠٠ وعقل كل شيء ٠٠

### ● المعجزة ٠٠ والحكمة

لماذا وقعت هذه المعجزة ٠٠ ولماذا أتمها الله سبحانه وتعالى ١٠٠ ليجعل هؤلاء القوم المادين يوقنون بما حدث لمريم ١٠٠ فلو أنها رزقت طفلا عن طريق عادى كما تلد النساء لما استطاع هذا الطفل أن يتكلم أو ينطق حرفا واحدا ١٠ وحتى ولو كانوا قد انتظروا عليه حتى يكبر ١٠ ليتعلم النطق لكان حديثه حديث الأطفال ١٠ فيه سنذاجتهم وافتقارهم الى المنطق والحجة والفهم ١٠ ولكن كون عيسى ابن مريم نطق بعد ولادته بيوم أو بعض يوم فان ذلك معناه يقينا أن ذلك الطفل لم يأت بالطريق العادى وهو الذكر والأنثى ١٠ ولكن معجزة كلامه تدل على طلاقة القدرة في مولده ١٠ وأن مريم لم يمسسها بشر ١٠ وأنما عيسى بن مريم جاء بكلمة «كن » ١٠ والا يمسسها بشر ١٠ وأنما عيسى بن مريم جاء بكلمة «كن » ١٠ والا أن ينجب على بني اسرائيل أن يفيقوا ساعة نطق عيسى بن مريم ١٠ وأن يعلموا أنهم أمام معجزة خارقة لله سبحانه وتعالى ١٠ وأن يؤمنوا بكل ما تقوله مريم ١٠ ويؤمنوا بعيسى رسولا ونبيا ١٠٠

ماذا قال عيسى بن مريم ٠٠ كان أول ما قاله « قال انى عبد الله آتانى الكتاب وجعلنى نبيا » ٠٠ أى أن أول ما بشر به هو رسالته

ورسول ١٠٠ فيحمل الموقف بأنه عبد من عباد الله وبشر مما تحتمل ١٠٠ فحسم الموقف بأنه عبد من عباد الله وبشر ورسول ١٠٠ ثم بعد ذلك قال « آتانى الكتاب وجعلنى نبيا » ١٠ أى جعل لى كتابا سأبلغه اليكم ١٠٠ ورسالة من السماء لكم ١٠٠ وهكذا كانت أولى معجزات عيسى عليه السلام في أولى كلمات نطقها ١٠٠ فقد أبلغهم بالمستقبل وهو مازال في المهد صبيا ١٠٠ فقال لهم أنى قد جئتكم بكتاب من الله سبحانه وتعالى ١٠٠ لاهديكم الى صراطه المستقيم والله جعلنى لكم نبيا ١٠٠ وفوق ذلك آتانى الحكمة ١٠٠ وأنتم ترون هذه الحكمة ١٠٠ وأنا أتحدث اليكم ١٠٠ فليس حديثي هذا تجادلكم فيما تقولون ١٠٠ وكانت هذه معجزة ثانية بطلاقة القدرة يجادلكم فيما تقولون ١٠٠ وكانت هذه معجزة ثانية بطلاقة القدرة ورسالة ١٠٠ ومازال عيسى بن مريم في فقط من الله سبحانه وتعالى ١٠٠ بل أعطى نعمة الحكمة أيضا ١٠٠ فقط من الله سبحانه وتعالى ١٠٠ بل أعطى نعمة الحكمة أيضا ١٠٠

### « وجعلني مباركا أينما كنت وأوصاني بالصلاة والزكاة مادمت حيا » • •

ومضى عيسى بن مريم فى كلامه ليقول أن الله سبحانه وتعالى قد أحاطنى ببركته أينما أكن ٠٠ فما من مكان أذهب اليه ١٠ الا حلت فيه البركة ١٠ وملاه الرزق ١٠ كما أوصانى الله سبحانه وتعالى أن أعبده حق عبادته مادمت حيا ١٠ والعبادة واجبة على الانسان فى فترة الحياة التى تتصل فيها الروح بالمادة ١٠ تلك الفترة هى التى يكون فيها الانسان محتارا أن يفعل أو لا يفعل ١٠ أن يعبد الله أو يعصيه ١٠ فقبل الحياة ١٠ وبعد الموت لا يكون هناك اختيار ١٠٠ بل هو قهر ١٠ والله سبحانه وتعالى قال فى قرآنه الكريم « لتنلر من كان حيا » ١٠ أى أن القرآن الكريم للأحياء وليس للأموات ١٠ ولا يستطيع واحد عصى الله فى حياته الدنيوية أن يقول بعد أن يموت ولا يستطيع واحد عصى الله فى حياته الدنيوية أن يقول بعد أن يموت وارتكبته من معاص ١٠ فبعد الموت ينقطع عمل ابن آدم ١٠ ويعرف جراءه أو مصيره ١٠ بل أنه فى ساعة ( الغرغرة ) ١٠ وهى ساعة

خروج الروح من الجسد ٠٠ تعرض أعمال ابن آدم عليه ٠٠ فان كانت طيبة انفرج وجهه وظهر السرور عليه ٠٠ وعندما تنظر اليه بعد الموت ٠٠ تقول ان نهايته أو خاتمته كانت طيبة ٠٠ وان كان عمله سيئا ٠٠ انقبضت أساريره واكفهر وجهه ٠٠ وحاول أن ينطق بالشهادتين فخانه لسانه ٠٠ وفي هذه اللحظة يعرف أن مصيره هو النار ٠٠ والذي يصل الى حالة الغرغرة يعرف يقينا أنه هيت ٠٠ ويبدأ أولى دقائق حياته في العالم الآخر ٠٠ وهكذا جاء قول عيسي بن مريم مؤكدا أنه كنبي لم يعضمن التكليف ٠٠ فقد طلب منه الله سبحانه وتعالى وأوصاه بأن يعبده حق عبادته مادام حيا ٠٠

ويعضى عيسى بن مريم عليه السلام ٠٠ ليكمل ما أوصاء الله به فيقول ٠٠ « وبرا بوالدى ٠٠ وهذه تأتى لتؤكد لبنى اسرائيل مرة أخرى معجزة الله فى مريم عليها السلام ٠٠ فلو أن عيسى جاء من ذكر وأنشى ٠٠ لقال وبرا بوالدى ٠٠ ولكنه قال وبرا بوالدتى ليكون شاهد صدق على طريقة خلقه ٠٠ وأنه لم يأت من ذكر وأنشى ٠٠ بل أتى بطلاقة القدرة من مريم عليها السلام دون أن يمسسها رجل ٠

## • وكانت معجزة كافية

وهنا يجب أن يكون لنا وقفة ١٠ لقد أتت مريم قومها وهي تحمل عيسى عليه السلام ١٠ ونطق عيسى وهو في المهد ١٠ وكانت هذه معجزة كافية لتقنع بنى إسرائيل بأن ما حدث ليس شيئا عاديا ١٠ ولا تنطبق عليه أسباب الدنيا التي يعرفها الناس ١٠ ولكن الله سبحائه وتعالى يعرف عناد بنى اسرائيل ١٠ ومكابرتهم في الحق ١٠ وامعانهم في الباطل ١٠ ولذلك فقد أراد أن يأتي بأكثر من آية ١٠ تأكيدا لصدق مريم عليها السلام في كل ما تقول ١٠ ولم يجمل ١٠ تأكيدا لصدق مريم عليها السلام في كل ما تقول ١٠ ولم يجمل الطفل ينطق فقط ١٠ ولكنه جعله يؤكد لهؤلاء القوم بأنه جاء من امرأة دون أن يمسسها رجل ١٠ ويؤكد لهم هذا بكلامه هو ١٠ ومو رسول وتبي ١٠ مؤيدا من الله بمعجزة منذ لحظة ولادته ١٠ ومبلغا عن الله سبحانه وتعالى برسالة ومنهج ١٠ ومن هنا ١٠ فانه صادق

أمين فيما يقوله ٠٠ فاذا قال وبرا بوالدتى ولم يقل وبرا بوالدى
٠٠ فان ذلك معناه صدق معجزة مريم ٠٠ ومكذا يسوق الله سبحانه
وتعالى الدليل تلو الدليل لبنى اسرائيل على طللقة القدرة ٠٠
وصدق رسالة عيسى عليه السلام ٠٠ ورغم ذلك فقد كابروا ولم
يؤمنوا ٠٠

ويمضى عيسى عليه السلام ليقول « ولم يجعلني جبارا شقيا » أي أنني لم آت اليكم كجبّار يفسد في الأرض ويقهر الناس ويجبرهم على الأشبياء ٠٠ وينشر الرعب وسنفك الدماء ٠٠ بل جئتكم رحمة من الله سبحانة وتعالى و رحمة منه لاعيدكم الى المنهج الذي تركتموه والخذتموه وراءكم ظهريان أي وضعتموه وراء ظهوركم حتى لاتلتفتوا اليه ولا ترجعوا اليه أبدا وجئتكم كرحمة لأحل لكم بعض الذي حرم عليكم ١٠ وفي هذا رحمة من الله وفضل ١٠ انه يرفع العنت عنكم ومريل عنكم بعض المشاق التي فرضت عليكم بعصيانكم للمنهج ولأوامر الله ١٠ أنا قد جئت لأرفع عنكم كل هذا برحمة من الله سبيحانه وتعالى ٠٠ فكأنني رحمة في أن أن أعيدكم الى المنهج ٠٠ لتعودوا الى طريق الله السوى ٠٠ وأجنبكم عذابه وغضبه ٠٠ وجثت اليكم لأيسر لكم حياتكم فأحل لكم بعض ما حرم عليكم ٠٠ وجئتكم برحمة أخرى ٠٠ هي أنني أخرجكم من الماديات التي غرقتم فيها و والفتكم الى الغيب والى الله سبحانه وتعالى و علكم ترعون الله وتهتدون ٠٠ وتعرفون أنه بجانب ماديات الدنيا ٠٠ فهناك الغيب والروح وو وهناك غير المادة التي تعبدونها وتتخذونها الها ومناك الله سيجانه وتعالى الذي مو بطلاقة قدرته يستطيع أن يجقق لكم كُلُّ مَا تَرْيُدُونَ ١٠ فَلَا تَتَخَذُوا مِنْهِجِ اللَّهُ وَرَاءُ ظَهُورَكُمْ وَتَنْبُدُوهُ ٠٠ وتعبدوا مادة الدنيا وحدها

لم يجعلنى الله جبارا ٠٠ ولكنه سبحانه وتعالى جعلنى رحمة ٠٠ ولم يجعلنى شقيا محكوما عليه بالشبقاء والعذاب ٠٠ بل جعلنى مرضيا عنه منه ١٠٠ أى أن الله قد رضى عنى في الدنيا والآخرة ٠٠ ولم يجعلنى من زمرة الاشقياء الذين يشقون بغضب الله في الحياة الذنيا وعذابه في الآخرة ٠

ثم يمضى عيسى بن مريم عليه السلام « والسنام على يوم ولدت ويوم أهوت أويوم أبعث حيا » · · وهذه الآية تحمل معاني عميقة · · فما من شيء أحدث جدلًا في الدنيا مثل ثلاثة أشياء . . يوم ولادته وطريقة هذا المولد ٠٠ ويوم وفاته ورفعه الى السماء ٠٠ ويوم يبعث حياً أي بعثه في آخِر الزمان ليهدي الناس · أو بعثه يوم القيامة · • وهذه النقط الثلاث مأزالت موضع حدل كبير حتى يومنا هذا ٠٠ وستظل كذلك حتى قيام الساعة ٠٠ فمسازال مولد عيسي بن مريم يتحدث عن هذا المولد بطريقة تختلف عن طريقة الفريق الآخر ٠٠ مازالت النظريات الفلسفية تقدوم ٠٠ والفلاسفة والذين يكتبون عن الدين يحاولون وضغ الروايات المختلفة والنظـــريات القرآن الكريم قد حسم الموقف تماما ٠٠ وروى عن الله سبحانه وتعالى قول الحق الذي غيه يختلفون مع الآانه مأزالت هناك فلسفات تقوم ونظريات بعد نظريات ٠٠ ولقد كان يكفي ما أراه الله لعباده من طلاقة القدرة في مولد المسيح عليه السلام ٠٠ وحديثه وهو طفل ٠٠ والمعجزات التي أيده بها ٠٠ فقد كان جبريل لا يفارق عيسي عليه السلام ليثبته أمام الجدل والاتهام اللذين واجهه بهما بنو عيسى ٠٠٠ واللفتة الى الروحانيات ٠٠، او الى الغيب وطلاقة القدرة التِّي جَاءِبِهِا عَيْسَى عَلَيْهِ السَّمَلَامِ ٠٠ فَإِنَّ الْجَدَّلُ مُأْزَالُ يَشُورُ ٠٠ وَلَكُمْ أن تطلعوا على الكتب التي تصدر حتى في هذه الايام فتجدوا انها تحمل صور هذا الجدل ٠٠ ودليلا يهدمه دليل ٠٠ ولكن رغم هذا الجدل فأن عيسى عليه السلام ٠٠ أعطى السلام والامن من الله يوم مولده وبدأه الله سبحانه وتعالى من كل جدل يحدث بعد ذلك ٠

ويدور الجدل حول وفاة عيسى عليه السلام ٠٠ والقرآن الكريم يقول لتا ١٠ ان عيسى لم يصلب وان الله قد رفعه اليه ١٠ ولاشك ان مسألة الرفع الى السماء بجب الا نتوقف عندها ١٠ ذلك لان عيسى عليه السلام عن مولده الى وفاته مؤيد بقدرة الله سبحانه

وتعالى ٠٠ واذا كان ميلاده معجزة ١٠ وحديثه وهو طفل معجزة ٠٠ والاشياء التي قام بها وهو نبى والتي سنتناولها معجزات ٠٠ وكلها مؤيدة بطلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى ١٠ لاتخضع لاسباب الكون ١٠ فلماذا نريد ان نخرج عن هذا كله في رفعه الى السماء ولماذا نصدق طلاقة القدرة في مولده ومعجزاته ١٠ ثم بعد ذلك ناتي الى وفاته ورفعه الى السماء ونجادل في الاسباب ١٠ مادامت الرسالة كلها مؤيدة بطلاقة القدرة ١٠ فيجب أن نأخذ كل الاحداث فيها بمنطق طلاقة قدرة الله ١٠ وليس بمنطق الاسباب ١٠ فلا نطبق على جزء من حياة عيسي عليه السلام طلاقة القدرة ١٠ وعلى جزء آخر منها الاسباب ، والا نكون قد ناقضنا أنفسنا ١٠ وهدمنا المنطق ١٠ بل السماء بطلاقة القدرة وحدها التي تقول للشيء كن فيكون ولانأخسانها بالاسباب والمسبباتالتي نعرفها ١٠

### الخدل؟

ثم لماذا الجدل عن رفع عيسى عليه السلام الى السماء بالجسد أو الروح فلقد حدثت هذه المعجزة لرسولنا ونبينا محمد عليه الصلاة والسلام وأسرى به القبالجسد الى سدرة المنتهى ٠٠ ثم اعاده الى الارض مرة أخرى ٠٠ وهذا ثابت ويقينى مما أخبرنا به القرآن الكريم صدقا من الله سبحانه وتعالى ٠٠ فهل تقف طلاقة قدرة الله عن أن يرفع عيسى إلى السماء بالجسد ١٠ أن الذى يؤسن بطلاقة القدرة يعلم يقينا أنه لاشىء يستطيع أن يحدها ١٠ ولا قيود ولا حدود على قدرة الله سبحانه وتعالى ولا أسبباب ولا مسببات ١٠ ومادام الفعل قد نسب إلى الله سبحانه وتعالى فهو الذى عرج إلى السماء بمحمد عليه السلام وهو الذى رفع عيسى إلى السماء ١٠ فأن العمل بعجب أن ينسب إلى قدرة الفاعل الذى ليس كمثله شيء ١٠ فأن العمل يجب أن ينسب إلى قدرة الفاعل الذى ليس كمثله شيء ١٠ فأذا كأن يجب أن ينسب الى قدرة الفاعل الذى ليس كمثله شيء ١٠ فأذا كأن مكان ١٠ ويكون مصدقا لان الفساعل هو الله الذى خلق، كل شيء والذى يقول كن فيكون ٠

اذن فلا محل للجدل هنا ٠٠ لان الجدل يمكن أن يشار اذا كان الفاعل انسانا ٠٠ أو محدود القدرة ٠٠ ولكن اذا كان الفاعل هو الله فلا جدال ٠٠ اما بقاء عيسى عليه السلام ليبعث في آخر الزمن أو يوم القيامة فلا يثير جدلا هو الآخر ٠٠ ذلك انه في الحالة الاولى ٠٠ فان الفرق بين معجزة محمد عليه السلام ومعجزة عيسى هوفرق الزمن الارضى أو الوقت ٠٠ فمحمد عليه السلام عرج الى السماء ثم أعيد الى الارض في فترة زمنية قصيرة ٠٠ وعيسى عليه السلام سيأخذ فترة زمنية أطول ولازمن عند الله سبحانه وتعالى ٠

على اننا في كل هذا ٠٠ واعود فاكر ومرة أخرى يجب أن ننسب الفعل الى الفاعل ١٠ واذا كنا في الاشياء الارضية ننسب الفعل الى الفاعل ١٠ فحفل يقيمه وزير أو حاكم لا نتقبله بعقولنا كما نتقبل بنفس المقاييس حفلا يقيمه رجل فقير بسيط ١٠ فاذا قيل لى أن حاكما أو وزيرا قد اقام حفلا ١٠ وان رجلا بسيطا قد أقام حفلا ١٠ فأننى بعقلي ودون أن يخبرني احد أعرف أنه يجب أن انسب الفعل الى الفاعل ١٠ فأعرف أن الحفل الذي يقيمه الوزير أو الحاكم يقام في مكان فاخر ١٠ يحضره عدد كبير من الناس وعلية القوم ١٠ بينما خفل الرجل الفقير يقام في مكان بسيط ويحضره عدد قليل من عباد ألله البسطاء ، أذن ففي الحالتين قد نسبت الفعل ألى الفاعل ١٠ وفرقت فرقا هائلا بين المكانيات الفاعل في حدث واحد وهو الحفل ١٠ وأذا كانت هذه هي المقاييس فاننا يجب أن نفرق بين قدرة الفاعل وهو الله ١٠ وبين قدرة البشر ١٠ وأن ننسب الحدث لقدرة فاعله الذي ليس كمثله شيء ١٠

على أن الله سبحانه وتعالى قد اخبرنا فى كتابه العزيز ان هذه المسائل الثلاث \_ مولد عيسى ورفعه الى السماء وبعثه \_ ستكون مثار جدل حتى قيام الساعة ٠٠ وان الله سبحانه وتعالى قد برأ عيسى عليه السلام من هذا الجدل ٠٠ ومن كل ما قيل ويقال بعد رفعه الى السماء ٠٠

على أننا حين نتحدث عن معجزات عيسى عليه السلام ٠٠ فيجب أن نلاحظ شيئا هاما ٠٠ هو ان الله سبحانه وتعالى فرق بين هذه المعجزات رغم ان عيسى عليه السلام رسول مؤيد من الله ٠٠ فقال الله سبحانه وتعالى على لسان عيسى ٠٠

« قد جئتكم بآية من ربكم أنى أخلق أحكم من الطين كهيئمة الطير فأنفخ فيه فيكسون طيرا باذن الله وابسرئ الاكمه والابرص وأحيى الموتى باذن الله • وأنبئكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم أن في ذلك لآية لكم أن كنتم مؤمنين » •

للاحظ هنا ان الله سبحانه وتعالى قد فراق بين المعجـــزات ٠٠ فجعل بعضها تتبعه عبارة ( باذن الله ) • • والبعض الآخر لم يذكر فيه شيئا عن هذه العبارة ٠٠ ورغم أن عيسى عليه السكام رسول مؤيد من ربه بالمعجزات ، الا أن الله سيحانه وتعالى قد فرق بين المعجزات التي هي باذنه والمعجزات التي أيد بها رسوله ٠٠ فمعجزة الخلق وأن عيسى عليه السلام يخلق من الطين كهيئة الطير وينفخ فيه فيكون طيرا ٠٠٠ ذكر الله سبحانه وتعالى أن الحياة تدب في هذا الطين باذن الله ٠٠ ذلك أن الله سبحانه وتعسمالي قد احتفظ بسر خلق الحياة لنفسه ٠٠ ولم يعطه لعبد من عباده ٠٠ ومن هنا كان لزاما أن تأتى كلمة باذن الله بمعنى ان الخلق يتم لا بمعجزة ذاتية ولكن باذن الله سبحانه وتعسالي ٠٠ ثم تمضي السسورة الكريمة « وابرىء الاكمه والابرص وأحيى الموتى باذن الله » • • ذلك أن الشافي هو الله سبحانه وتعالى ٠٠ ولا شافي غيره ٠٠ مصداقا لقوله تعالى « واذا مرضت فهو يشفين » كما ان أحياء الموتى هو باذن الله سبحانه وتعالى الذي يحيى ويميت ٠٠ وهكذا كانت هذه المعجزات أعلانًا من الله سبحانه وتعالى بانه هو الفاعل وحده ٠٠ لايشرك احدًا معه في ذلك ١٠٠ انه أذا كانت هذه المعجزات قد تمت على يد رسول فأنها تتم باذن الله فانه هو الذي يحيى ويميت وهو الذي يشفى من المرض

ثم تأتى بعد ذلك المعجزات الآخرى « وانبئكم بما تأكلون وما تدخرون فى بيوتكم » تلك آية من الله سبحانه وتعالى الى عيسى عليه السلام ٠٠ مكنه الله منها فاستطاع ان يقوم بها بذاتيته ٠٠ وهى وان كانت تأييدا من الله ١٠ الا انها تأييد لرسوله ١٠ كدليل على صدق الرسالة ٠٠ وان الله سبحانه وتعالى لم يحتفظ بسر هسنه الاشياء لنفسه ١٠ بل أطلع عليها عيسى عليه السلام ومكنه منها ١٠ ومن هناك معجزات احتفظ الله بسرها لنفسه ومكن عيسى من القيام بها ١٠ ومعجزات اطلع الله عيسى عليه السلام على سرها ومكنه منها ومكن من القيام بها ١٠ ومعجزات اطلع الله عيسى عليه السلام على سرها ومكن منها حسرها وسر الخلق والموت واحياء الموتى احتفظ به الله لنفسه ولم يطلع رسولا من رسله على الكيفية التي يتم بها ذلك ١٠

على انه رغم طلاقة القدرة التي لازمت عيسى منذ سياعة مولده حتى رفعه الى السماء ٠٠ تلك الطلاقة التي أعطته من ساعة ولادته حتى ساعة رفعه الى السماء معجزات بينات ١٠ فان ذلك لم يقنع بنئي اسرائيل ٠٠ ولم يجعلهم يؤمنون به ٠٠ بل على العكس جعلهم يتمسكون بالماديات وهم يرون الغيبيات وطلاقة القدرة ٠٠ وبدأوا يتآمرون عليه ويكذبون رسالته ٠٠ وكلما جاءهم بمعجزة أنكروها ولم يلتفتوا اليها ٠٠ ذلك هو طبع بني اسرائيل ٠٠ فقيد جاءهم موسى بمعجزات لا تعد ولاتحصى ٠٠ وكلما حدثت أمامهم معجزة ٠٠ بقوا فترة وجيزة على الايمان ٠٠ ثم عادوا الى الكفر مرة احرى ٠٠ ولم تجعلهم كل المعجزات يبتعدون عن المادبات ويتجهون الى الله سبحانه وتعالى ٠٠ بل كان ولاؤهم دائما للذهب والمال حتى يومنا هذا ٠٠ ولقد لعنهم الله بكفرهم ٠٠

### • • ولم يؤمنوا ! • •

وعيسى عليه السلام بعــد كل ما اراه لهم رؤيا العين ٠٠ ويقين المشاهدة ٠٠ احس انهم لم يؤمنوا ٠٠ واحس أنهم يبتعدون عن الله سبحانه وتعالى ٠٠ ولذلك يقول الله سبحانه وتعالى :

« فلما أحس عيسى منهم الكفر قال من انصارى الى الله قال الحواريون نحن انصار الله آمنا بالله واشهد بأنا مسلمون » ••

أى إن عيسى عليه السلام حين أحس من هؤلاء اليهود بكفرهم وعنادهم ٠٠ وعدم طاعتهم أو أقتناعهم رغم كل ما ارسله الله على يديه من آيات بينات ٠٠ أحس عيسى منهم الكفر ٠٠ فبدأ يبحث عن رجال أمناء مؤمنين ٠٠ يبلغون رسالته من بعده ويحملون منهج الله الى عباد الله في الارض ٠٠ كان ذلك يقينا من عيسى عليه السلام أن بني اسرائيل لن يؤمنوا له رغم كل البينات التي جاء بها ٠٠ ورغم أنه قد جاء اليهم رحمة من الله سبحانه وتعالى ليحسل لهم بعض ما حرم عليهم ٠٠ ليدلهم على منهج الله الذي ينجيهم من عذاب أليم ما حرم عليهم الكفر وعدم الايمان ٠٠ فبدأ يلتجيء الى الحسواريين ومريديه ليلقنهم الرسالة الصحيحة بن ويخبرهم بما انزله الله عليه ٠٠ حتى يكونوا من بعده دعاة مخلصين لهذا الدين الذي كان واثقا أن بني اسرائيل سيحاولون تشويهه ومحاربته ونشر الاكاذيب عن رسالته ولقد قام الحواريون بتلقى منهج الله ثم نقلوه بعد ذلك عن رسالته ولقد قام الحواريون بتلقى منهج الله ثم نقلوه بعد ذلك

وهكذا كان عيسى عليه السلام حريصا في حيداته على أن يبلغ الرسالة التى كلفه الله بها ٠٠ فلما لم يفلح مع بنى اسرائيل أتجه الى تلاميذه وحوارييه ٠٠ واعطاهم التعاليم التى نزلت عليه من السماء ٠٠ واخذ عهدا منهم أن يقوموا بابلاغها الى الناس حتى يفوت على بنى اسرائيل فرصة القضاء على هذا الدين وهو ما كانوا يبيتونه واحسه عيسى عليه السلام في حياته ٠

الى هنا ١٠٠ واتوقف عن خواطرى حول سورة مريم ١٠٠ وعيسى بن مريم عليهما السلام ١٠٠ ولقد كانت رسالة عيسى عليه السلام تجسيداً لطلاقة قدرة الله سبحانه وتعالى ١٠٠ فطلاقة القدرة جاءت من أول الرسالة الى آخرها ١٠٠ فعندما نذرت امرأة عمران مافى بطنها لله سبحانه وتعالى ١٠٠ وعنها الله تلد انثى ١٠٠ ولما احست امرأة عمران أن الذكر ليس كالأنثى ١٠٠ ورفعت يديها الى السماء معلنة ذلك ١٠٠ قال لها الله سبحانه وتعالى انه اعلم بما وضعت ١٠٠ ثم بدأ اصطفاء مريم بكشف طلاقة القدرة لها على اشياء مادية من الرزق الذي يعطيه مريم بكشف طلاقة القدرة لها على اشياء مادية من الرزق الذي يعطيه

لها الله وهي في المحراب تتعبد ٠٠ وشاء الله سبحانه وتعالى ان يرى زكريا طلاقة القدرة عندما سأل مريم من اين لك هـــذا ٠٠ ورزقه بابن وهو رجل عجوز وامرأته عاقر ٠٠ ثم طهر الله سبحانه وتعالى مريم بالعبادة له والسجود اليه والتقرب منه ثم اصطفاها مرة أخرى على نساء العالمين لتكون هي الانثى الوحيدة في سـائر مخلوقات الله من الانس والجن وكل ماخلقه الله لتضـــع مولودا بدون ذكر ٠٠ ولذلك كان الاصـطفاء الثـاني مقرونا بذكر اسم مـريم مميزا في القرآن الكريم ٠٠ ففي كل آيات القرآن الكريم يقول الله سبحانه وتعالى مريم النة عمران ٠٠ وعيسي بن مريم ٠٠ ولا يأتي ذكرها ولا ذكر ابنها بالاسم الاول وهو مريم وعيسي ٠٠ مع ان المتبع في القرآن الكريم هو الاسم الاول وهو مريم وعيسي ٠٠ مع ان المتبع في القرآن الكريم هو الاسم الاول فقط ٠٠ لان ما يرويه القرآن هــو أمثلة ايمانية لا تتعلق بالشخص نفسه ٠٠ الا في قصة مريم فقد أختصها ايمانية لا تتعلق بالشخص نفسه ٠٠ الا في قصة مريم فقد أختصها الله بهذه المعجرة التي لن تتكرر الى يوم القيامة ٠٠ والتي فضلها بها على كل النساء واللاتي خلقهن في العالمين ٠

وقد جاء میلاد المسیح ابن مریم دلیلا علی طلاقة القسدرة التی تقسول للشیء کن فیکون من فولد من انثی ذکسر من و ثبت الله مریم قبل آن یحدث ذلك من شما ظهر صدق المعجزة بان جعل عیسی بن مریم ینطق وهو طفل عمره دقائق من ثم أیده بالمعجزات معدد منهست باذن الله کأن یصنع الطین علی هیئة الطیر ویحیی الموتی ویشد فی المرضی ، کل ذلك یتم باذن الله من وعدد منها یتم بما اطلعه الله و نباه به من اسرار الکون لتکون آیة ودلیلا علی صدق رسالته کأنباء الناس بما یأکلون وما یدخرون فی بیوتهم میوتهم و المدال الکون وما یدخرون فی بیوتهم و المدال الکون وما یدخرون فی بیوتهم و المدال الکون وما یدخرون فی بیوتهم و المدال المدال المدال المدال المدال المدال و المدال المدال المدال و المدا

ورغم هذه المعجزات البينات ٠٠ وان عيسى قد ارسل رحمة لبنى اسرائيل ٠٠ فقد كفر به بنو اسرائيل وتربصبوا به ٠٠ فلما أحس عيسى منهم الكفر جمع حواربيه أو تلاميذه ٠٠ وابلغهم ما ارسل به لينقلوا رسالة الله الى البشر ٠٠ وحملهم أمانة هذه الرسالة ٠٠ وعند هذا الحديث ٠٠ يجب ان نتناول معجزة الخلق ٠٠٠ وهذا هو موضوع الفصل القادم ٠

### •الفصل *الخامس* •

# معجزة الخلق

الاعجاز في القرآن الكريم هو اعجاز دائم • أى أن القرآن معجزة يوم أن انزل • ومعجزة في هذا العصر • ومعجزة في العصور القادمة الى أن تقوم الساعة • • ذلك أن اعجاز القرآن اعجاز متجدد • وعطاء هو عطاء لكل جيل • • عطاء مختلف عن الجيال الذي سبقه • • تلك حقيقة هامة لابد أن نعيها حين نتحدث عن اعجاز القرآن الكريم • •

والقرآن لا يفسر بمعنى أنه لا يمكن لاحد أن يقسول أنه يفسر القرآن ٠٠ بل هى خواطر إيمانية لكل مجتهد حول القرآن الكريم ٠٠ ذلك أن التفسير الكامل للقرآن لا يعلمه الا الله وحده ٠٠ وانما خواطر القلب المؤمن هى التى يمكن أن نسجلها حول آيات القرآن الكريم ٠٠ ولو أن القرآن الكريم كان من الممكن أن يفسر لكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أولى الناس بتفسيره ٠٠ لانه نزل عليه ٠٠ ولكن رسول الله بين للناس الاحكام التكليفية التى يثاب المرء أن نعلها ٠٠ ويعاقب أن تركها ٠٠ وهى حدود الله سبحانه وتعالى فى أفعل ولا تفعل ٠٠ أما ما يتملق بالوجود وأسرار القرآن

حول هذا الوجود ٠٠ فأن رسول الله صلى الله عليه وسلم لم يشع ذلك ولم يعممه ٠٠ وان كان قد علمه هو نفسه ١٠ لماذا ؟ ٠٠ لان المعقول قد لا تتقبله ١٠ فالقرآن لم يأت ليعلمنا اسرار الوجود ١٠ وأنما وضعت أسرار الوجود في القرآن الكريم لتعطى عطاء لكل جيل حسب العلم الذي يكشفه الله له ١٠ حينئذ يكون عطاء القرآن مستمرا مع تقدم العلم والحياة الى أن تقوم الساعة ١٠٠

أن في القرآن اعجازا في اللغظ ٠٠ وأختيار الكلمات والمهاني 
٠٠ بعيث تناسب كل عقل ٠٠ وكل جيل ٠٠ ولعل أولى معجزات القرآن أنها تخاطب الجميع : المتعلم ٠٠ والجاهل ٠٠ والذي قسرا علوم الدنيا كلها ٠٠ والذي لم يقرأ حرفا واحدا ١٠ واذا لاحظنا في الخطاب البشرى ٠٠ نجد انه يقال لكل مقام مقال ٠٠ أي أن الذي يتحدث به مع أناس بسطاء يتحدث به مع نخبة من العلماء غير الذي يتحدث به مع أناس بسطاء 
٠٠ لم يقرأوا شيئا ٠٠ غير حديثك لأولئك المفكرين ٠٠ ولكنك تذهب الى المسجد فتجد العالم والأمي ونصف المتعلم يجلسون معا 
٠٠ ويقرأ القرآن ١٠ فتهتن نفوسهم جميعا ١٠ ذلك أن الله سبحانه وتعالى يخاطب ملكات خفية في النفس لا يعلمها الا هو ١٠ وهذه اللكات هي التي تهتز للقرآن الكريم ١٠ كلام الله ١٠ واكل واحد من الجالسين مهما كانت ثقافته له متاع فيما يقرأ ١٠ واهتزاز وانفعال داخل نفسه ١٠ رغم أنه من الصعب أن تخاطب هؤلاء جميعا ١٠ وتحدثهم بكلام دنيوى لاختلاف مستوى العقول ١٠

أن القرآن الكريم لم يأت ليعلمنا أسرار الوجود ٠٠ ولكنه أشار اليها وسجلها ليظهر الاعجاز الالهي للناس ٠٠ في كل عصر ٠٠ ومع تقدم العلم البشري ٠٠ على أن ربط القرآن الكريم بالنظريات العلمية شيء لا يجب أن يحدث ٠٠ فالقرآن لاتربط صحته باتفاقه مع نظرية علمية أيا كانت ٠ ولكن العلم هو الذي يستمد صحته وبيانه اذا اتفق مع آيات القرآن الكريم ٠٠ فكل علم مخالف لحقال ١٠ القرآن هو علم زائف ٠٠ لأن قائل القرآن هو الله سبحانه وتعالى ٠٠ المقرآن هو الله سبحانه وتعالى ٠٠

وخالق الكون هو الله سبيجانه وتعالى ٠٠ ولا يمكن لمخلوق أن يصل في أسرار الكون الى علم الخالق ٠٠ تلك حقيقة هامة خاصة لاؤلئك الذين يحاولون أن يربطوا معجمزة الخلق بنظمريات أرضية ٠٠ والحياة والموت هما مما أختص به الله سبحانه وتعالى نفست. حتى انه إذا أعطى هذه المعجزة الى رسول من رسله ٠٠ كما أعطاها الى عيسى عليه السلام ٠٠ فأنه يقول ٠٠ بأذنالله ٠٠ فعيسى يقول٠٠ « وأحيى الموتى بأذن الله » · · ويقول · · « أنى أخلق لكم من الظين كهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طيرا بأذن الله » · · ولكنه يقول · · « وأبرى: الأكمه والابرص » • • « وأنبئكم بما تأكلون وما تدخرون في بيوتكم » . • يلاحظ أن معجزة الحياة والموت لم ترد الا ومعها كلمة بأذن الله ٠٠ بينما وردت المعجزات الاخبري كابراء الاكمه وَالْأَبْرُصُ اللهِ مَنْ لَكُ مُعْجِزُاتُ آيِد بَهَا عَيْسَى مِنَ اللهِ سَبَحَالُهُ وتعالى ١٠ دليلا على صدق رسالته ٢٠ وتبليغــــه عن الله ٠٠ ولكن معجزة الخلق هي لله وحده ٠٠ ولكن بعض الناس يأتي ليجادل في ذلك ٠٠ مدعيا أن الانسان أصله قرد ٠٠ إلى آخر ما يقال في عدد من النظريات العلمية ٠٠ وتحن نقول لهؤلاء ٠٠ أذا كان الإنسان أصله قرد ٠٠ فلماذا توقف هذا التحول منذ ألوف السنين ٠٠ لماذا لم نشبهد نحن في كل التاريخ المكتوب للبشرية ٠٠ أن قردا قد تحول الى أنسان ٨٠ فمن الذي أختص قردًا واحدًا ٢٠ دون بقية بني جنسه ٠٠ في أن يتحول الى انسان مرة واحدة في التاريخ لانعـــــرف لها سجلا ٠٠ ولم نسمع عنها شيئا ٠٠ اللهم الا أفتراضات لاتستند الى الحقيقة ١٠ لو أن الانسان أصله قرد ١٠ لكانت سنة أن يتحسول القرود الى بشر ٠٠ وما دام ذلك قد حدث مرة واحدة ٠٠ فأنه لابد أن يتكرر ٠٠ ولكننا لم نشاهد هذا في التاريخ الانساني ٠٠ فما الذي أوقفه ١٠ ولماذا لم تستمر العملية ككل عمليات الحياة ١٠ أن الذي أوقفه أنه لم يحدث إصلا ٠٠ ولم يكن موجودا الا في خيسال اؤلئك الذين زعموه بلا دليل علمي محسوس ٠٠ ولو كان هذا صحيحا لأمكن بعد تقدم العلم البشري أن يقوم العلماء بتحويل قرد الى أنسان ٠٠ ولکنه مجرد زيف

والله سبحانه وتعالى حين أوجد الحياة أبلغنا بطسريقة الخلق ومعجزته ٠٠ وقال اننى خلقت من كل شيء زوجين أثنين ١٠ أى أن كل مخلوقات هذه الدنيا بدأت بخلق الله سبحانه وتعسالى لذكر وانثى ٠٠ ثم بدأ التكاثر بعد ذلك ٠٠ وكل من يقول غير هذا ١٠ هو مخالف للحقائق العلمية في أن الحياة لايمكن أن تتكاثر الا بذكر وانثى ٠٠ وهذا هو بداية الخلق ٠٠

#### • أسراد الخلق

على أن بعض الناس لا يكتفى بما قال الله سبحانه وتعالى عن الخلق وانما يحاول أن يصل الى أسرار هو ليس مؤهلا لها وتقول له ان الله سبحانه وتعالى أعطى للعلم البشرى ما يفيده وحجب عنه ماهو علم لا ينفعه وجهل لا يضره وفعدم علمك بأسرار خلق الشمس مثلا ولا يؤثر في شيء في استفسادتك بالشمس نفسها وفي الزراعة والتدفئة واستغلال النهار في السحى من أجل الرزق وفي دنك مما أحتاجه في حياتي العادية ووتما كما يحدث بالنسبة للكهرباء مثلا وفعدم معرفتي بأسرار الكهرباء لا يمنعني من أن أضغط على الزرو وفقد المصباح وأؤدى عليه حاجاتي في الليل وعدم علمي بأسرار التليفون لا يمنعني من أن أستخدمه لأتحدث به الى من أريد وحكذا أشياء كثيرة في الكون و أستطيع أن استخدمها دون أن أصل ألى أسرارها ونفس كثيرة في الكون و أستطيع أن استخدمها دون أن أصل ألى أسرارها وونفس الطريقة و ونفس

ومن هذه الأشياء ٠٠ الغيبيات التي أختص بها الله سبحانه وتعالى نفسه ٠٠ فنجد أنسانا يبحث عن أسرار الروح ٠٠ نقول له أنك لن تخلق روحا ٠٠ ولن تصل الى أسرارها لأنك لا تستطيع أن تأخذها وتضعها في المعمل ٠٠ وتجرى التجارب عليها ٠٠ فهي شيء غيرمادي يتصل بالمادة فيعطيها الحركة ٠٠ ويخرج منها فتعود مادة هامدة كها كانت ٠٠ وأنت لا تعرف مكان الروح في جسدك ٠٠ في أي جزء هي

هل هي في القلب ١٠ أو في المخ ١٠ أو في اليدين ١٠ أو في القدمين • فالجسد كله يتحرك بالروح • ولكن هذه الحسركة عامة و بحيث لا يستطيع أنسان أن يحدد بالدقة مكان الروح من الجسد . • بل أن الروح حين تفادر الجسد فأن وزنه لا ينقص • • أذِنْ النفس مي أتصال الروح بالمادة لتعطيها العيب أن فأذا أتصلت الروح بالمادة أعطتها القدرة على الحركة والنمسو ووكل ما تحتاجه الحياة البشرية ٠٠ واذا انفصلت عنها عادت المادة الى طبيعتها الساكنة الهامدة ٠٠ والله سيحانه وتعالى احتفظ لنفسه بسر الحياة ١٠ وسر الموت ١٠ فهو خالق الحياة ١٠ وخالق الموت ٠٠٠ وكل معاولة في هذه المجالات ٠٠ أنما مي علم لا ينفع وجهل لايضر ٠٠ ذلك أن عدم معرفتي بأسرار الروح والخلق لايمنعني من ممارسة حياتها على الأرض ﴿ وَلَيْسَ مِمْنِي ذَلِكَ أَنَّ الْبَحْثُ فِي هَذَا الْوَضُوعَ ا منهي عنه ٠٠ بل ليبعث أهل الأرض كما تشياءون ٠٠ ولكن الذي ويحاول أن يجمـــل منها قضية لطمن الدين ٠٠ بينمـــــا هي في الحقيقة مجرد ظن لا يغنى عن الحق شيئًا ﴿ فَأَنْ يَقَــولُ عَالِمُ أَنَّ الأنسان أصله قرد دون أن يأتي بدليـــــل مادي على ذلك ٠٠ أمر مرفوض لأنه يخالف قول الله تعالى ٠٠ يأن الخلق تم لـــكل نوع بزوجين ذكر وأنثى ٠٠ فالبحث العلمي اذا قام على حقـــائق فأنه مقب سول ١٠ واذا قام على الظن والافتراض ١٠ فأنه مرفوض ١٠ وحقائق الكون كما ذكرها الله في القرآن الكريم هي حقائق أزلية ٠٠ لايمكن أن تتصادم مع الخلق لأن القائل مو الخالق ٠٠

ونأتى الآن الى خلق آدم ١٠ الله سبحانه وتعالى أخبرنا أنه خلق الانسان من طين ١٠ أى من عناصر الارض والتربة التي نعيش عليها ١٠ والبحث العلمى المعملى أثبت أن الارض تتكون من ١٨ عنصرا ١٠ كلها موجودة في جسد الأنسان ١٠ ثم نفخ ألله سبحانه وتعالى فيه من روحه ١٠ والروح من أمر الله ١٠ لم يصل اليها العلم ١٠ ولن يصل ٠٠ فتم خلق آدم ١٠ وخلق حواء من آدم ١٠ ثم عرض الله

سبحانه وتعالى آدم على الملائكة ١٠ وقال لهم أنه خلق خليقة في الأرض ١٠ وهنا قال الملائكة ١٠ أتخلق من يفسد فيها ١٠ ويسفك الدماء ١٠ ونحن نسبح بحمدك ١٠ قول الملائكة هذا قد يوحى بأنه كان هناك خلق آخر قبل خلق الإنسان ١٠ عوالم أخرى كالجن مثلا ١٠ وأن هؤلاء أفسدوا في الأرض ١٠ وسفكوا فيها ١٠ ومن هنا فأن وكانت تجربة شهدها الملائكة ١٠ فحكموا بها ١٠ ومن هنا فأن حكمهم كان على شيء قد مضي ١٠ وحدث ١٠ وهم يطبقون التجربة نالقياس ١٠ حينئذ ماذا فعل الله سبحانه وتعالى ١٠ علم آدم الإسماء كلها ١٠ أي أنه علمه أسماء الاشياء التي سيقابلها في حياته على الارض ١٠ وسواء كان ذلك هو العلم البشرى كله ١٠ أختزن في عقل الاولى الذي أستخدمه آدم حين نزل الى الأرض ١٠ فالثابت أن علم الاماء أدم جاء من الله سبحانه وتعالى ١٠ وأن الله هو الذي علم الانسان ١٠ آدم جاء من الله سبحانه وتعالى ١٠ وأن الله هو الذي علم الانسان ١٠ آدم جاء من الله سبحانه وتعالى ١٠ وأن الله هو الذي علم الانسان ١٠ آدم جاء من الله سبحانه وتعالى ١٠ وأن الله هو الذي علم الانسان ١٠ آدم جاء من الله سبحانه وتعالى ١٠ وأن الله هو الذي علم الانسان ١٠ آدم

#### • العقل يرث الحضارات

لأُولاده وو ليزيدوا عليه ثم تعلميوه لأولادهم وو وهكيذا وو كمياً بعدت في الشر ٠٠ ذلك أن وراثة العضيارة خاصيمة يتمتع بها العقل البشري وحده ٠٠ وهذه الخاصية قد وضعها الله سبحانه وتعالى في العقل البشري ليستطيع أن يتقدم ٠٠ وأن يكون معداً عندما يكشف الله له آياته في الأرض فيستوعبها في ولسولا تلك الوراثة الحضارية لبقى الإنسان الأول على ما هو عليه ن ولما تقدمت الدنيا كلها ١٠ لأنه في هذه الحالة حتى لو حصل أنسان على العلم فأنه يعجز عن نقله إلى أولاده ٠٠ فينشأ الابن على الفطرة٠٠ • وحتى اذا أسيتوعب الابن علما لا ينقله الى أولاده • • وهكمذا يبقى الانسان بدائيا كأول عصور الحياة ٠٠ ولكن وراثة الحضارة التي وضعها الله سبحانه وتعالى في العقل البشري وحده قد جعلته يستطيع أن يحقق هذا التقدم العلمي الهائل ٠٠ فأذا قال لك أحدهم مزهوا بما حققه الإنسان من العلم الذي أتاحه الله له في الارض ٠٠ فقل له لا تزه بنفسك ولا بالبشر جميعاً • • بل أرجع الفضل إلى الله ٠٠ وأسجد له شكرا ٠٠ لانه هو ألذي أختص عقلك البشري دون سَأَتُرُ المُخْلُوقَاتِ • • لوراثة الحضارة والعلم • • ولو كان لك عقل كالقرد مثلاً • لبقيت على حالتك بالنسبة للحياة الاولى • ولما استطعت أن تتقدم خطوة واحدة في سبيل الحضارة ٠٠ وأن تصل الى هذا العلم الذي أتاحه لك ٠٠ فالفضل أولا في كل تقدم بشرى هو لله سبحانه وتعالى الذي أعطى العقل البشري حاصية التقدم بأن جعله يستطيع أن يرث الحضارة ٠٠ واذا أردنا ان نسجد شكرا للنعم التي أتاحها لنا الكشف العلمي ٠٠ والتقدم التكنولوجي ٠٠ فَأَنِنَا لَا يَجْتُ أَنْ نُسْجِد أُولًا للهُ سُنْجَانُهُ وَتَعَالِي ١٠٠ الذِّي وَهَبِنَا العِقْلِ ٠٠ الذي يمكن أن يحقق هذا ٠٠ واختصنا بالقدرة على أستيعاب التقدم العلمي في والذين بحاولون استغلال هذا التقدم العهلمي بالتشكيك في قضية الدين ٠٠ نقول لهم ارجعوا الى الأساس ٠٠ أولا ٠٠ من الذي حقق هذا التقدم العلمي ١٠ علم أتاحه الله للعقل البشري ٠٠ وكيف أستطاع العقل البشري أن يستوعب العلم ٠٠ استطاع أن يستوعبه بالخاصية التي أعطاها الله له ٠٠ وميزه بها ٠٠

وهى القدرة على أستيعاب الحضارة ٠٠ والزيادة فيها ٠٠ فأستيعاب علم مضى ٠٠ والزيادة عليه بعلم قادم ٠٠ ثم أستيعاب حذا العلم القادم ٠٠ فضل لله على الانسان وحده ٠٠ ولى كان للأنسان عقل كسائر الحيوانات مثلا ٠٠ لما أستطاع أن يوجد حضارة أو يستوعب علما ٠٠ والذى خلق هذا العقل البشرى ٠٠ وأعطاه هذه الميزات ٠٠ هو الله سبحانه وتعالى ٠٠ ولا يستطيع أحد أن يجادل في هسده الحقيقة ٠٠

بعد أن علم الله آدم الاسماء كلها عرضها على الملائكة ١٠ وقال أنبئونى بأسماء هؤلاء ١٠ حينند قالت الملائكة سبحانك ١٠ لا علم لنا الا ما علمتنا ١٠ الله سبحانه وتعالى هنا يريد أن يعلمنا مبدأ هاما ١٠ أنه يستطيع أن يعطى الأدنى ما يميزه على الجنس الأعلى ١٠ وهو وحده القادر على ذلك ١٠ فالملائكة مخلوقات من نور ١٠ والانسان مخلوق من طين ١٠ والنور مادة شفافة ١٠ والطين مادة معتمة ١٠ ولكن الله سبحانه وتعالى جاء فميز آدم الذى هو من طين بالعلم ١٠ وجعله يتفوق على الملائكة الذين هم من نور ١٠ وتلك لا يقدر عليها وجعله يتفوق على الملائكة الذين هم من نور ١٠ وتلك لا يقدر عليها الا الله سبحانه وتعالى ١٠ معطيا المتهال على أنه يستطيع أن يعطى الأدنى مايتفوق به على الأعلى ١٠ ليقضى على الغرور في أى منخلقه ١٠ الأدنى مايتفوق به على الأعلى ١٠ ليقضى على الغرور في أى منخلقه ١٠

واعترف الملائكة بأن علم آدم الذي أعطاه الله له يفوق علمهم ٠٠ حينئذ أمر الله سبحانه وتعالى الملائكة أن يسجدوا لآدم ٠٠ وهنان نقطة هامة يثيرها بعض الناس ٠٠ ذلك أن الله سبحانه وتعالى قد نهى عن السجود لغيره ٠٠ فكيف يأمر الملائكة بالسجود لآدم ٠٠ والسجود منهى عنه لغير الله ١٠ نقول لهم ١٠ انكم لم تفهموا ماذا حدث ١٠ أن الملائكة لم يسجدوا لآدم ١٠ ولكنهم سجدوا طاعة لأمر الله الذي أمرهم أن يسجدوا لآدم ١٠ فالسجود هنا ليس لآدم نفسه ١٠ ولكنه لأمر قاله الله سبحانه وتعالى ١٠ تماما كما يأمر نا الله سبحانه وتعالى ١٠ تماما كما يأمر نا الله سبحانه وتعالى أن نتجه إلى الكمبة في صلاتنا ١٠ ونسجد ١٠ نحن لا نتجه إلى الكمبة في صلاتنا ١٠ ونسجد ١٠ نحن لا نتجه إلى الكمبة لذاتها ١٠ ولكن طاعة لأمر الله سبحانه وتعالى أن

سبجد للقبلة في هذا الاتجاه ٠٠ وكل أوامر الدين من السجود والحج والصوم والصلاة ٠٠ انما هي تنفيذ لأوامر الله سبحانه وتعالى ٠٠ فنحن نصلى خمس مرات في اليوم ٠٠ تنفيذا لأمر الله سبحانه وتعسالي وتعالى بالصلاة ونصوم رمضان تنفيسنذا لأمر الله سبحانه وتعسالي بالصوم ٠٠ ونزكي من أموالنا تنفيذا لأمر الله سبحانه وتعسالي بالزكاة ٠٠ ونحج البيت تنفيذا لأمر الله سبحانه وتعالى بالحج ٠٠ بالزكاة ٠٠ أو للحج ٠٠ ولكنها تنفيسنة للقبلة أو لعدد مرات الصلاة ٠٠ أو للصوم ٠٠ أو للحج ٠٠ ولكنها تنفيسة لأمر الله بأن أفعل ولا تفعل ٠٠ وهذا السجود والخضوع هو طاعة لله سبحانه وتعالى ٠٠

#### أوامر الله ١٠٠ تكفى

على أننى أختلف مع بعض الذين يحاولون ربط أوامر الله بأنها مظاهر دنيوية ١٠ فيأتى بعض الناس ليقول لك أن الصدلة مى نوع من الرياضة ١٠ وإنا أقول لا ١٠ انها طاعة لأمر الله ١٠ ولو كانت نوعا من الرياضة للعبنا الرياضة وتركنا الصدلة ١٠ وبعض الناس يقول لك أن الصوم هو للاحساس بشعور الانسان المجانع ١٠ وأنا أقول لا ١٠ انه طاعة لأمر الله ١٠ ولو أنه أحساس بالمجوع لما وجب الصيام على المجائع الذي لا يجد قوتا يكفيه ١٠ ولاصبح الانسان المجائع معفى من الصوم ١٠ وهكذا كل منساسك ولاصبح الانسان المجائع معفى من الصوم ١٠ وهكذا كل منساسك الله ١٠ فالحج يقال عنه أجتماع للمسلمين ١٠ وأنا أقول لا ١٠ بل هو تنفيذ لأمر الله ١٠ ولو كان مجرد أجتماع للمسلمين لعقددنا مؤتمرا أسلاميا يجتمع فيه المسلمون ١٠ واستغنينا عن الحج ١٠ وأنمرا أسلاميا يجتمع فيه المسلمون ١٠ واستغنينا عن الحج ١٠

اذن كل مناسك الدين في افعل ولا تفعل ١٠ انما نقوم بها لانها أوامر لله ١٠ دون ما فلسفة دنيوية ١٠ فأنا اتجه الى القبلة لأن الله سبحانه وتعالى أمرنى بذلك ١٠ وأصلى واصــوم وأزكى لأن الله مبحانه وتعالى أمرنى بذلك ١٠ دون أن يكون هناك أي صلة بين

ما أفعل أو الرياضة ١٠ أو الشعور بالجوع ١٠ أو ما يقوله بعض الناس عن مظاهر دنيوية ١٠ يحاولون بها تبرير فروض الله ١٠ والله سبحانه وتعالى حين يقول أفعل ١٠ فهذا كاف جدا لأن أفعل دون أى مبرر آخر ١٠ وحين يقول لا تفعل فهذا كاف جدا الا أفعل دون أن يكون هناك مبرر آخر ١٠ ذلك انه مادام الامر قد صدر من الله فأن مجرد صدوره من رب العالمين هو سبب اتباعى له ١٠ وليس أى سبب آخر ١٠ فتلك هى العبادة الحقة لله سبحانه وتعالى ١٠ فالله هو الخالق ١٠ وهو الذى قال و أعبدنى بان تفعل كذا وكذا فالله هو الخالق ١٠ وهو الذى قال و أعبدنى بان تفعل كذا وكذا أو كذا و والله هو الأحق بأن يخبرنا بطريقة عبادته والتقرب اليه ١٠ وهذه رحمة منه سبحانه وتعالى أن يستر لنا هدا السبيل ١٠ وأظهر لنا ما يجب أن نفعله لعبادته والتقرب اليه ١٠ ونحن حين نأخذ ذلك نأخذه شاكرين لله سبحانه وتعالى أن بين لنا الطريق الى وأخذ ذلك نأخذه شاكرين لله سبحانه وتعالى أن بين لنا الطريق الى عبادته ١٠ والى الحيساة الطيبة التى وعد بها عباده المؤمنين في عبادته والآخرة ١٠.

سجد الملائكة ٠٠ طاعة لأمر الله أن يسجدوا لآدم ٠٠ ولم يسجدوا لآدم ٠٠ لأنه هو آدم ١٠ أو هو أنسان ١٠ ولكن سجدوا لأن الله أمرهم أن يفعلوا ذلك ١٠ تماما كما نتبع نحن تعاليم الله في السجود والعبادة كما بينها الله لنا ١٠ هنا حدثت معصية ابليس ١٠ وابليس كان من الجن ١٠ ومن الجن المقربين ١٠ ولكن الكبرياء دخلت نفسه ٢٠ والغرور ملكه ١٠ فرفض السجود ١٠ وقال « أأسجد لمن خلقت طينا » ١٠٠

وهنا يدور جدل كبير ٠٠ فأبليس قد عصى الله ٠٠ ورفض أن يسجد لآدم فطرد من الجنة ولعن الى يوم القيامة ووعد بعيداب شديد فى الآخرة ٠٠ وآدم قد عصى ربه وأكل من الشيجرة ٠٠ فتاب الله عليه ولم يطرده من رحمته ٠٠ بل أنزله الى الارض وأرسل له هدى من عنده ليتبعه ٠٠ بعض الناس يقول لماذا غفر الله لآدم ولم يغفر لأبليس ٠٠ وأنا أقول أن الفرق بين المعصيتين كبير ٠

وهنا لنا وقفة ٠٠ لو لم يكن الله سبحانه وتعــــالى قد أعلن بوضوح أن أبليس مطرود من رحمته ٠٠ رجيم ومبعد ٠٠ ربما قلنا أن أيليس مكلف فعصى ٠٠ وهو عرضة أن يعود إلى منهج الله فيقبل الله توبته ويغفر له فيصبح معفى عنه ٠٠ مغفورا ذنبه ٠٠ ولكن الله سبحانه وتعالى يريد أن يقطع أي حسن بالظن بوسوسة الشيطان ٠٠ ولذلك فقد حكم عليه هذا الحكم المطلق الذي لا رجعة فيه ٠٠ لماذًا ؟ ٠٠ لان معصية أبليس هي معصية كبيرة ٠٠ لا يمكن أن تغتفي ٠٠ فأبليس قد رد الامر على الله سبحانه وتعالى ٠٠ وعندما طـــرده الله من رحمته لم يتب ٠٠ ولكنه قال ٠٠ بعرتك لأغوينهم أجمعين٠٠ وهنا يجب أن ننظر الى جلال القسم الذي يدل على ذكاء أبليس ٠٠ فأنه لم يجد منفذا لان يمضى في معصيته في الأرض ١٠٠ الا عسرة الله سبحانه وتعالى ١٠ فالله سبحانه وتعالى عزيز ١٠ وهــو مي عزته ليس محتاجا لأحد من خلقه ٠٠ بل أن الخلق هم المحتاجون لله سبيحانه وتعالى ٠٠ ولكن الله غني عن العالمين ٠٠ ومعنى أنه غني عن العالمن ٠٠ أي غني عن كل ما خلقه من أنس وجان ٠٠ وملائكة ٠٠ وأرض ٠٠ وسماوات ٠٠ وكل خلق له ٠٠ فمن هذه النقطة ٠٠ نقطة العزة أستطاع أبليس أن ينفذ بقسمه ١٠٠ ليقول لله سبحانه وتعالى بعدم حاجتك الى هؤلاء جميعا ٠٠ والى خلقهم وأرزاقهم الى يوم القيامة ٠٠ سأقوم بأغواثهم ٠٠

#### الغواية والانسان

وما هى الغواية ؟ هى أبعاد الناس عن طريق الله ٠٠ وتزيين الباطل لهم ٠ فالمنهج فى أفعل ولاتفعل ١٠ انها يريد الخير للانسان ٠٠ ولكن مفهوم الخير يختلف عند البشر ١٠ فهناك خير عاجل ١٠ وخير آجل ١٠ ولنقرب هذه النقطة الى الاذهان ١٠ هب أن هناك طالبين ١٠ أحدمها يقوم للمذاكرة ١٠ والدرس ١٠ والتحصيل ١٠ والآخر يقضى نهاره فى اللعب ١٠ ولا يذهب الى المدرسة ١٠ كلامها يريد

الغير لنفسه ١٠ ولكن النظرة الى الغير هي التي تختلف ١٠ فالاول يرى الغير في المذاكرة والتحصيل ١٠ ليحصل على مستقبل افضل ١٠ فهو يريد الخير الآجل ١٠ والثاني يريد أن يمتعها في كل يوم تعيشه ١٠ ثم بعد ذلك يجد نفسه متشردا ١٠ أو سارقا ١٠ ليحصل على رزقه ١٠ هذا هو الفرق بين الاثنين ١٠ والفرق في النظرة الى الخير ١٠ والمؤمن ينظر الى الخير على أساس الدنيا والآخرة ١٠ فهو يريد أن يحقق خيراً في الاثنين معا ١٠ ومن هنا فأن اى شيء يأتيه في الدنيا يمنع عنه خيرالآخرة ١٠ فهو مرفوض ١٠ بينما الكافر يريد الخير العاجل ١٠ ومن هنا فهو يفعل أي شيء ١٠ ليحصل على خير الدنيا دون أن يعمل حسابا للآخرة ١٠ فأذا استطاع أن يحصل على المال من أي طريق حرام ١٠ أو على المتعة من غير حلال يحصل على المال من أي طريق حرام ١٠ أو على المتعة من غير حلال مناسرع اليها ١٠ ثم يأتي الموت فيجد كل منهما ما قدمه ١٠ الأول قيجد الجزاء ١٠ فيجد الجزاء ١٠

اذن ٠٠ فمنهج ابليس أن يمنعك أن تفعل شيئا لآخرتك ٠٠ ومن هنا فهو يزين لك الحياة الدنيا ٠٠ بما فيها من متع مادية ويحاول أن ينسيك الآخرة بما فيها من نعيم دائم ٠٠ وهذه الغاية تتم بقسم ابليس بعرتك ٠٠ وهو يدخل من باب استغناء الله عن كل خلقه ٠٠ فلو أراد الله سبيحانه وتعالى خلقه جميعا مهديين الى الصراط المستقيم ٠٠ لما استطاع الشيطان أن يتقدم منهم ٠٠ ولما استطاع أن يغويهم ٠٠ ولذلك استثنى وقال : الا عبادك منهم المخلصين ٠٠ أى ياربى سأغوى خلقك ٠٠ الا الذي تريده أنت وتخصه بالهداية ٠٠ فاننى لا أستطيع أن يبقى لى سلطان عليه ٠٠ لأن كلمة الله هى العليا ٠٠ ولا أحد يستطيع أن يقف أمام سلطان الله ٠٠

ثم قال أبليس أنا لن أقعد لهم على طريق الشر ٠٠ لان طريق الشر عبد الله بيت الشر غير محتاج الى ٠٠ أنا لا أذهب الى الخمارة ٠٠ أو الى بيت الدعارة ٠٠ أو الى أماكن القمار ٠٠ وانما سميكون عملى في مهابط

الطاعة ٠٠ فى أماكن العبادة ٠٠ هؤلاء هم الذين أغويهم أنا ١٠ لان هذا عملى ، أن أخرج هؤلاء عن طاعتك ١٠ فلكل انسان اتبع الشر ١٠ فهو قد اتبع طريقى دون حاجة الى غواية ١٠ ولكن كل انسان يريد أن يعبد الله ١٠ فمهمتى أن أغويه وأبعده عن هذه العبادة ١٠ لذلك قال ١٠ « لاقعدن لهم على ١٠ « لاقعدن لهم على الطريق المعوج ١٠٠

وهكذا تتضح ضخامة معصية أبليس ٠٠ فهو قد تحدى الله بالمعصية ٠٠ ورد الامر عليه قائلا ١٠ أنا لا أسجد لمن خلقت طينا ١٠ أى أن أبليس أعتبر نفسه أكبر من أن يخضع لامر من الله سبحانه وتعالى ١٠ ووضع نفسه فى موضع مساو للآمر ١٠ يرد عليه أمره ١٠ فيقول له أسجد ١٠ ويقول لن أسجد ١٠ ثم لم يقل له لن أسجد ١٠ وكفى ١٠ بل قال له لن أسجد لمن خلقت طينا ١٠ أى أنه وضع علمه فى وضع مساو لعلم الله ١٠ وقال هذا خلقته من طين ولن أسجد له لاننى أعلم أننى خير منه ١٠ وان كنت قد أمر تنى طين ولن أسجد له لاننى أعلم أننى خير منه ١٠ وان كنت قد أمر تنى بالسجود ١٠ فلن أسجد لان لى علما مساويا لعلمك ١٠ وأنت خلقت هذا من طين ١٠ وخلقتنى من نار ١٠ وأنا أفضل منه ١٠

كانت هذه هي المعصية الكبرى التي لا يمكن أن تغتفر ٠٠ ثم بعد ذلك كان هناك طريق التوبة ٠٠ ولكن ابليس بدل أن يسلك طريق التوبة ٠٠ أمعن في مكابرته ٠٠ فقسال ٠٠ « فبعزتك لاغويئهم التوبة ٠٠ أمعن في مكابرته بعبدونك ياربي ٠٠ ولكني سأحيط بكل مطيع لك ٠٠ مؤمن بك ٠٠ لافسد عليه ايمانه ٠٠ وأزين له طريق السوء ٠٠ والبعد عن منهج الله سبحانه وتعالى ٠٠ الا الذين اخترت ٠٠ فهؤلاء لا أستطيع أن أقربهم لأنك تحميهم وتدافع عنهم ١٠ وأنا مخلوق ٠٠ وأنت الخالق ٠٠ وهكذا حتى في المضى في المعصية أحس ابليس أنه لا يستطيع أن يقترب من عباد الله المخصلين هداهم اليه ٠٠

ثم ننظر الى الامعان في المعصية ٠٠ ويمضي ابليس في امعانه فيقول ٠٠ « ثم لآتينهم من بين أيديهم ٠٠ ومن خلفهم ٠٠ وعن ايمانهم • • وعن شمائلهم » • • إذن ابليس قال لآتينهم من أمامهم ٠٠ ومن خلفهم ٠٠ وعن اليمين ٠٠ وعن الشمال ٠٠ ولكنه لم يقل لآتينهم من فوق ٠٠ أو من تحت أرجلهم ٠٠ لم يذكر شيئا عن الجهتين الباقيتين ٠٠ رغم أنهما من الجهات الست المعروفة ٠٠ ذلك لأنه يعلم جيدا أن ما فوق الإنسان يمثل الفوقية الالهية ٠٠ ومكان سجود الإنسان موضع قدميه يمثل مكان العبودية ٠٠ ولا يتأتي للشيطان أبدا أن يعيش في مستوى علو الهي فوقي ٠٠ ولا في مستوى تحتى يمثل مكان السجود والعبودية ١٠ اذن انتهت الجهات الست ٠٠ ولم يستطع ابليس أن يدعى أنه سيأتي من مكان فوقي ٠٠ أو من مكان تحتى هو مكان السجود والعبادة ٠٠ والعجيب انك اذا نظرت الى نظريات الالحاد في كل عصر ٠٠ تجدها من هذه الجهات الأربع ٠٠ فيقول لك هذا تقدمي ٠٠ أو رجعي ٠٠ أي خلفي يريد العودة الى الوراء ٠٠ أو يميني ٠٠ أو يساري ١٠ تلك هي نظريات الالحاد الأربع التي يأتي منها ابليس ٠٠ ولكننا لسنا في واحدة من هؤلاء ٠٠ لسنا تقدميين ٠٠ ندعو الى التحلل والالحاد ٠٠والاباحية ٠٠ ولسنا رجعيين نسير على ما وجدنا عليه آباءنا ٠٠ ولسنا يمينيين على عرف العصر ٠٠ ولا نحن يساريين على عرف العصر ٠٠ والعِمَا لَحَنَ أَمَّةُ مُحَمِّديَّةً فَوقيةً ٠٠ كُلُّ أَمُورَنَا تَأْتَى مَنَ السَّمَاءِ ٠٠ ولذلك فانك اذا خضعت الى حكم الله سبحانه وتعالى ٠٠ فاعلم أنك غير خاضع لمساويك ٠٠ ولا أنت ذليل لخلق مثلك ٠٠ بل أنت خاضع للذي هو أعلى منك ٠٠ والذي تخضع له كل المخلوقات طوعا في الحياة الدنيا. • وكرها في الآخرة • • وأنت في ذلك مساو لأعلى خلق الله في الأرض ٠٠ فهو خاضع لله ٠٠ وأنت خاضع لله ٠٠ وهو مطلوب منه أن يطبق منهج الله ٠٠ وأنت مطلوب منك أن تطبق منهج الله ٠٠ اذن لا ذلة هنا أبدا ٠٠ بل أنت مساو لاكبر خلق الله

في الدنيا ١٠ وربما أنت أفضل منه في الطاعة ١٠ فاذا قال لك أحدهم أن العبودية ذل ١٠ تقول له أبدا ١٠ بل الذل هو في اتباع غير منهج الله ١٠ فاذا أنت اتبعت غير منهج الله تصبح ذليلا لبشر مثلك ١٠ مهانا في حياتك ١٠ مقضيا عليك بالذلة ١٠ ولكن اذا خضعت لله وحده فأنت وكل خلق الله في منزلة متساوية ١٠ ترفع رأسك أمام الجميع لأن أي انسان مهما علا ١٠ فهو خاضع لمنهج الله ١٠ أما طوعا في الحياة الدنيا ١٠ واما قهرا في الآخرة ١٠

#### • أمية الرسول

٠٠ ولعل هذا هو الذي جعل الله سبحانه وتعالى يختار رسولا أمنا لنحمله بآخر رسالة من السماء إلى الأرض ٠٠ وما هو معنى أمي معناه أنه كما ولدته أمه ٠٠ لم يأخذ نقسافة من خلق من خلق الله مساو له ٠٠ لا تثقف على الشرق ولا على الغرب ٠٠ ولا قرأ لفيلسوف ولا لصاحب نظرية ٠٠ اذا كان الانسان في هذه الحالة لم يقرأ لمساو له ٠٠ ولم يأخذ من تقافات الدنيا شيئا ٠٠ يكون كل ما يأتيه معجزا ومعجباً ٠٠ لانه من فوق. ٠ من الله سبحانه وتعالى ٠٠ اذن فالأمية لرسول الله صلى الله عليه وسلم شرف وشهادة ٠٠ فهي شرف له ٠٠ لان الذي نزل به القرآن من اعجاز ٠٠ قد هر الدنيا كلها ٠٠ وشهادة لأنه لا أحد يستطيع أن يدعى أنه جاء بهذا الكلام من فلاسفة الشرق ٠٠ أو فلاسفة الغرب ٠٠ بل هذا الكلام موحى به من الله سبحانه وتعالى ٠٠ والقرآن الكريم الذي فيه اعجاز متجدد ٠٠ وعطاء مستمر للبشرية كلها حتى يوم القيامة ٠٠ اذا جاء على يد رسول أمي فهو شهادة له بأنه منهج السماء ٠٠ وما اختص به رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يسرى على البشر من بعده ٠٠ فتلك معجزة تختص بالقرآن الذي نزل على رسول الله ٠٠ أما نحن فقد طلب منا الله سبحانه وتعالى أن نتعلم ونقرأ ٠٠ ونتدبر في آيات الله في الأرض ١٠ لماذا ؟ لأن أحدا منا لن ينزل عليه قرآن أو كتاب من السماء ١٠٠ فقد انتهت الرسالات بنزول القرآن الكريم

• وخاتم الأنبياء محمد عليه الصلاة والسلام • ولذلك لا يكلفنا الله سبحانه وتعالى بما اختص به رسول الله • بل يطالبنا بأن نقرأ ونتعلم • •

ولو أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصل الى ارتفاعات حضارية ٠٠ وكانت له نظريات عقلية واصلاحات حدث بها الناس ٠٠ ليقودوا حركة حياتهم لكان الكافرون قد قالوا أن القرآن الكريم علم بشرى ٠٠ ولكن الأمية هنا تأكيد لصلة رسول الله بالسماء وأنه ليس للأرض أى دخل في هذا المنهج ٠٠ وأن هذا المنهج ليس من معطيات عقول البشر ٠٠ بل أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وصل بعلويته واتصاله بالسماء الى المنهج الذي يعلم البشر جميعا ٠ أما القرآن فيعلم البشرية كلها ٠٠ ومن هنا فان كل ما أوحى لرسول الله صلى الله عليه وسلم هو من الله ٠

ما دام الشيطان قد قال لاغوينهم ٠٠ فان ذلك يعنى اصرارا على المحصية ٠٠ وفرق بين الاصرار على على على على على على المحسية ومعصية ٠٠ وفرق بين الاصرار على المعصية والندم عليها والله سبحانه وتعالى يريد أن يلفتنا الى ذلك ٠٠

#### • العصية تختلف

اذن فمعصيتا آدم وأبليس الاثنتان من خلق الله ١٠ وكلاهما عصى ١٠ ولكن المعصية تختلف ١٠ فمعصية آدم غفرت له ١٠ ومعصية أبليس لم تغفر ١٠ ذلك لأن أبليس رد الأمر على الآمر ١٠ ودخل في نفسه الكبر في أمر من أمور الله ١٠ ووضع نفسه ظلما في وضع مساو لعلم الله سبحانه وتعالى ١٠ فاستحق بذلك أن يُطرد من الجنة ١٠ وأن تنزل عليه اللعنة ١٠ ولكن آدم اعترف بمعصيته ١٠ وقال يا ربى ان كنت قد عصيت فانك أنت الحق ١٠ وقولك الحق ١٠ ولكن نفسى ضعفت ولم تستطع الاحتمال ١٠ وهذا هو الفرق بين المعصيتين ١٠ فالأولى دخل فيها الكبر ١٠ والثانية

دخل فيها الندم ١٠ وكلتاهما آية ١٠ آية ليفهم الناس المعصية التي تغفر ١٠ والمعصية التي لا يغفرها الله ١٠ فاذا عصى الانسان ١٠ واستكبر وأصر على ما فعل ١٠ ووضع نفسه في وضع مساو لعلم الله ١٠ فاخذ يشرع ويحل ما حرم الله ١٠ ويحرم ما أحله ١٠ واتخذ نفسه الإها ١٠ فهو بذلك لا يدخل في رحمة الله ١٠ أما اذا ندم على ما فعل ١٠ واعترف بأنه ضعف ١٠ وبأن الله سبحانه وتعالى هو الحق ١٠ فقد دخل في الرحمة والغفران ١٠

الله سبحانه وتعالى حين خلق آدم ٠٠ عرفه بعدوه وهو الشيطان ٠٠ ودربه على حياته القادمة في الأرض ٠٠ فقال له ان هذا الشيطان عدو لك ٠٠ فلا يغوينك ١٠ المذا ؟ ١٠ لأن أغواءه لك لا يحمل الحياة الطيبة ١٠ فأنت اذا اتبعته أصبحت شقيا ١٠ سارقا ١٠ أو قاتلا ٠٠ معتديا على أعراض الناساس ٠٠ مذموما من الجميع في الدنيا والآخرة ٠٠

ورغم ذلك فان الله سبحانه وتعالى الذي خلق النفس البشرية عالم بضعفها ٠٠ ولذلك فهو يقول « وخلق الانسان ضعيفا » ٠٠ والضعف منا عدم القدرة على اتباع منهج الله ٠٠ رغم أن فيه الحياة المطيبة ٠٠ ذلك أن الانسان عجول ٠٠ يريد كل شيء ٠٠ ويريده في وقت قصير جدا ٠٠ ولو أنه صبر لنال ما يريد ٠٠ ولو أنه اتبع منهج الله لأوتى أضعاف أضعاف ما سيحصل عليه من المعصية ٠٠ ولكنه يريد كل شيء في لحظة ٠٠ وهو يريد خلودا في الأرض ٠٠ وما هو بخالد ٠٠ ويريد مالا لا يفنى ٠٠ والمال صفته الفناء ٠٠ أما يفارقك هو ٠٠ أو تفارقه أنت ٠٠ وكلاهما فناء له لأنك أصبحت عاجزا عن أن تصل اليه ٠٠ ومن هذه النقطة استطاع الشيطان أن يغرى آدم في الجنة ٠٠ ويجعله يأكل من الشجرة التي حرمها الله ٠٠ والشجرة في الجنة ٠٠ ويجعله يأكل من الشجرة التي حرمها الله ٠٠ والشجرة منا رمز لكل طمع هنا رمز لكل معصية ٠٠ والخلود والمال الذي لا يفني رمز لكل طمع بشرى ٠٠ ولقد كانت التجربة ليحدث شيئان ٠٠ أولهما أن يعلم بشرى ٠٠ ولقد كانت التجربة ليحدث شيئان ٠٠ أولهما أن يعكس بعكس

ما هو مطلوب منه ٠٠ فالإنسان قد يزين له الشيطان قتل انسان آخر ٠٠ ويقنعه بأنه لن يقع فى قبضة العدالة أبدا ٠٠ فاذا ارتكب الجريمة كآن بعد ساعات فى يد العدالة ٠٠ لماذا ؟ ٠٠ لأن الشيطان يريد المعصية ٠٠ ويريد اهلاك العاصى فى نفس الوقت ٠٠ ذلك أنه يحس بعداوة رهيبة للانسان ٠٠ فهو يعتقد أن الانسان كان سبب طرده من الجنة ٠٠ وسبب لعنة الله له فى الدنيا والآخرة ٠٠ كل هذه الأشياء قد خلقت بغضا رهيبا فى الشيطان للانسان ٠٠ ولذلك فهو يغريه ليهلكه ٠٠ يزين له أن يفعل ٠٠ فاذا فعل يهرب الشيطان بعد أن أوقعه فى المعصية ويتركه لأسوأ الجزاء فى الدنيا والآخرة ٠٠ بعد أن أوقعه فى المعصية ويتركه لأسوأ الجزاء فى الدنيا والآخرة ٠٠

ولقد كان من رحمة الله سبحانه وتعالى أن أخبرنا بذلك لنتخذ حذرنا ٠٠ ونتقى وسوسة الشيطان ٠٠ وأعطانا التجربة المادية لآدم ٠٠ لنعلم أن وسوسة الشيطان وهم من الغرور ٠٠ وتزيين للباطل ٠٠ وأن الإنسان لن يحصل على شيء من هذا كله ٠٠ ولذلك فان معصية الشيطان تختلف عن النفس الأمارة بالسوء ٠٠ فالنفس الامارة بالسوء اذا أرادت معصية ٠٠ أصرت عليها والحت حتى يقوم صاحبها بارتكابها ٠٠ وهي هي نفس المعصية ٠٠ لاتتغير ولاتتبدل ٠٠ ولكن أغواء السيطان مختلف عن ذلك ٠٠ ذلك أنه يريد المصية لمجرد المصية ٠٠ فاذا وجد انسانا قويا في ناجية من النواحي ٠٠ أتجه الى ناحية ثانية ٠٠ لأنه لا يريد هذا اللون من المعصية فقط ٠٠ ولكنه يريد المؤمن عاصيا على أي شكل من الأشكال ١٠ فاذا عر عليه باب ٠٠ يطرق بابا آخر ٠٠ وهكذا يظل يحاور النفس المؤمنة ٠٠ يزين لها هذا فلا تأخذه ٠٠ فيزين لها ذلك ٠٠ ويأتي عن طريق فيجده مغلقا ٠٠ فيأتي عن طريق آخر ٠٠ وهكذا يظل يحوم حول النفس المؤمنة اغراء من كل ناحية ٠٠ حتى تسقط النفس في معصية من المعاصي ٠٠ ولقد كانت رحمة الله بالمؤمن ٠٠ أن دله على طرق الشيطان من كل ناحية من النواحي ٠٠ ودله على الطريقة التي يقي نفسه بها ۰۰ ومكذا خلق الله سبحانه وتعالى الإنسان ١٠ وعرفه عدوه في الأرض ١٠ وعرفه الطريق الذي يعمل به ١٠ وبين له كيف أن الشيطان لا يقدم الاغرورا للنفس ١٠ وأن مهمته أن يخلخل منهج الله ١٠ بصرف النظر عن نوع المصية ١٠ ودلنا غلى أنه بقراءة القرآن نبعد الشيطان عن أنفسنا ١٠ ولكن بعض الناس يقول انه يقرأ القرآن ١٠ ومع ذلك فانه لا يحس بالوقاية من وسوسة الشيطان ١٠ نقول له ان هناك شيئا اسمه الفاعل ١٠ وشيئا اسمه القابل ١٠ وكنا يستمع الى القرآن ١٠ ولكن درجة التقبل ليست عندنا واحدة وكانا يستمع الى القرآن ١٠ ولكن درجة التقبل ليست عندنا واحدة من بل كل بدرجة ايمانه ١٠ مصداقا لقول الله سبحانه وتعالى ١٠ م

### « ومنهم من يستمع اليك حتى اذا خرجوا من عندك قالوا للدين أوتواً العلم ١٠ ماذا قال أنفا » ١٠

اى أنهم يسالون عن القرآن لأنه لم يؤثر فيهم ١٠٠ القرآن فأعل صحيح ١٠٠ وانها المستقبل غير موجود ١٠٠ وحتى توضيح هذه المسألة في الأمور الماذية نقول لك اذا أتيت بثلاثة أشخاص ١٠٠ كل واحد منهم مختلف في درجات البصر ١٠٠ فالأول بصره حاد ١٠٠ والثاني متوسط ١٠٠ والشسالث ضعيف ١٠٠ ووضعتهم في مكان خلوى وسألتهم ماذا يرون عند حافة بصرهم ١٠٠ فسيروى لك كل واحد منهم شيئا مختلفا ١٠٠ ولكن الموجود أمامهم هو شيء واحد لا اختلاف فيه من والمسألة أن كل واحد منهم قد رأى يقدر قوة يصره ١٠٠ بل أن الشيء الواحد قد يؤثر تأثيرا مضادا ١٠٠ أذا كان المستقبل مختلف فأنت أذا نفخت في يدك في البرد ١٠٠ تريد أن ترفع درجة حرارتها واحد ١٠٠ هو احراج الهواء من الهم ١٠٠ ولكن المتقبل للفعل مختلف واحد ١٠٠ ومن هنا كان أثر الفعل عكسيا ١٠٠ فغي المرة الأولى كان لرفع الحرارة ١٠٠ وفي المرة الثانية كان لخفضها ١٠٠ مع أن الحادث واحد،

كذلك القلوب ٠٠ بعضها متفتح للايمان يجهد نفسه في طاعة الله ٠٠ ويحمل نفسه على المنهج ٠٠ والثاني باع كل شيء في سبيل شهواته ٠٠ وفي ذلك يقول الله سبحانه وتعالى ٠٠

« قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء ٠٠ والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر وهو عليهم عمى »

وهكذا يريد الله سبحانه وتعالى أن يخبرنا أن الفعل قد يكون واحدا 

 والاستقبال له مختلفا 
 فيجب لكى تستقبل القرآن أن تصفو 
اداة الاستقبال للقرآن 
 وتتقى كل خاطر يبعدك عن المنهج 
 وتبتعد عن كل اغراء يوقعك في الخطيئة

ويستطرد فضيلة الشيخ محمد متولى الشعراوي ٠٠ وأنت تواجه الشيطان ٠٠ فانك خلق لله ٠٠ وهو خلق لله ٠٠ وما دمت تواجهه مواجهة منفردة ٠٠ فان المعركة هنا تعتمد على قوتك وقوته ٠٠ ولكنك اذا واجهته وأنت ملتحم بالله ٠٠ فلا يستطيع أن يقدر عليك ٠٠ ولنوضح هذه النقطة قليلا ٠٠ نقول لو أن طفلا صغيرا ٠٠ مشي في الشارع وحده ٠٠ وقابله طفلان صغيران ٠٠ المفروض هنا أن تقع معركة يستخدم كل منهم قوتها ٠٠ ولكن هب أن الطفل نزل مع أبيه ٠٠ وأبوه هذا شاب قوى ٠٠ هل يستطيع الطفلان الآخران أن يتعرضا له ٠٠ أبدا ٠٠ أنهما يهربان من وجهه لماذا ؟ ٠٠ لأن المعركة لَم تعد صراعاً بين قوة صبى ٠٠ وقوة صبى آخر ٠٠ بل دخل فيها من هو أقوى من الصغيرين بمراحل ٠٠ وهكذا أنت في معركتك مع الحياة ٠٠ في كل شيء تعمله ٠٠ اذا دخلت وأنت موصول بربك ومحال أن يهزمك أحد ٠٠ لأن قوة الله معك ٠٠ تجعل الهزيمة محققة لمن يريد أن يؤذيك ٠٠ ولكن متى تتعرض للهزيمة والمهانة ٠٠ اذا دخلت المعركة بعيدا عن ربك ٠٠ فانك في هذه الحالة تواجه قوة متساوية ٠٠ مع قوة متساوية ٠٠ والغلبة لمن هو أقوى ٠٠ أنت هنا أبعدت قوة الله عن جانبك ٠٠ وهي القوة التي تضمن لك النصر ٠٠ والتي لا يستطيع أن يهرمها أحد ٠٠ ولا يصل لقدرتها أحد ٠٠

وأنت بذلك تتخلى عن أقوى سلاح فى حياتك ٠٠ وأقدر من ينصرك فى كل أزمة ٠٠ تتخلى عن القوة الحقيقية فى الكون ٠٠ عن الفعال لل يريد ٠٠ وتدخل مغترا بقوتك وقدرتك وحدك ٠٠ ثم تتعجب بعد ذلك كيف هرمت ٠٠ ولو أنك فكرت ثانية واحدة ٠٠ لعرفت السبب ٠٠ ولعلمت أنك جردت نفسك من أقوى وأقدر أسلحتك وأنه يجب ألا تتعجب وتسأل نفسك لماذا هرمت ٠٠ لأن السبب معروف ٠٠

#### و لا سلطان علينا

وأنت حين تستقبل القرآل بصفاء ٠٠ وتستعيد بالله من الشيطان ٠٠ يصبح الشيطان لا سلطال له عليك ٠٠ ذلك أن المؤمنين لا سلطان للشر عليهم ٠٠ ولذلك فان الشيطان يأتي في الآخرة ليقول « **وما كان** لى عليكم من سلطان الا أن دعوتكم فاستجبتم لى ، ٠٠ ومع ذلك فأن أولى خطوات الشر تبدأ من النفس البشرية ٠٠ فالشيطان لا يستطيع أن يجبر أحدا ويقهره على الشر ٠٠ ولا يستطيع أن يستخدم سلطان القهر لمن لا يريد أن يفعل ٠٠ ولكنه أولا يجب أن يجد استمالة وقبولا من النفس البشرية ٠٠ يجب أن يكون هناك اقناع بالشر ٠٠ والاقناع هنا لا يكون بالحقيقة ٠٠ ولكن بالغرور ٠٠ ولا يدخل الى نفس متواضعة ٠٠ وإنما يدخل على نفس يملأها الكبر ٠٠ ويصور لها فكرها ١٠ أنها تستطيع أن تصنع قدرها ١٠ وأن تغتنم الفرصة ٠٠ وأن تصل بالدس والغش والخداع والشر ١٠٠ الى ما تشتهيه ٠٠ هذه النفس هي التي فيها الاستجابة ٠٠ الاستجابة للشر ٠٠ والتي تبدأ مسيرتها مع الشيطان من هذه النقطة ٠٠ وتمضى الأحداث ٠٠ وربما تمر السنوات ٠٠ ثم يعرف الانسان أن كل ما فعله لم يحقق له شيئًا ٠٠ بل أني له بعكس ما يريد٠٠ فيصبح مكروها من الناس ٠٠ مذموما ٠٠ ليله قلق ٠٠ لا يرى فيه النوم ٠٠ والنهار شقاء لا يرى فيه الراحة ٠٠ وكل ما حوله من نعيم لا يحمل قطرة واحدة من سعادة

فاذا أردت أن تتخذ الطريق الذي رسمه الله للحياة الطيبة في الأرض ٠٠ فأول شيء يجب أن تعلمه أنك غير مقهور على الشر ٠٠ ولا على معصية لله ١٠ بل أنك تفعل ذلك بمحض ارادتك ٠٠ وباستجاباتك لهذه الأشياء ٠٠ علها تحقق منها نفعا عاجلا ٠٠ أما اذا لم تستجب ٠٠ فانك تظل معصوما منها ٠٠ ولذلك لا تصدق من يقول لك أنك مقهور على الشر ٠٠ بل أعلم أن العيب في نفسك ٠٠ ولا تصدق من يقول لك مثلا انه لو لم تعرض عليه رشوة ٠٠ أو لم ييسر له اختلاس ٠٠ لظل نزيها ٠٠ فالأصل هو في النفس ٠٠ وفي استجابتها أولا ٠٠ ولولا أن التمنى كان في نفسه ٠٠ والرغبة ملكت قلبه ٠٠ ما مد يدم الى حرام ٠٠ وما مشي في طريق الشر ٠٠٠

ويجب أن نعلم أن الله سبحانه وتعالى اذا كان يريدنا بلا معارض وبلا موسوس ٠٠ فهو قادر على ذلك ٠٠ واذا كان يريدنا أن نكون مقهورين على الطاعة ٠٠ فهو قادر على ذلك ٠٠ ولكنه يريدنا أن نأتى اليه باختيارنا ٠٠ وأن نعبده اختيارا من أنفسنا ١٠ وليس قهرا منها ٠٠ ومن هنا فكان لابد أن يكون هناك الايمان والمعصية ٠٠ هذا له حلاوة ٠٠ وهذا له اغراء عاجل ليتم الاختيار عن حقيقة واقعة ٠٠ وليكون هذا الاختيار هو الطريق الى الجنة ١٠ وللى ماهوموجود في الدنيا ١٠ ولذلك فان وجود الشيطان واغراءاته وكل ماهوموجود في الحياة الدنيا ١٠ انما هو ضرورة لازمة للطاعة ١٠ فلو أنها ليست موجودة ١٠ لكان الانسان مقهورا على الطاعة ١٠ فلو أنها طريق غيرها ١٠ ولا نتفت بذلك كل الحكمة من الجزاء والعقاب ١٠ ولا نتفت حكمة خلق الحياة ٠٠ والدنيا والآخرة ٠٠

وجود الاغراء الدنيوى ٠٠ أو الشر ٠٠ أو وسوسة الشيطان حكمة بالغة للحياة الدنيا ٠٠ لأن الاختيار يقتضى وجود بديلين يختار الانسان بينهما ٠٠ ولولا تزيين الشيطان للمعصية ما عرفنا قدر حب الله في قلوبنا ٠٠ حين نرى نفعا عاجلا مزينا له بأسلوب

تهواه نفسه ٠٠ ثم نعرض عنه ونقول أنى أريد الله ٠٠ فذلك أقوى مراتب الطاعة ٠٠ احساس العبد بحبه لربه ٠٠ ولأن هذا الاله يجب أن يعبد وأن يترك من أجله كل ما أخبرنا به أن يترك ، هو مقياس الطاعة في النفس البشرية ٠٠

ولنضرب مثلا يقرب ذلك الى الأذهان ٠٠ هب أن أما دعيت الى حفل كبير فيه من زينة الدنيا ما فيه ٠٠ وبعد أن ارتدت أفخر وثمايها فوجئت يطفلها وقد ارتفعت درجة حرارته يشكو من الحمي ٠٠ حينئذ فهي تلقي بكل ما ارتدته جانبا ٠٠ وتجلس بجوار طفلها تمرضه ١٠٠ وتستدعي له الطبيب ١٠٠ مقياسان في قلب الأم تفاعلا معا و. المقياس الأول حبها و. لأن تذهب الى هذا الحفل .٠٠ والمقياس الثاني حبها لأن تؤدي واجب الأمومة نحو طفلها ٠٠ والذي يتغلب هو المقياس الأقوى ٠٠ ولكن لو لم يوجد هذا المقياس ٠٠ أي أو لم تدع الأم الى الحفل ٠٠ أو يمرض طفلها في نفس الوقت ٠٠ فهل كنا نستطيع أن نعلم أن هذه الأم بارة بطفلها ٠٠ أو أنها ستلقيه الى أحد الخدم أو أحد الجيران ٠٠ وتذهب هي لتستمتع بوقتها ٠٠ ما كان يمكن أن نعلم لو لم يوجد المقياسان في وقت واحد ٠٠ كذلك الخير والشر ٠٠ والطاعة والمعصنية ٠٠ ووسوسة الشيطان وحب الله ٠٠ كلاهما يجب أن يوجد في النفس البشرية في وقت واحد ١٠٠ لكي تعلم مقدار حب العباد الله ١٠٠ أو مقدار أعراضهم عن ذلك الحب

#### الرحمة والتجربة

والله سبحانه وتعالى كان رحيما بنا فى التجربة ٠٠ فهو لم يخلقنا ليلقى بنا اليها دون أى تدريب سابق ٠٠ بل خلقنا ودربنا وأفهمنا ماذا سيحدث ٠٠ فالشيطان عصى الله أمام آدم ٠٠ ثم توعد آدم ٠٠ والله سبحانه وتعالى نهى آدم عن الاكل من الشجرة ٠٠ وقال لآدم انی حرمتها لانها تهلکك و تضرك ۰۰ وجا الشيطان بمنطق الكذب ۰۰ فقال أن هذه الشجرة تمنحك الخلود ۰۰ وملكا لايبلی ۰۰ وأن الله سبحانه و تعالی منعك من الأكل منها ۰۰ لأنه لايريد أن تصبحملكا ۱۰ وخالدا ۰۰ كان هناك قول الشيطان الذی لا يحمل آلا الكذب ۰۰ وعدم الصدق ۰۰ ومع ذلك ضعف آدم ۰۰ ضعف أمام رغباته فی المحلود ۰۰ وضعف أمام رغباته فی الامتلاك ۰۰ مع أنه كان يعيش فی جنة يأكل فيها بلا تعب ولا أجهاد ۰۰ ورغم أنه كان يعيش فی جنة يأكل فيها بلا تعب ولا أجهاد ۰۰ ورغم أنه كان يعيش فی جنة يذهب فيها الى المكان الذی يريده ۰۰ ويجد رزقه وقتما يريد ۰۰ وعندما يشتهی ۰۰ أی لا يحتاج لشی آكثر مما وفره الله له ۰۰ الا أن الطمع البشری بلا حدود ۰۰ فقد بقی الطمع فی نفسه ۰۰ واستطاع الشيطان أن يدخل اليه من فقد بقی الطمع فی نفسه ۰۰ واستطاع الشيطان أن يدخل اليه من فقد الناحية ۰

التجربة كانت فيها معصية من آدم ١٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى كرمه ١٠٠ ولكن نفس آدم أساءت الظن بالله ١٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى وفر له سبل الحياة بلا عناء ولا تعب ١٠٠ ولكنه أراد أن يزداد من ذاتيته ١٠٠ كأن هناك من يملك شيئا ١٠٠ ولأنه حين حرم الله عليه الشجرة حرمها لأنه يعلم أنها ضارة به ١٠٠ تشقى ١٠٠ ولكن آدم لم يفطن لهذا ١٠٠ ولم يفطن أن تحريم الله له بالنسبة لهذه الشجرة ١٠٠ لابد أن يحمل خيرا له ١٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى حين خلقه من طين ١٠٠ أمر من هم أعلى منه خلقا ١٠٠ الملائكة والجان ١٠٠ وهم مخلوقات من نار ١٠٠ ومن نور ١٠٠ أن يسجدوا له ١٠٠ وفي هذا تكريم كان يجب أن يلتفت اليه من آدم ١٠٠ فيعلم أن ربه الذي كرمه بأن يسجد من هم أعلى منه خلقا لآدم ١٠٠ لا يمكن أن يريد به السوء أن يسبحد من هم أعلى منه خلقا لآدم ١٠٠ لا يمكن أن يريد به السوء أن يريد به خيرا ١٠٠ والا فلماذا كرمه ١٠٠ أنت حين تكرم انسانا ١٠٠ وتعمل كل شيء من أجله ١٠٠ فان ذلك دليل على حبك له ١٠٠ ورغبتك في تحقيق الخير ١٠٠ ولو أن الله سبحانه وتعالى حبك له ١٠٠ ورغبتك في تحقيق الخير ١٠٠ ولو أن الله سبحانه وتعالى

أراد بآدم شرا ٠٠ لفعل ١٠ ولما أخضع ملائكته بأمر السجود لآدم ١٠ هذا التكريم كان يجب أن يلتفت اليه آدم ١٠ ونلتفت اليه نحن أيضا ١٠ لنعلم أن الله سبحانه وتعالى كرمنا ١٠ وفضلنا على خلقه ١٠ ولا يمكن أن يكون هذا التكريم ١٠ لأن الله يكرهنا ١٠ بل لأن الله يحبنا ١٠ ويريد لنا الخير ١٠ ونقبل على منهج الله من منطق هذه النقطة ١٠ فنعلم يقينا أن ما قاله الله سبحانه وتعالى عنه أفعل ١٠ فهو خير لأن الله يريد لنا الخبر ١٠ وما قال عنه لاتفعل فهو الشر٠٠ لأن الله لا يريد لنا الشر٠٠

ثم هناك لفتة أخرى يجب أن تؤكد هذا المعنى ٠٠ هي معاداة الشيطان للانسان ٠٠ تلك المعاداة التي جهر بها ٠٠ ورفضه أمر الله بالسجود و كانت هذه يجب أن تلفتنا الى أن الشيطان عدو لنا • • قادًا وسنوس لك أن افعل كذا • • فهو يريد بك شرا • • وأدًا وسنوس لك ألا تفعل كذا ٠٠ فهو يريد أن يمنع عنك الخير ٠٠ كانت هذه هي التجربة التي مرابها آدم في الجنة ٠٠ ومع ذلك ضعفت نفسه وعصى ٠٠ وأكل من الشجرة ٠٠ وهنا ظهرت الحقيقة • و فلو أن آدم لم يأكل من الشجرة لظللنا حتى يومنا هذا نقول ٠٠ لو أنه أكل منها لأصبح خالدا ٠٠ وأصبحت ذريته من الخالدين ٠٠ وأصبح عنده مال لا يفني ٠٠ وربما كان الشيطان مصدقا عندنا ٠٠ ولكن كون آدم أكل ٠٠ فظهر أن كل ما قاله الشيطان من أغواء ٠٠ هو كذب ٠٠ يريد به أن يطرد آدم من الجنة ٠٠ فلا هو أصبح من الخالدين بعد أن أكل ٠٠ ولا هو أصبح صاحب مال لا يفني ٠٠٠ ولكن ظهرت عورته أمام كل الخلق ٠٠ وأسرع الى الشجرة يقطف من أوراقها ليدري هذه الغورة ٠٠ اذن فالحقيقة أنه عندما اتبع أغواء الشيطان ٠٠ لم يحصل على شيء الا الضرر ٠٠ والطرد من الجنة والشيطان يريد أن يفضح عوراتنا ٠٠ ويظهر السيء منها أمام الدُّميا كلها ٠٠ منذ خلق الله آدم حتى هذه الساعة ٠٠ والى آخر الخلق

وهكذا كانت التجربة والواقع ٠٠ قبل أن ينزل آدم الى الأرض 
٠٠ الله سبحانه وتعالى أعطاه أمرا ٠٠ والشيطان أغواه على معصيته 
٠٠ وظهر أن أمر الله هو الخير ٠٠ وأن وسوسة الشيطان كلها كذب 
وخداع ٠٠ واغراء بلا حقيقة ٠٠ وكان الله رحبما أن أعطانا هذه 
التجربة ٠٠ وذكرنا بها في قرآنه الكريم ٠٠ علنا نفيق ٠٠ ونعرف 
الحقيقة ٠٠ ونعلم أن الله سبحانه وتعالى يريد بنا الخير ٠٠ ولا يريد 
لنا الشر ولا العذاب أبدا ٠٠ وأننا اذا أحببنا الله ٠٠ أحبنا ودافع عنا

وامتدت رحمة الله الى الانسان في الارض ٠٠ ثم علمه كلمات يتوب عليه بها ٠٠ ويمحو له الذنوب ٠٠ ويغفر الخطايا ٠٠بشرط أن يكون في النفس البشرية ندم آدم ٠٠ ولا يكون فيها استكبار أبليس ٠٠ وقال اذا ضعفت نفسك فاستعد بي من الشيطان ٠٠ وأنا أعيدك منها ٠٠ وقال قبل أن تقبل على أي عمل ٠٠ أقبل عليه بقولك باسم الله ٠٠ ذلك أنك لا تبدأ باسم الله الا اذا كان العمل الذي تعمله خيرًا ٠٠ فانك تستحى أن تبدأ معصية باسم الله ٠٠ وعلمنا أن نَقُولُ باسم الله الرحمن الرحيم ٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى قد خلق لنا الرحمة ٠٠ وأنت حينما تعمل أي عمل ٠٠ وفي بالك الله سبحانه وتعالى ٠٠ فانه سيعطيك العطاء في الدنيا ٠٠ والثواب في الآخرة ٠٠ واياك أن تستحي أن كنت عاصياً لله ٠٠ أن تستفتح اعمالك باسم الله ٠٠ لأن الله سبحانه وتعالى لايعرف الحقد ٠٠ ولايتغير على خلقه ٠٠ فأنت اذا عصيته ٠٠ لا يتغير ويقول ٠٠ أنا سأطرد هذا العبد ٠٠ ولن أتقبل منه شيئًا ٠٠ بل أنه بمجرد أن تقول باسم الله الرحمن الرحيم ٠٠ وتقبل على الله ٠٠ يقبل الله عليك ٠٠ فاذا كنت قد عصيت الله في شيء ٠٠ فتذكر أنه رحمن ٠٠ رحيم ٠٠ وأنه يقبل على كل عاص ٠٠ في اللحظة التي يتوب فيها ويعود الى الله ٠٠ ان الله سبحانه وتعالى لا يحقد ٠٠ ولا ينفعل ٠٠ ولا يتغير ٠٠ وأنت عبد من عباده عندما ترجع اليه تجد الرحمن الرحيم . . والله سبحانه وتعالى حين شرع العقوبة لأى معصية به فحناه أنه شرع لها الوجود ١٠ والا فلماذا يضع الله عقوبة لشيء ليس موجودا ١٠ وكما شرع لها الوجود ١٠ شرع لها التوبة ١٠ باب ليخرج العاصى منه ١٠ فيغفر له ١٠ فاذا كنت قد عصيت الله فلا يجب أن تستحى أن تلوذ برحمـة الله ١٠ فالله سبحانه وتعـالى رحمن رحيم ١٠ كلمة رحيم مأخوذة من الرحمة ١٠ ومعنى ذلك أن الله سبحانه وتعالى يريد أن يقول لنا ١٠ أنا أريد بكم الخير حتى ولو عصيتمونى ١٠ ولذلك كتبت على نفسى الرحمة ١٠ فاذا كنت عاصيا فلا تستحى أن تلجأ الى رحمتى وتوبتى ١٠

وهكذا نرى مدى حب الله سبحانه وتعالى لعباده ١٠٠ يأتى أولا ليخضع الكون لهم ١٠٠ ويخضع من هم أعلى منهم ١٠٠ كالملائكة ١٠٠ ثم يقول لهم ١٠٠ أننى أحبكم ١٠٠ ولذلك كرمتكم ١٠٠ وما سأقوله كم هو الخير فاتبعوه ١٠٠ وما سأنهاكم عنه هو الشر فانبذوه ١٠٠ ثم التجربة في معصية ١٠٠ فنعرف صدق حب الله سبحانه وتعالى لنا ١٠٠ ورحمته بنا ١٠٠ ونعرف أنه قد منع آدم من الأكل من الشجرة ١٠٠ لأنها شر ١٠٠ والشيطان أغراه بها لأنها شر أيضا ١٠٠ ولكن الذي منع وهو الله يريد لنا الخير ١٠٠ والذي أغرى هو أبليس يريد بنا الشر ١٠٠ وتحدث التجربة واقعا ١٠٠ بعد أن كانت نظرية ١٠٠ ثم الشر ١٠٠ ويقول الله سبحانه وتعالى سأفتح لك باب توبتي مائة شجرة ١٠٠ فيقول الله سبحانه وتعالى سأفتح لك باب توبتي مائة منادما ١٠٠ ولن آخذ منك رحمتي ١٠٠ فأنا أرزق عبادي جميعا مادمت نادما ١٠٠ ولن آخذ منك رحمتي ١٠٠ وتلك رحمتي بعبادي عالما ويعود الى ١٠٠ على العاصي في يوم حين يحس بنعمتي ورحمتي يصبح مطيعا عابدا ويعود الى ١٠٠

على أن هناك نقطة أحب أن أشرحها في هذا المجال ٠٠ ذلك أن الله سبحانه وتعالى رحيم ٠٠ ومعنى رحيم أن هناك مبالغة في الرحمة .٠٠ وبعض الناس يعتقد أن صفات الله سبجانه وتعالى تتأرجح بين

القوة والضعف • فمرة يكون راحما • ومرة يكون رحمانا • ومرة يكون رحمانا • ومرة يكون رحيما • نقول له ان هذا خطأ كبير • فصيغ المبالغة تأتى فى صفات البشر • ولكن الله سبحانه وتعالى ليس عنده أن الصفة تضعف • أو الصفة تقوى • بل هى ثابتة بلا تغيير • ولكن المتغير هو متعلقات هذه الصفة • .

ولنشرح هذه النقطة قليلا ٠٠ هب أن انسانا يأكل كمية كبيرة من الطعام • • فأنت تقول عنه أكول • • وهب أنه يأكل كمية صغيرة ٠٠ ولكن خمس أو ست مرات في اليوم ٠٠ فأنت تقول عنه أيضًا أكول ٠٠ ولو أنه لايأكل في كل مرة كمية كبيرة من الطعام ٠٠ ولكنه يأكل خمس أو ست مرات في اليوم ٠٠ إذن المبالغة تأتي في الحدث وفي تكرار الحدث وواذا أردت أن تفهم التغيير في متعلقات صفات الله ١٠ فأنت تقول رحمن ١٠ لأنه يرحم المؤمن والكافر في الدنيا ٠٠ ويجعل الاشسياء تنفعل لهم ٠٠ اذن عدد الداخلين في رحمة عطاء الله بالنسبة للدنيا ٠٠ هم كل خلقه ٠٠ ليعطيهم جبيعا عطاء ربوبية ٠٠ اذن فهـــو رحمن ٠٠ ولكنه في الآخرة مثلا رحيم ٠٠ لأنه يطرد الكافرين من رحمته ٠٠ ويبقيها للمؤمنين وحدهم ١٠٠ اذن الصفة لم تتغير ١٠٠ ولكن الذي تغير هو من تشملهم هذه الصفة ٠٠ ففي الدنيا كل عبد يأخذ من رحمة الله ﴿ عدد هائل ﴿ فهو رحين ﴿ وَفَي الآخِرة يَقُلِ هَذَا الْمِدُدُ ٠٠ وتصبيح متعلقات الصغة ٠٠ أو من تشملهم الصغة أقل عددا ممن كانت تشملهم في الدنيا ١٠ فيصبح رحيما ١٠ ومن هنا فان صفات الله ثابتة ٠٠ ولكن من تتناولهم هذه الصفات هم المتغيرون حسب أحسوال خلق الله · · وقولك « وما ربك بظلام للعبيد » • • معناها أنك نفيت عن الله صفة المبالغة في الظلم • • نقول له انك لم تفهم الآية ٠٠ فتكرار الصفة يوجب نفي المبالغة ٠٠ فعدد خلق الله لا حصر لهم ٠٠ لو أن الله ظلم كلا منهم ذرة ٠٠ الأصبح ظلاما لكثرة عدد الذين ظلمهم ٠٠ ولو أن كلا منهم لم ينله الا ذرة من الظلم ٠٠ لذلك نقى الله عن نفسه حتى هذه الذرة ٠٠ فقال انه ليس بظلام ٠٠ أى حتى ذرة الظلم في هذا العدد الهائل لا تصدر عن الله سبحانه وتعالى ٠٠

#### الله ۱۰ والعاصى

اذن بداية العمل ببسم الله ٠٠ تعطينا العطاء والثواب في الدنيا والآخرة ٠٠ وتحفظنا من أشياء كثيرة ٠٠

٠٠ ويأتي الله سبحانه وتعالى الى العاصى فلا يأخذه مرة واحدة ٠٠ وأنما يأخذه بعداب مجدود صغر ٠٠ فيشكو الى الله سبحانه وتعالى ٠٠ ويرفع يديه الى السماء ٠٠ ويصيح يا رب ٠٠ فينجيه الله ٠٠ وبمجرد أن يحس الانسان ببعد الخطر ٠٠ يعود مرة أخرى الى الذب ٠٠ بل ربما عاد الى ما هو أكبر منه ٠٠ ناسيا أو متناسيا ١٠ أنه كان يمر بضر ١٠ أو بشدة ١٠ أو بضيق ١٠ وأنه رفع يديه الى السماء وقال يا رب ٠٠ وكان عدلا ألا تنفتح أبواب السماء لعاص ١٠٠ وألا ينفذ منها الدعاء الذي قيل بلسان لا يذكر الله ٠٠٠ كان ذلك عدلا ٠٠ ولكن رحمــــة الله سبقت ٠٠ فانفتحت أبواب السماء ٠٠ وأستجيب للدعاء ٠٠ وكشيف الله الضر ٠٠ وبمجرد أن أحس الانسان أنه قد نجا ٠٠ عاد الى كفره ٠٠ فيعود الله سبحانه وتعالى ليذكره به ١٠ ويقول له أفق انك تهلك نفسك ١٠ من تبارز و وأنت لا قدرة لك ١٠٠ وأنا وحدى القادر ١٠٠ ولكن الغرور يركب الانسان ١٠ فيمهله الله ١٠ ثم يذكره بقدرته عليه ١٠ فيفتح عليه بابا صغرا من الشدة من أو الغضب مع فيجار للسماء مع وَيَرْفَعَ يَدِيهِ وَيُصَيِّحَ يَا رَبِ ٠٠ وَيَكُونَ عَدَلًا مَنَ اللهُ سَبِحَانِهِ وَتَعَالَى الا يتقبل ١٠٠ ويكون عدلا ألا تفتح أبواب السماء ١٠٠ ولكن رحمة الله تتدخل ٠٠ وترفع الشدة ٠٠ وتزيل الكرب ٠٠ فاذا أحس الانسان أنه نجا ٠٠ عاد الى كفره ١٠٠ الى أن يفتح الله عليه بأبا من الشندة ١٠ أو العذاب لا يغلق أبدا ١٠ لانه صمم على الكفر ١٠٠ رغم أن الله أراه رحمته مرات ومرات ٠٠ وأزال عنه الكرب المرة تلو المرة ٠٠

وإذا عدنا الى قصة موسى عليه السلام نجد أن الله سبحانه وتعالى أخذ فرعون بالقول اللين أولا ٠٠ فقال الله لموسى وهارون :

« اذهبا الى فرعون انه طغى ٠٠ فقولا له قولا لينا ٠٠ لعله يتذكر أو يخشى » ٠٠

فرعون طغی ۱۰ واتخذ نفسه الها فی الارض یعید من دول الله ۱۰ والله سیحانه و تعالی أرسل له رسیولا ۱۰ لیهدیه الی صراطه السبتقیم ۱۰ ویذکره بالله ۱۰ لم یقل لهذا الرسیول اذهب ۱۰ واقطع رقبة فرعون ۱۰ وخذ ملکه ۱۰ وأنا سأمکنك من ذلك ۱۰ ولم یقل له سأخسف بفرعون وآله الارض ۱۰ وأعطیها لك ۱۰ ولکننا نجد هنا أدب الرحمة فی أن الله سبحانه و تعالی یقول ۱۰ اذهب لهذا الطاغیة الذی نصب نفسه الها یعید من دونی ۱۰ وقل له قولا لینا ۱۰ برفق ۱۰ دون أن تهینه ۱۰ او تنهره أمام قومه ۱۰ عل قولك هذا یوقظ فی نفسه الشعور بالذنب ۱۰ والایمان بی فیتذكر و یخشانی ۱۰ فیتذكر و یخشانی ۱۰

لنر كيف يحب الله سبحانه وتعالى عبده حتى العاصى ٠٠ ويأخذه باللين والرفق والهداوة ٠٠ وهو القادر على أن يبطش به بطشا ٠٠ هل هناك رحمة أكثر من هذا ٠٠ أنارحم الرحماء لايمكن أن تغيض منه هذه الرحمة ٠٠ على عاص له ١٠ الا الله سبحانه وتعالى ٠٠ بل ان الله يأمرنا أن نستر على العاصى ٠٠ ولا نفضحه ٠٠ فاذا وجدنا انسانا يرتكب معصية ٠٠ وشاء قدره أن نعلم بها ١٠ فمن حسن الايمان أن نسترها عليه ٠٠ ولا نفضحه ١٠ لماذا ؟ لأن ستر المصية قد يفتح أمامه طريق التوبة والندم والرجوع الى ١٠ ويتمادى فيها ٠٠ فهو أذا رأى أنه عصى الله ٠٠ وأن الله ستره من رحمة الله بعباده ٠٠ ويعود الى التوبة مرة أخرى ٠٠ هذه هي رحمة الله بعباده ٠٠ حتى العاصى منهم ٠٠ والله لا يريد أن يعذب أحدا ٠٠ ماذا يفعل الله بعذابنا ٠٠ ولكن الانسان هو الذي يعذب أحدا ٠٠ ماذا يفعل الله بعذابنا ٠٠ ولكن الانسان هو الذي يعد بالمعصية على أن يدخل النار ٠٠ ويستكبر في الأرض ٠٠

وكلما أعطاه الله من نعم ٠٠ زادته طغيانا وكفرا ٠٠ وجعلته بدلا من أن يسجد لله شكرا ٠٠ ينطلق ليحاربه بنعمه ٠٠ ذلك كفر الإنسان ٠٠ وتلك رحمة الله ٠٠

#### فرعون يتكرر

نعود بعد ذلك الى قصة فرعون وموسى ٠٠ قال موسى القول الليل لفرعون ١٠ فلم يرتدع ١٠ وزاده القسول الليل طغيانا ١٠٠ وحاول أن يبارز موسى بالسحرة ٠٠ فأبطل الله خداع السحر ٠٠ وكان السحرة أول المؤمنين ٠٠ وكانت هذه معجزة كافية لأن يؤمن فرعون بعد أن سنجد السيحرة لرب موسى ٠٠ كان فرغون يجب أن يؤمل بأن موسى ليس ساحرا ١٠ ولكنه رسول ١٠ وبدلا من ذلك زادته هذه الآية طغيانا ٠٠ فاذا به يأمر بقتل السحرة ٠٠ وكلما جاء موسى بآية ٠٠ إنكرها ٠٠ ثم أمن بتذبيح أولاد قوم موسى ٠٠ واستحياء نسائهم ٠٠ وبدأ الله سبحانه وتعالى بعد كل الآيات التي أيد بها موسى ٠٠ بدأ الله يذكر فرعون بقدرته مباشرة ٠٠ بدون رسول ١٠ فسلط على قوم فرعون الدم ١٠ والضفادع ١٠٠ والقمل ٠٠ وفي كل مرة تحدث فيها آية من هذه الآيات التي تحمل العذاب الاصغر ٠٠ بدلا من أن يؤمن فرعون ٠٠ ويتذكر قدرة الله ٠٠ ويتوب اليه ٠٠ ويعرف أن الله فعال لما يريد ٠٠ يأتي الى موسى ٠٠ ويقول له ادع لنا ربك يزل عنا هذا ونحن نؤمن ٠٠ فيدعو موسى ربة ١٠ فيزيل العذاب ١٠ فيزداد فرعون كفرا ١٠ فتأتى آیة آخری ۰۰ تذکر بالاولی وبقدرة الله ۰۰ وبان الله سبحانه وتعالی له ملك السنماوات والارض ٠٠ أي أنه يملك القسوة للفعل ٠٠٠ والقدرة على تحقيق ما يريد في وفرق بين القوة والقدرة بعب فأنت قد تملك القدرة ١٠ ولكنك لاتملك القوة لتحقيق ما في قدرتك ٠ قد تكون تاجيرًا بارعا ٠٠ ولكنيك لا تستطيع أن توفر لك مكانا تمارس تجارتك فيه ٠٠ وقد تكون مهندسا ممتسازا ٠٠ ولكنك لا تستطيع أن تأتى بالاشياء اللازمة لتبنى العمارة الضخمة التي تقدر على بنائها و ولكن الله سبحانه وتعالى يملك الاثنتين معا و

أى أنه يملك كل عناصر الفعل ٠٠ فاذا أخذ فرعون بآية من العداب ٠٠ أراد الله أن يذكره به وبقدرته ٠٠ عله يتذكر ٠٠ فاذا ذهبت الآية قال لن يستطيع أحد أن يأتي بآية أخرى ٠٠ وظن أنه قد نجا تماما ٠٠ وصور له غروره أن ما يحدث لن يتكرر ٠٠ فيذكره الله مرة أخرى ٠٠ فيسرع الى موسى يطلب منه الدعاء فيكشف الله عنه الضر ٠٠ فيعود مرة أخرى الى طغيانه ٠٠ هذا هو الاصرار على الكفر والمعصية لا يعبهما أله سبحانه وتعالى ٠٠

وقصة فرعون هذه ليست غريبة عن حياتنا ٠٠ فالله سبحانه وتعالى يأتى لكل عبد من عباده الكافرين ليذكره به ٠٠ فيتجه بالدعاء الى الله وقت المحنة ٠٠ ثم تزول المحنة فينسى ٠٠ وهكذا حتى يفتح الله عليه بابا ذا عذاب شديد ١٠ حينئذ يتذكر الله ٠٠ ولكن بعد فوات الاوان ١٠ ففرعون حينما كان يفرق فى البحر أعلن ايمانه ١٠ ولكن الوقت كان قد فات ١٠ لأن الله فتح عليه من أبواب الرحمة والتوبة ١٠ وأراه من الآيات ١٠ ما كان يجب أن يجعله مؤمنا ١٠ شديد الايمان ١٠ ولكنه أصر على الكفر ١٠ ولذلك يحمله مؤمنا ١٠ شديد الايمان ١٠ ولكنه أصر على الكفر ١٠ ولذلك فان الله سبحانه وتعالى يذكرنا بذلك ١٠ وبأن الاصراد ليس من صفات المصاة الكافرين ١٠ فيقول

## « والدين اذا فعلوا فاحشة ٠٠ او ظلموا انفسهم ٠٠ ذكروا الله فاستغفروا لدنوبهم ٠٠ »

والاستغفار هنا ندم وتوبة على الاثم ٠٠ ثم يقول الله سبحانه وتعالى « ولم يصروا على ها فعسلوا » ٠٠ أى أنه نفى عنهسم الاصرار على الاثم ٠٠

اذن عمل المؤمن يجب أن يكون باسم الله ٠٠ لأن الله هو الذي سنخر له الاشياء ٠٠ وباسم الله لأنه يريد أن يستعين بقدرة الله ٠٠ ومادام كل عمل تعميله ٠٠ وفي بالك الله ٠٠ فالله يعينك ٠٠. ويكون معك ٠٠

وذكرك لله سبحانه وتعالى يجعل القلب يخشى ٠٠ والناس لا تمضى في المعصية ٠٠ لأن ذكر الله سبحانه وتعالى يذكرنا أنه

معنا يسمع ويرى ٠٠ ومن هنا فاننى حين أقوم بعمل يؤذى غيرى يقول الله لى ١٠ هذا ليسك٠٠ وهنا تتدخل الشرائع ١٠ ولاتتدخل الشرائع الالصالح الانسان ٠٠ فالانسان يريد فى حياته أن يحصل على كل شيء ١٠ ما يملكه ١٠ وما يملكه غيره ١٠ حينئذ يأتى الله سبحانه وتعالى ليقول له لا ١٠ أنا حميتك بقانونى ١٠ من أن يعتدى غيرك على ما تملك ١٠ ولقد حميتك من هذا رحمة منى لانك فرد ١٠ وغيرك كثيرون ١٠ واذا أبحت الاعتداء على المال فكأنى أبحت للناس كلها الاعتداء على مالك ١٠ واننى قد أكون حرمت أبحت للناس كلها الاعتداء على مالك ١٠ واننى من الاعتداء على ما تملك من مال أو عرض ١٠ أو أى شيء بالنسبة للدنيا ١٠ وأنا ما تملك من فاذا اعتدى أحد عليه فأنا أقتص منه وأنا القادر على القصاص ١٠ الفعال لما أريد ١٠

وهكذا كانت معجزة الخلق من الله سبحانه وتعالى ٠٠ رحمة للانسان ٠٠ وفضلا من الله ٠٠ كان يقتضى منا الحمد والسكر والطاعة ٠٠ وعندما نقول فضلا من الله ٠٠ فاعلم أن السماوات والارض ٠٠ وما فيهما من رزق ونعم وآيات وخلق من يوم الخلق ٠٠ الى يوم القيامة ٠٠ هي فضل من الله ١٠ أي زائد عن حاجته ٠٠ لا يحتاج اليه لأن الله غنى عن العالمين ٠٠ وهكذا حين يعطينا النعم ٠٠ يعطى ٠٠ ويعطى ٠٠ ويعطى ٠٠ ويعلى ٠٠ وهكذا كله ٠ شيئا لذاته ٠٠ فهو سبحانه وتعالى غنى عن هذا كله ٠

معجزة الخلق فيها رحمة ٠٠ وفيها نور ١٠ وفيها فضل ١٠ وفيها رضا من الله ١٠ وكل ما نحتاجه هو أن نتأمل هذا كله ابتداء من آدم الى يومنا هذا ١٠ والى ما سيأتى ١٠ لنعرف مدى حب الله سبحانه وتعالى لنا ١٠ ومدى رحمته بنا ١٠ ومدى كفر الانسان ينعم الله ١٠ ولو قدرنا الله حق قدره لعلمنا أن العمر قصير ، حتى لو خصصناه كله لشكر الله على رحمته ١٠ ولكن الانسان أحيانا لا يرى وعيناه مفتوحتان ١٠ ولا يسمع وأذناه سليمتان ١٠٠

# محتويات (( معجزة القرآن ))

| صفحة       | الجزء الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧          | ــ الفصل الاول : ماهي المعجزة ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 74         | - الفصل الثاني : معجزة القرآن وكيف تختلف ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 40         | <ul> <li>الفصل الثالث : المعجزة اللغوية في القرآن الكريم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٧         | <ul> <li>الفصل الرابع : البلاغة في القرآن الكريم</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٦٥         | - الفصل الخامس : التناقض في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۸٥         | - الفصل السادس: القرآن وقوانين الكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۲۰۲        | <ul> <li>الفصل السابع : القرآن مزق حواجز الغيب</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 179        | - الفصل الثامن : سبحان الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | العجزءالذاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٤٥        | يرب الحمد لله المرابع المحمد المرابع المحمد المرابع المحمد المرابع المحمد المرابع المحمد المرابع المرا |
| 189        | . – الفصل الاول : الله والكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 177        | ــ الفصل الثاني : الشك ٠٠ والوجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 197        | ــ الفصل الثالث: حواطر حول سورة الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 410        | ـ الفصل الرابع : علم الله ٠٠ وعلم الارض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 721        | - الفصل الخامس: عتاب النبي في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 777        | - الفصل السادس: معجزة الاسراء والمعراج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|            | لجزءالثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 7.47       | ــ الفصل الاول : وحدة الكون وقدرة الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 717        | - الفصل الثاني : القوى الخفية في العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 727        | ـ الفصل الثالث: طلاقة القدرة في الكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 479        | - الفصيل الرابع : خواطر عن سورة مريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>T9V</b> | - الفصل الخامس : معجزة الخلق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |



### تقافة اليوم وج

رُيمپن مجلس للا ارة :

شعبان

۱۰ یونیو ۱۹۸۱

حزيران

الإدارة: احداراليوم ٦ مشارع الصحافة ت ٧٥٨٨٨ عشرة خطوط تلكسن دولي 9۲۲۱۵ -محلى ۹۸۲۸۴

#### الاشتراكات

: جميورة مصرالعربية :

۱AÝ

قيمة الاشتراك لسنوى ٥٠٠ ٢, جنيه مصرى

#### البربيد الجوى:

دول اتحاد البيزع دولياتحاد الخبيري و چنيه مصرف العرب والأفريقي \ و دولارامريكي والعلام باقى دول بعالم (أورط ) ﴿ جِنْسَةِ مِصِيرَكُ وُلاِرِمَكِيْسَ وَآمِيا وُسَرُلِيا ﴾ ﴿ وَوَلاِرْمِيكُونُومِا عِلْوا

• ويمكِن قِول نصف لِعِيمة عن ستة شهور

• ترسل لعيمة إلى الاشتراكات ١٣ شد لصحافة القاهرة ت ٧٤٨٨٤٤ ( ٥ خطوط ) "

\*9

رقم الإيداع بدير الكتيب والوثائق القومية ٨١/٣٠٨٠.

