

JU

حقوق التألي والطبع والنشرمحفوظية (م الطبراليانية دنيها زيادات بتحقيق والتنقيح دنيها زيادات العمد ١٤٠٠

N 3.5

أيسسة الإسسالة ع سورية - بنابة صمدي وصالحة

٢٤١٦٠ ص.ب ١١٧٤٦٠ برقياً بياران

فانف ۲۰۰۱

### الإهساء

إلى والديّ الكريمين اللّذين آمنا بالقرآن فطرة وتسليماً ، دون فلسفة ، وطبّقا تعاليمه في حدود ما يعلمان ، في سلوكهما ومعاملتهما النّاس ، دون مواربة ، ولم بكن من تضارب بين ما يقولان وما يفعلان ، فقد تخلّقا بأخلاق الدين طواعية ، فكانا قدوة لنا في الإيمان والصراحة والصدق والتضحية والاستقامة . وربنّيانا فلم يألوا جهداً في أن نكون خيترين وأن نكون قرّة أعين لهما .

إلى الوالد المتوفَّى رحمــه الله .

وإلى الوالدة التي لا زالت تكلَّؤُنا بحبِّها وحنانها أطال الله عمـُرَها .

وإلى كلِّ ذي ضميرٍ مؤمن ٍ صادق ٍ حيٍّ .

أُقدًم هـذا الكتاب.

E. N.

※ ※ ※

•

3

.

•

•

## المقسامة

### بقلم الاستاذ العلامة محمد بهم: البيطار

# بِشْ إِللَّهُ ٱلرَّحِيْ مِ

«الرَّحْمَانُ ،عَلَمَ القُرْآنَ ، خَلَقَ الإنْسَانَ ، عَلَمَ الْبَيَانَ » فله الحمد على ما عليّم ، وله الشكر على ما أنعم ، والصلاة والسلام على أفصح من نطنق بالضاد وأول من رفع راية القرآن ، وأعلى ببيانه قدر البيان ، وعلى سائر إخوانه المرسلين ومن تبعهم بإحسان .

وبعد ، فما زال هذا القرآن المجيد، الذي « لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن ْ بَيْن يِلَدَيْهِ وَلا مِن ْ خَلَفْهِ تَنْزيل مِن ْ حَكَيم حَميد سلاس آية باقية على وجه الدهر، وقد أولع العلماء به بحثاً ودرساً، فعنوا بتدوينه وجمعه ، ومكيله ومدنيه ، وترتيبه وترتيله واختلاف مرسومه ، ومعنى أحرفه السبعة وطرق أدائه ، ووصف قراءاته السبع وقرائه ، وبيان الحق في ناسخه ومنسوخه ، ومحكمه ومتشابهه ، وبأقسامه وأمثاله وفواتح سوره وخواتيمها ، وما في قصصه من عظات وعبر ، وكون إعجازه بلغته وتعذر ترجمته الحرفية ( لا التفسيرية ) .

ولكن أعلى هذه المباحث خطراً ، وأجلتها قدراً ، وأبقاها أثراً ، ذكر خصائصه ومزاياه التي كان بها وحياً معجزاً ، فقد أُلفت في إعجازه كتب مستقلة ، وتجلت مباحثه في المصنفات الكلامية والبلاغية ، بـكه ما فسر به المفسرون ما جاء في آية الإسراء

٨٨: «قُلُ لَنُنِ اجْتَمَعَتِ الإنْس وَالجِنِ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بَيْلُ هِذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُوا بَيْلُ هِذَا الْقُرْآنِ لَا يَأْتُونَ بَيْنُكُهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لَبِعْضِ ظَهِيراً » وفي سورة يونس / ٣٨: «أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِثْلُهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ وَارْعُولُونَ افْتَرَاهُ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ » وفي هود/١٣: «أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ » وفي هود/١٣ : «أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتٍ وَادْعُوا مَن السَّتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ».

وقد نزلت هذه السور الثلاث بمكة متتابعات كما رواه ُ رواة ُ المأثور ، وفي رواية عن ابن عباس أن سورة يونس مدنية ، والراجح الأول ، لأن أسلوبها مكي ، وجاء في سورة البقرة المدنية/ ٢٣ : « فَأَتُوا بِسُورَة مِن ْ مِثْلِهِ وَادْ عُوا شُهَدَاء كُمْ مِن ْ دُونِ اللهِ إِن ْ كُنْتُمُ ْ صَادِقِينَ » .

وقد توالت الأزمان ، وإلقر آن يتحدَّى أهلها بالإتيان بقر آن مثله في جملته أو بعشر سور تضاهيه في بعض أنواع إعجازه ، بل بسورة واحدة أيضاً تماثله بلفظه ونظمه وأسلوبه ، وهدايته وتأثيره وعلومه ، وقد تبين بعد طول هذا التحدي بأنه كتاب الله المنزل ووحيه المعجز ؛ لكنَّ ما ألَّفه أمراء البيان يوقف على مواضع من حقيقة القرآن ومجازه ، ويجلي للناظر مطالع من إيجازه وإعجازه ، وإن كان هذا الوحي المعجز كالكهرباء وضيائها تستنير بنوره الأبصار ، ولا تحيط بكنهه الأفكار أو هو :

كالبدر من حيثُ التفت وجدته أنهدي إلى عينيْك نُوراً ثاقبِا كالبدر من كبد السّماء وضو وها يغشى البِلد مشارقاً ومغاربا

هذا ويودُّ كلُّ باحثٍ في أسرار القرآنِ ومقاصده،أن لو جمَّعَ ما دوَّنَهُ البلغاءُ في كنه ِ هذا الإعجاز على تراخي العصور ، واتساع دائرة العلوم ، فانتدب لهذا

الأستاذ نعيم الحمصي ، فلخُّص ما سطرته الأقلام ، مما جادت به القرائـح والأفهـام وجمعها في كتابٍ واحد سماه ( تاريخ فكرة إعجاز القرآن ) من بعد ما نشره مقالات في مجلة المجمع العلمي بدمشق ، بإدئاً بتاريخ استعمال كلمتي : معجزة وإعجاز مفسراً لهما لغة ً واصطلاحاً ، مشيراً إلى أنهما بمعنى ما ورد في القرآن من الآية والبرهان والسلطان ، ذاكراً أول كتاب عُـنُون باسم : ( إعجاز القرآن ) في أواخر القرن الثالث أو مطلع القرن الرابع ، وكتب تحت عنوان ( المعركة الفكرية الكلامية بين القرآن والعرب) صفحات كثيرة ( ٦ – ٢٦ ) ضمَّنها محاجَّة الرسول لقومه بهذه المعجزة العظمي ، وما كان من إنكارهم لها ، واستكبارهم عن الإيمان بها ، وعجزهم عن الإتيان بمثلها ، ووضعهم السيف والسنان مكان الحجَّة والبرهان . وهنا يظهر استقلال المؤلف عن جمهرة القائلين بأنَّ العصر الجاهلي هـو أكثر عصـور الأدب ازدهاراً فإذا عجز أهلُه عن محاكاة القرآن فغيرهم أعجز ، ويرى أنهم كانوا مرحلة تمهيدية ً لمن جاء بعدهم من الكتَّاب والشعراءِ والحطباءِ في العصرين الأموي والعباسي ، وهو لا يرى أنَّ الزمانَ قد رجع في البيان العربي القهقرى في عهد عز العرب الإسلامي . واستدرِك على من يفهم من قوله أن ليس القرآنُ إلا طوراً من أطوار النثر العربي وأنه فوق النُّر الجاهلي ودون النُّر العباسي ، من حيثُ الفن والمرونــة والقدرة على الأداءِ ، قال : (وهذا غير صحيح ولا أقصده . ذلك لأنَّ القرآنَ في تاريخ الأدب العربي قائم بنفسه ، لأنه فذ في بيانه ، ويكفي لإدراك تفوُّقه أن يكون النَّاقد قد استوفى حظَّه من النقد الأدبي الفي ، فيقارن بينه (أي النص القرآني) وبين نص أدبيُّ آخر ليشعر بالفرق ِ المحسوس بينهما ، ذلك الفرق الذي جعلــــ معجزاً رائعاً والذي يرجعُ إلى أسبابِ سأذكرها في حينها ) .

. وقد أنشأ فصلاً أبان فيه رأيه في إعجاز القرآن ، وجاء في أوّله : (والذي أراه أنا هو أنَّ القرآن باغتهم بمميزات فيه أدركوا جمالها وعجزهم عن مثلها) ورد هذه المميزات إلى أمرين اثنين ، أولهما لفظي يرجع إلى أسلوب القرآن المخالف لأساليبهم جميعاً ، وثانيهما خفي و داخلي يدرك بالذوق ويصعب بيانه وتعليله ، وفصل القول

في هذين تفصيلاً ( ص ٢٧ – ٣٢ ) ، وهنا انتهى المؤلِّفُ من الكلام على الجدال بين القرآن وبين العرب في عهد الرسول كمّا قال .

- ثم قد م (مقدمة ) للإعجاز بعد عصر النبي و النصابي و كالفطرة الكرام ، كانوا قبل الاتصال بالأعاجم وعقائدهم ، على سلامة في الفطرة وصفاء في العقيدة ، وقوة في الإيمان ، ووحدة في الأمة ، ثم امتد الزمان ، فاشتعلت الفتن ، ونشأت الفرق ، واقتتل المسلمون أنفسهم اقتتالا شديدا تحت راية القرآن وتأويله ، وفي عهد الفتوح وامتزاج المسلمين بشعوب البلاد ، كانت دعوتهم وجدالهم مع أهل الأديان (وكانت المناقشات الدينية قائمة فيها قبل الإسلام بزمن طويل على ساق وقدم ، تدور حول مسائل دينية فلسفية عويصة ، أدمها قضية لاهوتية المسيح أو ناسوتيته ، وقضية القضاء والقدر ، فكان حتماً عليهم أن يخوضوا غمار هذه المناقشات ، واصطدموا في العراق وفارس بأتباع المذهب الزردشتي وأتباع المذهب المانوي وبغيرهم ، فاضطروا إلى مناقشة أصحاب الأديان في أديانهم ، والدفاع عن المهسلام الذي ينكره خصومهم . وكان في مقدمة المسائل التي تستدعي الجدل الإسلام الذي ينكره خصومهم . وكان في مقدمة المسائل التي تستدعي الجدل والمناقشة مسألة نبوة النبي ، ومسألة تحدي القرآن للعرب في أن يأتوا بمثله ، ومسألة ألوسول ) .

ر ومن هنا أخذ المؤلفُ يتكليم على فكرة إعجاز القرآن وتاريخها في العصور وأشهر من كتب فيها أخذاً ورد الوقبولا ورفضاً ، إلى عصرنا هذا . ثم أخذ يصف كلام البلغاء في إعجاز القرآن وكتبهم التي ألفوها فيه خاصة الوقي طليعتهم الجاحظ والواسطي – وإن كان كتابه مفقوداً – والجرجاني والفخر الرازي ، والزملكاني والقرطاجني ؛ وبين أن الجماعات التي بحثت مسألة الإعجاز هي أربع : جماعة المعتزلة والمتكلمين والمفسرين والأدباء ، وأن هذه الجماعات ليست متباينة الأعتزال وعلم يمع الرجل بين الأدب والاعتزال كالجاحظ ، وقد يجمع بين الاعتزال وعلم الكلام والتفسير كالزمخشري ، وتراهم جميعاً يستمد بعضهم من بعض ؛ وختم البحث الكلام والتفسير كالزمخشري ، وتراهم جميعاً يستمد بعضهم من بعض ؛ وختم البحث

بقوله (ص ٤٥): (ومن الحير أن أنتقل – بعد هذه المقدمة التي بينتُ فيها خطوط فكرة الإعجاز الرئيسية – إلى الكلام على من بحثوا فيها واحداً واحداً ، أصنفهم على حسب العصور التي عاشوا فيها ، ثم تحسب الجماعة التي ينتمون إليها ) ا ه .

وقد طبق ما رسمه بدقة وعناية ، ومشى في العصور عصراً فعصراً ، مبتدئاً من العصر الثاني ، مختماً بالعصر الرابع عشر ، مراعياً زمن الكتاب ، واصفاً روح عصورهم الأدبية ، ونحلهم التي يميلون إليها . هذا وقد كنت اطلعت على هذه الأقوال أو كثير منها ، ومررت عليها الآن مجموعة في كتاب بذل صاحبه فيه جهدا يشكر عليه ، وهو ناقل ناقد مستقل ، قلما يتيسر لغيره مثل ما وُفق إليه وناقش فيه . يشكر عليه ، وهو ناقل ناقد مستقل ، قلما يتيسر لغيره مثل ما وُفق إليه وناقش فيه . وظاهر أن الغرض منه تأييد إعجاز القرآن لا نفيه ، بدليل أنه أثبت لنفسه رأياً في إعجازه ، وكتبه تحت عنوان (رأيي في إعجاز القرآن) واستدل على ما ذهب إليه بأدلة أوضحها (ص ٢٧ وما بعدها) .

ومن سبر هذه الأقوال والآراء سبراً بعيداً عن العصبيّة والتقليد ، وجد فيها الصّوابَ الذي لا يحتمل الحطأ ، والشّاذّ الذي لا مرية في شذوذه ؛ وإني ذاكر ما يجول في الحاطر ، عوناً للمؤلّف الكريم على تنقية مؤلفه من الشوائب ، لا سيما ما هو فيه ناقل غير قائل ، وما عرفناه إلا مسلماً منصفاً ولله الحمد .

١ – في ص ١٧ : (وإذا رجعنا إلى الاعتبار الديني ، كان فيض هذا الشعور النفسي الديني لدى النبي أمثل وأقوى في أذهاننا ، سواء أكنا مع القائلين من علماء المسلمين بأن معاني القرآن منزلة وأن اللفظ من النبي (١) ، أو مع القائلين بأن القرآن بمعناه ولفظه وحي من الله ، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ) .

القول الثاني هو الصّواب ، والأوّل خطأ صرف ، قال به بعض فلاسفة الغرب كتوماس ، ودينيه ، ودرمنغام وأمثالهم ، وقد كانوا كتبوا في السيرة النبوية شيئاً

<sup>(</sup>١) راجع هذا الرأي فيما كتبناه عن الحولي ( ص ٢٨٨ س ١ و ٢ ) وما نقلناه عن الأشعري ( ص ٥٦ ) و الباقلاني ( ص ٧٣ ) من أن المعجز هو الكلام النفسي الذي لم يزل مع الله ولم يفارقه قط ولم ينزل إلينا و لا سمعناه .

حسناً ، وبسطوا لأممهم حقائق منها لولاهم لطمسها الجهل والتعصب ، غير أن هؤلاء عرضت لهم شبه وأوهام ، فحسبوا الوحي الإلهي النبوي عموماً ، والمحمدي منه خصوصاً ، ضرباً من الاستعداد النفسي ، والفيض الذاتي ، أي أنه نابع من قلب الرّسول ( ويتنافق ) ، غير نازل من عند الله ( ويدخل في هذه الشبهات ما جاء وصفاً للقرآن ( ص ٢١ و ٣٠ ) من قولهم : تفكير ناضج عميق شامل بعيد النظر ، وتغذيها في الغاية الإصلاحية – عاطفة متأججة وخيال خصب ) .

وقد بسط السيد الإمام (محمد رشيد رضا رحمه الله تعالى) هذه الشبّبة ، وأبرز معانيها ، وصوّرها بأجلى صورها ، ثم ّ كَرَّ عليها بالنقض والإبطال ، وبيّن فسادَها واستحالتها من عشرة وجوه لا تحتمل الرد ولا المراء . (ص ١٠٢ – ١١١ من كتاب الوحي المحمدي ) . وقريب من ذلك جعل المعتزلة القرآن مخلوقاً لاوحيامنزلاً ، ففيه نفي صفة الكمال عنه تعالى وهي الكلام ، ورد قوله « وكلّم الله موسى تكليماً » ويدفع قولهم ( بالصرفة ) – وهي في حقيقتها نفي الإعجاز عن القرآن \_ أن ليس للعرب من قبل ولا من بعد ما يماثله أو يدانيه .

ويقرب من هذه الأقوال بل يؤول وليها إثبات الكلام النفسي لله عز وجل دون الكلام اللفظي ، فيكون معنى تنزيل الكتاب من عند الله هو إظهار صورة حسية عن تلك الصورة النفسية الإلهية ، كما تؤخذ نسخة من الكتاب بآلة التصوير فتكون نسخة طبق الأصل ! والأصل هنا ما في نفس الله عز وجل من الكلام المسمى بالقرآن ، والمأخوذ عنه هو هذا القرآن المحفوظ في الصدور وفي السطور ، ومعنى ذلك أن الله لم يتكلم حقيقة ! ! وقد عاب الله من يعبد ولما لا يتكلم فقال : «أكم يرووا أنه لا يكلم فها الحديث المناقرة لا يكلم فها الحديث المناقرة الله وحكمته الآن الجمادات فنطقت بغير فم ولسان كالحاكي مثلاً ، أفتأبى قدرة الله وحكمته أن يتكلم أن ينتكلم أن يتكلم أن الله وحكمته أن يتكلم أن يتكلم أن يتكلم أن يتكلم أن المنان وينظن جسمه ؟ كما قال : «النبوم خيم على أفواهيهم وتككلم أنا

أيْد يهيم في من يفعل ذلك ؟ سبحانك النطق من يفعل ذلك ؟ سبحانك اللهيم وغُفر انك . . . . . الآية ، فهل يكون عاجزاً عن النطق من يفعل ذلك ؟ سبحانك

٧ - ص ١٢٦ قول الرافعي : ( في اشتمال القرآن على مبادى العلوم و على كثير من المخترعات والنظرات العلمية الحديثة ) لا يدل على أنه ( يجعل من القرآن موسوعة دينية ونيويية لعلوم الأرض!!) وإني مورد أمثلة توضح هذه المشكلة (١):

( أ ) قال تعالى : « و أَعِد و الله مُ مَا اسْتَطَعْتُم مِن قُوّة » ولا يخفى أن (ما ) من ألفاظ العموم عند علماء العربية والأصول ، فقوله : « و أُعِد و المرفوا » هو أمر عنم موجب على الأمة والدولة بذل أقصى المستطاع في إعداد القوة ، للدفاع عن الملة والحوزة ، وقد جاء اللفظ منكراً ( من قوق ) ليشمل كل قوة ، وهي تختلف باختلاف الزمان والمكان ، وفي عصرنا تعم بعموم اللفظين « ( ما ) استطعت من من فوق ) » القوى البرية والبحرية والجوية .

(ب) وفي معناها قوله سبحانه: «فَمَنَ اعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهُ وَالْعَدِمِينَ مِنْ المجرمين مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ ، فهي آمرة بصد كل عدوان يصدر من المجرمين أو الأعداء المحاربين ، وبإعداد سلاح من جنس سلاحهم مهما اختلفت أنواعه وتعدد دت أسماؤه ، فهو شامل للقذائف النارية اليدوية ، والمدافع والرشاشات وللسفن الحربية والغواصات والطائرة النفاثة وغيرها ، بل تعم الآن القنابل الذرية والهيدروجينية ، ولا بد من إنشاء المعامل والمصانع لصنعها ، فهل في دلالة هذه العمومات العربية ، والأصولية الشرعية ، على ما قد منا ، افتئات على اللغة أو الدين ؟ ولماذا نقصر العام على بعض أفراده كالسيوف والسهام وهو أضعفها في همذا الزمان ونقول : هذا هو الإسلام ؟

<sup>(</sup>۱) راجع ما قاله الشاطبي ( ص ١٣٥ ) ، وما ذكرناه عن النزعة العلمية ( ص ١٩٧ ) وما قاله فيها الحولي ( ص ٣٨٠ – ٢٩١ ) وما قلناه عن الرافعي ( ص ٢٨٠ ) لتتبين ما أردناه بهذه الجملة وما حملنا على إيرادها ، على أننا قد استبدلنا بها جملة أخرى لمنع الالتباس .

(ج) وفي صحيح مسلم من حديث عقبة بن عامر أنه سمع النبي ( وَلَيْتُكُونُونَ الرَّمْيُ » قالها ثلاثاً ، ولفظ الرمي كما يدل على قذيفة السهم والمنجنيق ، فهو يشمل القذائف النارية التي تُقذَفُ من المدافع والطائرات وغيرها ، ونحن لا نقول : إن النصوص دلدَّت على هذه القوى والأسلحة بأعيانها ، أو سمتها بأسمائها ، بل نقول : إنها شملتها بعمومها لأنها من أفراد هذا العموم (١).

(د) وفي سورة يس : « وآية لهم ْ أنّا حَمَلْنَا ذُرِّيْتَهُم ْ في الْفُلْكِ الْمَشْحُون ، وخَلَقْنَا لَهُم ْ مِن ْ مِثْلِهِ مَا يَر ْ كَبُون َ » وهذه الآية كما تدل على الشّخُون ، وهذه الآية كما تدل على القُطُر الحديديّة ، والسفن الهوائييّة وغيرها مما ظهر وسيظهر في عالم الوجود ، ومثلها آية : « وَيَخْلُقُ مَا لاتعلمون » أفّما يصح أن يكون هذا الإيجاز الشامل طريقاً من طرق الإعجاز ؟ بلى ، وإلا فما معنى كون القرآن لكل زمان ومكان ، وكونه لا تتناهى عجائبه ؟

٣- في ص ١٨: (وذكر الآلوسي ذهاب ابن عطية والمبرد إلى أنَّ التحدِّي بسورة ، وقع قبل التحدِّي بعشر سورٍ . . . وذكر في تبرير ذلك ما قاله ابن الضريس نقلاً عن ابن عباس في أنه تحدَّاهم بسورة مثله في البلاغة والاشتمال على الغيب والأحكام ، فلما عجزوا تحدَّاهم بعشر مثله في النظم ، وأيَّدَ الشهابُ رأي المبرد في أنَّ التحدِّي كان أولاً بسورة ثمَّ بعشر ) قلتُ : وأييَّدهم في هذا السيد صاحب في أنَّ التحدِّي كان أولاً بسورة ثمَّ بعشر ) قلتُ : وأييَّدهم في هذا السيد صاحب المنار في تفسيره وبينَّن أنَّ حكمة التحدِّي بالعشر بعد الآية الواحدة ، هو التوسعة بالإتيان بالخبر الواحد بأساليب متعددة متساوية في البلاغة ، وإن القاموس الأعظم بالإعجاز القرآن اللفظي ، هو تكرارُ المعنى الواحد بالعشرات والمئات من العبارات المختلفة في النظم والأسلوب ، وبلاغة العبارة وقوة تأثيرها في قلوب القارئين والسامعين لها ، وعدم وقوع الاختلاف بالتناقض أو التعارض في شيْءٍ منها (٢) .

<sup>(</sup>۱) العموم الذي تحدث عنه الأستاذ البيطار هو غير ما ذهبنا إليه من كون القرآن كتاب هداية قبل كل شيء وليس كتاب نظريات علمية . فهذه متغيرة قد تبطل، أما هو فخالد ثابت . وينبغي ألايستشهد منها إلا بما رسخ وثبت .

٤ - يسرد الأستاذ المؤلف أسماء طائفة من أشهر المفسترين الذين خاضُوا في الإعجاز ، من الطبري إلى طنطاوي جوهري في تفسيره الجواهر، ومحمد رشيد رضا في تفسير المنار، قال: (من الجزء الثاني حتى العاشر) ثم أفرد آراءهم بالذّكر، ولم يُبنِن عن تفسير المنار شيئاً، والظاهر أنه سها عنه، أو لم يتمكن من تلخيص رأيه (١)...

والذي أعرفه أنه تكلّم في إعجاز القرآن في الجزء الأول ، وفي الحادي عشر والثاني عشر مفسراً فيها آيات التحدي في سورة البقرة ويونس وهود، ومماكنت كتبته في إعجاز القرآن من تفسيره ما نصّه ، أنه يضيف إلى وجوه إعجاز القرآن، ومعجزات النبي (عَلَيْكِيْقُ النبي ذكرها سلفُنا وجوها أخرى لم تكن معروفة من قبل ، وانكشفت الآن لدى المحققين الباحثين في خواص الكون ، وتاريخ البشر ، وسنة الله في الحلق وقد حقيقها القرآن الذي جاء به النبي عن ربه قبلهم بثلاثة عشر قرناً ،ككون الرياح تلقح الأشجار والثمار ، وكون السماوات والأرض كانتا مادة واحدة ، وكجعل كل شيء حي من الماء ، وجعل النبات مؤلفاً من زوجين اثنين ، والرياح هي التي تنقل مادة اللقاح من الذكر إلى الأنثي ( راجع تفصيلها ج ١ / ص ٢١٠ ) قال السيد المفسر : وفي هذا المعنى عدة آيات ، أعمها وأغربها وأعجبها قوله تعالى : « سبُحان المفسر : وفي هذا المعنى عدة آيات ، أعمها وأغربها وأعجبها قوله تعالى : « سبُحان الله ي خلَق الأرْق وَمِن أنفلسهم ومَا تُنْسِتُ الأرْضُ وَمِن أنفلسهم ومَا ومَا الله ي عَلْمَا مُا مَا الله ي عَلْمَا مُا الله الله ي عَلْمَا مُا الله الله ي عَلْمَا المَا عَلَمَا الله المَا عَلَمَ الله المَا الله عَلَى الله عَلَمَ الله المَا الله عَلَى الله عَلَمَ الله عَلَى الله عَلَمَهُ الله عَلَى الله المَا المَا الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله ي عَلْمَا الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله المَا الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله الله ي عَلْمَا الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلْمَا الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اله عَلَى اله الله عَل

الإمام ابن القيسم كتاب مطبوع سمتًاه (كتاب الفوائد المشوق إلى علم القرآن وعلم البيان) وكله شواهد لما وقع في الكتاب العزيز من فنون الفصاحة وعيون البلاغة ، وفي آخره فصلان في وجوه الإعجاز وأمثلة منه (٢) .

7 - كتبت على هامش النسخة تصحيحاً لما رأيتُ من سهوٍ في بعض الآياتِ الكريمة لينبّه عليه في جدول الحطأ والصواب.

<sup>(</sup>١) راجع الملاحظة السابقة .

<sup>(</sup>٢) تحدثنا عن هذا الكتاب في الطبعة الحالية ( ص ١٢٣ – ١٣٢ ) .

٧ - وفي ص ٣١ : ( فالذي أعتقده أن النبي لو فشل أو قُتل لفاز قرآن مسيلمة ) .
 أو أمثال مسيلمة ) .

لِمَ لا يقال: لو فشل النبيُّ الصادقُ لكان مسيلمةُ وأمثاله من الكذَّابين أشدَّ فشلاً ، وأقلَّ ناصراً وعدداً ، ولا يمكن أن تقيم نبوَّةُ الكذب طويلاً (٣) .

٨- في ص ٤٩: ( فأما ابن الراوندي فقد ذكر الرافعي أنّه كانيقول: إن في القرآن كذباً وسفهاً )!! ( وأما عيسي بن صبيح المزدار ف . . . . حتى إنّه كفّر مرة "أهل الأرض قاطبة") وقد صنف الأستاذ الحمصي من تناول قضية الإعجاز في العصر الثالث إلى أصناف : ١ – من ضعفت عقيدتهم وأنكروا الإعجاز من أحرار الفكر ، وأرباب الأديان ، ويمثلهم ( ابن الراوندي من المتفلسفة ، وعيسي بن صبيح المزدار من المعتزلة ) . وقال : ( كما كان من واجب المعتزلة أن يردّوا على أحرار الفكر والفلاسفة في مطاعنهم في الإسلام ) .

فتبين من هذا كله أنَّ هذه الفوضى في الدِّين تسمى بحرية الفكر ، والمؤلف يسمي من اتهموا بالمعارضة للقرآن أو الزندقة بالمفكرين الأحرار ، والصَّواب أنَّ هذا الصنف الأوَّل وغيره من الطاعنين في الإسلام ، ومكذِّ بي القرآن هم من أهل الكفر أو الملكر والسفه فكيف يصحُّ أن يلقَّبوا بهذه الألقاب : أحرار (١) الفكر أو الفلاسفة ؟ مراً على المؤلف صافي الديباجة ، فصيح الأسلوب ، وقد مرَّت بي وأنا أطالع الكتاب هنات هينات ، أرجو أن تلاحظ في الطبعة الثانية إن شاء الله :

جاء في آخر (ص ١٠): (وإنما يقضى فقط على فكرة المعتقدين بأن الأدب الجاهلي هؤ أكمل مثال في تاريخ الأدب العربي): لا محل ً للفظ (فقط) هنا، لأن ً (إنما) تفيد الحصر وتغني عنها. ومثلها (في ص ٥٩): يمكن (فقط) أن تعرف

<sup>(</sup>٣) صححنا هذه العبارة في حاشية ( ص ٣١ ) من هذه الطبعة .

<sup>(</sup>۱) أسمينا من كانت لهم آراء في « إعجاز القرآن » دون تقيد بمعتقدات أو نصوص دينية « أحرار الفكر » غير مريدين بهذه التسمية مدحاً أو قدحاً ، ولم نشأ أن ننسب إليهم الكفر أو الإيمسان ، ونحن ندرس موضوعنا دراسة موضوعية .

ولا يمكن أن توصف . (وفي ص ١٤) : كالمتنبي الذي لم ينسب إليه (فقط) عدم اعتقاده بإعجاز القرآن من يرى الخرو على (فقط) بعد (بإعجاز القرآن) . ومثلها (في ص ٧٥) أسلوب القرآن على أعلى (فقط) من أسلوب الإنس ، بل . . . إلى فإن علها قبل (بل) ، (في ص ١٣٧) : إن العكم الم مينفرد به الأدب الغربي (فقط) و نراه . . . إلى ولعل أصلها : لم ينفرد به الأدب العربي (بالعين) بل نراه الى . . . إلى ولعل أصلها : لم ينفرد به الأدب العربي (بالعين) بل نراه الى . . .

(وفي ص ١٢ س ٧): برغم أن الرأي الذي تريد دعمه (وص ٢٨ س ١٠) برغم بساطتها . (وفي ص ٢٩ س ٤): على الرخم من أنه يتناول الخ (و س ٨) برغم تقدمها النسبي .

أقول: إن الأستاذ المؤلف يكتب في إعجاز القرآن وهو يحبُّ أُسلوبه، وقد قال تعالى: « وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِيناً » الآية ، ولم يقل برغم حبه أو على الرغم من حبهم إياه ، فالأفصح على هذا أن يقال: على أن الرأي: على بساطتها ، على كونه يتناول: على تقدمها النسبي الخ.

١٠ جاء في الحاتمة ( ص √١٤ ) قول المؤلف : ( ولا أرى الآن بدًا من القول بأن فكرة الإعجاز عقيدة دينية مثل غير ها من العقائد التي لا يمكن أن يؤيدها بر هان بأن فكرة الإعجاز عقيدة دينية مثل غير ها من العقائد التي الحصم المعاند ) .
 عقلي أو حسي حاسم ، يكون له قوة البر هان الرياضي ، فيقنع الحصم المعاند ) .

قات: أمّا الحصم المعاند فيعارض حتى البرهان العقلي أو الحسي « وَجَحَدُوا بها وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنْفُسُهُمْ » ، « فَاسْتَحَبَبُوا الْعَمَى عَلَى الهُدَى » . ولكن الذي يعل مسألة الإعجاز قطعية وقضية مسلمة هو التجربة ، فكل معتقد أو منتقد في وسعه أن يمتحن نفسته أو من شاء بالإتيان بسورة أو عشر سور كالقرآن ، فإذا استبان له عجزه و عجز غيره عن الإتيان بمثله ، آمن عقله وحسة بالعجز الذي آمنت نفسته (١) .

<sup>(</sup>١) فكرة قيمة أوردناها في عدّة مواضع من هذه الطبعة .

ألا وإن هذه لحركة مباركة ، ونهضة قرآنية بالغة ، تدعو حماة اللغة والقرآن فيما في المدارس والجامعات ، ودعاة القومية العربية في كل مكان ، أن يمعنوا النظر فيما كتب هذا الأخ الكريم في إعجاز القرآن ، ليضاعفوا نشاطهم ، ويعيدوا إلى هذه اللغة الكريمة عهد ها الأول الأغر المحجل ، ولقد زرت مدارس الاستشراق في بلاد الأجانب ، فرأيت فيها الدارسين والدارسات للقرآن ، ومن يتكلم منهم باللغة الفصحى وما ينبغي أن يكونوا بدراستهم للغتنا وكتابنا أسعد حظا منا . والله تعالى يشكر للمؤلف ما بذله في هذه السبيل من عناء وجهد ، ويبارك فيه ، ويكثر من أمثاله ، والسلام .

محمر بهج البيطار

في ۲۷ رجب الحرام سنة ۱۳۷٤ } وفي ۲۱ آذار سنة ۱۹۵٥ }

#### تقدمة المؤلف للطيعة الاولى

الحمدُ لله ربِّ العالمين ، والصلاةُ والسلام على رسوله الكريم ، الذي نزل على قلبه الروح الأمين ، بلسان عربيّ مبين ، ليكون من المنذرين ، بكتاب الله العظيم الَّذي لا يأتيه ِ الباطلُ من ْ بينِ يديه ِ وَلا من ْ خلفِه ، تنزيل ْ من ْ حكيم ٍ حميد ، هدى ً وبشرى للمؤمنين .

وبعد ُ فهذا الكتاب يضم ُّ بين دفَّتيه مقالة "كنتُ نشرتها نجوماً في مجلة المجمع العلمي العربي بعنوان : ( تاريخ فكرة إعجاز القرآن ) . وهو عنوان أكبر ممّا يستحقُّه جهدي . ولعلَّ تسميتها بـ ( محاولة في تاريخ فكرة الإعجاز ) كانت أكثر موافقة ً للحقِّ وانطباقاً على الواقع .

فإني لم أستطع في حالي الحاضرة من العمل المرهق أن أستوفي الموضوع ، وأطلع عْلَى كُلُّ مَا كُتُبَ فَيْهُ مُطْبُوعاً ومُخْطُوطاً ، ورأيتُ أَنَّ مَا لَا يُدْرَكُ كُلُّهُ لَايُتُرَكُ جَلُّه فقصدتُ إلى العرض الموجز على غير سبيل الاستقصاء .

وقد عرضتُ الآراء فيه عرضاً تاريخياً ، وحرصتُ ما استطعتُ أن يكون حياديـّاً لا ثناء فيه على ما أستحسنه ، ولا ذمَّ لما لا أرضاه ؛ وقد أعتقد الرأي وأُضعِّفُ مع ذلك حجة من جاء به ، إذا كانت قاصرة صعيفة ، أو لم يوفَّق في عرضها ، كأن يحشرها مثلاً مع ضدِّها الذي يتنافر معها ؛ وقد أُقيرُ بقوَّة حجة الرجل وروعة ِ بيانه على مخالفتي إيَّاهُ في الرأي قولاً واعتقاداً .

وقد حملتني هذه الطريقة على المسارعة ِ إلى بيان رأيي في الإعجاز حتى لا يُـظّـن ّ أنَّني منكر له ، حين أضعِّفُ حجة لبعض القائلين به ، فأتهم بما أنا بريءٌ منه . إعجاز القرآن ـ م٢

وإني لأشكر أساتيذي في الجامعة المصرية ، فإنهم فتحوا عيني على هذا الموضوع وأمثاله ، وأفادوني علماً وطريقة وروحاً ، كما أشكر كل من له فضل علي في تعليمي وتوجيهي ، من معلمي ومدرسي في طفولتي وشبابي ، فما أنا إلا غرسة من نعمتهم ، وثمرة من جهدهم . وسأذكر فضلهم علي جميعاً ما حييت .

وأذكر بالخير العميم والفضل الجزيل والخلق الكريم الأستاذ العلاَّمة محمد كرد علي رئيس المجمع العلمي العربي السابق ومؤسسه وفقيده ، رحمه الله رحمة واسعة وأسكنه جنته ، فلقد كان من مآثره الجمة تشجيع الشبان على نشر مقالاتهم في مجلة المجمع ، وعلى المضي قدماً في إعداد بحوثهم ، ولقد شمل موضوعي هذا برعايته فقرأه وصحتَّح بعض ألفاظه ونقتَّح بعض جمله .

وأقد م شكري الخالص لشاعر الشام وأديبها معالي الأستاذ خليل مردم بك رئيس المجمع الحالي ، فقلد أحسن توجيهي وشجاً عني على الاستمرار فيمنا بدأتُ به أطال الله عمره .

وأتقد م بالشكر الجزيل معترفاً بالجميل إلى الأستاذ العلامة محمد بهجمة البيطار الذي تفضّل فقرأ الكتاب ، ووضع له مقد مة قيمة ما عتر بها ، فتلافى فيها بعض نقائصه ، وصحتّح شيئاً من خطئه ، وقوم من ميله ، وأوضح بعض ملتبسه ، وما يمكن أن يُفهم على غير حقيقته ، وبيّن ما هو الأولكي في بعض ألفاظه وأسلوبه فجزاه الله عنى خير الجزاء .

ولعلي أعودُ إلى البحث ، إذا سمح لي الوقت والجهد ، فأتلافى من نقائصه ما أستطيع ؛ أو لعل الله يتيحُ لتلافيها من يكونُ أغزر مني علماً ، وأمضى عزماً وأعمق بحثاً ، وأقوى بياناً ، وأثبت جناناً . فأنا أتقبل خير القبول ملاحظات إخواني القراء ، تقبلُ من يرغب في الفائدة ويؤثر الحق ، جعلنا الله مميعاً ممين يستمعون القول فيتبعون أحسنه .

وإنما هدفي أن أضيف لبنة عيرة صغيرة الى صرح الثقافة العربية الإسلامية العظيم.

فإن بلغتُ ما أَصبو إليه فذلك ، وإلا فما فاتني جِدُّ الطلب ، وحسنُ القصد وبسط العذر ، وعلي أن أسعى وليس علي الدراكُ النَّجاح .

ثعيم الحمصي

ر شعبان سنة ۱۳۷۶ ه ر مشق الاثنبی کا ۲۸ آذار سنة ۱۹۰۵ م

※ ※ ※

### مقدّمة الطبْعة الثانية

## بسابندارهمنارحيم

الحمدُ لله الهادي الحكيم ، والصّلاةُ على رسوله الصّادق الأمين . وبعدُ ، فقد استهدفتُ في هذه الطبعة ثلاثة أمورٍ : أوّلها : تصحيح الحطأ في الطبعة السابقة لغوياً كان أم فكرياً ، وثانيها : استكمال النقص في دراسة المتكلّمين في الإعجاز خلال العصور التي درستُها من قبل ، والعصور التي لم أدرسها ، واستيفاء كتبهم التي لم أكن قد اطلّعتُ عليها قبل ، على قدر إمكاناتي الحاليّة ، وثالثها : تعديل بعض من أكن قد اطلّعتُ عليها قبل ثلاثين سنة تقريباً في نواحي مختلفة من الإعجاز نتيجة آرائي التي كنتُ أوردتها قبل ثلاثين سنة تقريباً في نواحي مختلفة من الإعجاز نتيجة الدراسة والمطالعة والتأميّل .

فقد صحتَّحتُ الخطأ المطبعي ، واستبدلتُ ببعض العبارات اللغوية ما هـو أفصـح وصحتَّحتُ بعض الأحكام والأفكار ، ومنها ما كان نبـَّهني إليه الأستاذ الجليل المرحوم الشيخ محمد بهجة البيطار .

وأضفتُ إلى قائمة العلماء الذين كنتُ قد درستُهم سابقاً الطبرسي في القرن السادس والطوسيّ والبيضاويّ في القرن السابع ، وابن قيتِّم الجوزيّة وابن كثير في القرن الثامن والفيروزآ بادي في القرن التاسع . واستكملتُ التلخيص والنقد في بعض العصورِ التي لم أكن لخنَّصتُها ونقدتها قبل .

ودرستُ فكرة الإعجاز خلال قرون كاملة لم أدرُس وجالها في الطبعة السابقة . فإنّي لم أكن درستُ من بداية القرن العاشر إلى نهاية القرن الثالث عشر إلا السيوطي والآلوسي ، فأضفتُ إليهما معين الدين بن صفيّ الدين ، والأنصاري ، وابن كمال باشا ، وشيخ زاده القونوي ، وأبا السمعود ، والكازروني ، وطاش كبري زاده والشربيني في القرن العاشر مع تلخيص العصر ونقده ، والسيلكوتي ، والشهاب الحفاجي ، في القرن الحادي عشر مع تلخيص العصر ونقده ، وأحمد الكواكبي وشمس الدين محمد الضرير المالكي ، وسليمان العجيلي ، المعروف بالحمل ، في القرن الثاني عشر مع تلخيص العصر ونقده ، والإمام الشوكاني ، والآلوسي وأوليا زاده ، وصديق القنوجي البخاري ، والاسكندراني في القرن الثالث عشر مع تلخيص العصر ونقده .

وكنتُ قد جئتُ بكلمة موجزة عن النزعة العلميّة في الإعجاز وبعض رجالها في نهاية القرن التاسع عشر وبداية العشرين . فاستكملتُ دراستها حتى سنة ١٩٧٨ م وتحدّثتُ عن كل من الاسكندراني ، وعبد الله فكري ، والدكتور محمد توفيق صدقي ، وطنطاوي جوهري ، وعلي فكري ، ومحمد أحمد جاد المولى ، وعمر اللباري ، ومحمود مهدي الاستامبولي ، وموريس بوكاي ، والدكتور محمد رشاد خلفة .

وأضفت إلى الرّجال الذين درست آراء هم قبل ، من الذين لم يقتصروا على فكرة الإعجاز العلمي ، أو لم يقولوا بها ، كلا من النخجواني ، وأبي الفيض الناكوري ، ومحمد جمال الدين القاسمي ، والكواكبي ، والشيخ محمد رشيد رضا وعبد الله الدهلوي النقشبندي ، والسادة الشيوخ حمزة وعلوان وبرانق ، ود. محمد عبد الله دراز ، ومحمد مصطفى المراغي ، وأبي الحسن الشعراني ، و د. محمد سعيد رمضان البوطي ، و د. محمد علي سلطاني . وقد درست كتباً لم أكن درستها قبل لبعض من كنت قد درستهم مثل تفسير سيّد قطب . وممّا أضفته بطبيعة الأمر أسماء مراجع جديدة لقائمة المراجع السابقة نتيجة لدراستي الجديدة ب

وقد توخَّيتُ ، عَلَيمَ اللهُ ، أن أحسن ، وأن أفيد ، فإن لم أكن قد بلغتُ ما أتوخَّاه ، أوبعضه ، فقد أبلغتُ نفسني عذرَها ، (ومُبلغ نفس عُذْرَها مِثْلُ منجح ) .

وأرجو أن ْينبِهم الإخوة الكرام إلى ما عندي من خطأ ونقص . مشكورين كما أرجو أن يعذروني إذا لم يجدوا لديّ دراسة لبعض الباحثين أو بعض كتبهم فذلك ، إن ْ وقع ، فلجهلي بآثارهم ، ولقصور اطلاعي ، وليس عن قصد .

وأعترفُ بأن ما قد مَّتُه هو جهدي في الاستطلاع ، وأنَّه جهد اللقلِّ . وغرضي هو توخيي الحقيقة والإسهام بالبناء الصَّالح ولو بلبنة صغيرة ، والسَّلامُ على كلِّ مَن ° رأى الحق فاتَبَعه ، ورأى الباطل َ فاجتنبه وسعى إلى إزهاقيه .

نعبم المحمصي

رمشق الخميس ( ؛ من ذي الحجــة سنة ١٣٩٩ هـ دمشق الخميس ( ٢٠ من تشرين الأول سنة ١٩٧٩م

000

al Jay Jay

1\_\_\_\_

#### معنى العجز لغة ً والإعجاز اصطلاحاً وتاريخ استعمال كلمتي معجزة وإعجاز

معنى العجز لغة : الضعف . وأصله لغة : التأخر عن الشيء . وهو ضد "القدرة . وأعجزه الشيء فاته . وأعجزت فلاناً وعجزت وعاجزته وعاجزته وعاجزة ، وجاء في القرآن الكريم : « وَمَا أَنْتُم ْ بَمُعْجِزِينَ في الأرْضِ » [ العنكبوت : ٢٢ ] . ومصدر أعجز : الإعجاز ، ومنه اشتُقت كلمة معجزة له وهي اسم الفاعل منه لحقته تاء التأنيث وواحدة معجزات الأنبياء التي تؤيّد بها نبوتهم . وقدصار لها هذا المعنى في زمن متأخر عن الرسالة ، فأطلقها العلماء عليه اصطلاحاً كما أطلقوا المصدر «الإعجاز» على اتّصاف الشيء بها أي بأنه أمر خارق للعادة ، مقرون "بالتحدي ، سالم من المعارضة .

ولم يرد في القرآن لفظ معجزة أو إعجاز وإنما جاء فيه ألفاظ آية وبرهان وسلطان. وهذه الكلمات لا ترادف كلمة معجزة ، ولا تشمل معنى الإعجاز الفهوم منها . وإنما تدل على جزء من معناها الذي يشمل أكثر من معنى جزئي واحد . وهذا الجزء يقابل كلمة الدليل أو الحجة ، بمعنى أن حادثة من الحوادث هي دليل نبوة أحد الأنبياء أو دليل الألوهية ، ولا يدل على أكثر من ذلك . أمّا كلمة معجزة فتدل على أمر خارق للعادة يكون دليلا على نبوة أحد الأنبياء دون غيره ، ويعجز غيره من الحلق عن الإتيان بمثله . ومن الصّعب جدا أن نحد دالزمن أو المكان أو الأثر الذي استعملت فيه كلمة معجزة أو إعجاز أول مرة بهذا المعنى الديبي الإصطلاحي الفي بم وعلى الرغم من أن الجدل في أمر النبوة بدأ في عهد النبي ، أثاره أرباب الديانات الأخرى الذين ناقشوا المسلمين في أمور الديانات منذ القرن الأول من الهجرة ، فإن كلمة معجزة لم تظهر بظهوره وليست قديمة قدمه . يدلننا على ذلك أن على بن ربن الطبري الذي أليف كتاب ( الأسلوب والبلاغة ) في الربع الثاني من القرن الثالث الهجري ، لم يستعمل في كتابه كلمة معجزة أو كلمة أخرى مشتقة منها ، بل استخدم في المناسبات الني تدعو إلى استخدامها كلمة آية التي كانت لا تزال مستعملة في المناسبات الني تدعو إلى استخدامها كلمة آية التي كانت لا تزال مستعمل حتى ذلك في المناسبات الني تدعو إلى استخدامها كلمة آية التي كانت لا تزال مستعمل حتى ذلك في المناسبات التي تدعو إلى استخدامها كلمة آية التي كانت لا تزال مستعمل حتى ذلك في المناسبات التي تدعو إلى استخدامها كلمة آية التي كانت لا تزال مستعمل حتى ذلك

الوقت ، وأإنما نستطيع أن و نؤكد أنها لم تكن شائعة الاستعمال ، وأنها لم تكن من القوة بحيث تكتسح مرادفاتها القريبة منها كالآية والبرهان والسلطان . . . كما فعلت بعد ويؤيد هذا أن أحمد بن حنبل المتوفقي سنة ٢٤١ هـ، يستعمل كلمة (معجزة) لما استعملت له بعده كلمة (كرامة) بالنسبة إلى الأولياء ، وذلك إلى جانب استعماله إياها بمعني الأمر الحارق المؤيد للنبوات . وأوّل كتاب عنون باسم (إعجاز القرآن) فيما نعلم هو كتاب محمد بن يزيد الواسطي المتوفقي سنة ٣٠٦ هـ ، ومن الواضح أنه أليّف في أواخر القرن الثالث من الهجرة أو في مطلع القرن الرابع ، وقد وردت فيه كلمة (معجزة) . ثم أخذت كلمات (آية وبرهانوسلطان) تقل بعد ذلك في الاستعمال وتحل محلم الآن نبيس الأطوار والمراحل التي مرّت بها كلمتا معجزة وإعجاز ، ولكن من الواضح البدهي أنهما استمد تا معنييهما الاصطلاحييين الحالييين من تتابع استعمالهما وكثرة المناقشة فيهما مع مرور الزمن ومن الاسترسال في فهم أقصى ما تدل عليه وكلمة معجزة من معان . .

ونحن نعلم أن أنبو الرسول العربي كانت موضوع مناقشة بين المسلمين وأصحاب الديانات الأخرى ، وأن هذه المناقشة بدأت في الشام قبل وضع علم الكلام وكانت تتناول فكرة تحد ي القرآن للعرب وعجزهم عن معارضته في جملة ما تتناول من فيكسر ، وأن المسلمين يجعلون القرآن ، وهو الوحي الذي أنزل على النبي ، برهانا على نبو يه ، ويرون أنه كلام ليس في طاقة الجن والإنس أن يأتوا بمثله ، ونرى القرآن نفسه يصف أعداءه الذين لا يؤمنون به من العرب بأنهم « لا يأتون بمثله » . فإذا وضعنا مرادفاً لهذه الجملة كما فعل ابن جرير الطبري حين فسسرها في القرآن قلنا : (يعجزون عنه) ونكون قد استعملنا صيغة (أعجز ) للدلالة على عدم قدرة الإنس على الإتيان بمثل القرآن . وهكذا نتصور استعمال الكلمة لهذا المعنى أو ل مرة . ونرجع على الإتيان بمثل القرآن . وهكذا نتصور استعمال للمعنى نفسه ، ثم انتقلا معاً إلى طور أخر ، وهو الدلالة على أن القرآن بمثابة معجزات الأنبياء الخارقة لا على أنه معجز أ

لمن يريد معارضته فقط . وحينئذ و ضعت لهذا المعنى الشامل كلمة (معجزة ) الجديدة وهي مؤنث اسم الفاعل من أعجز (١) .

ويعرّف علماء الكلام المعجزة في كتبهم بأنها: (أمر خارق للعادة مقرون الله المتحدّي، سالم من المعارضة) ويملؤون صفحات في مناقشة مدلولها وشروطها ويكفي أن نضرب مثلاً على ذلك القرطبي في كتابه (الجامع لأحكام القرآن) فهو يذكر شروطاً خمسة لا يصح من دونها لحادث أن يُسمّى معجزة وهي :

١ً \_ هذا الحادث ينبغي أن يكون َ ممـًّا لا يستطيعه إلا الله .

٢ - يجب أن يخرج على قوانين الطبيعة .

٣ ً \_ وينبغي أن ينبيء عنه الحكيم قبل أن يقع ، بأن ّ كذا وكذا سيحصل .

٤ ً ــ ويجب أن يكون َ الحادث الواقع موافقاً لما قال قبل .

وألا يكون في استطاعة أحد أن يجري مثل هذا الأمر .

وهذا بالتلخيص ما يريده المتكلمون بكلمة ( معجزة ) .

ليتضحُ مما سبق المراد من قولنا (إعجاز القرآن) فهو كونه أمراً خارقاً للعادة لم يستطع أحدُ معارضته برغم تصدّي الناس لها .

وقد كانت هذه الفكرة مجالاً لبحوث وكتب كثيرة قام بها علماء مختلفة نزعاتهم . ولما كانت قد نشأت من تحدي القرآن للعرب أن يأتوا بمثله أو بمثل سورة منه كان لا بد من الكلام عن المعركة الفكرية الكلامية بينه وبينهم في حياة النبي قبل الحديث عن أطوار الفكرة المتعاقبة في البيئات والعصور المختلفة بعد وفاته .

#### المعركة الفكرية الكلامية بين القرآن وبين العرب :\_

جاء الوحيُ النبيَّ وللعرب مساوىء تضعف أمرهم وتفرق صفوفهم ، ولهم فضائل يمكن إذا وجِّهت وجهة ً حسنة ً أن تكوِّن منهم أُمة ً عظيمة ً . وكانت غاية ُ الوحي

<sup>(</sup>١) راجع مستهل مقال الأستاذ عبد العليم الهندي في مجلة :

<sup>«</sup> The Islamic Culture, N. 1, 32 the years »

صلاح دنياهم ودينهم ؛ فاشتمل على مبادى، دينية اجتماعية أخلاقية غايتها إنسانية بحتة . وكان يرمي أيضاً إلى أغراض سياسية قومية تجعل من العرب حماة طلما الدين وتؤلّف بين قلوبهم ، فتجعلهم أمة واحدة وصفها القرآن بأنها خير أمّة أخرجت للنّاس . وكانت هدده الدّعوة متلائمة والبيئة التي استجابت لها لأنها تشريع مستمد من روحها تمليه شخصيتها ، ويتطلبه ارتقاؤها العقلي والروحي وتقدمها النسبي في اجتماعها ولغتها وبيانها .

ويتجلى الاستعداد النفسي العام للاستجابة إلى هذا الإصلاح ، فيما ظهر قبل الإسلام فيها من حركة أدبية كان من مظاهرها تباري الشعراء في الأسواق الأدبية التجارية ، وتفكير شعراء وخطباء ، كطرفة وزهير وقس بن ساعدة في مسائل دينية كما يتجلى في هذه الحيرة الدينية العامة التي أدّت ببعضهم إلى انتحال مذاهب الصابئة واليهودية والمسيحية والمتألهة الحرّة ، وفي حركة حلف الفضول المباركة التي تدل على تقد م اجتماعي بما تحمل من فكرة إنسانية ، غايتها حماية الضّعيف وإغاثة الملهوف ؛ وهي في حقيقتها وسيلة لمحاربة فكرة العصبية القبلية في رجالات قريش ومقد مة القضاء عليها في نفوس العرب جميعهم بسعي النبي وبعض خلفائه فيما بعد .

ولم يظهر النبي بصفة مصلح اجتماعي يضع القوانين من عنده ويقد مها لقومه على أنها قوانين وضعية بل جاءهم مرسلاً من الله ليخرج الناس من الظلمات إلى النبور . ولما كانت طبيعة هذه الرسالة ليست من الأمور المألوفة في حياة الناس العادية ، وكان اتصال الله بالنبي عن طريق الوحي مما لا يجري لكل الناس ولم يألفه العرب ، ولما لم يكن لديهم عن النبوة إلا تصور مبهم مما كانوا يتداولونه عن إبراهيم وإسماعيل ، وما كان يبلغهم عنهما ممن يخالطونهم من أهل الكتاب ، فقد استغربوا هذا الأمر من النبي وأنكروه بشداة ووقفوا منه موقف المتردد الحائر ، لما عرفوا من استقامته في سابق حياته ، واشتهاره فيما بينهم بالصدق والأمانة ، لاسيما وأن هذا القرآن الذي جاء به أسمى تأليفاً وأجمل أسلوباً من كلامهم ، سواء المنظوم منه القرآن الذي جاء به أسمى تأليفاً وأجمل أسلوباً من كلامهم ، سواء المنظوم منه

والمنثور ، فقد كذَّبوه واستعذبوه في وقت ِواحد . ولو قيلهم: إنَّ القرآنَ من عند النبيُّ نفسه لا من عند إلله ، لما وجدوا في هذه الدعوةإلى الإصلاح ِ غرابةً . وذلك لأنَّ طبيعة البيئة إذ ذاك كانت تتطلُّب هذه الإصلاحات التي جاءت بها الرساة. على أنَّ الاختلاف في الاستجابة لها ؟ لم يكن يبدو في غير الصُّورة التي ظهر بها في الرَّاجح. وذلك لأنَّ الناس في هذه الحركة الإصلاحيَّة جانبان : جانب الضُّعفاء الذين وجدوا فيها فائدةً لهم ، وخلاصاً من ظلم الأقوياءِ ، وتحقيق حرِّية مفقودة ِ ، وينضمُ اليهم مَن جُبلت نفوسهم على الخير العام ، وجانب الأقوياءِ الذين يعاكسون هذه الحركة -الجديدة ، لأنهم يرون أنَّ فائدتهم الحاصَّة تستقرُّ وتقوى باستقرار النظام القديم ولأن َّ سلطان التقاليــد على نفوسهم عظيم ، فيستصعبون أن يُغيِّروا من أنفسهم ما اعتادوه ووجدوا عليه آباءهم . وينضم للمؤلاء ذوو التفكير الماديِّ الواقعي الذين لا يؤمنون بإمكان اتصال الله بالبشر . ورجال هذا الجانب هم الذين شاكسوا النبيُّ ووقفوا في وجهه حتى جاءه النَّصر . وكان من الطبعي أمام هذا أن يبرهن َ النبيُّ على صحة رسالته وصدق مدَّعاه في الوحي ــ وهو أمر كما قلتُ غير مألوفِ لديهم ــ بمعجزاتِ تؤيده ، وتكون غير معتادة ولا مألوفة ٍ في حياتهم . وعلى ذلك جرتْ سنَّة النبوَّاتِ في تأييدها ، فكان لموسى عصاه ، ولإبراهيم ناره ، ولعيسى إبراؤه الأكمه والأبرص وإحياء الموتى ، كما كان لغيرهم من الرُّسل غيرها من المعجزات . وقد ذكر القرآن كثيراً من أخبارها .

وكانت معجزات هؤلاء الرسل كما نرى حسية . ولكن العرب لمّا طالبوا النبي عمثل هذه المعجزات سخر منهم القرآن ، وفنتّد آراءهم وطلباتهم ، قائلا ً بأنته لو أتاهم بها لم يُؤمنوا بما آمن به غيرهم ممن شرح الله صدرهم لهمذا الدين ، كما لم يؤمن من قبلهم من الكافرين بتلك المعجزات الحسيتة ، وإنما يهدي الله من يشاء . ويسجل القرآن طلبهم هذه المعجزات كما يسجل رفضه إجابتهم إليها . قال تعالى : « وقيالُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيات من ربّه قُلُ إنّما الآيات عَنْدَ الله ِ

وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينِ» [العنكبوت: ٥٠]. وقال في موضع آخر: «أَوَ كُمْ يكُفهِم أَنَّا أَنْزِلُنَاعِلَينُكُ الْكُتَابَ يُتُلْمَ عَلَيْهِم أَ » [العنكبوت: ٥١]. وقال: « وقالُوا مَا لَهِ لَهُ أَنْزِلُ عَلَيْهِ مَلَكٌ مَا لِهِ لَهُ الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطّعَامَ وَيمشِي في الأسْوَاقِ لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مَنْهَا فَيَكُونَ مَعَهُ نَذَيراً، أَوْ يُكُونَ إلَيْهِ كَنَزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مَنْهَا وَقَالُ الظّالُونَ إِنَّ تَتَبِعُونَ إِلا رَجُلاً مَسْحُوراً » [الفرقان: ٧-٨]. وقال في سورة الإسراء: « وقالُوا لَن \* نَوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَنَا مِن الأَرْضِ يَنْبُوعاً أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن \* نَعْيلِ وَعِنَبِ فَتُفَجِّرَ الْآنُهارَ خلالَها تَفْجيراً أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن \* نَعْيلٍ وَعِنَبِ فَتُفَجِّرَ الآنُهارَ خلالَها تَفْجيراً أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن \* نَعْيلٍ وَعِنَبِ فَتُفَجِّرَ الآنُهارَ خلالَها تَفْجيراً أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ مِن \* نَعْيلُ وَعِنَبِ فَتُفَجِّرَ الْآنُهارَ خلالَها وَلَكُنَ عَلَيْنَا كَتَابًا نَقُرُونَ اللَّكَ بَيْنَ عَلَى السَّمَاءِ وَلَنْ فَي السَّمَاءِ وَلَنْ فَي السَّمَاءُ وَلَكُنَ الْمَا أَوْتُهُمْ وَلَوْنَ عَلَى الْسَمَاءُ وَلَنْ أَوْمُن لَلُكَ جَنَّى تُعْرَبُ لَ عَلَيْنَا كَتَابًا نَقُرُونُ وَقُلُ الْمُ الْمَعْنَ أَوْلُونَ ، مَا آمَنَتُ أَوْلُونَ ، مَا آمَنَتُ اللَّهُمُ مِنْ قَرْيَةً أَهُلُكُنَاهَا أَفَيْهُمْ ويُولُونَ ». [ الأنبياء: ٥ - ٢ ] .

وقال في بيان أنَّ المعجزات لن تفيد في هدايتهم شيئاً : « وَلَوْ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ كَتَاباً في قِيرْطَاسِ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيهِم ْ لَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَاٰدَا إِلاَ سِحْرٌ مُبِينٌ » [ الأنعام : ٧ ] . وقال أيضاً : « وَلَوْ فَتَحَنْنَا عَلَيْهِم ْ باباً مِنَ السَّمَاءِ فَظَلَّوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ، لَقَالُوا إِنمَا سُكِرِّتَ أَبْصَارُنَا بَلُ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُونَ » [ الحَجر : ١٤ – ١٥ ] .

واحتج علماء الإسلام لصاحب الدعوة الإسلامية في عدم إتيانه بالمعجزات بما احتج به القرآن من أنه لو أتاهم بها لما آمنئوا ولقالئوا : إنها سحر واحتجوا بأن هذه المعجزات الحسية إنما تحمل إلى ذوي العقول الجامدة والنفوس الحاملة من الأمم غير الأمة العربية . أما العرب فهم في رأي هؤلاء العلماء يمتازون بالذكاء والعقول الراجحة ولذلك كانت معجزتهم معنوية بيانية ، وهي القرآن (١) . وقالوا أيضاً بأن المعجزات

<sup>(</sup>١) ابن العربي : الإتقان للسيوطي (ج ٢ ص ١٩٨ ) .

الحسية تزول بزوال مشاهديها زمن النبيُّ. وأمَّا المعجزة البيانيَّةُ فهي باقية أبد الدهر ، واحتجوابقول القرآن: «إنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَاالذِّكْرَ وَإِنَّالَهُ كَلَّمَ لَا الْحَجْرِ: ٩].

وعلنّل أكثر العلماء ذلك بما نسميه نحن أثر البيئة ومقتضياتها. فقالوا: إنَّ معجزة كل نبي كانت من جنس الفن ً الذي اشتهر في قومه إلى عهده. ولذلك كانت معجزة موسى من جنس الطبّ ؛ لأنهما الفننّان الذائعان في عهديهما . وجاءت معجزة ُ النبيّ من جنس الفن الذي اشتهر به العربُ، وبلغوا به الذروة ، وكانوا يتفاخرون به ويسامي بعضهم بعضاً وهو فن البيان .

ولا شك في أن العرب كانوا قد بلغوا في ذلك الحين من الفصاحة والبيان غاية كبيرة ، واستقامت تعابيرُهم إفراداً وتركيباً، وتمت لهم أدواتُ الفصاحة على ما يقضي به قانون الارتقاء والنشوء في بيئتهم . ويدل على نضج بيانهم أدب المعلقات .

ولا شك في أن قريشاً كانت من بين جميع القبائل أكثرها فصاحة ، وأحسنها نظاماً ، وأرجحها أحلاماً ، وأكثرها مالاً ، لما أهلتها له بيئتها وموقعها الجغرافي ومكانتها الدينية . فموقعها بين الشمال والجنوب ، وحملها التجارة من طرف إلى آخر ، وحمايتها البيت الحرام ، كان منه اختلاطها بالقبائل العربية كلها من عدنانية وقحطانية ( وبالأولى من شمالية وجنوبية ) . فرفع هذا الاختلاط والتمازج من مستواها العقلي والاجتماعي ، وحملها على تنقية لغتها ، وتهذيب أساليبها ، وانتقاء أحسن ما في لهجات القبائل الأخرى من ألفاظ ومعان وأساليب .

ولكن هل صحيح أنهم – كما صور هم بعض العلماء – كانوا قد بلغوا القمة في البلاغة والبيان ، وأن من جاء بعدهم في العصور الإسلامية كان عالة عليهم ودونهم بياناً وقدرة على التعبير ، أو أن الأمر على العكس من ذلك فكانوا مرحلة تمهيدية لمن جاء بعدهم من الكتاب والشعراء والخطباء في العصرين الأموي والعباسي وبخاصة الأخير ، الذي كان أدباؤه أكثر منهم مرونة وجولاناً في ميادين الفكر والبيان ؟ .

أظن أن القول الأخير هو الأصح . وهو لا يقدح في فكرة إعجاز القرآن لأن العلماء قالوا بأنه معجز أبد الد هر وبأن فضله يظهر على كل نص أدبي متقد م أو متأخر حين يقارن به ، ولا يعارض هذا بأي حال فكرة النشوء والتقد م في تطور الأدب العربي ، وإنما يقضي على فكرة المعتقدين بأن الأدب الجاهلي هو أكمل مثال في تاريخ الأدب العربي .

ومما يدل في رأيي على أن الأدب الجاهلي كان بمثابة تمهيد للعصور الأدبية التي بعده أنه كان ينقصه فن أدبي كان لا يزال في الجاهلية في بدء تكوينه وهو النثر الفني وأن الخطابة كانت لا تزال في بيئتهم طفلة في المهد لم تنمها تلك الهزات الاجتماعية والسياسية العنيفة التي حدثث في طفولة الإسلام وشبابه وأن أكمل الفنون الأدبية الجاهلية هو الشعر، ولايساوي على التحقيق شعر العباسي الأوّل إذا قسناهما بمقاييس فنية صحيحة.

ولتخلّف العرب في فني الحطابة والنثرالفني، كانت دهشتهم من بيان القرآن وأسلوبه عظيمة جداً، دونها دهشة وتقدير الأدباء العباسيين الفحول الذين تجراً بعضهم – أو اتنهم بأنه تجرأ – على معارضة القرآن. بل اداً عي كثيرون ممنّ يقولون بإعجاز القرآن أنفسهم أنه ليس معجزاً من حيث بيانه ، بل بأمور أخرى كالصرفة أو الإخبار بالغيب. وإني لا أنفي بهذا أنهم كانوا يتفاخرون بالبيان، ويحتفلون بنبوغ شاعر أو خطيب ، ولكني لا أرى أن الزمان قد رجع في البيان العربي القهقرى في عهد عز العرب الإسلامي.

وربتما فهم من هذا من لا يقول بإعجاز القرآن من الوجهة البيانية ، أو من ينفي الفكرة من أساسها ، أن القرآن ليس إلا طوراً من أطوار النثر العربي ، وأنه فوق النثر الجاهلي ودون النثر العباسي ، من حيث الفن والمرونة والقدرة على الأداء . وهذا غير صحيح ، ولا أقصده . ذلك لأن القرآن في تاريخ الأدب العربي قائم " بنفسه لأنه فذ " في بيانه . ويكفي لإدراك تفوقه أن يكون الناقد قد استوفى حظه من الذوق الأدبي الفني ، فيقارن بينه وبين نص مل أدبي آخر ليشعر بالفرق المحسوس بينهما

ذلك الفرق الذي جعله معجزاً رائعاً ، والذي يرجع إلى أسباب سأذكرها في حينها . وقد اتفق العلماء والأدباء القائلون بالإعجاز ، حتى الذين لم يقولوا منهم بإعجاز القرآن من الناحية البيانية ، على أنه جاء من الفصاحة بالدرجة التي لا تبارى . وأضاف القائلون بإعجازه البياني إلى ذلك أنه كان بهذا معجزة الرسول الخالدة . ويضيف أكثر هؤلاء إلى ذلك بأنه معجزة لكل الأمم ولكل العصور . وحجتهم على ذلك أن العرب يومئذ قد ملكوا ناصية البيان، فإذا كانوا عاجزين عن المجيء بمثله فغير هم أعجز .

وقد أشرتُ إلى هذا الرأي القائل بأن العصر الجاهلي هو أكثر عصور الأدب العربي از دهاراً ولم آخذ به . وبهذا تسقط هذه الحجة الأخيرة على أنَّ الرأي الذي تريد دعمه صحيح عندي ، ويؤيده مقارنته بما في أيدينا من نصوص أدبيّة .

والحقيقة الراهنة في تاريخ القرآن أنَّ أحداً لم يوفق إلى معارضته معارضة ناجحة . ومن حاول ذلك لم يستطع المجيء بمثله بياناً ، وسختَّفه العلماءُ والأدباء ووجدوا أنه جاء بالمدفوع الساقط الذي لا يمكن أن يُقاس َ بالقرآن فضلاً عن أن يجاربه .

وإذا تركنا الإيمان الد يني جانباً ، وأردنا أن نعلل ذلك بالمنطق ، رأينا أن ذلك كان لضعف الشعور النفسي لدى الأدباء بالقياس إلى الشعور النفسي لدى النبي ، ويدلنا على شد ق هذا الشعور في نفسه ما كان يعانيه حين هبوط الوحي على نفسه الشاعرة المتعمقة من الذهول عن الناس وتصبب العرق والتعب .

وإذا رجعنا إلى الاعتبار الديني كان فيض هذا الشعور النفسي الديني في القرآن أمثل وأقوى في أذهاننا ، سواءً أكنّا مع القائلين من علماء المسلمين بأنَّ معاني القرآن منزلة وأنَّ اللفظ من النبي ، أو مع القائلين بأنَّ القرآن بمعناه ولفظه وحي من الله لا يأتيه الباطل من بين يديه و لا من خلفه (١).

<sup>(</sup>١) راجع ما قاله الأشعري ( ص ٥٦ ) والباقلاني ( ص ٧٢ بند ١٦ ) .

وقد اتفق كل من كتبوا في الإعجاز — الذين سنرى آراء هم بالتفصيل — على أن القرآن معجزة وأنه دليل النبوة ، بل قال الباقلا في سنرى ذلك — أن الذهاب عنه الضروريات والشك في المشاهدات ، ولكنهم اختلفوا في أسباب إعجازه.

لم يفتتح العلماءُ القول بأنَّ القرآن معجز ، فإنَّ آيات التحدي التي فيه تثبت أنَّ دعوى الإعجاز كانت تساير نزول الوحي ، وسيأتي ذكر هذه الآيات . وإلى جانب آيات التحدِّي هذه نجد القرآن يصف نفسه بأنه برهانُ النبوَّة ودليلها في عدَّة مواضع . منها قوله : « وَمَا كُنْتَ تَتْلُومِن ْ قَبْلِهِ مِن ْ كِتَابِ وَلا تَخْطُلُهُ بِيمَينِكَ إِذًا لارْتَابَ المُبْطلِلُونَ » [ العنكبوت : ٤٨ ] فجعل أُميَّةَ النبي مع إتيانه بالقرآن دليلاً على النبوَّة . وقوله : « وَكَذَلِكَ يَبُينِنُ اللهُ لَكُمُ آياتِه لَعَلَكُمُ وَأَنَّ اللهَ يَهُدي مَن ْ يُرِيدُ » . [ الجج : ١٦] وقوله في موضع آخر : « أَو لَمَ وَأَنَّ اللهَ يَهُدي مَن ْ يُرِيدُ » . [ الحج : ١٦] وقوله في موضع آخر : « أَو لَمَ يَكُفْهِم ْ أَنَّ أَنْزَلُنَا عَلَيْكُ الْكُيَابَ يَتُنْكَ عَلَيْهِم ْ » . [ العنكبوت : ١٥]

فاتضح أنَّ هذه الآية قد عدَّت القرآنَ معجزة للنبيِّ بمنزلة معجزات غيره من الأنبياء .

وذكر السيوطي ( الإتقان ج ٢ ص ١٩٧ ) أنَّ النبيَّ ( عَلَيْكِيْلَةُ ) قال : « ما منَ الأنبياءِ نبيُّ إلا أُعطي ما مثله آ من عليه البشر ، وإنما كان الذي أُوتيتُه وحياً أوْحاه اللهُ إلي ، فأرجو أن أكونَ أكثرَهم تابعاً » – أخرجه البخاري.

ويقول العلماء : إنَّ القرآن وحده معجزٌ دون غيره من الكتب السماوية ، لأنها لا تدلُّ على أنفسها إلا بأمرٍ زائد ووصفٍ مضافٍ إليها ، لأنَّ نظمها ليس معجزاً وإن كان ما يتضمنه من الإخبار عن الغيوب معجزاً ، وليس كذلك القرآن لأنه

يشاركها في هذه الدلالة ويزيد عليها في أن نظمه معجز . ( الباقلاني ، إعجاز القرآن ص ١٧ ) .

ولاريب في أن القرآن أدهش العرب لما سمعوه . وذلك لما وجدوه فيه من سحر البلاغة والتأثير في النفوس ، سواء المنكرة له أو المؤمنة به . ولهذا حار المشركون في وصفه وخافوا من أن يستميل إليه قلوب مستمعيه منهم ، فصاروا يصد ون عنه وينأون عنه ، ويصفونه مرة أبأنه شعر ، ومرة أبأنه سحر ، ولم يستطع فصحاؤهم إنكار روعته في النفوس وتغلغله في القلوب .

ذكر السيوطي في الإتقان (أنَّ الحاكم أخرج عن ابن عباس أنه قال : « جاء الوليد بن المغيرة إلى النبي ويُتَلِيقُو فقرأ عليه القرآن ، فكأنه رق له . فبلسغ ذلك أبا جهل ، فأتاه فقال : يا عم ! إنَّ قومك يريدون أن يجمعوا لك مالاً ليعطوكه لئلاً تأتي محمداً لتعرض لما قاله . قال : قد علمت قريش أني من أكثرها مالاً . قال : فقل فيه قولاً يبلغ قومك أنك كاره له . قال : وماذا أقول ؟ فوالله ما فيكم رجل أعلم بالشعر مني ، ولا برجزه ولا بقصيده ولا بأشعار الجن ، والله ما يشبه الذي يقول شيئاً من هذا ، ووالله إنَّ لقوله الذي يقول حلاوة ، وإنَّ عليه لطلاوة ، وإنه لمثمر أعلاه مغدق أسفله ، وإنه ليعلو ولا يعلى عليه ، وإنه ليحطم ما تحته . قال : لا يرضى عنك قومك حتى تقول فيه . قال : فدعني حتى أفكر ، فلما فكر قال : هذا سحر يُؤثر – يأثره عن غيره – ) .

ونرى في القرآن أيضاً ما يدلُّ على ثقته بأثره البالغ في نفوس سامعيه من المشركين وِ المؤمنين ، فقد قال : « وَإِن ْ أَحَدُ مِن َ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ الله »[ التوبة: ٦]. وقال حكاية عن المشركين أنهم قالوا: « لا تَسْمَعُوا له أَذَا النَّقُرُ آنِ وَالنُّغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلَبِهُونَ ﴾ [فصلت: ٢٦] .وقال: ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَاباً مُتَسَابِهِ أَمَثَانِي تَقَشْعِرْ مِنْهُ جُلُودُ اللَّذِينَ يَخْشُونُ رَبَّهُمْ "ثُمَّ تَلَيِنُ جُلُودُهُمْ "وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ الله » [ الزمر: ٢٣ ] . وقال أيضاً : « لَوْ أَنْزَلْنُنَا هَاٰذَا النَّقُرُ آنَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتُهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاًمنِ ْ خَشْيَة الله وَتِلْكَ الأَمْثَالُ نُنَصْرِبُهَا للنَّاسِ لَعَلَّهُم " يَتَفَكَّرُون " [الحشر: ٢١]. ويظهر أنَّ زعماء المشركين لما رأوا شدَّة ۖ تأثير القرآن في نفوس سامعيه أخذوا يتجافون عن سماعه ، ويمنعون ضعفاءَهم وصغارَهم من الإصغاء إليه ، وينعتونه بصفاتٍ مُختلفة ٍ ، غرضهم منها أن يبينوا أنه ليس من عند الله وإنما هو من صنع البشر ، إنكاراً لفكرة الرسالة . « وقَالُوا أَسَاطِيرُ الأُولِينَ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُمُلْى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلاً» [الفرقان: ٥] .وقالوا: «إنمايعلِّمه بَشَـرُ»[ النحل: ١٠٣]. وقالوا: «إِنْ هَاٰذَا إِلاَ إِفْكُ ۚ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهُ قَوْمٌ ۗ آخَرُونَ»[الفرقان: ٤] . وقالوا : « أَضْغَاثُ أَحْلاَمٍ » [ الأنبياء : ٥ ] . وقالوا : « ما هاٰذَ ا إلا رَجُلُ ّ يُريدُ أَنْ يَصُدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ » [سبأ : ٤٣].وقالوا: « مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَى بَشَرٍ مِن ۚ شَيْءٍ ﴾ [ الأنعام : ٩١ ] . وقالوا: ﴿ إِنَّهُ ۖ لَمَجْنُون ۗ ﴾ . [القلم: ٥١] وسجَّل القرآن كلَّ أقوالهم هذه في كثيرٍ من سوره، ودافع عن هـذه التهم فقال في تهمة الشعر: « وَمَا عَلَمَنْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَّا يَنْبَغِي لَهُ إِن هُو َ إِلا ذِكْرٌ وقُرْ آنٌ مُبِينٌ ، لِينُنْذِرَ مَن ْ كَانَ حَيّاً وَيَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرِين » [يس: ٢٩-٧٠] وقال في تهمة الافتراء: « أم ْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ إِن ِ افْتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لي مِن اللهِ شَيْئاً هُو أَعْلَمُ بِمَا تُفْيِضُونَ فَيِهِ كَفَى بِهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحيمِ » [ الأحقاف : ٨ ] .

فلما نعى عليهم ضعف عقولهم واسترسالهم في أهوائهم ، قالوا : إنَّ ما تأتي به مشبه لما يأتي به شعر اؤنا وخطباؤنا، فأنت تأتي بالقرآن تفصيلاً بحسب المناسبات مثلهم فلم لا تأتي بالقرآن جملة واحدة : « وقال الله ين كفرُوا لو لا نُزِل عليه فلم لا تأتي بالقرآن جملة واحدة : « وقال الله ين كفرُوا لو لا نُزِل عليه القر آن جُمه لمة واحدة تكالك لنشبت به فؤادك ورتلاناه تر تيلاً ، ولا يأتنونك بمثل الإجئناك بالحق وأحسن تفسيراً » [الفرقان : ٣٦-٣٣] وطلبوا منه أيضاً أن يعنير القرآن أو يبدله «قال الله ين كلا ير جُون لقاء نا ائت بقرآن غير هذا أو بدله قر ما يكون ليأن أبك له من تلقاء نقسي إن أتبع ألا ما يُوحى إلى إني أخاف إن عصيت ربيع عنداب يوم عظيم » [يونس: ١٥].

ولم يكونوا يقصدون من كل هذه الحملات على الرسول والقرآن إلا إنكار الرسالة ومناهضة النبي . فلما لفتهم إلى مواطن الحير الذي يدعو إليه القرآن ، وإلى تذوق روعته التي لم يستطيعوا إخفاء أثرها فيهم ، قالوا نحن قادرون على مثله . وفي ذلك يقول القرآن : « وَإِذَا تُتُلَّى عَلَيْهِم آياتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالُوا قَد سَمِعْنَا لَو نَسَاءُ لَقُلُنا مِثْلَ هذا إن هذا إلا أساطير الأولين » [ الأنفال : ٣١] .

لا وأمام هذا التحدِّي منهم كان لا بد للقرآن من أن يتحد الهم علانية وبقوة ليبيّن أنه معجزة النبيّ إليهم . فآيات التحد ي كانت مناسباتها وأسباب نزولها هذه الحملة منهم على القرآن وتكذيبهم للرسول . ذكر ذلك الآلوسي أثناء تفسيره هذه الحملة منهم على القرآن وتكذيبهم للرسول . ذكر ذلك الآلوسي أثناء تفسيره آيات التحدي في سورة الإسراء ، وسوره هود ، وسورة البقرة . فقد قال في سبب نزول سورة الإسراء : فقد روي أن طائفة من الأولين قالوا : أخبرنا يا محمد بهذا الحق الذي جئت به ، أحتَقُ من عند الله تعالى ؟ فإنا لا نراه متناسقاً كتناسق التوراة . فقال مؤليلي فسم : أما والله إنكم لتعرفونه أنه من عند الله تعالى . قالوا : إنا نجيئك بمثل ما تأتي به ، فأنزل الله تعالى هذه الآية . وقبل هذه الرواية يقول الآلوسي : إن عمده الآية رداً لليهود أو قريش في زعمهم الإتيان بمثله . ويقول في رواية أخرى إن جماعة من قريش قالوا له ( عليه الصّلاة والسلام ) جئنا بآية غريبة غير القرآن

فإنا نحن نقدر على المجيءِ بمثله ، فنزلت . وقال لعلَّ مرادهم بهذه الآية الغريبة ما تضمنه من الآيات بعد وهي قوله تعالى: « وقَالدُّوا لَـنَ ° نَـُوْمِنَ لَـكَ حَـتَّى تَـفَـْجُرُرَ لَـكَ حَـتَّى تَـفَـْجُرُرَ لَـكَ مَـنَ الآية .

وأما سبب نزول آية سورة هو د فقد ذكر في الآية التي قبلها: « فَلَعَلَّكُ تَارِكُ " بَعْضَ مَا يُوحِي إليْكَ وضائق " بـه صدرُكَ أَن يقولوا لولا أُنزِلَ عليه كَنَّرُ أَوْ جَاءَ معه مَلَكُ " إنما أنت نذير " والله على كل " شي وكيل، أم " يقولون افتراه ") كَنزُ أَوْ جَاءَ معه مَلَكُ " إنما أنت نذير " والله على كل " شي وكيل، أم " يقولون افتراه ") [ هود: ١٢ – ١٣] وقال الآلوسي: وقيل: القائل لكل " عبد الله بن أمية المخزومي.

وقال في آية سورة البقرة : سبب النزول كما روى ابن عباس رضي َ الله عنهما أنهم قالوا : هذا الذي يأتينا به محمد لا يشبه الوحي وإنّا لفي شكّ منه .

وقد وقع التحدِّي في عدَّة آيات من القرآن : آية وردت في سورة يونس وهي : « أَمْ يقولونَ افتراهُ قُدُلُ فأتوا بسورة مثله وَادْعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين ، بل كذَّبوا بما لم يُحيطوا بعلمه ولمَّا يَأْتَهِم تأويلُه كذلك كذَّبَ الذين من قبلِهم فانظر كيف كان عاقبة الظاَّلين» [يونس : ٣٨ -٣٩] .

وآية في سورة هود وهي : « أَمْ يقولونَ افتراهُ قُـلُ ْ فَأَتُوا بعشرِ سوَرٍ مثلِهِ مفترياتٍ وادْ عُـوا من ِ استطعتُم ْ من ْ دُونِ الله إن ْ كنتُم صادقينَ » .

وآية في سورة البقرة وهي : « وإن ْ كنتُم ْ في رَيبٍ ممَّا نزَّلنا على عبد ِنا فأتُوا بسورة من ْمثله وادعُوا شهداء كم من ْ دون الله إن ْ كنتُم ْ صادقين َ » [البقرة: ٢٣]. والية في سورة الطور وهي : « أم ْ يقولون َ تَقَوَّلَهُ بل ْ لا يؤمنون َ ، فليأتوا بحديثٍ مثله إن ْ كانوا صادقين » [ الطور : ٣٣ — ٣٤] ،

وآية في سورة الإسراء وهي: «قُلُ لَـ أَنْ اجتَـمعتِ الإنْسُ والجينُ على أَنْ يـَأْتُـوا بِمثلِ هذا القرآنِ لا يأتونَ بمثلِهِ وَلَـوْ كَانَ بَعضُهم لبعضٍ ظهيِيرًا » [الإسراء: ٨٨].

أمّا ترتيبُ هذه الآيات من حيثُ النزول فقد اختُلف فيه . وأكثر علماء التفسير والبلاغة مُجمعون على أنّ القرآن تحدّ اهم أوّلاً في أن يأتوا بمثل القرآن ، وذلك في آية سورة الطور ، فلمنًا عجزوا تحدّ اهم بسورة مثله في سورة يونس . ثمّ كرّ وذلك في سورة هود . فلما عجزوا تحدّ اهم بسورة مثله في سورة يونس . ثمّ كرّ نفس التحدّي بنفس المقدار في سورة البقرة ، حيث جزم بأنهم لن يستطيعوا ثمّ سدّ عليهم منافذ القول في آية سورة الإسراء حيث قال : « قُلُ لن اجتمعت الإنسُ والجن من . . »الآية . وذكر هذا الترتيب السيوطي ( في الإتقان ج٢ ص ١٩٨ ) والفخر الرازي ( في التفسير الكبير ) والرافعي . وقال صاحب الطراز ( ج ٣ والفخر الرازي ( في التعدي وقع على ثلاث درجات ، الأولى بمثل القرآن كله في سورة الطور والإسراء ، والثائية بعشر سور في سورة هود ، والثائية بسورة واحدة في سورة الطور والإسراء ، والثائية بعشر سور في سورة هود ، والثائية بسورة واحدة في سورة الطور والإسراء ، والثائية بعشر سور في سورة هود ، والثائية بسورة واحدة في سورة المؤرة ويونس .

وقال الآلوسي: إنَّ الكثير على أنَّ التحدّي بعشر سورٍ وقع قبل التحدّي بسورة ، ولم يذكر مواقع الآيات الأخر في ترتيب آيات التحدي . وكذلك فعل صاحب الكشاف . وذكر الآلوسي أيضاً قول ابن عباس في أنَّ القرآن حينما تحدَّاهم تعدَّاهمُم بعشر سورٍ معينة هي العشر الأولى الموجودة في ترتيب القرآن الحالي وذكر اعتراض أبي حيَّان في أنَّ هذه السورة مكية، فكيف تصح الحوالة على مالم ينزل بعد ، وقولة : إن هذا لا يصح عن ابن عباس .

وذكر الآلوسي ذهاب ابن عطية والمبرد إلى أن التحدّي بسورة وقع قبل التحدّي بعشر سورٍ، أيأن آية سورة يونس وآية سورة البقرة نزلتا أولا ثم ّ نزلت آية سورة هود . وذكر في تسويغ ذلك ما قاله ابن الضريس نقلا ً عن ابن عباس في أنه تحداهم بسورة مثله في البلاغة والاشتمال على الغيب والأحكام ، فلما عجزوا تحداهم بعشر سورٍ مثله في النظم . وقال: إن صاحب الكشف ضعف هذا الرأي، وإنه لا يطرد في كل سورة من سور القرآن . وهب أن "السورة متقد مة النزول إلا أنها لما نزلت على

التدريج جاز أن تتأخر تلك الآية عن هذه ولو تقدَّمت سورتها ، وأيَّد الشهاب رأي المبرد في أنَّ التحدَّي كان أولاً بسورة ثم بعشر (١) .

ونحن إذا رجعنا إلى ترتيب السور التي فيها التحدّي في القرآن كما جاء به السيوطي (ص ١٥ ج ١ من الإتقان) رأينا أنَّ سورة الإسراء نزلت أوَّلاً ويتلوها سورة هود ثمَّ سورة الطور ثمَّ البقرة ، والثلاث الأولى مكية . ثم يذكر في استثناءات الآيات المدنية من السور المكية رأياً مآله أنَّ آية التحدّي في سورة الإسراء مدنية . وبهذا تكون آية سورة هود وفيها التحدّي بعشر سورٍ قد نزلت قبل آية الطور وفيها التحدّي بعشر ساله القرآن . وهذا يخالف ترتيب الجمهور الذي ذكره هو في الجزء الثاني من الإتقان وأتيت به آنهاً .

وإذا رجعنا إلى ترتيب السور لدى صاحب الكشاف نجد عنده نفس ترتيب السُّورَ لدى صاحب الإتقان ، إلا أنه لا يذكر أنَّ آية سورة الإسراء مستثناة . وبهذا يكون التحدِّي بحسب صاحب الكشاف قد وقع أولاً بمثل القرآن ، ثم بعشر سورٍ ، ثم بمثل القرآن ، ثم بسورة .

وإذا رجعنا إلى ترتيب (نولدكه) للسور نجدها عنده على الترتيب التالي: سورة الطور، ثم الإسراء، ثم هود، ثم البقرة، ولم يذكر استثناءات الآيات المدنية من المكية. فإذا اعتبرنا استثناء آية التحدي من سورة الإسراء المكية صحيحاً فجعلناها مدنية وأخرناها في الترتيب عن آية سورة البقرة وصلنا إلى رأي الجمهور في الترتيب بحيث يكون التحدي وقع أولاً بمثل القرآن في سورة الطور، ثم بعشر سور في هود ثم بسورة واحدة في يونس والبقرة ، ثم يقطع أمل الإنس والجن في التحدي في سورة الإسراء.

ولا شأن لهذا الاختلاف في ترتيب آيات التحدّي إلا إثبات أنَّ القرآن قد تحدَّى العرب بما يستدعيه المنطق من التحدّي بالأصعب فالأسهل. فإذا أخذنا في تفسير

<sup>(</sup>١) راجع رأي الشيخ محمد رشيد رضا صاحب المنار وهو يؤيدهما ( ص ٢٦٣ – ٢٧٤ ) .

بعض الآيات بما يقول به بعضهم من أنَّ المقصود من ذكر المقدار ليس التحديد والعدد وإنما هو مجرَّد الإتيان بمثله ، لم يكن لهذا الترتيب قيمة منطقية أو عملية . والواقع أنَّ هذا التحدّي قد وقع فعلاً ، وأنَّ مسألة الكمِّ لم تكن مقصودة ، لأنَّ مقتضى الحال لم يكن يستدعي هذا التحديد في المقدار .

وممتن قال بهذا الرأي الشهاب الخفاجي . ويؤينَّده أنَّ آية سورة الإسراء ، وهي آخر هذه الآيات في الترتيب لم تذكر بها مسألة الكم بل قيل فيها : « على أن يأتوا عثل هذا القرآن » والمثل هنا ينطبق على القليل والكثير منه وعليه كلّه .

فإذا أخذنا بهذا الاعتبار ، وهو أنَّ الكم لم يقصد في هذا التحدي ، وإنما قصد الكيف ، جنبنا أنفسنا عناء البحث في الترتيب الصحيح الدقيق لهذه الآيات ، ولا سيما إذا لاحظنا أنَّ ترتيب الآيات في سورها ليس دقيقاً ومرتباً بحسب تاريخ النزول على الصحيح ، فقد روي أنَّ النبي مَنْ الله كان إذا نزلت الآية يقول لأصحابه ضعوها في مكانها من سورة كذا .

وبعض المدني يحتوي المكي وبالعكس . فالمسألة لا تعتمد على العقل ، وإنما مآلها النقل . ولا يمكن الاعتماد عليه إلى حد كبير . فقد كثر الاختلاف فيه كما قلت فيه الدقة . وكذلك لا يمكن أن نستدل من قصر الآيات وطولها وأسلوبها على هذا الترتيب لأن بعض الآيات المدنية أسلوبها مدني وبعض الآيات المدنية أسلوبها مكي ، ولأن قصر الآيات وطولها يتبع الفكرة وتأجج العاطفة لا مكان النزول وتاريخه .

هذا وقد أدّى بحث العلماء في التدرَّج في التحدِّي من حيث الكم في القرآن إلى مقدار المعجز منه ، واختلفوا في ذلك . والجمهور على أنه مقدار أصغر سورة وهي سورة الكوثر . واعترض عليهم بعض الباحثين في ذلك . وذكرت في المسألة أقوال كثيرة "لا مجال لذكرها هنا . وأوجهها أن مقدار المعجز – إن صح أن له مقدار أولم يقصد به الروح العامة المنبثة في القرآن دون نظرٍ إلى الكم على مقدار ما يؤد ي

فكرة ً كاملة . فربما نقص عن مقدار سورة الكوثر كآية: « وَلَكُمُم ْ فِي القَصاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الألبابِ » وربما زاد عنها كثيراً ، أو كان آية ً واحدة ً كآية الدّين .

وقد اختلفوا في عصر التدوين أيضاً فيما هو المعجز من القرآن، و ذهبوا فيه مذاهب شي سيأتي الكلام عليها . والصّحيح أنّ النبيّ أطلق التحدّي ولم يعينه ، كما لم تفسره الأحاديث النبوية . وأقوم الوجوه في بيان هذا التحدّي هو ما يمكن أن يفهمه العربي في تلك البيئة التي أوحي فيها القرآن ، وماكان متناسباً مع مقتضى حال النبي معهم . وهو أن يأتوا بما هو مثل القرآن في كل شيءٍ كما يستفاد من لفظ المماثلة ، ويشمل ما في القرآن من بيان وأسلوب وفكرة وعاطفة متأجّجة وخيال وحسن معرفة في مخاطبة النفس حتى لكأن الروح تخاطب الرُّوح ومافيه من علم وإخبار عن الماضي والمستقبل . وهذا كله مما تعجز مؤهلاتهم وثقافتهم عن مثله .

هذا وقد وقع التحدِّي إليهم مبكِّراً . وظلَّ النبيُّ بين ظهرانيهم يدعوهم إلى الإسلام ثلاثاً وعشرين سنة . ونزلت آيات التحدّي في فواصل زمنية متباعدة . فلا يمكن أن يكون لم يبلغهم كما زعم بعض من أنكروا إعجاز القرآن ، كما لا يتأتَّى ألا يفهم العرب ما هو وجه التحدِّي المقصود كما زعم آخرون ، لأنَّ النبيَّ كان بينهم وكان في استطاعتهم أن يسألوه عما غمض عنهم ثمَّ يتحدُّوه إن استطاعوا .

وأجمع المؤلّفون على أن العرب كانوا من الحمية والأنفة بحيث لا يقبلون مثل هذا التحدي، وأن أسبابهم من حيث الفصاحة والبيان والرغبة لمناهضته كانت كافية لأن يجدوا في القول سعة لو استطاعوا . واعتقاد بعض المؤلفين أن العرب قد ملكوا أعنه القول البليغ ولهم فيه القدح المعلنى جعلهم يقولون بالصرفة، أي بأن الله أفقدهم القدرة على المعارضة أو سلبهم العلوم التي يمكن أن تعينهم على نظم كلام مضارع للقرآن . ورد آخرون من العلماء على أن ذلك ليس في طوقهم ، لأنه ليس في كلامهم السابق للقرآن واللاحق له ما يصح معارضته بالقرآن من حيث خصائصه ومميزاته المعنوية والفنية ولو وجد لرأيناه في أشعابهم . وقال بعضهم بأن هذه المعارضة ربما المعنوية والفنية ولو وجد لرأيناه في أشعابهم . وقال بعضهم بأن هذه المعارضة ربما

وجدت ولكن المسلمين أهملوها وأخفوها . وأجيبوا بأنه لو وُجدت معارضة يصح أن تساوي القرآن وتقاربه لاشتهر أمرُها ، ولقضت على سلطان القرآن ، وأثبت كذب صاحب الدعوة في تلقيه الوحي ، ولكان لها من القيمة أضعاف ما للقرآن . والأقرب للصواب أن يكون العرب قد حاولوا معارضة القرآن فما استطاعوا وجاؤوا بما هو دونه بمراحل .

وفي تاريخ السيرة النبويّة ذكر بعض من ادّعوا النبوّة وحاولوا مناهضة النبيّ في السلطة والسياسة والوصول إلى ما وصل إليه ، في حياته وبعد وفاته ، وأنّ بعضهم حاول نظم قرآن شبيه بالقرآن ليشرّع فيه للناس ما يرى تعديله من شريعة النبي وليؤيّد نبوته بمعارضة القرآن.

منهم مسيلمة بن حبيب الكذّاب . تنبّاً باليمامة في بني حنيفة على عهد الرّسول بعد أن وفد عليه وأسلم . وكتب إليه في سنة عشر من الهجرة : ( أما بعد فإني قد شوركت في الأرض معكوإن لنا نصف الأرض، ولقريش نصفها، لكن قريشاً قوم يعتدون) وقد ادعى مسيلمة أن له قرآ نا أمن السماء يأتيه من ملك يسمّى « رحمان » ومن قرآ نه الذي رواه له المؤلفون قوله : ( والمبذرات زرعاً ، والحاصدات حصداً والذاريات قمحاً ، والطاحنات طحناً ، والعاجنات عجناً ، والخابزات خبراً والثاردات ثرداً ، واللاقمات لقماً ، إهالة وسمناً ، لقد فضلتم على أهل الوبر ، وما سبقكم أهل المدر ، ريفكم فامنعوه ، والمعتر آووه ، والباغي فناوثوه ) . ومنه أيضاً : ( والشاء الموداء ، واللبن الأبيض ، إنه لعجب وألوانها ، وأعجبها السود وألبانها ، والشاة السوداء ، واللبن الأبيض ، إنه لعجب عض ، وقد حرم المذق ، فما لكم لا تمجعون ) . وقوله أيضاً : ( الفيل ما الفيل وما أدراك ما الفيل ، له ذنب وبيل ، وخرطوم طويل ) . وقوله : ( يا ضفدع يا بنت ضفدعين ، نقي ما تنقين ، نصفك في الماء ونصفك في الطين ، لا الماء تكدرين ضفدعين ، نقي ما تنقين ، نصفك في الماء ونصفك في الطين ، لا الماء تكدرين

ومنهم طليحة بن خويلد الأسدي . تنبأ زمن النبي بعد أن وفد عليه وأسلم . وكان يزعم أن ذا النون يأتيه بالوحي - وقيل: بل يزعمه جبريل ولكنه لم يدع لنفسه قرآناً بل كلمات يزعم أنها أنزلت عليه . قال الرافعي : ولم نظفر منها بغير هذه الكلمة رأيناها في معجم البلدان لياقوت وهي قوله : (إن الله لا يصنع بتعفير وجوهكم وقبح أدباركم شيئاً ، فاذكروا الله قياماً ، فإن الرغوة فوق الصريح ) .

وذكر الرافعي (هامش ص ١٨٢ من كتابه الإعجاز) أن عيبنة قال لطليحة أثناء حربه مع خالد بن الوليد: ما قيل لك؟ قال: (إن لك رحى كرحاه وأمراً لا تنساه) فقال عيبنة: (قد علم الله أن لك أمراً لا تنساه، يا بني فزارة! هذا كذاب ما بورك لنا وله فيما يطلب). وفي معجم ياقوت أن عيبنة قال له: (هل جاءك ذو النون بشيء) قال نعم قد جاءني وقال لي: (إن لك يوماً ستلقاه ليس لك أوله ولكن لك أخراه ورحى كرحاه وحديثاً لا تنساه)، وانهزم طليحة ولحق بنواحي الشام وأسلم بعد ذلك وكان له في وقعة القادسيّة بلاءٌ حسن.

ومنهم سجاح بنت الجارث التميمية . وتنبأت بعد وفاة الرسول . وتزوجت مسيلمة . ولم تدَّع قرآناً . وإنما كانت تزعم أنه يُوحى إليها فتأمر وتسجع ، كقولها حين توجهت نحو مسيلمة : (عليكم باليمامة ، ودفّوا دفيف الحمامة ، فإنها غزوة صرامة ، لا يلحقكم بعدها ملامة ) .

وفي رواية صاحب الأغاني أنه كان فيما ادَّعتْ أنه أنزل عليها: « يا أيها المؤمنون المتقون ، لنا نصف الأرض ولقريش نصفها ، ولكن قريشاً قوم يبغون » . وهي كلمة ذكرت لمسلمة أيضاً وقد مرَّتْ آنفاً .

ذكرت لمسيلمة أيضاً وقد مرَّتْ آنفاً . ومنهم عيهلة بن كعب ، الملقب بالأسود العنسي . تنبأ باليمن قبل وفاة الرَّسول . وليس له قرآن . وقتل بعد وفاة الرسول .

ومنهم النضر بن كلحارث . ولم يدَّع النبوَّة ولا الوحي . ولكنه زعم أنه يعارض ( ٢٦ – )

القرآن . فلفيَّق شيئاً من أخبار الفرس وملوك العجم وبالغ بها فجعلها خوارق ، لأنه جاء بأخبار يجهلها العرب . ولم يحفل الأدباءُ والمؤرّخون كثيراً بأخباره .

وإذا تأملنا هذا القرآن الذي جاء به مسيلمة والأسود العنسي وجدناه ركيكاً ساقطاً ووجدنا بعضه قرآن معدة كما يقول الرافعي . ولا ندري أكان كل هذا القرآن كذلك أم كان فيه أجود منه ونسي أو تنوسي ، كما لا ندري إذا كان لهما حقيقة ولم يكن مفترًى عليهما . فمن المحتمل أن يكون بعض المسلمين قد وضعوه للتندر والتهكم ، كما وضعوا حديث اجتماع مسيلمة مع سجاح حين زواجه بها وما قاله من الأشعار في حلفه معها وزواجه منها .

وعلى كل حال فمن المرجح ، إذا لم يكن من المؤكد ، أنَّ هذه المعارضة الصالحة لو وجدت لقضت على مكانـة القرآن وزعزعت مركز النبي السياسي والديني ولاشتهرت اشتهار القرآن أو كانت هي الأشهر ، ولتداول المشركون الحديث عنها خلفاً عن سلف . فلم يكن هنالك إذن من معارضة قيمة حقيقية .

أمّا ما لقيه أولئك المتنبئون من تأييد قبائلهم فراجع إلى طموح هؤلاء المتنبئين السياسي وطموح قبائلهم وعصبيتها ، ومنافستها قريشاً كما يظهر من أقوالهم السابقة أو منافستها الأنصار ، رهط النبي ، لأن السلطة آلت زمن انتصاره في أواخر حياته إلى هذين الفريقين : قريش والأنصار . والعامل في حركاتهم الطمع المادي الاقتصادي .

فالأرجح إذن أن يكون القرآن قد سد "ببلاغته على العرب مجال التفكير في هذه المعارضة ، فأدركوا في سريرتهم عجزهم ، وأسرُّوا هذا العجز ، ورجعوا إلى نغمة الحملة على القرآن بأنه محض افتراء ، وأن صاحب الرسالة كذا ب ، ليخفوا وراء هذا الكلام عجزهم ، وانصرفوا — كما يقول العلماء — عن الحرب الكلامية إلى حرب السيف والرمح ، واعتذروا عن عدم اتباع آراء النبي في الدين بالمحافظة على عاداتهم وديانتهم القديمة ، فقالوا: «أَئِنناً لتاركوا آلهتنا لشاعر مَجْنُون» [الصافات: ٣٦] وه ماسمعنا جها أن آبائينا الأولين » [المؤمنون: ٢٤] وانتهت هذه المعركة بين العرب

والقرآن بأن سجَّل هزيمتهم النهائية في باب البيان فقال في سورة الإسراء: « قُلُ لَـ لَيْنِ اجتمعتِ الإنسُ والجن على أَن يأتنُوا بمثلِ هذا القرآنِ لا يأتنُونَ بمثلِهِ ولو كانَ بعضُهُم لبعض طَهيراً » [ الإسراء: ٨٨].

يلخص الجاحظ هذه المعركة الكلامية بقوله ( دلائل الإعجاز : الجرجاني ص ٢٩٨) : (ولو أنّ رجلاً قرأ على رجل من خطبائهم وبلغائهم سورة واحدة لتبين له في نظامها ومخرجها من لفظها وطابعها أنه عاجز عن مثلها ، ولو تحدى بها أبلغ العرب لأظهر عجزه لغة ولفظاً ) وبقوله الذي ذكره صاحب الإنقان ( ج ٢ ص ٢٠٠ ) : (بعث الله محمداً عليه الصلاة والسلام أكثر ما كانت العرب شاعراً وخطيباً ، وأحكم ما كانت لغة وأشد ما كانت عد أق ، فدعا أقصاها وأدناها إلى توحيد الله وتصديق رسالته ، فدعاهم بالحجة . فلما قطع العذر وأزال الشبهة ، وصار الذي يمنعهم من الإقرار الهوى والحمية ، دون الجهل والحيرة ، حملهم على حظهم بالسيف وهو في ذلك يحتج عليهم بالقرآن ، ويدعوهم صباحاً ومساء الى أن يعارضوه إن كان كاذباً بسورة واحدة أو آيات يسيرة . فكلما از داد تحدياً لهم بها وتقريعاً لعجزهم عنها تكشف عن نقصهم ما كان مستوراً ، وظهر منه ما كان خفياً . فحين لم يحدوا حيلة تكشف عن نقصهم ما كان مستوراً ، وظهر منه ما كان خفياً . فحين لم يحدوا حيلة ما لا يمكننا ، قال : فهاتوها مفتريات . فلم يَرُمْ ذلك خطيب ، ولا طمع فيه شاعر ولو طمع فيه لتكلفه ، ولو تكاته لظهر ذلك ، ولو ظهر لوجد من يستجيده ويحامي عنه ويكابر فيه ويزعم أنه قد عارض وقابل وناقض .

فدل ذلك العاقل على عجز القوم مع كثرة كلامهم واستجابة لغتهم وسهولة ذلك عليهم ، وكثرة شعرائهم وكثرة من هجاه منهم وعارض شعراء أصحابه وخطباء أمته ، لأن سورة واحدة وآيات يسيرة كانت أنقض لقوله وأفسد لأمره وأبلغ في تكذيبه وأسرع في تفريق أتباعه من بذل النفوس والخروج عن الأوطان وإنفاق الأموال . وهذا من جليل التدبير الذي لا يخفى على من هو دون قريش والعرب في

الرأي والعقل بطبقات . ولهم القصيد العجيب والرجز الفاخر والخطب الطوال البليغة والقصار المعجزة ، ولهم الأسجاع والمزدوج واللفظ المنثور ، ثم يتحدًى به أقصاهم بعد أن ظهر عجز أدناهم . فمحال ، أكرمك الله ،أن يجمع هؤلاء كلهم على الغلط في الأمر الظاهر والخطأ المكشوف البين مع التقريع بالنقص والتوقيف على العجز ، وهم أشد الخلق أنفة وأكثرهم مفاخرة ، والكلام سيله عملهم وقد احتاجوا إليه ، والحاجة تبعث على الحيلة في الأمر الغامض ، فكيف بالظاهر الجليل المنفعة . وكما أنه محال أن يتركوه يطيقوه ثلاثاً وعشرين سنة على الغلط في الأمر الجليل المنفعة ، فكذلك محال أن يتركوه وهم يعرفونه ويجدون السبيل إليه وهم يبذلون أكثر منه ) .

## رأيي في إعجاز القرآن:

والذي أراه أنا هو أن القرآن باغتهم بمميزات فيه أدركوا جمالها وعجزهم عن مثلها . ومن هذه المميزات ما يرجع إلى أسلوب القرآن الغريب الذي جاء مخالفاً لأساليبهم في الكلام وهي المميزات الظاهرة الواضحة التي يمكن حدها والإشارة إليها . ومنها ما هو داخلي يدرك بالذوق ويصعب بيانه وتعليله ، بل قد يكون متعذراً .

فمن هذه المميزات الواضحة الحاصة بأسلوب القرآن ، افتتاح آياته وسوره بما لا عهد للعرب به ، كالحروف المتقطعة في أوائل السور ، فإنها كالمفتاح الموسيقي للآيات التي بعدها (١) ، وتوجيهه الحطاب في مثل قوله : « يا أيها الذين آمنوا » « قل يا عبادي الذين أسر فوا على أنفسهم » [ الزمر : ٥٣ ] . ومنها انتهاء هذه الآيات

<sup>(</sup>۱) وهي في الوقت ذاته تحد للمشركين بأن يأتوا بمثل آية أو سورة من القرآن وتنديد لعجزهم عن ذلك : ألم ، كهيعص ، ق : أي هاتوا من هذه الحروف وهي حروف لغتكم كلاماً مثل كلامي إن كنتم قادرين . ودليل ذلك أنها لا تأتي إلا ويأتي معها امتداح القرآن بلفظه أو بما يقوم مقامه : ق ، والقرآن المحيد ، ألم ، ذلك الكتاب لا ريب فيه .

بفواصل موسيقيّة تنتهي بحرف ساكن قبله حرف لين، أو بحرف لين قبله حرف صوتي مما يُعطي ضرباً مستعذباً خاصّاً من الموسيقى . ومنها هذا الضرب من الموسيقى الداخليّة الناتجة من موسيقى الألفاظ مفردة ومركبة بعضها مع بعض . ومنها هذه المواضع التي تصلح للوقف في خلال الآيات والتي يتفق الوقف فيها مع أداء المعاني الجزئية في الجمل مما يضطر القارىء إلى التمهل في القراءة وتدبر المعنى وترتيل القراءة . ومنها توافق الحروف في أواخر الآيات أو تقاربها مما يشبه السجع ، ولكنه لا يقاس به من حيث استعذاب النفوس إيّاه . ومنها هذا التقارب في مقدار الجمل ، والانسجام فيما بين الفاظها المفردة وتراكيبها ، حتى لكأنها تجري على وزن خاص .

وأمنًا الشيء الداخلي المعجز في القرآن والذي يدرك بالذوق، فهوأنه قد حوى صفات الأدب الحالد ومميزاته . وهذآ ما جعل المتأخرين من العرب ومن تعلموا العربية يدركون إعجازه ويتذوقون جماله . وهذا ما جعله لا يخلق على التكرار، ولا يسرع الملل إلى قارئه مهما أعاده ، إذا لم يكن معارضاً متحينًا أو متحاملاً .

هذه المميزات التي تجعل منه أدباً خالداً تظهر في الفكرة العامّة السامية التي يقول بها القرآن ، والتي تجعل فيه وحدة موضوعيّة عائية تسعى للمثل الأعلى وتحقيق خير الإنسانيّة ، وتظهر في العاطفة الصّادقة القويّة العميقة التي تنبث فيه ويستشفيها القارىء له من ثنايا آيه وسوره ، وتثيرها التلاوة في نفسه فيشعر أن روحاً قوياً خفيّاً يحمله من عالم الأرض ليحلّق به في عالم السماء ، ويدرك أنّ القرآن يفتح عينيه ليرى المثل العليا جلية بهية قريبة المنال إذا صمم العزم على سلوك طريقها .

وتظهر هذه المميزات في تعاليمه الرَّفيعة وقيمه الحلقيّة التي تسعى لتنظيم الكون على بساطتها ، وفي هذه البساطة سرُّ من أسرار جمالها . وتظهر في الخيال الخصب الذي يصوّر الندم وعذاب الضَّمير وآلام النفس وأفراحها وتعاطف البشر ، ويصور الجنّة والنّار وسيبَر من مضى وقضى من الأمم . وتظهر في أسلوبه العظيم الذي أدّى

ما يراد إبلاغه إلى الناس بأجمل موسيقى وخيرأداء ، فترى المعنى ينسابُ إلى النفس مع انسياب الألفاظ إلى السمع ، فكأن الكلام يقع في القلب لا في الأذن ، وترى الرُّوح فيه يخاطب الروح ، وتدرك منه معرفة منشئه بالنفس البشريَّة وحسن التأتيِّ في مخاطبتها ممّا حمل بعض الباحثين الحديثين على القول بالإعجاز النفسي للقرآن .

\*هذه الصفات التي تجعل من القرآن أدباً خالداً هي التي أذهلت عقول الجاهليتين فحاروا فيما يقولون فيه: أشعر هو أم سحر ؟ أكلام بشرٍ هو أم كلام فوق طاقة البشر ؟ وهذه الصفات نفسها هي التي ساقت بعض علماء المسلمين لأن يقولوا: إن القرآن معجز لأن الله يحيط بالألفاظ والمعاني، فيقد الألفاظ على أقدار المعاني فينتظم منهما ما يسحر اللب ويأخذ بالقلب. وهي التي ميتزت فن القرآن عن غيره من فنون الأدب، وأدت ببعض العلماء إلى أن يردوا على من يتساءل: (لماذا لم ينزل القرآن شعراً من جنس كلام العرب الذي برعوا فيه حتى تصح المقارنة بينهما) بأنه لو كان شعراً لم يكن خارقاً للعادة، ولم يكن جديداً ، ولم تكن له طلاوته ، وبأن القرآن على أنه يتناول أبحاناً من طبيعتها ألا تتناول في أسلوب فصيح بليغ لأنها تعبر عنها فيما هو الغاية في غن فكرة مجردة أ، وعن واجبات دينية إجتماعية، فهو يعبر عنها فيما هو الغاية في الحمال والقصاحة .

ونتساءل بعد هذا أليس من سبب لعجز العرب عن المعارضة غير سحر القرآن وعجز العرب ، إذ أن من المؤكد أن ثقافتهم حينئذ برغم تقد مها النسبي لم تكن تسمح لهم بوضع تشريع راق ، وليم لم يحاولوا بالفعل أن يعارضوا القرآن وقد ثبتوا طويلاً على تكذيب الرَّسُول ، فإنتنا لا نسلِّم بأنهم جميعاً كانوا يؤمنون بأنه صادق وأنهم إنما كانوا يظهرون غير ما يبطنون أنفة ومكابرة وجحوداً ، بل لا جرم أن كثيراً منهم لم تتقبل أذهانهم فكرة الوحي واتصال الأرض بالسماء . فهذا أبو سفيان ابن حرب الأموي يأتي النبي مستسلماً قبيل فتح مكة فيقول له النبي : أما آن لك أن تشهد أني رسول الله فيقول : (أما هذه يا ابن أخي ففي النفس منها شيء) .

وإذا كان في نفس أبي سفيان وأمثاله شيء من نبوّة محمد فلم لم يعارضوه ويخملوه إذا كان ذلك في استطاعتهم ، بل لماذا لم يحاول أبو سفيان نفسه معارضته مع اعتقاده بكذبه . لا نستطيع أن نخرج من هذا إلا بأن بعضهم كانوا يشعرون بعجزهم عن ذلك ، وبأن بعضهم كمن ذكرنا قبل حاول المعارضة وفشل .

ويبدو أن مفردات الألفاظ لم تكن هي التي تعوزهم لمو أرادوا معارضة القرآن لأن القرآن لم يستعمل إلا ألفاظاً مستعملة في بيئتهم . ولكن كان يعوزهم الأفكار الخصبة التي تربطها وحدة شاملة يمكن أن تؤلف شريعة . فبلاغة القرآن التي أدهشتهم لم تقم على اللفظ والسبك والموسيقي فقط ، فهذا جانب يسير منها . والجانب الأكبر هو تلك الغاية الإصلاحية التي يغذيها تفكير ناضج عميق شامل بعيد النظر ، وتغذيها عاطفة متأججة وخيال خصب وروح سام يتوخى تحقيق هدف هو مثل أعلى للحياة البشرية لا يتيسر تحقيقه .

فميدان المباراة أن يأتوا ببيان ساحر . وهذا البيان يجب أن يكون من الجنس الذي يأتي به النبيُّ – وهذا بدهي وإن لم ينص عليه – بحيث يقرعون الحجة بالحجة ويبينون فساد شريعة النبيِّ . وهذا ما كان يعوزهم .

هذا إذا نظرنا إلى الأمور نظرة واقعية صرفة ، أمّا إذا أدخلنا الإيمان الديني في الميزان فمن السهل أن نقول بأنهم بشر ينقطعون عن أن يأتوا بكلام يضارع كلام الله .

ومن جهة ثانية نرى أن النبي قد جاءهم بتعاليم اجتماعية لا يتأتنى أن ينكروا جمالها وسموها فينقضوها بضد ها ، على ما فيها من إضرار عظيم بمصالحهم الحاصة . وما كان في مقدورهم مهما حسن كلامهم أن يحسنوا القبيح ويشوهوا الأصول الجميلة التي تكلم عنها القرآن ببيان ساحر . وفي هذه الحالة ينقصهم صدق العاطفة والإيمان بالفكرة ، اللذان من دونهما يستحيل أن يكون أدب خالد رائع .

ولو أنهم في سبيل قهر النبي وافقوه على أفكاره ودعوته للإصلاح ، وجاؤوا عمل ما جاء به من سحر البيان لقضوا ، ولا شك ، على نفوذه وأثبتوا كذبه ولكان لهم الأمر والغلبة عليه . ولكنهم يفقدون عندئذ المكانة التي اكتسبوها في بيئتهم وكانوا جد حريصين عليها . وليس من السهل على الخصم أن يوافق خصمه على أفكاره ليقضي عليه ، فطبيعة الخصومة تقتضي التمسك بالرأي ولو ظهر فساده . ثم إن الخلاف الجوهري الذي هو خلاف على الأصول يزول حينئذ .

والذي أعتقده أن ضعف إيمانهم بتعاليمهم وبنجاحهم وبقواهم المحدودة ما قام لقوَّة إيمان النبيِّ وصدق يقينه وثقته بنجاحه . فما ادعى النبوَّة افتراء وابتغاء للكذب ، وإنما كان يشعر بأنه لا ينطق عن الهوى ، وأن ما يأتي به إن هو إلا وحي يوحى . ومهما كانت أسباب عجزهم فالواقع أنهم عجزوا . وكيف لا يعجزون ؟ وهم ما أحسوا في قرارات نفوسهم بالتجربة النفسية الدينية التي كان الرسول يشعر بها ولا أحسوا ببعضها ، وكيف يستطيعون مجاراته في التعبير عنها أو عما يضارعها .

ثم هل كان يفيدهم شيئاً لو جاؤوا بمثل القرآن سحر بيان ، أو أن حسم النزاع كان لا يتحقق إلا في نتيجة الصراع الروحي المادي بين فكرتين : فكرة المحافظة على القديم ، وفكرة التجديد وبناء المجتمع على أسس متينة في الدين والاجتماع والسياسة . وكان من الطبيعي أن يُكتب البقاء للأصلح منهما ، وأن يذهب الزبد جفاء ويبقى ما ينفع الناس في الأرض . وما كان الفقير المعدم الذي أطعمه النبي في زوال بؤسه بما وعده به من أموال الزكاة ، ولا العبد المظلوم الذي يطمح للحرية ولا الرجل المهين المغصوب الحق ، أن ينصتوا لأبي جهل مثلاً إذا عارض القرآن بما يخالف كلمة الإصلاح . وقد كان لتنظيم قوى المسلمين المادية تنظيماً حسناً أثر كبير في حسم النزاع بينهم وبين المشركين . ولم يكن ليحسم النزاع تحكيم البلغاء في أي الكلامين أبلغ : أكلام القرآن ، أم كلام أحد المشركين ؟ ولو فشل النبي فهل

كان يحفظ القرآن ، أو كان يحل محله أقوال المشركين وقرآن لهم آخر ؟ فالذي أعتقده أنَّ النبيَّ لو خاب أو قُتل لفاز قرآن مسيلمة أوأمثال مسيلمة ولكن النبي كان صادقاً فلم يفشل ولم يقتل وحفظ القرآن : « إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون » .

هذا التساؤل ليس إلا قولاً مجرَّداً لا ينتقص من إعجاز القرآن ، لأنَّ الواقع أنَّ العرب ، كما قلتُ سابقاً ، قد أدركوا جماله الفي ذوقاً وسليقة ، وأدركوا في باطنهم عجزهم عن مثله كما أدرك درجته من البلاغة أكثرُ البلغاء الذين جاؤوا منذ ابتداء الدعوة الإسلامية حتى الآن . وإذا كان بعضهم كما سنرى بعد ، قدأنكر إعجازه فإنه لم ينكر مبلغه من البيان ، ومن أنكره كان من المكابرين مكابرة من ينكر ضوء الشمس الواضح .

ولا يغيبنَّ عن البال أنَّ لقوَّة العقيدة وضعفها أثراً كبيراً في القول بالإعجاز أو عدمه . فإنَّ للقرآن في قلوب المؤمنين قوة قدسية تترك فيها حين تلاوته أثراً لا تتركه في قلوب الشاكين في أصل العقيدة الدينيَّة أو المنكرين لها .

م وعند هذا الحد أنتهي من الكلام على الجدال بين القرآن وبين العرب في عهد الرّسول . وقد رأينا أنه كان زمن الرسول فكرة بسيطة قوامها التحدِّي الذي جاء في القرآن، وعَجَرْزُ العرب عن أن يأتوا بمثله عجزاً ظاهراً يتبين من الروايات التاريخية التي بين أيدينا . وقد رأينا أنَّ كلمتي إعجاز ومعجزة لم تستعملا زمن النّبي ، وإنما استعمل القرآنُ في مكانهما كلمات أخرى ، كالآية والبرهان والسلطان .

وترجع بساطة الفكرة في زمن النبي إلى سذاجة الثقافة وعدم تعقدها قبل مخالطة الأعاجم ودراسة الفلسفة والعلوم الأخرى. وأنتقل ُ الآن إلى الكلام على فكرة الإعجاز وما آلت إليه لدى العلماء في مختلف العصور بعد هذا العهد، وما طرأ عليها من الفكر الإضافية المستمد ق من عناصر ثقافية جديدة لقحت الإسلام في العصور التي تلت عصر البعثة بلقاح فكري جديد.

### الإعجاز بعد عصر النبيّ

#### مقدمــة:

كان المسلمون في عهد النبيّ ومن بعده من الحلفاء الرّاشدين ولا سيما زمان أبي بكر وعمر ، لا يُطيلون النظر في دراسة مسائل الدين ولا يثيرون قضاياه المتشابهة التي تبعث على الاختلاف في الرأي ، كالقول بالجبر أو الاختيار ومشاكل الصّفات الإلهية والذات ، وذلك لضعف ثقافتهم في بادىء أمرهم وانعزالهم في جزيرتهم وعزوفهم عن غيرهم من الأمم وعملاً بالحديث الشريف : « إنَّ هذا الدين متين فأوغلوا فيه برفق ، فإنَّ المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى » ، وكانوا ينظرون إلى القرآن نظرة تسليم ورضى على أنه كتابهم الدِّيني الذي لا يأتيه الباطلُ من « بين يديه ولا من "خلفه ، وبأنهم يجب أن يرجعوا إليه في عامة أمورهم الدينية والمعنوية وكل ما يحزبهم ومنه قوة البيان ، ومما يدلنا على ذلك قول ابن مسعود : « القرآن في كلِّ ما يحزبهم ومنه قوة البيان ، ومما يدلنا على ذلك قول ابن مسعود : « القرآن لا يتفه ولا يتشان » وقوله : « إذا وقعت في آل حم وقعت في روضات دمثات الأيني فيهن " » (۱) . وهذه النظرة إلى القرآن هي التي توافق مقتضى حالهم ، فالقرآن هو الرّوح الذي يوجههم إلى مراتب الكمال في الدّين والدّنيا ويأخذ بألبابهم وهو مصدر ثقافتهم الأكبر يرفده الشعر وما أثر من الأمثال والنثر .

وأُمر المسلمون بعدم الخوض في بعض الأمور التي تثير الشبهات وتضعف الإيمان بإثارتها الشك عن طريق التفكير فيها فأطاعوا الأمر راغبين .

فلما قاموا بالفتوح في خلافة أبي بكرٍ وعمر وعثمان ، اختلطوا بسكان البلاد المفتتحة، وكانوا أكثر منهم مدنية وثقافة ، اختلاطاً بدائياً عادياً لم تثر فيه مناقشات دينية بين الغالبين والمغلوبين أو أحاديث في مسائل دينية فلسفية وكان العرب يومئذ على

<sup>(</sup>١) أي : أتتبع محاسبن .

أشد ما كانوا من الحماسة لدينهم من جهة ، ولأن الجفاء والانكماش كانا بادىء بدء من الأمور الطبيعية بين الغالب الذي يخشى انقلاب المغلوب عليه، والمغلوب الذي يتقي صولة الغالب ويخشى بطشه .

ثم قامت الفتن السياسية في زمن عثمان وعلي ، ورافقتها المناقشات السياسية والعصبية ، فرجع المسلمون إلى القرآن ليحكم بينهم ، واضطر والى تفسير آياته ولم يلبث الحلاف السياسي أن انقلب إلى خلاف مذهبي يرجع إلى الفكر في رسم خطوطه الأساسية وفي دعمه وتأييده ، فظهرت فرقة الشيعة في طورها الأول ، وهو طور مناصرة علي على خصومه الأمويين ، وجماعة تنصر هؤلاء ، وفرقة الخوارج التي نشأت بعد قضية التحكيم بين علي ومعاوية ، وجماعة سائر المسلمين الذين وقفوا من هذه الفرق المتطاحنة موقف الحياد . وحمل ذلك كله المسلمين على التفكير في معاني أكثر آيات القرآن تفكيراً عميقاً بعث فيهم حركة فكرية وإن كانت محدودة فهي قوية ، لما رافقها من النقد غير المقصود في طوره البدائي .

ثم زاد امتزاج المسلمين بشعوب البلاد التي كانت كما قلنا أكثر حضارة منهم وهي شعوب متعددة المذاهب، وكل هذه المذاهب تخالف دينهم وتنكر صحته أشد الإنكار، ومن هذه البلاد الديار الشامية، وكانت المناقشات الدينية قائمة فيها قبل الإسلام بزمن طويل على ساق وقدم تدور حول مسائل دينية فلسفية عويصة أهمها قضية لاهوتية المسيح أو ناسوتيته، وقضية القضاء والقدر، فكان حتماً عليهم أن يخوضوا غمار هذه المناقشات. واصطدموا في العراق وفارس بأتباع المذهب الزردشي وأتباع المذهب المانوي وبغيرهم. فاضطروا إلى مناقشة أصحاب الأديان في أديانهم والدفاع عن الإسلام الذي ينكره خصومهم. وكان في مقد مقد المسائل التي تستدعي والدفاع عن الإسلام الذي ينكره خصومهم. وكان في مقد مقالمائل التي تستدعي الجلال والمناقشة مسألة نبوة النبي ومسألة تحد ي القرآن للعرب في أن يأتوا بمثله ومسألة أنه وحي منزل من عند الله لا كلام ألفه الرسول. وشحذ المسلمون عقولهم لإيجاد الحجج العقلية التي تؤيدهم وتقنع خصومهم أو تسكتهم فلم يجدوا أدل على صدق

نبوَّة النبيِّ من القرآن ، فاعتمدوا عليه وقالوا بإعجازه، وجعلوه مساوياً لمعجزات سائر الأنبياء المرسلين .

وساعدت النهضة العلمية التي قامت في مدينتي البصرة والكوفة وما ظهر بينهما من اختلاف في الآراء اللغوية والنحوية ، كما ساعد الحلاف في الرأي بين الفرق الإسلامية نفسها على إنهاض العقول من كبوتها وإثارة المناقشات في كل ما يتصل بحياة المسلمين العامة دينية وسياسية واجتماعية ، ومنها مسألة إعجاز القرآن.

وكانت حرية الرأي محدودة ً في زمن الرّاشدين والأمويّين والسيفُ مصلتٌ على رؤوس المخالفين الذين يطعنون في الدّين ، ولم تنطلق الألسن من عقالها إلا في أواخر حكم بني مروان . ومع ذلك فإنَّ أوَّل طعن ِ في القرآن ظهر مبكِّراً في عهد الرَّسول أو الحلفاء الأول ، فقد عُزي إلى رجل يهوديّ يُسمى لبيد بن الأعصم (١) أنه قال : إنَّ التوراة مخلوقة " فالقرآن كذلك مخلوق، وذكر أنَّ ابن أخته طالوت أشاع قوله هذا في النَّاس فدان به بنان بن سمعان الذي تنسب إليه الفرقة البنانيَّة ، وتلقاه عنه الجعد بن درهم مؤدب مروان بن محمد آخر خليفة أموي ، وكان متهماً بالزندقة وفحش الرأي واللسان، ونسب إليه أنه أوَّل ُ من صرّح بالحملة على القرآن والرّدُّ عليه وإنكار بعض ما ورد فيه ، وبأنَّ فصاحته غير معجزة وبأنَّ الناس يقدرون على مثلها وعلى ما هو خيرٌ منها وذلك بالإضافة إلى قوله بخلق القرآن . وكان يصرّح بهذا في دمشق عاصمةالأمويين، وكان الخليفة مروان بن محمد فيما يظهر ، يرى رأيه أو يسكت عنه حتى نسبه بعضهم إليه فقيل فيه مروان الجعدي . وهذا يدلنا على أنَّ الأفكار الحرَّة بدأت تظهر في آخر حكم الأمويين في صورة واضحة عظيمة الخطر لا في الخلاف بين المسلمين وغيرهم ، بل بين أهل السنة وغيرهم من أتباع المذاهب المناوئة لهـــا وكان جميع المسلمين على اختلاف مذاهبهم يرجعون في هذا العهد إلى القرآن لتأييد آرائهم.

<sup>(</sup>١) نسب إليه أنه سحر النبي ، راجع صحيح البخاري في باب السحر .

ولما انتقلت الحلافة من الأمويين إلى العباسيين زاد اختلاط الأعاجم بالعرب المسلمين، وكان أكثر الحلفاء العباسيين يتسامحون في الأمور الدينية وفي كلى شيء غيرها إلا ما يتعلق بأمور السياسة والملك . ونشط الحليفة المنصور ، وهو الثاني منهم حركة الترجمة والتأليف فأطلع العرب على علوم الأعاجم من اليونان والفرس والهند مما لم يكن لهم به سابق علم ، فساعدهم ذلك على إعمال عقولهم وعلى انطلاق تفكير بعضهم تفكيراً حراً لا يقيده إلا الاجتهاد العقلي .

ولما كانت الحرية الدينية مطلقة أو شبه مطلقة فقد وجدت في العهد العباسي منذ بدئه جماعة من المفكرين الأحرار ممتن تختلف درجة تفكيرهم الحرقوة وضعفاً. وكان من أشهرهم حوالي منتصف القرن الثاني الهجري ابن المقفع وبشار بن برد وصالح ابن عبد القدوس وعبد الحميد الكاتب ووالبة بن الحباب وهم كتاب أو شعراء وقيل: إنهم كانوا يجتمعون معاً وينتقدون القرآن أو يحاولون أن يجاروه بالنظم والأسلوب ويسدد هذا القول بصفة خاصة إلى ابن المقفع وسنرى مقدار حظه من الصحة.

ويلاحظ في تاريخ الأدب العربي أن الاتهام بمعارضة القرآن قد وجه إلى كثير من الكتاب والشعراء في العهود المختلفة، منذ الأزمان الأولىحى أواسط القرن الحامس الهجري تقريباً، ويرجع ذلك فيما نرى إلى قوة أساليب هؤلاء الأدباء وكيد خصومهم لهم، وإلى أن كثيرين منهم كانوا من ذوي التفكير الحر أو ممتن يميلون إليه. وممتن الهموا بالمعارضة، عدا ابن المقفع أبو الطيب المتنبي المتوفى سنة ٢٥٤ه، وأبو العلاء المعري المتوفى سنة ٢٥٤ه، وابن سينا الفيلسوف.

والرّوايات التي تتسهم هؤلاء الرّجال تنتهي إلى القول بأنهم كفتّوا عن معارضة القرآن شعوراً منهم بعجزهم . ولعل الاتهام بالمعارضة قد بولغ فيه أو اختُلق اختلاقاً لإثبات العجز عن مقارعة القرآن لأعظم شعراء العربيّة وكتّابها ، والدّلالة على أن هؤلاء إذا عجزوا فإن مَن دونهم أعجز . ولعل نسبة المعارضة إليهم راجعة إلى أنهم جاؤوا في عهد كثرت فيه المذاهب والفرق الإسلاميّة ، واحتدم الحدل في قضايا الدّين

ومسألة الإعجاز منها خاصة ، فلا يبعد أن يكون بعض هؤلاء الأدباء الذين اتهموا بالمعارضة من ذوي التفكير الحر ، قد أدلوا برأيهم فنقل عنهم مبالغافيه، واسترسل فيه الحيال فأضاف إليهم ما لم يقولوه ، وحمال ألفاظهم فوق طاقتها مما لم يذهبوا إليه أو أن أحدهم قد شاع عنه الاستخفاف بالشعائر أو عدم القيام بها، فوصم بإنكار الدين والرسالة و بمعارضة القرآن وغير ذلك من الأمور .

ونجد إلى جانب هؤلاء الفكرين الأحرار جماعة يطعنون في القرآن وهم أصحاب المذاهب الأخرى، الذين أتاحت لهم الحرية في خلافة المأمون يقول بحرية الرَّأي ويحميه من النبوّة والقرآن على ما يبدو لهم الهولاء بالآراء في مسائل الدّين، ولهذا نراه يناصر تعصّب العامّة ، ولا يحول دون الإدلاء بالآراء في مسائل الدّين، ولهذا نراه يناصر فكرة خلق القرآن التي طغت على كلّ شيء في هذا العصر ،حتى فكرة إعجاز القرآن التي أصبحت يدور الجدل فيها حينئذ على أنها جزء من مسألة خلق القرآن . ولا شك في أنَّ أصحاب الأديان الأخرى كانوا يطعنون في النبوّة والقرآن منذعهد النبيّ ، ولم يكونوا في زمن الخلفاء الرّاشدين والأمويين يستطيعون الجهر بآرائهم وتدوينها كما يكونوا في همذا العصر . ففيه نرى عبد الله بن إسماعيل الهاشمي أحد رجال المأمون يكتب كتاباً إلى صديق لهمسيحي، اسمه عبد المسيح بن إسحاق الكندي، يسأله فيه الدخول في الإسلام ، ويبين فضله على النصرانيّة ، ويذكر أنَّ القرآن هو إحدى المعجزات المؤيدة لرسالة النبيّ ، فيجيبه عبد المسيح على كتابه بكتاب طويل يحاول أن ينقض فيه حجج صديقه كلها ، وبخاصّة ما يتعلق بالقرآن ويذكر بعض ملاحظات شديدة على الطريقة التي جُمع بها القرآن وعلى إعجازه ولغته وأسلوبه ، ويحاول بكل الطرق المكنة دحض فكرة مجاوزته طاقة البشر .

استمرَّ هذان التياران ، تيّار المفكرين الأحرار وتيّار أصحاب الديانات الأخرى المناهضين حتى العصر الحاضر ، ونظن أنهما سيستمرّان إلى الأبد ، ووقف أمامهما أوّل ما وقف في بدء العصر العبّاسي حين تكوّنت المذاهب الإسلاميّة المختلفة تيّار

فرقة المعتزلة ، التي ظهر بظهورها أوّل كلام علمي منظّم في الإعجاز ، وذلك في منتصف القرن الثاني من الهجرة ويعد وجودها رد فعل لظهور طبقة المفكرين الأحرار ولمناهضة أرباب الدّيانات الأخرى للإسلام مناهضة علميّة . وظهرت بعد فرقة المعتزلة في الدّفاع عن فكرة الإعجاز جماعة المتكلمين ثم جماعة المفسرين ثم جماعة الأدباء المنافحين عن القرآن .

نشأت فرقة المعتزلة ونشأت معها مسألة خلق القرآن وقدمه فيما نشأ معها من مسائل ، وتناول بحثهم في جملة ما تناول مسألة الإعجاز . وأشهر من تكلّم فيها منهم النظّام المتوفيّ سنة ٥٠٠ م ، وعيسى بن صبيح المزدار المتوفيّ سنة ٥٠٠ أو ٨٧٠ م ، والجاحظ المتوفيّ سنة ٢٥٥ ه ، ولم يؤلّف كتاباً خاصاً فيها إلا الجاحظ وكتابه في هذا الموضوع المسمى بنظم القرآن مفقود مع الأسف .

وستأتي آراء هؤلاء المعتزلة في حينها عند الكلام على كلّ منهم بمفرده مرتّبين بحسب تاريخ وفاتهم ، ولكلّ منهم رأي في الموضوع يخالف رأي الآخر .

وظهر علم الكلام مع ظهور المعتزلة، وبدأ فيه الكلام على مسألة الإعجاز كما يظهر في القرن الثالث من الهجرة ، فقد ألّف فيه كتاب ( الدين والدولة ) في الدفاع عن الإسلام وإثبات النبوّة للرّسول العربيّ، ومؤلفه هو علي بن ربن الطبري (١) مولى المتوكل ( ٢٣٢ – ٢٤٧ هـ) وذكر في مقدمة الكتاب أن الحليفة أعان على تأليفه وأورد فيه براهين على نبوّة الرسول ، واختص الباب السابع منه للقول بأن القرآن هو معجزة النبوّة ، وتدل براهينه والصيغة التي تجلّت فيها على أن هذه المسألة لم تطرق من قبل في علم الكلام ، وأنها لا تزال تؤخذ إلى ذلك الوقت كما تؤخذ العقائد المسلمة التي يؤمن بها متبعوها إيمان العجائز ، وأن أبحاث علم الكلام ما كان ينظر فيها جميعها يؤمن بها متبعوها إيمان العجائز ، وأن أبحاث علم الكلام ما كان ينظر فيها جميعها

<sup>(</sup>١) راجع ترجمته في إخبار العلماء بأخبار الحكماء، وقد ذكر أسهاء مؤلفات له ولم يذكر بينها كتاب الدين والدولة.

على أنها وحدة متماسكة إلا على الندرة، وكان يبحث في كلّ منها مستقلاً عن الآخر في بعض الأحايين (١).

وقد تكلم في هذه المسألة أيضاً أبو الحسن الأشعري ( ٣٢٤ هـ) وقد ضاعت كتبه إلا قليلاً، ولم يصل إلينا منها إلا كتاب ( مقالات الإسلاميّين ) ووقفنا على شيء من أفكاره في كتب أخرى كتبت عنه .

وعلي بن عيسى الرّماً أني ( ٣٨٤ هـ ) ، وأحمد بن يحمد الخطابي (٣٨٨ هـ) ، وأبو بكر عمد الجلابي (٣٨٨ هـ ) ، وأبو بكر محمد الباقلاً في ( ٤٠٣ هـ ) ، ومحمد بن يحيى بن سراقة ( ٤١٠ هـ ) ، والشريف \_ المرتضى (٤٣٦ هـ ) .

وممتن لم تصل كتبهم إلينا متكلم كبير آخر، هوأبوإسحاق الإسفراييني، المشهور بلقب الأستاذ (٤١٨ هـ)، فقد تعرّض لهذه المسألة في كتابه (جامع الجلي والحفي في أصول الدين في الرّد على الملحدين). وممتن جعلوها جزءاً من كتبهم التي وصلت إلينا ابن حزم (٤٥٦ هـ) في كتابه (الفصل في الملل والأهواء والنحل) والغزالي (٥٠٥ هـ) في كتابه (الاقتصاد في الاعتقاد)، والقاضي عياض (٤٤٥ هـ) في كتابه (الشقاء).

ويدور علم الكلام على الإلهايّات ، والنبوّات ، تتناول الأولى مسألة الإعجاز من حيث إنَّ القرآن كلام الله ، والثانية تقوم بجملتها على فكرة الوحي ولا تصح النبوّة من دون فكرة الإعجاز ، ورأى المتكلّمون أنَّ القرآن يتحدّى العرب في أن يأتوا بمثله ويصف نفسه بأنه فوق طوق البشر ، والنبيّ يقول في حديث له : «ما من نبيّ إلا وأوتي ما مثله آمن عليه البشر وأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً » فاستلهموا منهما براهين الإعجاز .

<sup>(</sup>١) راجع مقال عبد العليم الهندي في المجلة الإسلاميـــة :

The Islamic Culture N 1 and 2 (32) O Years.

ويبدأ المتكلمون بحثهم غالباً بأنَّ القرآنَ معجزةُ النبوّة ، كما فعل القرآن نفسه حين ردَّ على منكري الرسالة وهم يقدّمون خمسة أحكام يناقشونها ، ويقولون إنها إذا ثبتت صحّت رسالة النبيّ وهي :

١ ــ أنَّ النبي قد ظهر . ٢ ــ أنّه ادَّعى النبوَّة . ٣ ــ أنّه قد معجزة ً . ٤ ــ أنّه تحدَّى الآخرين ليأتوا بمثلها . ٥ ــ أنَّ النّاس قد عجزوا عن معارضته ولم يستطعها أحد .

والحكمان الأولان مفروغ منهما لأنه لا ينكرهما أحد . وتحدي النبي العرب لا ينكره أحد لأنه مذكور في القرآن في أكثر من آية . وهم يستدلنون على أن من تحد هم النبي قد عجزوا عن مثل القرآن ، لأنهم لو جاءوا به لوصل إلينا كما وصل الينا الشعر الجاهلي والخطب ، وأنه لا يصح أن يقال: إن المسلمين أخفوها أو إنها ضاعت ، لأن الخصوم كانوا يحفظونها لو وجدت ، ولا يتأتي أن يجهلها المسلمون لو وجدت لأنها تنقض ما يؤيد عقيدتهم . ثم ان اعتقاد الناس قرونا وأجيالا بأنه فوق الطاقة كاف لأن يبرهن أن أحداً لم يستطع الإتيان بمثله . وما ذكر من معارضات للقرآن كان سخيفاً لا يوازيه . وحجة المتكلمين العامة على إعجازه هي أن العرب ان عجزوا عن مثله فغير هم أعجز ، وقد اختلفوا في وجوه إعجازه ، وسنرى رأي كل منهم على حدة بعد هذه المقدمة .

وكتاب الباقلاتني بين كتب هؤلاء الباحثين هو الحلقة الوسطى بين الأبحاث التي تتقدًم لإثبات إعجاز القرآن ، وهو يلخص كلام من تقدَّمه من المؤلفين . وإليه تنتهي ومنه تتفرَّع كل الكتب التي أُلفّت بعده .

وفي نهاية القرنالرّابع،أي لدن وفاة الباقلاّني تقريباً ( ٤٠٣ ه )، أخذت أكثرُ نظريّات الإعجاز في علم الكلام شكلها النهائيّ ، وسارت الأعصر التالية على غرار الأولى في التأليف ، وكانت مهمتها جمع ما قاله المتقدّمون . ولم تك مهمة المتكلّم

فيها وضع براهين جديدة ،بل وضع هذه البراهين في صور جديدة ، فالماوردي، مثلا يعد عشرين دليلاً على الإعجاز ، ولكن ليس فيها دليل جديد .

وأهم براهين المتكلّمين على الإعجاز ، البلاغة ، والنظم البديع ، والمعاني الرّائعة والإخبار عن الغيوب، والأمور المستقبلة، وغيرها ممنّا سنراه بعد بالتفصيل . وقد ذكر بعض المتكلّمين دليل الصرفة . والمتكلمون من الشيعة أكثر إيراداً له من المتكلّمين من أهل السنة ( راجع ترجمة القطب الرّاوندي في أعلام الشيعة) ، وهذا يثبت الرّابطة بين أصحاب التشيع النظريين والمعتزلة ، وبخاصة المتقدّمين منهم .

ويلاحظ في أبحاث المتكلمين بصورة عامّة أنهم يخصُّون بعض صفحات من كتبهم ليردّوا على الانتقادات التي قال بها غير المسلمين وأحرار الفكر بعد أن يتعرضوا لمسألة إعجاز القرآن.

وقد أفرد أبو الحسن عبد الجبّار ( الهمذاني ) الأسعد آ بادي المتكلّم ( 10 \$ ه ) لهذه الانتقادات والردّ عليها كتاباً خاصّاً ، شعر بالحاجة الماسّة إلى وضعه وسمّاه ( تنزيه القرآن عن المطاعن ) ( وهو مطبوع في القاهرة سنة ١٣٢٩ ه ) .

ويرجع ما نعرفه من الإعجاز في علم التفسير إلى نهاية القرن الثالث أو بداية الرّابع ، وذلك لأنّه لم يصلنا من التفاسير التي أُلّفت في القرن الثاني إلا أسماؤها . وقد اضطرّ المفسرون إلى الكلام في الإعجاز ، لأنّ القرآن يتكلّم على التحدّي في عدّة مواضع ، منها الآيتان ( ٢٣ ، ٢٤ ) من السورة الثانية ، وهي سورة البقرة ، وحفظ لنا من الكتب التي أُلّفت في القرن الثالث ، كتاب ابن جرير الطبري المتوفّى ( ٣١٠ ه ) في ثلاثين مجلداً كبيراً ، وهو عظيم القيمة ، وهو معلمة ، ضمتّ الأخبار المتعلّقة بالقرآن في عهده ، وكان مثالاً احتذاه المفسرون المتأخرون كلّهم . وهو يناقش هذه القضية أثناء تفسيره آية سورة البقرة في التحدّي (آية ٢٣ ، ٢٤) ، ويتكلّم عنها بصورة بسيطة ليس فيها تعقيد الكلاميّين الذي نراه في التفاسير بعده ، ولا يأتي براهين غير التي قدّ مها القرآن نفسه ، ويكتفي بشرح هذه الآيات .

وجاء على أثره من المفسِّرين الأوَّلين حسن بن محمد القمِّي (٣٧٨ هـ) ، وقد بقي كتابه وهو يناقش القضيَّة في الموضع نفسه ، ولعلَّ من المهمَّ أن نلاحظ الفروق في مناقشة هذه المسألة خلال ثلاثة أرباع القرن .

فالقمتي يتبع في مناقشتها طريقاً أقرب إلى طريق المتكلمين منها إلى طريق المفسرين ويستعمل كل الاصطلاحات الفنيّة في علم الكلام، ممّا يدلّ على أنّه متكلّم ومفسّر معاً، أو على أن علم الكلام قد مازج روحه إلى جانب علم التفسير، على حين أن ابن جرير الطبري مفسر فقط.

وكان من تلاهم من المفسرين أكثر اتباعاً لطريقة القميّ منهم لطريقة الطبري في هذه القضيّة أحياناً . وكثيراً ما نراهم يستمدّ ون براهينهم من علم الكلام، ولم يكن عمل القميّ إلا بداية لسلسلة طويلة ، فلم يمض زمن حتى خرج التفسير عن ميدانه في هذه القضيّة وأصبح ميداناً لمناقشات علم الكلام ونظريّاته، وصار كلّ جانب يسعى لإثبات نظريته من القرآن ، فاستنبطوا من لغة القرآن البسيطة الخالية من الفلسفة كل الأفكار المحتملة ، وسعوا للتوفيق بين الفلسفة اليونانيّة وآيات القرآن .

ومن أشهر المفسترين الذين خاضوا في الإعجاز غير الطبريوالقمتي، الرّاغب الأصفهاني ( ٢٠٥ ه ) في مقد مة تفسيره المنشور في نهاية كتاب(تنزيه القرآن عن المطاعن ) لعبد الجبّار الأسد آبادي المعتزلي (٤١٥ ه ) ، والزمخشري ( ٣٨٥ ه ) في ( الكشّاف ) ، وابن عطية الغرناطي ( ٢٤٥ ه ) في تفسيره ، وفخر الدين الرّازي ( ٢٠٦ ه ) في تفسيره وغيره ، وبدرالدين الزركشي ( ٢٩٤ ه ) في كتابه ( البرهان في علوم القرآن) (١) ، وجلال الدين السيوطي ( ٩١١ ه ) في ( الإتقان في علوم القرآن ) وابن كمال باشا ( ٤٤٠ ه ) في تفسير وصل به إلى سورة الصّافّات ، وأبو السعود ( ١٩٠ ه ) في زارشاد العقل السليم ) ، والآلوسي ( ١٢٧٠ ه ) في تفسيره ( دوح

<sup>(</sup>۱) هذا الكتاب غير مطبوع وهو موجود في المدينة وفي مصر . راجع مجلة المعارف المجلد ١٨ تاريخ ٦ ديسمبر سنة ١٩٢٦ م ، ص ٤١١ .

المعاني ) ، ومحمد رشيد رضا في تفسير (المنار) الجزء الأوَّل وفي الحادي عشر والثاني عشر ، وطنطاوي جوهري في تفسيره (الجواهر).

ودرس الأدباءُ قضيّة الإعجاز في علم البلاغة الذي انبثق ولا شكّ من العناية بدراسة القرآن من ناحية جماله الفني ، ولا ريب في أنَّ فكرة إعجاز القرآن كانت من أقوى البواعث على نشأة علم البلاغة، إن لم تكن أقواها جميعاً ، فقد انقسم القائلون بالإعجاز منذ البدء في بحث الموضوع بحثاً علمياً منظماً، فريقين : فريقاً يقول بأنَّ إعجازَه راجعٌ إلى بلاغته وحسن نظمه وأُسلوبه ، وفريقاً لا يرى إعجازه في ذلك ويلتمس له أسباباً أخرى، ولكن الفريق الأوّل هو الأكثر ولم يكن بدّ من إثبات رأي هذا الفريق بالبرهان ، ولهذا أخذ أصحابه يجمعون نماذج من الأدب شعره ونثره ليوازنوها بالقرآن . فألَّف الجاحظ كتابه ( نظم القرآن ) واسمه يدلُّ على محتواه ولهذا عدَّ الجاحظ أوَّل المؤلَّفين في البلاغة ، وكتابه البيان والتبيين يصلح لأن ْ يكون حجّةً على ذلك، بما حمل من أبحاثٍ ونظراتٍ، هيمن صميم فنون البلاغة . ويذهب بعضهم إلى أنَّ الجرجاني هو أوَّل من ألَّف في البلاغة، ولا يصلح أن يطلقَ هذا القول من غير قيد ، فالجرجاني هو أوَّل مَن نظم الأفكار التي قيلت في الموضوع وجعلها . قواعد علميّة ، وكتابه ( دلائل الإعجاز ) يصلح دليلاً على أنَّ علم البلاغة نشأ من فكرة الإعجاز ، وكذلك الأمر في كتابه ( أسرار البلاغة ) ، ويناقش عبد القاهر في أوَّلهما مسائل في البلاغةوالنحو، ويذكر بأنه ليس في استطاعة أحد أن يدرك إعجاز القرآن ، إذا لم يحسن التمييز بين الأشكال المختلفة للتعبير ويتذوَّق جمالها .

والذي مهدّ للجرجاني السبيل إلى تأليفه كتاب (دلائل الإعجاز) ، تأليف محمد بن يزيد الواسطي في هذا الموضوع ، وهو مفقود الآن . وقد بدأ الجرجاني بشرحه شرحاً صغيراً لمس عدم كفايته ، فشرحه شرحاً كبيراً في كتاب سماه ( المعتضد ) ، فلما ظهر له أنه مقصر عن الغاية التي يريدها أليّ ف (دلائل الإعجاز) بعده ، وليس بين أيدينا

الآن كتابالواسطي، أوشرحا الجرجاني عليه، لتتبيّن لنا الصّلة بين المؤلّفين ، وندرس طورين هامّين من أطوار التأليف في الإعجاز والبلاغة .

وجاء الفخر الرازي ( ٢٠٦ ه ) ، فاختصر كتابي الجرجاني ونظمهما تنظيماً جديداً في كتابه ( نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز ) ، فقد أم نظرية الجرجاني في النظم بشكل أوضح . وهو يتكلم على الإعجاز أيضاً في تفسيره وفي كتابيه في علم الكلام : ( معالم أصول الدين ) و ( محصل أفكار المتقد مين ) . ولكنه لا يأتي من عنده بجديد .

ومن أشهر من ألتّف في الإعجاز على نهج عبد القاهر الجرجاني، ابن أبي الإصبع القيرواني ( ٢٥٤ ه ) ، ألتّف كتاب ( بيان البرهان في إعجاز القرآن ) ، وحازم بن محمد القرطاجني ( ٢٨٤ ه ) الذي يقال إنه بحث هذا الموضوع في كتابه ( منهاج البلغاء ) وفي خزانة المدينة تصنيف للمؤلّف باسم ( البرهان الكاشف عن إعجاز القرآن ) . وعبد الواحد الزملكاني ( ٢٥١ ه ) في ( التبيان في علم المطلع على إعجاز القرآن ) .

ولا بد من القول بأن كلمة إعجاز أضحت تطلق مع مرور الأيام على علم البلاغة ، وأضاعت عند بعض المؤلفين المتأخرين مدلولها الأصلي الحاص ، فنجد مؤلفاً، وهوغياث الدين لطف الله ( ١٠٣٥ه)، يضع كتاباً في البلاغة سماه ( الإعجاز في علم الإيجاز ) فلا يتكلم فيه إلا على المعاني والبيان ، ولا يبين العلاقة بين اسم تصنيفه وموضوعه . ولعل أكبر دليل على العلاقة بين فكرة إعجاز القرآن ووضع علم البلاغة العربية ، هو أن الإعجاز إذا أطلق يراد به البلاغة نفسها .

ولا ينكر ما لفكرة الإعجاز من فضل في سرعة وضع علم البلاغة ، بيد أنها قصرته على الموضوعات الخاصة بالقرآن دون غيره ، فلمنا صاغه المتأخرون في قواعد جافة ، ابتعدوا به عن الذّوق الأدبي الأصيل ، وعن تنمية الشعور بجمال الأدب ، كما أنها منعت الأدباء أن ينهجوا نهج القرآن في أسلوبهم ، خوفاًمن أن يُتهموا بمعارضته ويتعرّضوا لنقمة العامنة . وربما كان السبب الأوّل في عدم تناول علم البلاغة لأبحاث كان يمكن أن يتناولها بكثرة ، يرجع إلى جمود الفكر في العصور المتأخرة، وماأصاب

العالم الإسلامي عامّة والعالم العربي خاصّة من الأحداث التي عاقت سيرهما في مضمار المعالم الإسلامي عامّة والعالم العربي خاصّة الإعجاز لموضوعات علم البلاغة .

وبعد ، فليستهذه الجماعات الأربع – التي بحثت مسألة الإعجاز ، وهي جماعة المعتزلة وجماعة المتكلمين وجماعة المفسرين وجماعة الأدباء – مستقلة متباينة أبداً فقد يجمع الرجل بين الأدب والاعتزال كالجاحظ ، وقد يجمع بين الاعتزال وعلم الكلام والتفسير كالزمخشري ، ونراهم جميعاً يستمد ون البراهين بعضهم من بعض .

ويبدو أن اقوم الطرق في البرهنة على الإعجاز وأحسن الوجوه في تعليله ما جاء متأخراً منها في الزمن ، وقد تكلم المفسرونفيه بعد علماءالكلام، وتكلم فيه هؤلاء بعد المعتزلة، وآخر من تكلم فيه المؤلفون في علم البلاغة من الأدباء وهم خير من تكلموا فيه وأكثرهم توفيقاً.

ومن الخير أن أنتقل بعد هذه المقدّمة التي بيّنتُ فيها خطوط فكرة الإعجاز الرّئيسة إلى الكلام على من بحثوا فيها واحداً واحداً ، أصنّفهم على حسب العصور التي عاشوا فيها ثمّ بحسب الجماعة التي ينتمون إليها .

### التوسع في الكلام على أطوار الفكرة عند العلماء

### القرن الثاني:

لم يصل إلينا ما دون في هذا القرن من آثار مدونة في إعجاز القرآن مؤيدة أو منكرة . وهذا لا يعني عدم حدوث جدل في هذا الرأي ، فمن المؤكد أن فكرة الإعجاز كانت من أهم المناقشات في الديانات بين المسلمين وغيرهم . وذلك من البديهيات في مثل تلك البيئة الإسلامية . وقد اتهم بالزندقة في هذا العصر كثيرون مم كن كان عهدهم حديثاً بالإسلام وقت لوا من أجل ذلك . ومن أشهرهم ابن المقفع فقد قتله والي البصرة متهماً إيّاه بالزندقة ، ونسب إليه بعضهم أنه عارض القرآن ، وألّف كتاباً حمل فيه على الإسلام وانتقد القرآن . وأوّل من اتهمه بذلك القاسم بن إبراهيم الرّازي ( ٢٤٦ ه ) ، فقد ألّف رسالة ( الرّد على الزّنديق اللعين ابن المقفع ) وهو يعرض فيها أقوال ابن المقفع في هذا الكتاب ، ويحاول أن يدحضها بالحجج .

واختلفت آرائ المحدثين من المؤلفين في كتاب ابن المقفع ورد القاسم عليه . فعبد العليم الهندي (١) يرى أن الرسالة من تأليف القاسم، ولكنه يشك في حقيقة نسبة الكتاب لابن المقفق ، وذلك دون تحقيق . والأستاذ أحمد أمين (١) يشك كل الشك في نسبة الأصل لابن المقفق والرد للقاسم ويبين الوجوه التي تحمل على هذا الشك . والرافعي يتهكم على من ينسبون معارضة القرآن لابن المقفق ويرفضها : (١) لأن ابن المقفق من أكبر البلغاء ، ولا يخفى عليه مقدار ما بينه وبين القرآن من تفاوت في البلاغة وعجزه عن معارضته . (٢) لأن مَن نسبوا إليه المعارضة زعموا بأنه أقلع البلاغة وعجزه عن معارضته . (٢) لأن مَن نسبوا إليه المعارضة زعموا بأنه أقلع

<sup>(</sup>١) في مقالته في مجلة الثقافة الإسلامية :

The Islamic Culture N 1 and 2, 32 nd Year.

<sup>(</sup>۲) « ضحى الإسلام ج ١ ص ٢٣٥ و ٢٣٦ » .

عنها بعد أن بلغ في معارضة القرآن إلى آية : « وقيل َ يا أَرْضُ ابلَعي ماء كُ . . . » [ هود : \$ \$ ] أو بعد أن سمعها من صبي يقرأ القرآن فلا يعقل أن يُقدم ابن المقفع وهو من هو في العقل والأناة على معارضة القرآن قبل أن يقرأه كلّه عدة مرّات وكيف يقرأه ولا يطلع على هذه الآية إلا بعد أن يسمعها من صبي أو بعد أن يعارض قسماً كبيراً من القرآن . (٣) لأن الدرّة اليتيمة (١) التي يزعمون أنه عارض فيها القرآن ، وريقات قليلة لا توازي ما بين أوّل القرآن والآية السابقة من حيث المقدار ولأنها مترجمة عن كتاب بزرجمهر في الحكمة ، وفيها عبارات منتحلة من كلام الإمام على في (نهج البلاغة) (٢) .

ويرى الرافعي أن قول العلماء بأن ابن المقفّع قد استحيا لنفسه من معارضة القرآن بعد وصوله إلى هذه الآية كذب ، وضعوه ليدفعوا به كذب الملحدين في أن ابن المقفّع عارض القرآن فعلاً معتمداً على قوّته وفصاحته ، ولينتهوا من ذلك إلى أن ابن المقفّع في عظيم قدرته ورائع بلاغته إذا عجز عن معارضة القرآن فغيره أعجز ويقول بأن ابن المقفّع إنما رُمي بالمعارضة لأنه اتهم في دينه ، وبأن البلغاء في عهده لم يكونوا يمترون في إعجاز القرآن وإنما كانوا يختلفون في وجوه إعجازه .

ويرجّح أن الكتاب ليس لابن المقفّع: (1) عدم النصّ عليه عند ذكر مؤلّفات ابن المقفّع غير رسالة القاسم بن إبراهيم الرّازي السابق الذكر ، مع أنّ كتبه كانت معروفة مشهورة في العصر العباسيّ. (٢) أنّ أُسلوبَ الكاتب ليس عربياً على ما هو معروف من براعة ابن المقفّع في الكتابة وجمال الأسلوب. (٣) أنّ حياة ابن المقفّع

<sup>(</sup>۱) لا ندري ماذا يريد الرافعي بقوله الدرة اليتيمة . فهل يقصد كتاب الأدب الكبير الذي كان يطلق عليه خطأ اسم الدرة اليتيمة أو كتاب اليتيمة نفسه وهو مفقود ، وإذا كان يقصد هذا الأخير فكيف اطلع عليه وكيف بنى حكمه .

<sup>(</sup>٢) يرى الأستاذ أحمد أمين عكس ما يرى الأستاذ الرافعي ، فهم البلاغة عنده قد اقتبس بعضه من الحكم المترجمة لأن بعضه في رأيه منحول .

لا تدل على أنه كان ضعيف الرّأي حتى يرتكب ما عرف به . (٤) أن " (بول كراوس) من علماء المشرقيات، يرى أن " كتاب ( خداي نامه ) المنسوب لابن المقفع ليس له وإنما هو لمحمد بن المقفع فلا يبعد أن يكون هذا الكتاب أيضاً له أو لغيره ، أو أن أحد الثنوية قد ألّفه وعزاه لعبد الله بن المقفع ليشتهر ، أو أن " القاسم بن إبراهيم رأى الكتاب ولم يعرف صاحبه فظن أنه لابن المقفع لما عرف من اتهامه بالزندقة في حياته . هذا إذا أخذنا بالرّأي القائل بأن " الرد" للقاسم بن إبراهيم نفسه وليس لغيره . ونستطيع أن نجزم بعد هذا كله بحقيقة واحدة : هي أن القرن الثاني قد شهد تأليف كتاب في نقد القرآن ومهاجمة الإسلام ، وأن " ابن المقفع كان في جملة الأدباء والمفكرين الذين اتهموا بمعارضة القرآن .

\* \* \*

#### القرن الثالث:

بدأ الكلام في الإعجاز بصورة علمية منظمة في بداية القرن الثالث أو أواخر القرن الثاني ، فقد رأينا كيف أرسل أحد رجال المأمون (١٩٨ – ٢١٨ ه)، وهو عبد الله بن إسماعيل الهاشمي ، كتاباً إلى صديقه عبد المسيح بن إسحاق الكندي يدعوه فيه إلى الإسلام ويذكر فيه حجج النبو ومنها القرآن ، ورأينا كيف أجابه المسيحي على كتابه وانتقد الإسلام ولم يجبه إلى الدخول فيه .

وفي هذا العصر ظهرت أكثر النظريات الرئيسة في الإعجاز صدرت عن أحرار الفكر والمعتزلة والمتكلّمين ، وكثر الكلام في الدّينوالنبوّة، وبُحث في الإعجاز على أنه فرع لهما . نشأ ذلك لأن هذا العهد كان عهد الترجمة والاتصال بالثقافات الأجنبية ولا سيما اليونانية منها ، كما كان عهد حرية الفكر واختلاط أصحاب الأديان المختلفة بعضهم ببعض ، فأدتى تمازج هذه الثقافات وتصادم هذه الدّيانات إلى تطوّر في الأفكار ونهضة علميّة كان من نتاجها از دهار العلم والأدب في هذا العصر .

وظهرت المعتزلة وقويت، وظهرت معها فتنة خلق القرآن وقدمه في نهاية القرن الثاني ، واشتدت أيّامقاضي المعتصم أحمد بن أبي دؤاد ( ٢٢٠ ه ) . وكان لا بدّ أن تبحث هذه المسألة كما كلان من واجب المعتزلة أن يردّوا على أحرار الفكر والفلاسفة في مطاعنهم في الإسلام ، وظهر أوّل كتاب في الكلام لمؤلفه على بن ربن الطبري في خلافة المتوكل ( ٢٣٢ – ٢٤٧ ه ) . كما تكلّم عليها بعض الأدباء المعاصرين كي خلافة المتوكل ( ٢٣٢ – ٢٤٧ ه ) . كما تكلّم عليها بعض الأدباء المعاصرين ونستطيع أن نصنتف من تناولوا هذه القضية في العصر الثالث كما يلي :

٢ - وإلى المعتزلة الذين جنحوا إلى القول بالصرفة، ويمثّلهم: النظّام (٢٢٠ هـ)
 وأبو إسحاق النصيبي ، وعباد بن سليمان ، وهشام القرظي ، وكانت وفاة الأخيرين
 حوالي منتصف القرن الثالث من الهجرة .

٣ً ــ وإلى المعتزلة الأدباء كالجاحظ .

٤ ً \_ وإلى المتكلّمين القائلين بإعجازه من جهة الأسلوب، وأوَّل من نعرفه منهم على بن ربن الطبري الذي سبق أن أشرنا إليه .

# نل آ -آراء منكري الإعجاز :

من أشهر منكري الإعجاز في هذا العصر ابن الراوندي، وعيسي بن صبيحالمز دار.

### ١ ً ــ ابن الراوندي :

فأمّا ابن الراوندي فقد ذكر الرّافعي أنه كان يقول : إنَّ في القرآن كذباً وسفهاً لأنَّ فيه حروف هاتين الكلمتين (ص ١٤٣ مُن إعجاز القرآن للرافعي)، وذكر في موضع آخر (ص ١٨٧ نفس المرجع) أنه أبو الحسين أحمد بن يحيى المعروف

بابن الرّاوندي ، وأنه كان مشهوراً بالحطّ من الشريعة وأنه ألّف في معارضة القرآن كتاباً سمّاه ( الدّافع ) ، وقد طعن فيه على نظم القرآن ، ونقضه عليه الحياط وأبو علي الجبائي، وذكرأنّه نقضه على نفسه أيضاً، وأنه كان يؤلّف الكتب لأعداء الإسلام بأثمان يعيش منها ثم ينقضها بأثمان أخرى، ولم ينقل من معارضته للقرآن شيء ، وإنما ذكر صاحب معاهد التنصيص أنّه اجتمع بالجبائي وأخبره عن معارضته للقرآن فقال الجبائي له : ( هل تجد في معارضتك له عندوبة وهشاشة .. الخ، قال: لا والله ، قال : قد كفيتني فانصرف حيث شئت ) . وربما وُضعت هذه الرواية وضعاً للقول بأنّه حاول المعارضة فعجز ، وأنه لم يكن علصاً يؤمن بآ رائه بل يضمر خلاف ما يعلن . وذكر الرّافعي له حجّة في نقض النبوّة، وهي أن التحدي لا يصح أن يكون دليلاً على النبوّة كما لا يصح أن يضع عجزوا صحت رسالته .

وذكر الدكتور كراوس أنَّ ابن الرّاوندي قال في القرآن على ما رواه المؤيّد الشيرازى :

(إنّه لا يمتنع أن تكون قبيلة من العرب أفصح من القبائل كلها ، وتكون عدّة من تلك القبيلة أفصح من تلك القبيلة ، ويكون واحد من تلك العدّة أفصح من تلك العدّة ، إلى أن قال : وهب أنّ باع فصاحته طال على العرب، فماحكمه على العجم الذين لا يعرفون اللّسان وما حجته عليهم ؟).

وذكر كراوس أيضاً أن ابن الراوندي لم يكتف بنفي الإعجاز من جهة اللفظ بل تجاوز هذا إلى نقض القرآن من جهة المعاني أيضاً . فقد روى عنه داعي الد عاة وكذلك ابن الجوزي في تاريخ المنتظم ، وعبد الرحيم العباسي في معاهد التنصيص وغيرهم ، كثيراً من المطاعن التي طعن بها في القرآن الكريم وقال : ( إن أردت

أن تقف على مطاعن الزّنادقة عامة ً على القرآن الكريم وعلى ردود المتكلّمين عليهم فاقرأ كتاب (تنزيهالقرآن عن المطاعن) للقاضي عبد الجبّار المعتزلي – ٤١٥ هـ) .

وذكر عبد العليم الهندي أن ابن الرّاوندي كتب كتابه الدّافع لبعض اليهود عندما كان مقيما معهم في مخبأ فارّاً خائفاً ، وأنّه يشبه بعض الشيء من يسمتى بالرّمح الحرّ ( Free Lance ) من صحفيي هذه الأيّام الذي يكون لك وضد ّك من غير مسوغ ،ويناصر كلاً من الفريقين بالحماسة نفسها ، وأنه لم يصلنا من كتاباته الكثيرة إلا أشياء وردت في كتب غيره وردود عليها .

### ۲ - عیسی بن صبیح المزدار:

وأمّا عيسى بن صبيح المزدار وتُنسب إليه الفرقة المزداريّة من المعتزلة ، فقد قال بخلق القرآن ، وكان مشهوراً بالزهد والورع ويلقّب براهب المعتزلة ، ولكنّه كان يكفّر الناس بسرعة حتى إنّه كفّر مرّة أهل الأرض قاطبة ، وهو يرى أن الناس قادرون على مثل القرآن فصاحة ونظماً وبلاغة ، وعلى ذلك أصحابه ( الملل والنحل للشهرستاني ج ١ ، ط ليدن ص ٣٨) .

#### نقد وتلخيص:

يُعاب على ابن الرّاوندي عدم إخلاصه لحقيقة يؤمن بها، فهو ينصر الرأي وضد ه لمال يُقد م إليه ، وهذا العيب يبرأ منه عيسى بن صبيح المشهور بورعه وإخلاصه غير أن هذا كان، كما يلوح لنا، ضيق الفكر سريع الحكم والتعميم ، يظهر ذلك من تكفيره أهل الأرض قاطبة ، على حين أن ابن الرّاوندي مرنالفكر، قوي الحجة ينصر الرّأي وضد ، ويشبه السفسطائية بن من فلاسفة اليونان . ويتفق الاثنان على أن في طاقة البشر معارضة القرآن ، ويكتفي عيسى بالقول بذلك ، أمّا ابن الرّاوندي فلا يكتفي عجر د القول به بل يعارضه بكلام من عنده .

وإذا صحَّ أنَّ ابن الرَّاونديقد قال: إنَّ في القرآن سفهاً وكذباً لوجود حروف

هاتين الكلمتين فيه، دل ّ ذلك على ضعف عقله وسفسطائية مبيانيّة فيه ، وربما نسب إليه ذلك ليوصم بالحمق والجهل .

وقوله بأن التحدي لا يصح أن يكون دليلا على النبوة ، محتجاً على ذلك بوضع بطليموس أو إقليدس كتاباً في علم من العلوم أو ببداهة اختلاف مراتب الناس في البلاغة وطول باع أحدهم فيها عليهم ، قول قوي الحجة يدل على سعة تفكير صاحبه وامتلاكه أزمة المنطق ، وإن كان لا يبلغ في قوته حد زلزلة فكرة الإعجاز من أذهان المؤمنين بها ، فإن الإيمان الديني هو الشرط اللا زم الكافي للقول بها ، فإذا وجد وجدت وإذا زال زالت .

# النظام): ﴿ وَأَي المُعتزِلَةُ القَائِلِينَ بِالصَرِفَةُ : ( النظام ) :

من أشهر المعتزلة القائلين بالصرفة وأولهم أبو إسحاق إبراهيم النظام ( ٢٢٠ ه ) وهو أستاذ الجاحظ في الاعتزال ، وكان يرى أن الإعجاز كانبالصرفة، وهي أن الله صرف العرب عن معارضة القرآن مع قدرتهم عليها ، فكان هذا الصرف خارقاً للعادة وبهذا يكون الصرف هو المعجز لا القرآن نفسه ، ويروون له رأياً آخر في الإعجاز وهو أن القرآن إنما أعجز العرب لما فيه من الإخبار عن الأمور الماضية والآتية (إعجاز القرآن للرافعي ص ١٤٤) .

وذكر الفخر الرّازي أنَّ النظَّام قال : ( إنَّ الله تعالى ما أنزل القرآن ليكون حجّةً على النبوّة ، بل هو كسائر الكتب المنزلة لبيان الأحكام من الحلال والحرام والعرب إنما لم يعارضوه لأنَّ الله تعالى صرفهم عن ذلك وسلب علومهم به . ( نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز ) .

ولم يصلنا شيء من كتب النظام أو أبحاثه وإنما عرفنا رأيه من الكتب الأخرى التي بحثت في هذا الموضوع . ونلاحظ أن القول بالصرفة يرجع في حقيقته إلى إنكار

الإعجاز ولكن تحت ستارٍ خَادَع مِن القولبه ، وربما كان ذلك لاتتقاءِ غضب السلطة أو الجمهور (\* .

## ج/ - آراء المعتزلة الأدباء: ﴿ الجاحظ ﴾ :

كانُ الجاحظ معتزليّاً ومن أئمة البيان ، وقد وضع كتاباً في إعجاز القرآن من جهة النظم والأسلوب سمّاه : نظم القرآن . وقد وردت بعض آرائه في البيان والتبيين وفي كتاب الحيوان وفي كتب غيره من المؤلّفين بعده في الإعجاز .

ونرى الجاحظ يعتقد بالإعجاز، ويذكر أن العرب على بلاغتهم عجزوا عن معارضة القرآن أيّام صاحب الرّسالة، وذلك في كلام طويل يشرح فيه كيف قامت المشادة بين النبي والعرب بعد أن تحد اهم الرّسول أن يأتوا بمثل القرآن، ويذكر له ما يدل على أن ودراك العرب لبلاغة القرآن المعجزة وقصورهم عنها كان بالذّوق والشعور النفسي الداخلي، وأن هذا القصور دليل على الإعجاز (الإتقان للسيوطي ج ٢، ص ١٩٨).

ومن الغريب ما ذكره الشهرستاني ( في الميلل والنبي ص ٥٣ ج ١ ط ليدن ) من أن ابن الراوندي حكى عن الجاحظ أنه قال : ( إن القرآن جسد يجوز أن يقلب مرة ومرة ومرة حيواناً ) ، ومثل هذا الرأي يُضحك إذا نسب للجاحظ لما نعرفه عنى مثل هذه الآراء .

مر (۱) يذكر الخطابي من القائلين بالصرفة إبراهيم النظام وابن حزم الظاهري والشريف المرتضى ويقول :

« الإعجاز حيننذ ليس في القرآن بل في الصرفة . » ويرى أن القول بها وجه قريب ولكنه ينفيه بالآية

« قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض

ظهيراً » وهي تنفي معنى « الصرفة » ويقول الخطابي : « إن القائلين بالبلاغة لم يتفقوا على بيان نواحي

فيها ، ولكن اتفقوا على صفة التأثير في النفس » .

<sup>–</sup> المرجع : بيان إعجاز القرآن للخطابي ، شرح وتعليق عبد الله الصديق ط ١ سنة ١٣٧٢ هـ ص ٢٣ – ٢٤ – .

وذكر للجاحظ قولان في الإعجاز : القول بالصرفة ، والقول بإعجاز الأسلوب فهل قال بالأوَّل حين كان لا يزال متأثراً بآراء أُستاذه النظَّام ، وبالثاني حين استقلَّ بنفسه أو إنَّه جمع بين الرأيين معاً ؟ لا ندري ! فإنه يذكر الرأيين في كتابه الحيوان (ج ٤ ص ٣١ و ٣٢) متتاليين تقريباً . فيقول فيما يتعلق بالصرفة :

و ( ومثل ذلك ما رفع من أوهام العرب وصرف نفوسهم عن المعارضة للقرآن بعد أن تحد اهم الرسول بنظمه ، ولذلك لم نجد أحداً طمع فيه ، ولو طمع فيه لتكلفه ولو تكلف بعضهم ذلك فجاء بأمر فيه أدنى شبهة لعظمت القصّة على الأعراب وأشباه الأعراب والنساء وأشباه النساء ، ولألقى ذلك للمسلمين عملاً ولطلبوا المحاكمة والتراضي ببعض العرب ، ولكثر القيل والقال . فقد رأيت أصحاب مسيلمة وأصحاب بني النواحة إنما تعلقوا بما ألم لم مسيلمة من ذلك الكلام الذي يعلم كل من سمعه أبه إنما عدا على القرآن فسلبه وأخذ بعضه وتعاطى أن يقاربه ، فكان لله ذلك التدبير الذي لا يبلغه العباد ولو اجتمعوا له ) .

ويقول فيما يتعلق بإعجاز النظم والأسلوب : ( فلم يبق له رأي – أي للدهري الذي لا يقول بالتوحيد – إلا أن يسألنا عن الأصل الذي دعا إلى التوحيد وإلى تثبيت الرُّسل في كتابنا المنزل الذي يدلّنا على أنه صدق " نظمه البديع الذي لا يقدر على مثله العباد مع ما سوى ذلك من الدلائل التي جاء بها من جاء فيه ) .

ويذكر الجاحظ في الحيوان (ج ١ ، ص ٥) ما يُفهم منه أنّه أَلَّف كتاباً في نظم القرآن وغريب تأليفه – وقد وضعه ردًّا على بعض المعتزلة الذين قالوا بأن فصاحة القرآن غير معجزة ، وهذا أوَّل كتاب أُفرد في الإعجاز كما يقول الباقلا في الذي سنرى نقده له فيما بعد – وأنَّه أَلَّف أَيضاً كتاباً اسمه ( الحجة في تثبيت النبوَّة ) وهذا ويدلنا على تعرضه لعدة مسائل كلاميَّة كان المعتزلة يعالجونها . وأنا أستبعد أن يكون الجاحظ قد قال بالرأيين معاً في وقت واحد لما نعرفه عنه من قوَّة التفكير ووضوح الحجة ، فإن الرأيين متناقضان . ولم يتوسع الجاحظ في شرح نظرية النظم

والاستشهاد عليها بأمثلة من القرآن ومن كلام العرب كما فعل من قالوا بهــا بعده كعبد القاهر الجرجاني لأنه ــ أي الجاحظ ــ كان أوّل من قال بها . وله فضل وضع الأسس التي شيد عليها أخلافه صروح حججهم .

# د ــ المتكلمون القائلون بإعجاز القرآن من جهة الأسلوب:

#### علي بن ربن الطبري:

ظهرت مسألة الأسلوب مبكرة في إعجاز القرآن ظهوراً واضحاً في كتاب (الدين والدولة) لعلي بنربن الطبري معاصر المتوكل (ص ٤٠) حيث يقول: (حينما كنتُ مسيحيّاً كنت أقول كما يقول عم لي متعلّم بليغ ، بأن أسلوب القرآن ليس معجزاً وليس من علامات النبوة لأنه في استطاعة النّاس كلهم ، ولكن عندما حاولتُ تقليده واطلّعت على مدلول كلماته علمت أن أتباع القرآن على حق فيما يدّعونه له ، لأني لم أطلع على كتاب يأمر بالخير وينهى عن الشر ويقد م شريعة الله والعقيدة في النبوة وإلهام الرغبة في الجنّة والبعد عن النّار كالقرآن، فعندما يحمل لنا شخص كتاباً يحمل نفس المميزات ويوحي إلينا بهذه الطلاوة وهذه الروعة في القلوب ويجوز مثل هـ نذا النجاح ، ويكون بنفس الوقت أمّياً لم يتعلّم أبداً فن الكتابة والبلاغة فهذا الكتاب يكون بلاشك إحدى علامات نبوّته ) فالمعجز عند ابن ربن الطبري افذن هو هدف القرآن الإصلاحي وتحقيقه هذا الهدف وأوامره ونواهيه وإخباره عن الحنّة والنّار وأسلوبه الطلي الرائع برغم أمية النبي ويتناه.

#### القرن الرابع:

من أهم من كان لهم كلام في موضوع الإعجاز في هذا العصر، أولهم صلة به المتنبي شاعر العربيّة الكبير ، فقد اتهم بمعارضة القرآن ، وأبو الحسن الأشعري الذي كان في أوّل أمره معتزليّاً ثمّ تحوّل إلى مذهب أهل السنّة وصار من أشهر

متكلّميها الذين نافحوا عنها ، وبندار الفارسي المتكلم ، والطبري والقمنِّي المفسران والواسطي والرّمّاني والحطابيّ المتكلّمون الأدباء ، وأبو هلال العسكري الأديب وسنلخّص آراءهم وما قيل فيهم على الترتيب مصنّفين بحسب الطوابع الفكريّة التي امتازوا بها .

# اً ــ المتنبي :

آتهم في هذا العصر أبو الطيِّب أحمد بن الحسين المتنبي الشّاعر ( ٣٥٤ هـ ) بأنه ادَّعى النبوّة وعارض القرآن ، وحبسه والي حمص من أجل ذلك .

وقيل: إنّه ادَّعى النبوَّة في حداثة أمره في وادي السماوة ــبين الكوفة والشامــ وتبعه خلق ٌكثير من بني كلب،وكان يتظاهرأمام النّاس بالقيام بالخوارق،وقد ذكر المعرّي بعضها في رسالة الغفران (راجع ص ٢٢٠ من رسالة الغفران).

وقيل: إنه تلا على البوادي كلاماً زعم أنه قرآن أنزل عليه يحكون منه سوراً كثيرة ، وإن ابن حامد قال : نسخت واحدة منها فضاعت مني وبقي في حفظي من أوها : (والنجم السيّار، والفلك الدوّار، والليّل والنّهار، إن الكافر لفي أخطار امض على سننك، واقف أثر من قبلك من المرسلين ، فإن الله قامع بك زيغ من ألحد في دينه واضل عن سبيله).

ويقول الرّافعي: إنَّ هذا لايساوي نثره ولا شعره بلاغةً مما لم يقصد به أن يكون قرآ ناً ، كقوله يعاتب صديقاً له زاره في مرضه وانقطع عنه في إبلاله: (وصلْتني وصلك الله ،معتلاً ، وقطعتني مبيلاً ، فإن رأيت ألا تحبّب العلة إليّ ولا تكدّر الصّحة عليّ فعلت إن شاء الله). (إعجاز القرآن للرافعي في الكلام على من عارضوا القرآن).

# ٢ - أبو الحسن الأشعري المتكلم :

وفي هذا العصر يتعرّض لهذا المبحث أبو الحسن الأشعري ( ٣٧٤ ﻫ ) في كتبه

ولكن هذه الكتب ضاعت وليس فيما بقي منها كلام فيه، ووصل إلينا شيء من أفكاره عنه في كتب أخرى لغيره من المؤلِّفين (مقالة عبد العليم الهندي السابقة).

و مجمل ما ذكر عنه من الآراءِ يتلخُّص فيما يلي :

1 — ذكر ابن حزم ( الفصل في الملل والنّحك ص ١٥ فصاعداً ) قولاً روي عن الأشعري، وهوأن المعجز الذي تحدّى النّاس بالمجيء بمثله ، هو النّذي لم يزل مع الله تعالى ولم يفارقه قط ولا نزل إلينا ولا سمعناه . ويرد ابن حزم على ذلك بأنّه لا يمكن تحدّيهم بشيء لم يرووه . ويمكن أن نفهم من قول الأشعري أن القرآن الذي بين أيدينا غير معجز .

٢ - ذكر ابن حزم ( المرجع السابق نفسه ) والرافعي ( ص ١١٧ من إعجاز القرآن) أن مقدار المعجز عند الأشعرية مقدار أقل سورة في القرآن، وهم يحتجون على رأيهم هذا بقول القرآن : « قل فأتوا بسورة من مثله » وقالوا ولم يتحد القرآن بأقل من ذلك .

ولا يوضح هذان الرأيان رأي الأشعري في الإعجاز، فالأوّل يمكن أن يفهم منه أنَّ الأشعري لا يقول بإعجاز القرآن الذي بين أيدينا ، والثاني لا يتكلّم إلا على أقلّ مقدارِ تحدّى فيه القرآن العرب .

# ٣ ً – بندار الفارسي المتكلم:

ويتكلّم أبو حيّان التوحيدي في مسألة الإعجاز ( الإتقان بحث الإعجاز ص ١٩٨ من الجزء الثاني ) فيذكر رأي بندار الفارسي في الإعجاز فيقول : ( سئل بندار الفارسي عن موضع الإعجاز من القرآن فقال : هذه مسألة فيها حيف على المعنى ، و ذلك شبيه بقولك : ما وضع الإنسان من الإنسان ، فليس للإنسان موضع من الإنسان ، بل متى أشرت إلى جملته فقد حققته و دللت على ذاته ، كذلك القرآن لشرفه لا يشار إلى شيء منه إلا وكان ذلك المعنى آية في نفسه و معجزة لمحاوله و هدى لقائله ، وليس في طاقة

البشر الإحاطة بأغراض الله في كلامه وأسراره في كتابه ، فلذلك حارت العقول و تاهت البصائر عنده .

ويظهر لنا من كلام بندار أنه متكلّم يريد أن يحسن التخلّص ، فالقرآن معجز بمجموعه ومجموع صفاته ، وبالإحساس بأنه معجز والتسليم بعجز البشر عن الإحاطة بأسرار الله وأغراضه في كلامه .

ويلاحظ أنه عوضاً عن أن يستدل بالإعجاز على صحة النبوة وأن القرآن لذلك كلام الله ، عكس الآية ففرض أن كونه كلام الله قضية مسلمة ، وأنه لذلك كان معجزاً ، وهو يصور لنا انعطافاً خاصاً في فهم مسألة الإعجاز لم يكن عند الأولين.

#### ٤ - الطبري المفسسر:

وفي هذا الزمن نرى الطبري المفسّر (٣١٠ه) يتكلّم في تفسيره عن الإعجاز خلال تفسيره لآية التحدّي من سـورة البقرة (آية ٢٣ – ٢٤) وقد ذكرتُ في المقدّمة شيئاً عنه وعن ميّزة كلامه في هذا الموضوع بين المفسّرين ، ومجمل ما كتبه في تفسير هذه الآية (ص ٦٥ ج ١ من تفسيره) يتلخسّص بما يلي :

التيان بمثلها في البيان .

٢ - القرآن معجز لما فيه من القدرة على إبانة ما يقصده المتكلّم.

٣ ً ــ تحدّى القرآن العرب بمثل القرآن الذي هو بلغتهم ومعاني منطقه موافقة معاني منطقهم ( ويلاحظ هنا أنه يقصد بالمنطق اللفظ لا العلم المعروف ) .

٤ عجز العرب عن معارضته إلا من أتنى بسخافات من نوع أقوال مسيلمة « والطاّحنات طحناً » . . الخ .

ه ً \_ ذكر الوجوه التي يتفاوت فيها الكلام بلاغة ً وما ورد منها في اللّسان العربيّ وهي في جملتها لا تخرج عمّا يطرقه علم البلاغة من أبحاث التقديم والتأخير والاستعارة والإيجاز والإطناب .

وعرض الطبري لمسألة النظم فقال: (ومن أشرف تلك المعاني التي فَضُل بها كتابنا سائر الكتب قبله ، نظمه العجيب ووصفه الغريب ، وتأليفه البديع الذي عجزت عن نظم مثل أصغر سوره الخطباء ، وكلّت عن وصف شكله البلغاء، وتحيرت في تأليفه الشعراء . . . الخ (ص ٦٥ ج ١ من تفسير الطبري) .

## ٥ ً – القمتي المفسر:

وممتن بحث هذا الموضوع في هذا العصر القميّي حسن بن محمد (٣٧٨ ه) المفسّر وقد سبق أن ذكرنا أنه يعالج الموضوع على طريقة المتكلّمين أكثر مميّاً يعالجه على طريقة المفسّرين . وكان مثالاً لغيره من المفسّرين الّذين وستعوا ميدان علم التفسير باستمداد بعض براهينهم من علم الكلام وعلم الفلسفة ، وأشرنا إلى الفرق بينه وبين الطبري في بحث هذا الموضوع .

وذكر عبد العليم الهندي (في مقالته السابقة) أن القمتي يؤكد بأن طبيعة هذه المعجزة يمكن أن تعرف ولا يمكن أن توصف ، شأن القطعة من الذهب الصافيأو جمال الوجه . وكل شخص – في رأيه – يقول غير هذا وينكره ويحاول أن يبرهن أن الإعجاز كان بالصرفة أو الخروج عن أنواع الكلام المعروفة أو الخلو من التناقض أو الإخبار عن الغيب ، هو مخطىء مطلقاً .

## ٦ ً ــ الواسطي الأديب المتكاتم :

يؤلّف في هذا العصر أبو عبد الله محمد بن يزيد الواسطي ( ٣٠٦ ه ) كتاباً في إعجاز القرآن البياني يقول فيه : إنَّ القرآن معجزٌ بالنّظم . والكتاب مفقود . ولم أجد من تكلّم عن فكرة المؤلّف بالتفصيل . وذكره الرّافعي فلم يزد على أن قال : إنّه قد سبق عبد القاهر الجرجاني إلى التأليف في هذا الوجه من الإعجاز ، وإنّه أوّل مَن جوّد في هذا المذهب – أي مذهب أنَّ القرآن معجزٌ بالنّظم – ثمَّ تبعه الرّمّاني ( ٣٨٢ ه ) وأنه – أي الواسطي – بسط القول فيه على طريقتهم في التأليف . وذكر

الرّافعي كما ذكر عبد العليم الهندي أن الجرجاني شرح كتاب الواسطي شرحاً كبيراً سماه ( المعتضد ) وشرحاً أصغر منه وذلك قبل أن يضع كتابيه ( دلائل الإعجاز ) و ( أسرار البلاغة ) . ويعقب الرّافعي على ذلك بقوله : ( ولا نظن الواسطي بني إلا على ما ابتدأه الجاحظ ، كما بني عبد القاهر في دلائل الإعجاز على الواسطي ) . ومن الواضح أن الرافعي يدلي بحكمه هذا وليس بين يديه كتاب الواسطي ( إعجاز القرآن للرافعي ص ١٥٣ ) . ولا ندري علام اعتمد الرّافعي في قوله بأن الواسطي هو أوّل من جود في هذا المذهب .

## --- الرميّاني الأديب المتكلم:

ومم أن أليّف في الإعجاز في هذا العصر على بن عيسى الرّم انيّ ، وقد ذكر كتابه صاحب الفهرست ، ومنه نسخة في استامبول، حصل على نسخة منها عبد العليم الهندي وقال ( في مقالته السابقة ) : إنه سيطبعها قريباً .

وقد ذكر الرّافعي أنّه المؤلّف الثالث الذي ناصر قضيّة الأسلوب والنّظم بعد الجاحظ والواسطيّ، وقال: إنه بذلك رفع الرأي درجة ً ثالثة . ( إعجاز القرآن الرافعي ص ١٥٣ ) .

وذكر ابن سنان الخفاجي (في كتابه سرّ الفصاحة) رأي الرمّاني في الإعجاز فقال: إنَّ الرّمّاني جعل مراتب الكلام في تأليفه ثلاثاً : متنافراً ومتلائماً في الطبقة الوسطى ومتلائماً في الطبقة العليا و ذلك بين لمن تأمّله والفرق بينه وبين غيره من الكلام في تلاؤم الحروف على نحو الفرق بين المتنافر والمتلائم في الطبقة الوسطى ، وينفهم من هذا أنَّ الإعجاز عند الرمّاني يقوم على تلاؤم الألفاظ .

الطراز وذكر يحيى اليمني صاحب الطراز رأي الرمّاني في الإعجاز (كتاب الطراز ليحيى اليمني ج ٣ بحث الإعجاز ، في نقد المذهب السابع ووجوه الإعجاز ) فقال عند نقده مذهب القائلين بأنَّ القرآن معجزٌ ببلاغته : (وإن أرادوا أنه بليغ بالإضافة

إلى معانيه دون ألفاظه فهو خطأ لأنه صار معجزاً باعتبار ألفاظـه ومعانيـه جميعاً وغالب ظني أن ً هذا المذهب يحكى عن أبي عيسى الرمّاني ) .

ونرى من هذا أن صاحب الطراز قد ألبس عليناالأمر، فلم يتضح من جملته أي مذهب هو مذهب الرماني في إعجاز القرآن من حيث البلاغة ، أهو مذهب أن البلاغة في المعاني دون الألفاظ ، أم في الألفاظ والمعاني معاً ، فضلاً عن أنه بنى قوله على غلبة الظن فلا يمكن الاعتماد عليه .

وذكر السيوطي ( الإتقان ج ٢ ص ١٩٨ وما بعدها ) رأي الرمّاني فقال: إنّ الإعجاز عنده بالصرفة والإخبار عن الأمور المستقبلة ونقض العادة وقياسه بكل معجزة ، وإنه فسر نقض العادة بإتيان القرآن بطريقة مفردة من النّظم خارجة عن العادة ، لها منزلة في الحسن تفوق بها كلّ طريقة ، وتفوق الموزون الذي هو أحسن الكلام ، وفستر قياسه بكل معجزة عما معناه أنه أدّى إلى ما أدّت إليه المعجزات من عجز النّاس عن الإتيان بمثلها .

\_\_\_\_ ونجد أن السيوطي من بين من ذكروا رأي الرماني هو أقربهم من الصواب في معرفة رأيه . فعبد العليم الهندي لخص رأيه ( في مقالته السابقة ) فذكر ما ذكره السيوطي ، وزاد عليه أيضاً أنه معجز لأنه لم يعارضه شخص برغم الدواعي الكثيرة والحاجة الملحة والتحدي العام ، ثم لاتصافه بالبلاغة التي يمكن إدماجها تحت اسم النظم الحسن الذي ذكره السيوطي .

وقال عبد العليم الهندي بعد أن أورد رأي الرمّاني : ( ونرى هنا كيف أنَّ الرمّاني جمع بين حجي الأسلوب والصرفة اللذين ينفي الواحد منهما الآخر وهذه النقطة في التعارض قد ضاعت على مرور الزمن ، وأصبح يمكن أن يوضع نظريتان متعارضتان جنباً إلى جنب ، ثمّ قال :

(ويعرض – أي الرمّاني – في مسألة الأسلوب هذا السؤال وهو: كيف يستطيع المرء أن يكتشف أن أسلوب القرآن فوق طاقة البشر ؟ وأوَّل جوابٍ على هذا أن ً

ذلك يتعلّق بذوق الشخص ، والذين حصلوا على ذوق قويم في الأسلوب العربي هم وحدهم قادرون على التأكد من ذلك ، وأمّا العامّة والأعاجم فلا يستطيعون التأكّد من هذه الحقيقة وإنما يعتمدون على آراءٍ أُولي العلم ) .

ونلاحظ في رأي الرمّاني في الإعجاز اتجاهاً جديداً وهو جمعه لكثيرٍ من النظريات التي قيلت قبله ، فهو لا يأخذ بناحية وينقد الأخرى أو يرفضها ، بل يقبل كل ما قيل في الأمر على علاّته ، فكأنّه في هذا يوفق بين الآراء المختلفة، كما نلاحظ أنّ تركه مسألة الحكم في المفاضلة بين الأساليب إلى الذوق الأدبي وحده ، دليل على نضج ذوقه في البيان وحسن فهمه للأدب .

# ، ٨ \_ الخطابي:

ويأتي بعد الرمّاني معاصره الخطّابي ( ٣٨٨ ه ) وهو ممّن جمع بين الكلام في البلاغة وعلم الكلام وألّف كتاباً في الإعجاز توجد منه نسخة في ليدن ، وذكر رأي الخطّابي في البلاغة عبد العليم الهندي (١)، وذكر الرأي نفسه السيوطي قبلسه في الإتقان الخطّابي في البلاغة عبد العليم الهندي (١٩٨ ) وقال الخطّابي : ( ذهب الأكثرون من علماء النظم إلى أن وجه الإعجاز فيه من جهة البلاغة ، لكن صعب عليهم تفصيلها وصغوا فيه إلى حكم الذّوق ) ثمّ يذكر ما مؤدّاه : (أنّ كلام القرآن جمع بين المتضاد ين الجزالة والسّهولة ليكون آية للنبي ، وإنما عجز العرب عن الإتيان بمثله لأنهم لا يستطيعون أن يحيطوا بالألفاظ في العربية وتأدية المعاني في وجوه الكلام المختلفة ، وأن القرآن جمع جمال الآلفاظ إلى حسن النظم وسمو المعاني مجموعة في كلام واحد هو كلام العليم القدير ولم تجتمع في غيره ) ثم يعدد ما تضمّنه القرآن من المعاني المختلفة بالتفصيل وبخاصة إخباره عن الغيب والأمور المستقبلة . ومن الجميل في رأيه قوله : ( وقد قلت في إعجاز القرآن وجها ذهب عنه الناس وهو صنيعه في القلوب وتأثيره في النفوس ، فإنك لا تسمع كلاماً غير القرآن منظوماً

<sup>(</sup>١) مقالة في الإعجاز ، راجع حاشية ص ه .

ولا منثوراً إذا قرع السمع ، خلص له إلى القلب من اللذَّة والحلاوة في حال ذوي الرّوعة والمهابة في حال آخر ما يخلص منه إليه . قال تعالى : «لَوْ أَنْزَلْنَا هٰذَا القُرْآنَ عَلَى عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَهُ خاشِعاً مُتصدّعاً مِنْ خَشية الله » [ الحشر : ٢١ ]وقال : « اللهُ نَزَّلَ أَحسنَ الحديثِ كتاباً مُتشابِهاً مثاني تقشَعِرُ منْهُ جلودُ الدّينَ يخشونَ رَبَّهم » [ الزمر : ٢٣ ] (١) .

ونلاحظُ على الخطّابي أنه جمع بين أقوال مختلفة قيلت في القرآن ، ولكن بعضها لا يناقض بعضاً ، ويدل جمعه إيّاها على معرفة عميقة بجمال الكلام وبالبلاغة الحقيقيّة . وفهمه لها قريب ممّا نفهمه نحن الآن من صفات الأدب الرفيع : معان سامية ، وأسلوب محكم جميل ، وعاطفة قويّة تؤثر في القلوب. وقد أنقص من صفات هذا الأدب عنصر الحيال ، وربما كان ينحل عنده فيدخل قسم منه في المعنى وقسم منه في الأسلوب فيكون مفهومه عن البلاغة قريباً جداً من الكمال .

### ٩ ً \_ العسكري :

يرى أبو هلال العسكري أنَّ إعجاز القرآ نبيلاغته، ولذلك ارتأى ضرورة دراستها. قال أبو هلال (البلاغة العربية وأثر الفلسفة فيها ، الحولي : ص ٢٨) : (البلاغة إنما تدرس لأنَّ إغفالها يؤدَّي إلى عدم وقوع العلم بإعجاز القرآن على وجه استدلالي تعليلي ، والقول في ذلك بالتقليد غير مقبول عنده ولا لائق لأنه قبيح بالفقيه المؤتم به والقارىء المهتدى بهديه ، والمتكلم المشار إليه في حسن مناظرته وتمام آلته في مجادلته وشدَّة شكيمته في حجاجه ، وبالعربي الصليب والقرشي الصريح – ألا يعرف إعجاز كتاب الله إلا من الجهة التي يعرفها الزنجي والنبطي وأن يستدل عليه بما استدل به الجاهل الغيى ).

<sup>(</sup>۱) يرى الخطابي أن الإعجاز ظاهر من واقع ما حدث منذ نزول القرآن حتى زمن المؤلف ، فإنه لم يعارضه أحد معارضة ناجحة ، وهذا يقنع من ليس له القدرة على رؤية وجه من وجوه إعجازه . « بيان إعجاز القرآن لأبي سليهان حمد بن محمد إبراهيم الخطابي المتوفى سنة ه ٣٨ ه ، شرح وتعليق عبد الله الصديق خادم الحديث ط ١ سنة ١٣٧٧ هـ = ١٩٥٣ م ، ص ١٥ – ٧١ » .

وكتاب أبي هلال في الحقيقة كتاب أدبي لم يخصص لفكرة الإعجاز وإنما لبيان بعض فنون البلاغة وبيان ما يحتويه القرآن الكريم منها وما يحتويه الشعر ، ولهذا لا نرى له رأياً صريحاً عن الإعجاز في هذا الكتاب ، وإنما يستنتج من المقدمة كما قلت إناً الإعجاز عنده قائم على البلاغة .

#### ب نقد وتلخيص:

نلاحظ على مؤلفي هذا العصر (الرابع الهجري) ممن ذكرت آراءهم في الإعجاز آنفاً، أنهم لم يأتوا بجديد في الموضوع، وإنما دخل ميدان المعركة فيه والكلام عليه طائفة المفسترين، فتحدّث الطبري عن الفكرة ببساطة وبما يستدعيه فن التفسير من القول، وتكلّم القمتي المفسر كلام المفسر المتأثر بعلم الكلام، ثم آنرى في هذا العصر ظاهرة جديدة لم تكن واضحة في القرن الثالث وهي أن الأدباء أصبحوا يؤلفون كتباً مستقلة في البلاغة تعنى بالإعجاز، وكان مؤلّفوها ممن تأثروا قليلا أو كثيراً بعلم الكلام كالواسطي والرمّاني والحطّابي، أو كانوا أدباء خُللَّصاً كالعسكري، على حين كالواسطي والرمّاني والحطّابي، أو كانوا أدباء خُللَّصاً كالعسكري، على حين كان الجاحظ في القرن الثالث أديباً ومعتزليّاً.

ثم أنرى المتكلمين، كالأشعري والتوحيدي وبندار الفارسي ، قد ثابروا على طرق البحث كأسلافهم من قبل ، كما أن هذا العصر لم يخل مم من رموا بما نسميه الآن حرية الفكر، كالمتنبي الذي لم ينسب إليه عدم اعتقاده بإعجاز القرآن فقط ، بل رُمي في حداثة سنّة باد عاء النبوة ومحاولته معارضة القرآن.

#### القرن الحامس الهجري:

يمتاز هذا العصر بوفرة المتكلمين والمؤلفين في مسألة الإعجاز ، ويعد بحق عصرها الذهبي ، ولا عجب فإن هذه المسألة جزئ من الحركة الفكرية العامة ومظهر من مظاهرها ، وقد نضجت في هذا العصر العلوم الفلسفية والعقلية بعد أن انقضى دور الترجمة والنقل وانتقل العرب والمسلمون إلى دور الهضم والإنتاج ، كما نضجت العلوم

والفنون اللغوية والأدبية . وأشهر من اتهم بالمعارضة فيه قابوس بن وشمكير أحد ملوك الديلم ، وابن سينا الفيلسوف ، وأبو العلاء المعرّي الأديب المفكّر المتفلسف . وأشهر علماء الكلام الذين بحثوا هذه المسألة فيه اثنان من الشيعة هما : الشريف المرتضى وداعي الدُّعاة . وثلاثة من رجال السنّة ، هم : الباقلا أني وكان أديباً أيضاً ، وابن سراقة ، وابن حزم الأندلسي . وأشهر الأدباء اثنان من رجال البيان : ابن سنان الخفاجي وعبد القاهر الجرجاني ، وكان من علماء الكلام في أهل السنّة أيضاً . وسنورد كلمة في كل واحد منهم على الترتيب .

#### ١ ً \_ قابوس بن وشمكير:

قيل بأن قابوس بن وشمكير ( ٤٠٣ هـ) عارض القرآن ، وقد ذكره عبد العليم الهندي في جملة من الهموا بالمعارضة ودافع عنهم بما سبق أن ذكرته قبل . وممتن ذكر الهام قابوس بالمعارضة ودافع عنه الرافعي حيث يقول : ( وزعم هؤلاء الملحدة أيضاً أن حكم قابوس بن وشمكير وقصصه ( وهو شمس المعالي قابوس بن وشمكير من ملوك الديلم على جرجان وطبرستان ، وكان أديباً مترسلاً ) هي من بعض معارضته القرآن ، وكأنهم يحسبون أن كل ما فيه أدب وحكمة وتاريخ وأخبار فتلك سبيله وما ندري لمن كانوا يزعمون مثل هذا . ومثل هذا قولهم : إن القصائد السبع المسماة بالمعلقات هي عندهم معارضة للقرآن بفصاحتها ) . وليس بين أيدينا ما يثبت هذه المعارضة .

#### ٢ - ابن سينا:

وقد اتهم في هذا العصر ابن سينا ( ٤٢٨ ه ) بمعارضة القرآن، ولم يصلنا ما يستأنس به من نبإ ما اتهم به ، وقد ذكر الرّافعي هذا دون أن يشير إلى مصدره فقال : (ومن أعجب ما رأيناه أن بعضهم اتهم ابن سينا بمعارضة القرآن لأنه زنديق وأن ابن سينا وضع رسالة في دفع هذا الافتراء . قلنا وأبن ابن سينا من طورسيناء ، هذا رجل وهذا جبل ؟ ولكنها عصور الجدل والمكابرة ) .

#### ٣ ً ــ أبو العلاء المعري :

زعم بعضهم أن أبا العلاء المعري ( 122 ه ) قد عارض القرآن بكتاب سماه ( الفصول والغايات في مجاراة السور والآيات ) وأنه قيل له : ( ما هذا إلا جيد غير أنه ليس عليه طلاوة القرآن . فقال : حتى تصقله الألسن في المحاريب أربعمائة سنة وعند ذلك انظروا كيف يكون . . . ) ومما جاء في كتابه قوله : ( أقسم بخالق الليل والريح الهابة بليل ، بين الشرط ومطالع سهيل ، إن الكافر لطويل الويل ، وإن العمر لمكفوف الذيل ، تعد مدارج السيل وطالع التوبة من قبيل ، تنج وما إخالك بناج » ( ا) فلفظة ناج هي الغاية وما قبلها فصل مسجوع ، فيبتدى عالفصل ثم ينتهي الى الغاية ، وهذا كما ترى عكس الفواصل في القرآن الكريم لأنها تأتي خواتم لآياته .

وينفي الرّافعي التهمة عن المعرّي لأنّه أبصر بنفسه وبطبقة الكلام الذي يعارضه وأعرف بضعفه ، فهو يستعمل الكلمات الغريبة ويتعثر في الأسلوب ويراغم اللغة الخ. فليس ممّا يعارض به القرآن ، ولأنَّ المعرّي أثبت إعجاز القرآن فيما أنكره في رسالته على ابن الرّاوندي فقال :

(وأجمع ملحد ومهتد وناكب عن الحجة ومقتد ، أنَّ هذا الكتاب الذي جاء به محمد (وأجمع ملحد ومهتد وناكب على مثال به محمد (وأجمع كتاب بهر بالإعجاز ، ولقي عدوه بالإرجاز ، ما حذي على مثال ولا أشبه غريب الأمثال ، ما هو من القصيدالموزون، ولا في الرجز من سهل وحزون ولا شاكل خطابة العرب ، ولا سجع الكهنة ذوي الأرب ، وإنَّ الآية منه أو بعض الآية لتعترض في أفصح كلم يقدر عليه المخلوقون ، فتكون فيه كالشهاب المتلألىء في جنح غسق ، والزَّهرة البادية في جدوب ذات نسق ) .

ويقول الرافعي : إنَّه لم يجبر أبا العلاء المعرِّي أحد علىأنيقول هذا القول في إعجاز

<sup>(</sup>۱) جاء لدى ياقوت الحموي مكان « بليل » في نص أبي العلاء « الحيل » ، ومكان « الشرط » « الأشراط » ومكان « تعد » « اتق » . ( معجم الأدباء ج ٣ ص ١٣٩ ) .

القرآن ، فهو لا يقول إلا ما يرى في نفسه ، وهو وإن كانت له آراء فيما وراء الطبيعة لا تستجيب للدِّين ، لكن إدراكه للبلاغة يجعله يقول الحق .

فالرّافعي كما ترى يرفض فكرة معارضة المعرّي للقرآن من أصلها لأنّه ردّ على ابن الرّاوندي بما سبق ويكذب القائلين بها . وليس من مانع في الحقيقة لأن يكون المعرّي فكّر في معارضة القرآن وإمكانها في زمن ، ورأى عدم إمكانها في زمن آخر فالرأي يتغير بتغير الظروف والحالات العقلية والنفسيّة، والمعرّي في كثير من المسائل الدّينيّة والفلسفيّة لا يثبت على رأي واحد ، لأنّه يقف في أكثر الأوقات منها موقف الحائر المتردّد ، وقد يجعل الشكّ سبيلاً إلى اليقين .

## ٤ ً ــ الشريف المرتضى :

أَلتَّف الشريف المرتضى ( ٣٦٦ هـ ) كتاباً في الإعجاز ضاع ، ويقول عبد العليم الهندي ( في مقالته السابقة ) فيه ما ترجمته : ( وضياع كتاب الشريف المرتضى موجب للأسف لأنه اشتهر شهرة عظيمة ، وقال بنظريته قبله النظام فقط . ولو ظفرنا به لرأينا أسلوبه في البرهان على مضمونها . وذكر بعض براهينه غيره من المؤلّفين ومن حسن الحظ أن جزءاً من مؤلفه الحاص نفسه في هذا الموضوع لا يزال موجوداً . وكان من عادته أن يجيب على أسئلة تتعلّق بالدين والألوهية من يراسله من النّاس ولا تزال مجموعة من رسائله موجودة ( CMS . Berlin Ret. 40 ) وتناقش اثنتان من هذه الرسائل هذه المسألةونقف بها على آرائه وبراهينه) ( CMS . Berlin Ret . 40 . ) وقاد 4 a - 56 and 926. 94 a )

ويقول في موضع آخر من مقالته: (أمّا القول بالصرفة فكان له من السيد الشريف المرتضى بطل آخر ، وربما كان آخر رجل يرى أنَّ معجزة القرآن هي فقط بالصرفة ، ونحن لا ندرك ما يتصل بأقواله في الموضوع ، لأنَّ كتبه ضاعت ولكنّه يذكر في إحدى رسائله ( MS. Berlin Pet. 40. fo 46 ) أن الحجة الأولى هي أنَّ الفرق بين الأقسام الصغيرة في القرآن وأحسن كتابات العرب ليس

واضحاً لكل ّأحد ، بالرغم من أن ّ الفرق بين كلام العرب الجيد وكلامهم الرديء واضح ، وهكذا يكون الطريق الوحيد للبرهان على إعجاز القرآن هو أن ّ العرب لم يأتوا بمثله، أو بتعبير آخر هوأن ّ الله صرفهم عن ذلك . ثم ّ يعلق عبد العليم الهندي على القول بالصرفة فيقول : (وهذا الدليل أي الصرفة ويوجد عند المتكلمين من أهل الشيعة أكثر منه عند المتكلمين من أهل السنة – انظر القطب الرّاوندي النصوص العربية – ممّا يثبت ارتباط هؤلاء الشيعة النظرية بالمعتزلة وبخاصة المتقد مين منهم ) .

وقال الرّافعي من غير إشارة إلى المصدر: (وقال المرتضى من الشيعة: بل معنى الصرفةأن ّ الله سلبهم العلوم التي يحتاج إليهافي المعارضة ليجيئوا بمثل القرآن ا. ه فكأنه يقول: إنهم بلغاء يقدرون على مثل النظم والأسلوب ولا يستطيعون ما وراء ذلك ممّا لبسته ألفاظ القرآن من المعاني ، إذ لم يكونوا أهل علم ولا كان العلم في زمنهم وهذا رأيٌ بيّن الحلط كما ترى) (ص ١٤٤، إعجاز القرآن للرافعي).

ونلاحظ أن بسط الرّافعي رأي المرتضى خطأ، لأن معنى سلبهم العلوم أنها كانت موجودة فيهم فتكون الصرفة بسلبهم العلوم ، والرافعي فسره بأنهم لم يكونوا بطبيعتهم عارفين بهذه العلوم فإذن لم يسلبهم الله شيئاً ، فأين الصرفة إذن؟ ويظهر أن سبب هذا الحطأ أن الرّافعي فهم من معنى العلوم غير ما يقصده منها المرتضى ، من أنها العلوم المساعدة على نظم الكلام .

ونلاحظ فرقاً دقيقاً بين رأي النظام في الصرفة ورأي المرتضى ، فالصرفة عند النظام عدم معارضتهم للقرآن مع قدرتهم عليها ، والصرفة عند المرتضى عدم قدرتهم عليها لأنهم سنُلبوا مقوماتها وما يساعدهم من المعارف عليها بعد أن كانت متأصّلة فيهم . وقد لاحظ عبد العليم الهندي أن الشريف المرتضى ربما كان آخر من يقول في إعجاز القرآن بالصرفة وحدها دون سبب آخر ، وليس ذلك صحيحاً فمن الحق أن أكثر من قال بها بعده قد جمعها مع مسألة النظم كالأصفهاني، ولكن الخفاجي مثلاً يقول بها وحدها .

وقد وجدت للشريف المرتضى في كتابه (طيف الخيال) وهو يتحدث عن أبيات قالها عمرو بن قميئة ، رأياً صريحاً لم يمزجه برأي آخر ، في أن إعجاز القرآن يقوم على بلاغته ، يقول : (فانظر إلى هذا الطبع المتدفق والنسج المطرد المتسق من أعرابي قح ، قيل إنه مفتتح لوصف الطيف ، وكأنه لانطباع سبكه وجودة وصفه قد قال في هذا المعنى الكثير ونظم منه الغزير ، وقلب ظاهره وباطنه وباشر أوله وآخره ، وكأنه قد سمع فيه من أقوال المحسنين وإجادة المجيدين ما سلك منهجه وأخرج كلامه مخرجه ، ولكن الله تعالى أودع هؤلاء القوم من أسرار الفصاحة وهداهم من مسالك البلاغة إلى ما هو ظاهر باهر ، ولهذا كان القرآن معجزاً وعلماً على النبوة ، لأنه أعجز قوماً هذه صفاتهم ونعوتهم ) .

ولكتني ، في مقابل ذلك ، وجدتُ لياقوت الحموي في كتابه معجم الأدباء (ج ٣ ص ١٣٩) كلاماً يحشر فيه الشريف المرتضى بين من قالوا بالصرفة من المتكلّمين والرّافضة ، دون أن يقيم عليه شاهداً أو دليلاً من كلامه ، وما أدري من أين استقاه . قال :

(قرأت بخطّ عبد الله بن محمد بن سعيد بن سنان الخفاجي الشاعر ، في كتاب له أليّه في الصرفة ، زعم فيه أنَّ القرآن لم يخرق العادة بالفصاحة حتى صار معجزة للنبيّ وَاللهُ ، وأن كل فصيح بليغ قادرٌ على الإتيان بمثله ، إلا أنّهم صُرفوا عن ذلك ، لا أن يكون القرآن في نفسه معجز الفصاحة . وهو مذهب لجماعة من المتكلمين والرّافضة ، منهم: بشر المريسي والمرتضى أبو القاسم، قال في تضاعيفه: وقد حمل جماعة من الأدباء قول أصحاب هذا الرأي على أنّه لا يمكن أحد من المعارضة بعد زمان التحدي على أن ينظموا على أسلوب القرآن ، وأظهر ذلك قوم وأخفاه تحرون . . . ) .

#### ٥ً ـ داعي الدعاة :

وفي هذا الزّمن نرى معاصراً لأبي العلاء المعرّي، هو داعي الدعاة ( أبو النصر

هبة الله الشيرازي الملقّب بالمؤيّد في الدّين) يردّ على دعاوى ابن الرّاوندي في القرآن ويسعى لإبطالها ، وقد رأينا أنَّ ابن الراوندي لا يرى عجز العرب عن مجاراة القرآن حين تحدّاهم النبيّ دليلاً على النبوّة ، وأنَّ الفصاحة إذا ألزمت العرب بالإعجاز فهي لا تلزم الأعاجم .

ذكر الأستاذ كراوس ( في مجلة الأديب ص ٣٣ سنة ١٩٤٣ – ١٩٤٨ م ) أن داعي الدّعاة قال في ردّه : ( إن َّ الكلام ألفاظ مقد رة على معان ملائمة لها . والكلام كالجسد والمعنى فيه روحه . ومعلوم أن الأجساد من حيث كومًا أجساداً لا تتفاوت تفاوتاً كثيراً . فإنها وإن رجح بعضها على بعض من حيث استقامة النظم وحسن الهندام فهو أمر قريب ، وليس كذلك التفاوت من جهة النفوس التي هي المعاني . فإن نفسأ واحدة تقع بوزان الحلق كلهم من حيث افتقار النفوس إليها والحاجة إلى الامتياز منها والقرآن كلام هو بمثابية الجسد ومعناه روحه الذي كني الله عنه بالحكمة فلم يذكره في موضع من الكتاب إلا قرنه بالحكمة . وقد قاربت أيها الحصم بالإقرار بكونه معجزاً من حيث لفظه للعرب الذين هم أهل اللسان ثم أردفته بقولك : فما الحجة على العجم من حيث لفظه للعرب الذين هم أهل اللسان ثم أردفته بقولك : فما الحجة على العجم به الحجة على كل من تفتق بالكلام لسانه على جميع اللغات وسائر العبارات . والحجة فيه أن ما كان ظاهره الذي هو بمنزلة الجسد الذي لا يتفاوت بعضه عن بعض كثير التفاوت بهذه المثابة من الإعجاز ، فما يقال في معناه الذي هو بمنزلة نفس شريفة التقور النقوس إليها كلها فأين موقعها من الإعجاز ؟) .

ونستنتج من هذا النص أن الإعجاز عند داعي الدّعاة قائم على المعنى أكثر منه على الألفاظ ، والمعنى عنده هو روح الكتاب الكريم وهو الحكمة ، فإذا كان القرآن معجزاً للعرب بألفاظه فهو معجز للأعاجم بمعانيه التي هي روح تلك الألفاظ وبهذا يرد على طعن ابن الرّاوندي في إعجاز القرآن .

#### - ٢ \_ الباقلا أني:

ألّف القاضي الباقلا في ( ٤٠٣ه ) كتاباً مشهوراً في الإعجاز ، رداً على الحركة التي قامت في عهده تعاكس فكرة إعجاز القرآن ، وسداً لتواني علماء عصره في هذا المبحث . وهو عالم من علماء التوحيد ومن أتباع الأشعري وتلاميذ العبّاس بن عجاهد الطائي الذي كان تلميذاً لذلك الإمام الكبير . ولم يصلنا من مؤلفاته إلا هذا الكتاب، وهو خير الكتب التي أُلّفت في موضوع الإعجاز إلى عصره . فقد تعرّض فيه الكاتب للنظريّات التي قيلت قبله في الإعجاز ونقدها ثم صور حال أهل عصره من حيث عقيدتهم في الديّن وفي إعجاز القرآن وبلاغته بصورة خاصّة ، وحذر من ضعف الديّن وفكرة الإعجاز في النّفوس . ولما كان للكتاب شأن كبير في تاريخ الفكرة فإني أرى حاجة ماسيّة إلى تلخيص الأفكار والآراء المهميّة التي وردت فيه لا سيّما وأن المؤلّفين بعده قد احتذوا في الغالب مثاله في التنّاليف . ويتلخّص ما أورده فيما يلى :

1 ً ـ أن القرآن في نفسه حجة للنبوة ومعجزة ، وأن الذهاب عنها كالذهاب عن الضروريّات والشك في المشاهدات ، ويورد من القرآن ما يؤيّده في هذا المعنى . وهي حجّة عامّة سبقه إليها غيره من المتكلّمين .

٢ ـ يذكر ما حداه على تأليف كتابه من طعن الملاحدة في القرآن وتسويته بالشعر وتقصير العلماء في الدّفاع عن الإعجاز بكتب كافية ، ممّا جعل النّاس يظنون أنه لا مؤيّد لهذه الفكرة .

" \_ يذكر أن الجاحظ سبق إلى وضع كتاب في نظم القرآن ولكنّه غير كاف لأنّه لم يزد فيه على ما قال المتكلّمون قبله ، ولم يكشف عمّا يلتبس في أكثر هذا المعنى . ولكنّه لا يذكر كتب الواسطي والرّمّاني والخطّابي الذين سبقوه .

٤ - كان الرأي السائد في عصره أن القرآن معجز لمعاصري النبي من العرب

دون سواهم ، وهو يقول بأنّه معجز ٌلكل عصرٍ ، ويكفي أن نقارنه بغيره من الكلام في كلّ عصر لنتبيّن فضله في ذلك ( ص ٣ ــ ٥ من كتابه الإعجاز ) .

هذا المعنى ، ويذكر أثر القرآن في نفوس سامعيه ، ويستشهد بآيات من القرآن في هذا المعنى ، ويذكر أنه لا تثبت على عدم إعجازه حجة "، وأن القرآن تحد أى العرب على هو من لسانهم العربي ولم يأت ِ بأعجمي (ص 7 من الكتاب المذكور).

7 – القرآن وحده معجز "ببلاغته من بين الكتب المنزلة لأن " نظمها ليس معجزاً وإعجازها من ناحية إخبارها عن الغيوب فقط، وإعجاز القرآن ببيانه ينوب مناب سماع الكلام من القديمسبحانه . والنبي يعلم أن ما يوحى إليه كلام الله على طريق الاستدلال ، وكذلك نحن نعلم ما نقرؤه من هذا على وجه الاستدلال .

٧ - إذا ثبت أن القرآن معجز وأن الحلق لا يقدرون عليه، ثبت أن الذي أتى به غير هم ، وأنه إنما يختص بالقدرة عليه من يختص بالقدرة عليهم، وأنه صدق وتلتقي هذه النقطة مع الأولى (ص ٩ و ١٠ منه).

٨ ـــ الدّ ليل على أن العرب لم يأتوا بمثله ، النقل المتواتر الذي يقعُ به العلم الضروري .
 ويرُد على من يقولون بأن العرب ربما لم يعلموا أن النبي تعد اهم وأن النبي كم آيات التحد ي عنهم ، ويسعى ليثبت أن النبي قد بلتغهم إيّاها وأن في القرآن ما يدل على أنهم ردّوا على التحدي بتهمة أن القرآن مخلوق .

٩ - يورد 'آيات بجمل بها أقوال المشركين في القرآن، وآيات تدل على أنهم
 كانوا بجادلون ( ص ١١ ) .

١٠ - يحتج بأنته لو كان في استطاعة العرب يومئذ الإتيان بمثله لقد موه من أشعارهم ونثرهم وقارنوه بالقرآن ، ولكنتهم لم يفعلوا ذلك .

11 ً ــ يدرك إعجاز القرآن من كان متناهياً في معرفة وجوه الخطاب وطرق البلاغة ،ويذكر (ص ١٤) قصَّة عتبة بن ربيعة حينما سمع النبيَّ يقرأُ سورة السجدة وقصّة أبي سفيان حين جاء النبيَّ مسلماً .

17 \_ يرد على القائلين بالصرفة ويقول لو كان الأمرُ كذلك لرأينا مثله في نظم أهل الجاهليّة أو من بعدهم ، وإنما إعجازه لشيءٍ فيه من حُسن النّظم والبلاغة ولو كان الإعجاز بالصرفة لم يكن القرآنُ معجزاً، بل المنع هو الذي يكون معجزاً (ص 10).

17 \_ يذكر جملة أقوال لمن شكّوا في إعجاز القرآن أوردها صاحبُ الإتقان ويذكر قولَ القائلين بأنه لا فرق بين كلام البشر وكلام الله تعالى في هذا الباب وأنّه يصحّ من كلّ منهما على حدّ واحد . ( ص ١٧ إعجاز القرآن للباقلاً في ) .

1٤ ً ــ يذكر أنَّ علَّة إعجاز القرآن البيانيّ التفاوت العظيم في النَّظم ( ص ١٧ ) الموجود في اللّغة العربيّة دون غيرها ، لأنها محتملة لوجوه ٍ من التلوّن في التعبير وفي دلالة الكلمات والترادف لا توجد في غيرها .

10 \_\_ يذكر أن تعضهم قال بمعارضة ابن المقفّع للقرآن ، ويقول : إن كتابه (الدرَّة اليتيمة) ليس فيه فضل لابن المقفّع ، والحرِكم فيه لأسلافه ، ثم يذكر أنّه استحيى لنفسه ومزَّقها (ص ١٧).

17 - يتعرَّضُ للإعجاز على طريقة علماء الكلام ، فيتساءل : أكان ذلك لأنه حكاية "عن الكلام القديم أو لأنه تعبير" (عبارة) عنه أو لأنه قديم في نفسه . ويقول في الرَّدِّ على ذلك : لسنا نقول بأنَّ الحرو فَ قديمة "ولا بأنّه حكاية عن الكلام القديم فيكون رأيه إذن أنّه تعبير "عن الكلام القديم .

1۷ ً \_ يقول: ادَّ عى جماعة ' أنّه شعرٌ ، ومن الملحدة من زعم أنَّ فيه شعراً ، ومن أهل الملّة مَن يقول: إنّه كلام مسجّع إلا أنّه أفصح ممّا اعتادوه من أسجاعهم ، ومنهم مَن يدَّ عي أنّه كلام موزون فلا يخرج ذلك عن أصناف ما يتعارفونه من الخطاب .

1٨ ً ــ يذكر أن ممّن ذهب إلى أن القرآن غير معجز : النظام وعبّاد بن سليمان وهشاماً القرظي (ص ١٦). ونحن نعلم أنهم يقولون بالصّرفة لا بعدم إعجازه مطلقاً.

19 ما البديع ليس سبباً في الإعجاز لأنه كثيرٌ في شعر أبي تمّام وفي استطاعة البشر أن يحذقوه . ( الصفحة والكتاب نفسهما ) .

الباقلاً في يدعو للنظر في نصوص القرآن باطلاعه على عجز العرب عنه . ونرى الباقلاً في يدعو للنظر في نصوص القرآن وغيره من ضروب الكلام في اللغة العربية لمعرفة الفرق بينهما . وهنا يقول : إنه ليس في وسع من لا يعرف العربية ولا من تعلمها ولكن لم يصل فيها إلى درجة العلم العميق بالنواحي الدَّقيقة أن يحكم في هذه المسألة ، ولكن يجب أن يعتمد على من "يستطيع التفريق بين الأسلوب العادي والأسلوب المعجز . ثم عقارن الباقلا في بين القرآن ورسائل للنبي ليبين فرق ما بينهما في البلاغة وأن النبي عاجز عن مثل القرآن ، وهذا يتُشبت أنه من لدن الله ، ثم عقارن بين وأقوال الصحابة وغيرهم من المتقد مين وبين القرآن فيثبت عجزهم عن مثل أسلوب ثم يبين سخف كلام مسيلمة وسجاح ثم يتناول الأشعار ليقارن بينها وبين القرآن وليقول : إن الشعر دون النثر في جودة الأسلوب لأنه مقيد بالوزن والقافية ، وأن ليس هناك داع إلى مقارنة الشعر بالقرآن ، لأن أسلوب الشعر دون أسلوب النثر وغي نخالفه في هذا الرأي – ثم يذكر أنه إنما لجأ إلى مقارنة الشعر بالقرآن لأن قوماً من الجهال يقار نونهما .

ثم يقارن معلقة امرىء القيس أحسن شعرائهم بالقرآن ، ويبين ما في الاثنين من جمال وما في المعلقة من عيوب ويترك الحكم في هذا الأمر لكل من كان عنده ذوق من الذوق الفني . ثم يقارن شعراء عصره بالقرآن، فقد يد عي أحد هم أنه أشعر من امرىء القيس زوراً وبهتاناً . ونحن نخالفه أيضاً في تقديم شعر الأوائل . وقد استغرقت هذه المقارنات نحو نصف الكتاب وينظر بعد ذلك إلى أشياء صغيرة تتلخص فيما يلى :

١ = هل إعجاز القرآن واضح بنفسه ؟ ٢ = ما هو سبب إعجاز القرآن ؟
 ٣ = على أي سند يقوم ؟ ٤ = مسألة التحدي . ٥ = المدلول الصحيح لكلمة

معجز . ٦ ـ لماذا لا يصحّ أن يقال : إنَّ القرآن من تأليف النَّبيّ .

ثم ً يذكر شؤوناً أخرى تتعلّق بالإعجاز ، ويأتي بقسم منفصل عن البحث يأتي فيه بأنواع مختلفة من الكلام وأمثلة لها من القرآن، ويقول في جملة ما يقول: إن ً الكتابة في هذا الموضوع خطيرة وإنه ليس في مقدور بشر أن يحصر نواحي الجمال الموجود في القرآن.

" الحسن الأشعري وعامّة أصحابه في أنَّ أقلّ المعجز أصغرُ سورة ، وقول من شرط أبي الحسن الأشعري وعامّة أصحابه في أنَّ أقلّ المعجز أصغرُ سورة ، وقول من شرط الآيات الكثيرة في القدر المعجز ، ونراه يوافق على رأي الأشعري في أنَّ مقدار المعجز هو أصغرُ سورة ، ويقول: إنَّ تحدي القرآ نبقوله « فليأتوا بحديث مثله » لايخالفُ هذا ، لأنَّ الحديث التام لا تتحصّل حكايته في أقل من كلمات سورة قصيرة ، ولأنه يحتمل أن يكون المراد بحديث مثله القبيل دون التفصيل .

٢٢ ً – تتَلَخَص وجوه إعجاز القرآن في رأي الباقلاً في ثلاثة براهين، وهو مخالف رأي الصرفة . وهذه البراهين الثلاثة هي نها بعد من الصرفة .

آ ــ احتواء القرآن على تنبئواتٍ عن المستقبل، وهذا خارجٌ عن قدرة البشر .

بــ كون النبيّ كان أُمِّيّاً أَمرٌ مسلّم به ، وهو لم يطلّع على كتب الأقدمين وقصصهم وتراجمهم ، ومع هذا فقد ذكر الحوادث الماضية منذ خلق آ دم حتى زمنه فليس من منصرفٍ عن القول بأنّه تلقيّى كل هذا رأساً من الله عن طريق الوحي .

ج ــ القرآن يتجاوز قدرة َ البشر في النَّظم والأسلوب والبلاغة .

وهذا ما ذكره مَن تقدَّموه ويرجع إليه فضل التَّفصيل فيه، وهو قد اعتنى بالتوسّع في البرهان الثالث فذكر الأمور الآتية :

١ - أُسلوب القرآن على اختلاف أشكاله خارجٌ عن الأساليب المعروفة وخاص به.
 ٢ - لم يوجد عند العرب أثرٌ أدبيٌ يجاري القرآن في بلاغته بحيث يحفظ فيــه

جمال الأسلوب ويكون في طوله بقدر القرآ ن .

" عرض القرآن لموضوعات شتّى في الحكم والأوامر والنواهي ، والوعد والوعيد والقصص ، فأجاد في كلّ ما جاء به حتى لا يقارن به أحسن الأشعار والحطب. وإنما ميجيد الشعراءُ والحطباء في نوع منها وقد أجاد القرآنُ فيها كلّها .

٤ ـــ نرى أن أقسام الكلام تتفاوت في كتابة أحسن الأدباء حتى إذا كتبوا في موضوع واحد ، وبخاصة عندما ينتقلون من فكرة إلى أخرى ، ونرى القرآن على خلاف ذلك يجمع النواحي المختلفة فيبرزها بطريقة تظهر فيها أنها وحدة منسجمة .

ه ً \_ أُسلوب القرآن ليس أعلى من أُسلوب الإنس فقط بل من أُسلوب الجن ً أيضاً ، ويقول بهذا الصَّدد: ربما قال بعض ُ النّاس: كيف نحكم بهذا فليس إلا مجرَّد ادّعاء ، لأنّه ليس بين أيدينا كلامهم ؟ فيقال: نحن متأكّدون على الأقلّ من أُسلوب الكلام الذي ينسبه العرب إلى الجن ً .

7 \_ أساليب الأداء المختلفة الموجودة في كلام العرب من بسط وإيجاز ، وجمع وتفريق ، واستعارة وتصريح ، موجودة في القرآن ، وهي في القرآن أعلى من تلك إذا قورنت بها .

٧ً ــ تأليف كلام في رأي جديد أصعب من تأليف كلمات في رأي مألوف والقرآنُ يعبّر عن أفكار جديدة بطريقة تفوقُ قدرة البشر .

مُ تَ تظهر جودة نظم القرآن وسمو بلاغته إذا أخذت كلمة منه واستعملتها في كلام آخر شعر أو نثر فهي تسترعي انتباه القارىء والسامع ، وقد يدمج البلغاء الجملة من القرآن في كلامهم فتأتي فيه كالجواهر والحلي .

وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّ

إلى حروف حلقية وغير حلقية، ومهموسة ومجهورة، ومطبقة ومنفتحة، وشديدة وغير شديدة ، وعدد الحروف المستعمل في هذه البدايات من كل فوع من هذه الأنواع هو نصف عدد النوع ، فهذا التصنيف في كل هذه الأصناف دليل على معرفة أمور المستقبل معرفة لا يتأتى صدورها إلا من الله .

القرآن سهلة ومدلولاتها تُفهم على أيسر وجه ولا تتخلّلها كلمات أو تراكيب عويصة ، ومع ذلك فليس في الإمكان مجاراة أُسلوبه .

وخص الباقلاني بقية كتابه بالتوسع في هذه الأمور ، يوردها منظمة حسنة التسلسل والتنظيم، قوية الارتباط ، والكتاب يُعد بحق الحلقة الوسطى في سلسلة الأبحاث التي تسعى لإثبات إعجاز القرآن . والتصانيف الأخرى التي تحمل أفكار سابقيه تنتهي إليه ثم تتفرع منه في شعب مختلفة .

وتتبين من تلخيصنا له قيمته وشمول بحثه وإلمامه بما قيل حتى زمنه وتناوله لأكثر الآراء بالنقد ، ويظهر لك من مقارنة المؤلّف بين ما ينسبه العرب إلى الجن من أقوال وبين القرآن ، ثم من قوله بفكرة التنصيف في حروف أوائل السّور،أنه يتناول الأمور أحياناً تناولاً سطحياً لا نوافقه عليه ، لأنّه بعيد عن الرّوح العلمية التي لا تثبت لها مثل هذه الآراء ، وتدرك أنّ النظريّات الإسلامية في الإعجاز قد أخذت في نهاية القرن الرابع وبداية الحامس نوعاً من الاستقرار سرى على الأعصر التالية فإنّ علم الكلام كان قد تكامل في هذا الوقت، وجهود المتكلمين المتأخرين انتهت إلى هذا البناء الذي تم وضعهم

يتتقد الرّافعي كتاب الباقلا آني (ص ١٥٥ إعجاز القرآن للرّافعي)، برغم اعترافه بعظم شأنه، بما انتقد به الباقلا آني الجاحظ فيقول: (على أن ً كتاب الباقلا آني وإن كان فيه الجيّد الكثير وكان الرّجل قد هذ به وصفاه وتصنّع له ، إلا أنه لم يملك فيه بادرة عابها هو من غيره ، ولم يتحاش وجها من التأليف لم يرضه من سواه) وخرج كتابه كما قال هو في كتاب الجاحظ: (فلم يكشف عما يلتبس في أكثر هذا المعنى



ومرجع الإعجاز فيه إلى الكلام وإلى شيء من المعارضة البيانية بين جنس وجنس من القول . . . واستراح إلى النقل) وهو من القول . . . وقد حشر إليه أمثلة من كل قبيل . . . واستراح إلى النقل) وهو يذكر أنه لم يقم بما أخذ على نفسه القيام به ، ولكنه لا ينكر قيمة الكتاب من حيث وفاؤه بما قصد إليه من أمتهات المسائل .

ابن سراقة:

م ويأتي ابن سراقة ( ٤١٠ ه ) فيؤلّف كتاباً في الإعجاز ليس له أثر الآن وإنما ذكره حاجي خليفة صاحب كشف الظّنون بين كتب الإعجاز، وقال: إنه في الإعجاز من حيث الأعداد ، ذكر فيه من واحد إلى ألوف، ولاندري ما يقصد بهذه العبارة المقتضبة ( من حيث الأعداد من واحد إلى ألوف ) وقد تساءل الرّافعي أيضاً عن المقصود منها وحار في تعليلها .

وذكر السيوطي رأي ابن سراقة في الإعجاز فقال (الإتقان للسيوطي ص ١٩٨): وقال ابن سراقة : ( اختلف أهل العلم في وجه إعجاز القرآن فذكروا في ذلك وجوها كثيرة ، كلّهاحكمة وصواب ، وما بلغوا في وجوه إعجازه جزءاً واحداً من عشر معشاره ) ثم عدد أقوال النّاس المختلفة في الإعجاز، وأكثرها يتعلّق بالبلاغة والفصاحة والنظم بصورة عامّة ومعاني القرآن والغيب .

ونحن نرى من عبارة ابن سراقة : ( فذكروا في ذلك وجوهاً كثيرة ً كلها حكمة وصواب ) أو نستطيع أن نستنتج أنه كان يرى أن القرآن معجز بكل ما فيه فكل وجهات النظر والنواحي المختلفة التي قيلت في إعجازه صحيحة ، وهولا يمحص الآراء المختلفة فيأخذ ببعضها وينأى عن بعض،وفيها المتناقض كالقول بالصرفة والقول بالإعجاز البياني ، فكلتها عنده حكمة وصواب أو - كما يقولون - ( خير وبركة ) .

# ٨ ً \_ ابن حزم الأندلسي:

ويتكلُّم ابن حزم الأندلسي المتكلُّم في كتابه ( الفصل في الملِلَل والنِّحَل ) عن

الإعجاز فيذكر أقوالاً عدَّةً من مسائله ويردّ عليها ، ثمَّ يذكر رأيه فيها وفي وجه الإعجاز ، ويتلخّص ما أورده في أُمورٍ :

اً \_ ذكر رأي الأشعري في أنَّ المعجز هو القديم الذي لم يزل مع الله تعالى ورد ورد وأيه لأنَّ الإعجاز يبطل حينئذ ، فلا يمكن تحد ي النّاس بشيء لم يروه ويرجع قول الجمهور في أنَّ المعجز هو الذي بأيدينا .

٢ — يتعرّض لزمن الإعجاز هل يقف عند حياة الرّسول ، كما يقول بعض أهل الكلام الذين يرون أنّه لو عورض في زمنهم لما بطلت المعجزة ، لأنها إنما قامت الحجّة بها زمن النبيّ بعجز العرب عن معارضته ، أو إنّه باق إلى يوم القيامة كما يقول جمهور أهل الإسلام وينُفهم من كلامه أنّه يرجّح رأي الجمهور .

٣ \_ يذكر المعجز من القرآن فيقول: إن َقوماً يرون أن َ المعجز منه نظمه ، وقوماً يرون أنّه إخباره بالغيوب ، وإن َ سائر أهل الإسلام قالوا : كلا الأمرين معجز ُ نظمه وإخباره بالغيوب .

والقول بالصرفة ، وهو يرفض الرأي الأول لأنه لو كان في أعلى مراتب البلاغة والقول بالصرفة ، وهو يرفض الرأي الأول لأنه لو كان في أعلى درجات البلاغة لكان لا حجة فيه ، لأن هذا يكون في كل من كان في أعلى طبقة ، وأما آيات الأنبياء فخارجة عن المعهود ، وبأن الله لا يُسأل عما يفعل ولا يُقال له: لم عجزت بهذا النظم دون غيره ، ولأنه يلزم من ذلك أن يُنزل الله القرآن في جميع اللغات ليكون معجزاً للأعاجم إعجازه للعرب ، لأن العجم لا يعرفون إعجاز القرآن الكون معجزاً للأعاجم ويبدو من خلال تناوله الموضوع أنه يؤيد الثاني إلى جانب قوله بأن القرآن معجز لأنه قرآن ، فهو ينقد من يستشهدون ببعض الآيات دون بعض بأن القرآن كا يه «ولكم في القصاص حياة » [البقرة: ١٧٩] فيقول: إنهم لاحجة لمهم فيها لأنها إما تكون وحدها معجزة ، ويكون باقي القرآن غير معجز ، وإما أن يكون كله معجزاً فيكون الاستشهاد بها دون سواها موهماً بأنه ليس كله معجزاً ، ثم كله معجزاً ، ثم السبة المنه المعجزاً ، ثم المعجزاً ويكون الاستشهاد بها دون سواها موهماً بأنه ليس كله معجزاً ، ثم المعجزاً ويكون الاستشهاد بها دون سواها موهماً بأنه ليس كله معجزاً ، ثم المعجزاً ويكون الاستشهاد بها دون سواها موهماً بأنه ليس كله معجزاً ، ثم المعون المعجزاً ويكون الاستشهاد بها دون سواها موهماً بأنه ليس كله معجزاً ، ثم المعون المعون المعون الاستشهاد بها دون سواها موهماً بأنه ليس كله معجزاً ، ثم المعون المع

وهو يعتقد ُ بأن القرآن في أعلى درجات البلاغة من حيث إن الله قد بلغ به ما أراد ، فهو في هذا المعنى في الغاية التي لا شيء أبلغ منها وليس هو في أعلى درج البلاغة في كلام المخلوقين لأنه ليس من نوع كلامهم ، لا من أعلاه ولا من أدناه ولا من متوسطه ، ويرى القرآن معجزاً لأنه كلام والله تعالى، والبرهان على ذلك أنه استعمل الحروف المقطعة في أوائل السور فلم ينل ذلك من بلاغته ، ولو استعمل رجل ذلك لعيب عليه لأنه خارج عن البلاغة المعهودة ، ويعقب على ذلك بما يُفهم منه أنه يقول بالصرفة فيقول : فصح أنه ليس من نوع بلاغة الناس أصلا وأن الله تعالى منع الحلق من مثله وكساه الإعجاز وسلبه جميع كلام الحلق . ثم يذكر أن القرآن حكى كلام المخلوقون فكان معجزاً ، لأنه ورد في القرآن وصار قرآناً وليس معجزاً في كلام المخلوقين .

• القرآن كلّه قليلُه وكثيرُه معجزٌ في رأيه ولذلك يخطِّى ُ رأي الأشعريّة القائل بأن اقل المعجز مقدار أصغر سورة ، محتجيّن بقوله تعالى : « فأتوا بسُورة من مثلِه » [البقرة: ٢٣] بأن الله لم يقل أبأن ما هو أقل من السّورة ليس معجزاً ويذكر أن سائر أهل الإسلام على هذا الرّأي ، ويقول : ( ولا يختلف اثنان في أن كل شيء من القرآن معجز ) .

ويفصل في نقد من يجعلون أقل المعجز مقدار سورة ، فيتساءل عن المقصود بالسُّورة ما هو ؟ عدد آياتها أو عدد كلماتها أو عدد حروفها ، فإذا كان المعجز سورةً كاملةً كانت سورة البقرة إلاآية منها غير معجزة، وإن قالوا :مقدار السورة آيات وأقلُّها ثلاث كانت آيةالدين غير معجزة وكان «والفجرِ، وليال عشرِ، والشُّفع ِ والوترِ» [الفجر: ١-٣]معجز أمثل سورة البقرة وكان «والضُّحي، والفجرِ، والعصرِ»معجزاً فإنقالوا: هن متفرّقات فلا يكون فيهن اعجازسقط الإعجازعن ألف آية متفرقة وإمكان المجيء بمثلها ، وذلك يبطل الإعجاز عن القرآن وكان « ولكم ْ في القصاص ِ حياة " "[البقرة: ١٧٩] غير معجزِ وهذا نقض لقولهم إنَّه في أعلى درجات البلاغة، وإن قالوا: إنَّ المقصود بذلك عدد الكلمات أو عدد الحروف بطل احتجاجهم لقوله تعالى: « فأتو ابسورة مِن مثليه » [البقرة: ٢٣] لأنهم جعلوا معجز أماليسسورة و لم يقل تعالى مقدار سورة وبذلك يلوحُ تمويههم، ثمَّ يناقض ابن حزم قول من يقول: إنَّ المعجز عدد السُّورة حروفاً بنفس الطَّريقة ويردَّه ويتابع المناقشة فيقول : إذا كانت الآية منه أو الآيتان غير معجزة وكانت مقدوراً على مثليها ، فكلَّ القرآن يكون حينئذ مقدوراً على مثله وهذا كفرٌ ، فإن قالوا : إذا صارت ثلاث آياتِ صار غير مقدورِ عليها ، قيلَ لهم : هذا غير قولكم: إنَّ إعجازه هو من طريق البلاغة لأنَّ طريق البلاغة في الآية مثله في الثالاث .

وخلاصة رأيه أن القرآن معجز لأنه قرآن فكل كلمة فيه معجزة وكل حرف فيه معجزة وكل حرف فيه معجز إذا عد من القرآن ، فإذا لم يعد منه لم يكن معجزاً ، كما لو ذكرت في خبر على أنها ليست قرآناً ، وأن القرآن استعمل أشياء تخالف البلاغة فيما لو كانت في كلام الناس وعد ت فيه معجزة ، مثل إدخاله معنى دخيلاً بين معنيين لا يكون بينهما في العادة .

وعلى هذا فإنَّ ابن حزم لا يرى القرآن معجزاً ببلاغته، وأنَّ في استطاعة النّاس أن يأتوا بمثلبه بلاغةً ، مع اعترافه بأنّه في أعلى طبقات البلاغة . ونراه من جهة

ثانية يخالف طريقة المتكلّمين ، فهم يجعلون إعجاز القرآن وسيلة إلى إثبات أنه منزل من عند الله وإثبات النبوّة ، وهو يعكس الأمر فيجعله معجزاً لأنه كلام الله وقد سبقه إلى هذا بندار الفارسيّ فيما رواه التوحيدي ( الإتقان للسيوطي ، فصل الإعجاز ج ٢ ص ١٩٨ – ٢١٢) . ومن مميّزات ابن حزم أنّه يستعمل حججاً قويتة في الردّ على من يقولون بالإعجاز البلاغيّ . وأرى أنّه عرض رأيه عرضاً حسناً قويتاً وإن كنتُ أرى أنّ القرآن يمتاز في جملة ما يمتاز به بأنّه في الدّرجة العليا من البلاغة .

### ٩ ً \_ الخفاجي :

وممن له رأيٌ في الإعجاز في هذا العصر ابن سنان الخفاجي الحلبيّ ( ٤٦٦ ه ) وقد أورد آراءه في الإعجاز في كتاب ( سرّ الفصاحة ) في علوم البيان، وهو يرى فيه أنّ علم الفصاحة ضروريّ للأديب ليحسن قول الكلام ونقده . ( سرّ الفصاحة للخفاجي ص ٣ و ٤) كما أنّه ضروريّ للعلوم الشرعيّة لأن المعجز الدال على نبوّه محمد هو القرآن، ويقول : إن هناك قولين في الحلاف الظاهر فيما به كان القرآن معجزاً ، القول الأوّل : خرق العادة بفصاحته، وعلم الفصاحة ضروريّ للقائل بهذا حتى يعلم بيم خرق العادة . والقول الثاني : هوأنّه معجز بصرف العرب عن معارضة مع أنها في مقدورهم ومن جنس فصاحتهم ، وهو يرى أن مسيلمة لم يأت بما يصح أن يُسمى معارضة للقرآن ؛ لأن كلامة خال من الفصاحة التي وقع التحدي بها في الأسلوب المخصوص .

وهو يذكر تقسيم الرّمّاني لتأليف الكلام إلى ثلاثة أضرب: متنافر ومتلائم في الطبقة الوسطى ومتلائم في الطبقة العليا ، وينكر عليه هذه القسمة ويجعلها قسمين متنافراً ومتلائماً ، ويذكر أن عض المتلائم أكثر تلاؤماً من بعض، كما يخالفه في قوله بأن القرآن متلائم في الطبقة العليا وغيره في الطبقة الوسطى ، وهو يعني بذلك جميع كلام العرب فليس الأمر على ذلك . ويرى أنه لا فرق بين القرآن وبين فصيح الكلام المختار في ناحية الفصاحة وأن في كلام العرب ما يضاهي القرآن في تأليفه ، وهو

ينكر على الرّمّاني لجوءه إلى هذه الحجّة ليثبت للقرآن الإعجاز . والوجه الصّحيح عنده هو الصّرفة وفي هذا يقول : (وإذا عدنا إلى التحقيق وجدنا وجه إعجاز القرآن صرف العرب عن معارضته بأن سلبوا العلوم التي بها كانوا يتمكّنون من المعارضة في وقت مرامهم ذلك )وهو نفس رأي الشريف المرتضى في الصّرفة الذي قلنا إنّه يخالف رأي النّظام قليلاً .

ويكمل الرّد على رأي الرّماني بأن القرآن يتألّف من ألفاظ مفردة جاءت في كلام العرب ، سواء إذا ادّعى أن القرآن في اللـ رجة العليا أو في اللـ رجة الوسطى منها ، ولا يرى للقرآن ميـ ق من حيث تلاؤم الكلم ، ويورد ورأيه الحاص في تنافر اللفظ فيقول : قد يحصل من تقارب مخارج الحروف كما يحصل من تباعد مخارجها ويضرب لذلك أمثلة عدة .

وينكر الخفاجي قول القائلين بأن كل أقسام القرآن معجزة ومتساوية في الفصاحة ويقول: إن بعض القرآن أفصح من بعض ، ويقد م أمثلة مؤيدة لرأيه عدة آيات ثم عثل لرأيه هذا بقوله متسائلا : (وليت شعري، أي فرق بين أن يخلق الله وجهين أحدهما أحسن وأصبح من الآخر ، وبين أن يحدث كلامين أحدهما أبلغ وأفصح وهل يفرق بينهما إلا مقترح).

ولا يرى مانعاً من أن يكون بعضه أفصح من بعض، لأن التوراة والإنجيل والرسور وهي كلام الله له لم تكن معجزة للحرقها العادة بالفصاحة، ويقول: إنما منعهم عن القول بهذا أنهم جعلوا إعجازه في خرق العادة بفصاحته ، فكيف يكون بعضه أفصح من بعض . وهو ينقض رأيهم هذا بأنه لا مانع حتى في هذه الحالة من أن تتفاوت المعجزات في العظم ، ويرجع إلى القول بأن إعجاز القرآن إنما هو بالصرفة وليس ببلوغ الغاية في الفصاحة .

وخلاصة ما أتمَى به الخفاجي أنه لا يرى فصاحة القرآن كافية للبرهان على إعجازه ، ويقول بالصرفة على طريقة المرتضى ، ويرى أن تعض القرآن أفصح من

بعض ،وهذا الرأي الأخير صحيح في اعتقادي،وقدذهب إليه ابن حزم كما رأينا حين عرض رأيه (١) .

#### ١٠ - عبد القاهر الجرجاني:

ويأتي عبد القاهر الجرجاني فيتزعم نظرية النظم في إعجاز القرآن. فقد فصلً فيها وعرضها عرضاً مستفيضاً وانتقل بها من حير الألفاظ إلى حير المعاني. وهو متكلم وأديب. ويعتقد كثيرون بأنه أوّل من ألّف في علم البلاغة. والجرجاني أوّل من نظم الأفكار التي كانت في هذا الموضوع وأبرزها في قالب علمي . وكتابه دلائل الإعجاز دليل على أن البلاغة في شكلها العلمي ظهرت من فكرة إعجاز القرآن. فهو إنما كتبه إذن لغرض ديني . ويناقش عبد القاهر مسائل في البلاغة والنحو ويقول بأنه لا يستطيع أحد أن يعرف إعجاز القرآن حتى يحسن تمييز أنواع النظم المختلفة ويحسن فهمها . وقد ألنّف الجرجاني كتاباً آخر في البلاغة هو كتاب (أسرار البلاغة ) . وبه يتم ما بدأه في دلائل الإعجاز ، إلا أنه يهم بصفة خاصة في بيان قيمة البلاغة وسرها من الوجهة النفسية من حيث مراعاة وقع الكلام في النفس ، ومن حيث مراعاة أحس الطرق لإفهام النفس الإنسانية ما يريد أن يؤديه المتكلم .

وقد سبق أن ذكرتُ أثناء عرض آراء الحطّابي أنَّ للجرجاني شرحين على كتاب الحطّابي ﴿ كِهِيراً سمّاه المعتضد وصغيراً، وأنهما كانا مقدمة لوضع كتابيه المشهورين: دلائل الإعجاز، وأسرار البلاغة.

ويمكن تلخيص آراء الجرجاني بما يلي :

المربر القوم إعجاز القرآن في رأيه على الأغراض الأدبية المقصودة في وضع الكلام من حيث معانيها العامة ، كوصف الكريم بأنّه كالبحر،أو وصفة بالكرم بصورة مجرّدة ، بل بالصورة الجميلة التي تنقل المغنى من السذاجة إلى الحلية في التعبير

<sup>(</sup>١) وأكثر العلماء لم يروا هذا الرأي . على أني أرى كذلك أن كل جملة في القرآن معجزة في موضوعها لمن يحاول معارضتها ، وممن أورد رأي الخفاجي ياقوت الحموي في معجم الأدباء ( جـ ٣ : ١٣٩ ) .

والجمال في الأداء وحسن العرض للمعنى ٤٠ ) من كتابه شأن خفّة الحر جمالاً وخلابةً ، فيحسن فيه التصوير ، ويشر إلى الإعجاز .

أساليب النظم البلاغية من تقديم وتأخير واستعارة النظم والإعجاز فيه مسلم والبيان والبديع . وليس الكلام عنده معجزاً لأنه حكمة . وليس الإعجاز أيضاً في تلاؤم الألفاظ مفردة أو مركبة ( دلائل الإعجاز ص ١٩٦ )، فإنهاموجودة كذلك في كثير من كلام العرب وإنما هو في حسن النظم أوهو يرى النظم قائماً على مراعاة التلاؤم بين معاني الكلمات المفردة تلاؤماً يساعد على أداء المعنى العام المقصود بجمال وقوة يهويم نظم هذه المعاني نظماً متلائماً بالاستعانة بعلم النحو في معناه الواسع في مفهوم عبد القاهر ، وهو يشمل علمي النحو والبلاغة كدفنحن لا نقدم ونؤخر في الكلام أو نقوم بعمل فيه فنستعمل المعاني والقواعد النحوية إلا لتخدم المعنى وتحسن سبكه ، فتجيد التلاؤم بين معاني الألفاظ . فالنحو بمعناه الواسع إذن خادم لنظم المعاني وليس خادماً للألفاظ ( ص ٣٥ من دلائل الإعجاز ) ورضها ، والرد على مخالفيها ونقض ما سواها ، وقد أحسن في عرضها كل الإحسان ، وإن كان قد أهمل ناحية موسيقا الألفاظ وفصاحتها مفردة ومركبة إهمالاً لا يغتفر له ، ولعله إنما بالغ في نصرة المعاني لمبالغة عبره في نصرة الألفاظ بمجرد رد الفعل النفسي الذي يقابل المبالغة مثلها ، أو أشد منها تعاكسها في الاتجاه .

٢ - يذكر عبد القاهر أن النبي قد تحدى العرب الذين عرفوا المقصود من هذا التحدي ولكنتهم عجزوا عنه .

" ليس الإعجاز بمعاني الكلمات المفردة وإنما هو باجتماعها منظومة لتؤدي معنى شاملاً كما قلنا ، وليس كذلك في الموازنة بين كلمات وكلمات القرآن حركة وسكوناً وإلا كان مسيلمة وقد قلد القرآن .

٤ً – ليس إعجاز القرآن في مراعاة القواطع والفواصل ، فليس ذلك بأصعب

#### 10 عبد القاهر الجرجاني · في ) ·

• سيدكر فو البحاحظ (ص ٢٩٨ من الكتاب المذكور) الذي يُستفاد منه أن العرب أدركوا بالحدس وفي سريرة نفوسهم بلاغة القرآن ، وعجزوا عن مجاراتها . ثم يقول الجرجاني: إن العرب لم يفهموا من الإعجاز الفواصل والسكنات والحركات بدليل أنهم لما قارنوا بين : « ولكم في القصاص حياة يا أولي الألباب » وبين (قتل البعض إحياء للجميع ) لم ينظروا إلى ذلك بل إلى بلاغة المعنى . وأنا أشك في أن هذه المقارنة قد حصلت فعلا زمن النبي ، وأميل إلى أنها حصلت بعده بزمن طويل في عهد الترجمة ، وإلى أن الجملة الأخيرة (قتل البعض إحياء للجميع ) قد ترجمت عن كتب أجنبية .

٦ - يشنع على القائلين بالصرفة (ص ٢٩٩ من الكتاب نفسه) وينقض رأيهم بأنه إذا كان الأمر كذلك فلماذا بهرهم القرآن إذن . أو ليست دهشتهم لشيء وجدوه فيه غريباً وفوق طاقتهم ؟

٧ – لا يمكن أن يكون الإعجاز في الاستعارة وما يتعلق بالبديع ، لأنها ليست موجودة في كل آيات القرآن ، وهو يسير في هذا على غرار القاضي الباقلا أني .

٨ – ينعى عبد القاهر على من يجعل الإعجاز في استعمال غريب الألفاظ، كما ينعى على من يجعلونه في استعمال الألفاظ السهلة الخالية من الثقل على اللسان ( ص ٣٠٤ من دلائل الإعجاز ) .

٩ – إنما كانت معجزة النبي بلاغة القرآن؛ لأن معجزة كل نبي كانت في الناحية التي اشتهر بها قومه . ( ص ٣٦٥ منه ) .

١٠ – ينكر أن يكون القرآن معجزاً لمجرّد كونه كلام الله – وهو رأي ابن حزم وبندار الفارسي – ( ص ٣٩٨ منه ) .

11 ً ــ لا ينكر في موضع ( ص ٤٠١ ) من كتابه شأن خفّة الحر في فضيلة الكلام وإنما ينكر أن تُجعل وحدها سبيلاً إلى الإعجاز .

17 معدة إدراك البلاغة في النّظم والإعجاز فيه ، والإحساس الرّوحي ، وكثرة الاطلاع على كلام العرب . ( ص ٤١٨ محاث الإعجاز ) .

وهنا لا بدَّ لنا من القول بأنَّ عبد القاهر في كتابيه دلائل الإعجاز وأسرار له كان قدوة من جاء بعده من المؤلَّفين في البلاغة وإعجاز القرآن ببيانه . وأنه . مرن الفكر في جعله الإعجاز في شيءٍ غير محسوس ِتماماً . وليس لنظريته قوّة البرد الرياضي الذي ينفي أو يثبت بالأدلة العقلية المشتركة بين كلّ النّاس. وإنُّها يقو الإعجاز في نظره بالمعاني ويدرك بالذوق . وذلك بوضعه نظريةً مرنة إذا تأمُّلناهـ أدركنا أنها تساعد المؤمن بإعجاز القرآن على دعم إيمانه ولكنَّها لا تقنع المنكر أو الملحد ، وذلك لأنَّ الإقنـاع فيهـا قائمٌ على الذَّوق الأدبيَّ الفنيُّ وعلى شيءٍ من الشعور الديني ، ومحال أن يجد الملحد أو الشاك في القرآن من الرّوعة والجمال ما يجده المؤمن ، وقد يكون كتاب آخر يؤيّد عقيدته وأفكاره أروع عنده من القرآن . ولا يتيسّر أن يتّفق الناس في تقدير الجمال في القول كما أنهم لا يتساوون في تقدير الجمال المدرك بالحسّ . ونرى أنَّ مقاييس الجمال ، حتى ما وضع منها في عصرنا مهما بلغت من الدَّقة ، لا توحَّد أذواق النَّاس . فنظريَّة عبد القاهر إذاً لا تحسم الخلاف وإن كان ما جاء به يبدو مسلماً به في تصوّر الكلام البليغ ، لا سيّما وأنّه قد أحسن عرض نظريته . ونستطيع أن نلمس من كلامه أنه مفكّرٌ استفاد ممّا ذكره سابقوه وما كان مقلَّداً أو جامعاً لآرائهم، بل هو مبتكر، ألبس نظريَّة النَّظم ثوباً قشيباً ونقلها من حيّز الألفاظ إلى حيِّز المعاني . ومع أنَّ قواعد البلاغة التي جاء بهــا ليست بقاطعة ، كما قلنا في حسم النزاع ، فإنها على كلّ حال محاولة جدّية مجدية تساعد على تذوَّق الأدب وفهمه وكتابته ومراعاة الصحَّة والجمال فيه . وقد أفرغ هذه

بعض ، وهذا الرأي الله جاء بعده القاهر من جاء بعده من علماء البلاغة في قوالب جامدة جافة عرض رأيه (١) . لبلاغة عن غايته وأبعدته عن التجديد والابتكار ، وأخضعته للمنطق عرض رأيه (١) . للسفي العقلي وأهملت ما يساعد على تنمية الذوق الأدبي ، كما أنها لم تكمل مسلم عاصروه أو سبقوه .

العرب أدم تكن مهمة السكاكي أوّل من صنّف وبوّب هذا العلم بالشكل الذي نعرفه ثمّ يقوا ، لا اختصار ما جاء به عبد القاهر وتبويبه والاسترسال في إخضاعه للبراهين بدليل يتّة والتأثيرات الفلسفيّة .

( قتل وبالانتهاء من الكلام على عبد القاهر أنتهي من الكلام على من درستُهم ممّن أن من على من درستُهم ممّن أن تفوا في فكرة الإعجاز في هذا العصر وكان لهم بحثُ أو اجتهاد فيها .

#### ي تلخيص ونقد:

إذا أردنا أن نعرض فكرة عامة عن هذا العصر قلنا : إن كثيراً من الباحثين في الإعجاز كانوا مجرد جامعين لآراء من سبقوهم ، أو مقلدين ، وإنه قد ظهر القول بصورة أصرح في نظرية أن القرآن معجز لأنه كلام الله على لسان ابن حزم وظهر قول داعي الدعاة بأن القرآن معجز بما فيه من معاني الحكمة ، ويبدو واضحا في زمن عبد القاهر الجرجاني أن التيار الفكري كان متجها نحو الإعجاز بالألفاظ فخشي من ذلك عبد القاهر على فكرة الإعجاز أن تزول إذا وجد بين الأدباء من يستطيع معارضة هذه الصنعة اللهظية ، فناصر فكرة النظم القائم على تلاؤم المعاني في خدمة الغرض العام المقصود تلاؤماً يُراعى فيه التصوير وحسن التعبير والصياغة . وظهر القول بأن بعض القرآن أفصح من بعض على لسان ابن سنان الخفاجي .

#### القرن السادس

أشهر من تكلم في قضية الإعجاز في هذا العصر متكلمان : أحدهما له أبحاث واسعة في الفلسفة وهو القاضي عياض واسعة في الفلسفة وهو الغزالي ، والثاني مؤلف في السيرة النبوية وهو القاضي عياض ومفسران أحدهما من المعتزلة وهو الزمخشري ، والثاني ابن عطية ، وفيلسوف كان يسعى إلى التوفيق بين الفلسفة اليونانية ومبادىء الدين الإسلامي وهو ابن رشد . وسأتحدث على كل واحد منهم على حدة فيما يلي :

# **1**ً – الغزالي : ﴿

يرى الغزالي أن القرآن مسوق لمعنى واحد وهو دعوة الحلق إلى الله تعالى وصرفهم عن الدنيا إلى الدين ( الإتقان للسيوطي ج ٢ ص ١٩٨ وما بعدها ) ، وكان يذهب إلى أن في القرآن جميع العلوم الدينية والدّنيوية ، وأنها كامنة في مطاويه لا يدركها إلا العالمون ، فكأنه يرى أن هذا وجه من وجوه الإعجاز لأنه إنما ذكره قاصداً به أن يبين عظمة القرآن . قال الأستاذ أمين الحولي، بعد أن ذكر فكرة اتساع القول في احتواء القرآن جمل العلوم جميعاً واشتماله إلى جانب العلوم الدينية اعتقادية وعملية وظاهرة وخفية سائر علوم الدنيا : والغزالي إلى عهده كان أكثر من استوفى بيان هدا القول ( الإحياء ، الباب الرابع في فهم القرآن وتفسيره بالرأي من غير نقل ص ٢٥٩ — ٢٦٤ ) الإأن في القرآن رموزاً ودلالات على كل ما اختلفت فيه الحلائق في النظريات والمقولات، والقرآن يشير إلى مجامع العلوم كلها . وبعد أن العلوم كلها في القرآن، فإنها جميعها مغترفة من بحر واحدمن بحار معرفة الله تعالى، وهو بحر الأفعال في القرآن، فإنها جميعها مغترفة من بحر واحدمن بحار معرفة الله تعالى، وهو بحر الأفعال الأفعال لطال ولا تمكن الإشارة إلى مجامعها . ا . ه

ويلاحظ أنَّ الغزالي بين المؤلّفين الذين تكلّمنا عنهم حتى الآن هو أوَّل من يعرض هذه الفكرة القائلة باحتواء القرآن على جميع أوليات العلوم الدينيّة والدنيويّة وسنرى كيف يتوسّع فيها المتأخرون \

# ٢ - القاضي عياض:

وللقاضي عياض ( 326 ه ) في كتابه ( الشفاء ص ٢١٦ – ٢٣٧ ط دار السعادة سنة ١٣١٢ ) رأي في الإعجاز أورده السيوطي في الإتقان ( ج ٢ فصل الإعجاز ) وخلاصته أنَّ إعجاز القرآن في الإيجاز والبلاغة والأسلوب الغريب والإخبار بالمغيّبات والإخبار عن الأمم الماضية على أُميّية النبيّ وتعجيزه أيضاً لقوم في قضايا لم يفعلوها كقوله لليهود: «فَتَمنّوا الموتَ إنْ كنتم صادقين» [البقرة: ٩٤]. ومن فضائله الرّوعة في قلوب السّامعين ويذكر بهذه المناسبة إسلام جبير بن مطعم حين سمع النبيّ يقرأ في صلاة المغرب سورة الطّور و أنّه آية باقية لا يعدم ما بقيت الدّنيا مع ما تكفيّل الله بحفظه وأنّه لا يخلق على كثرة الردّ وجمعه لعلوم ومعارف لم يجمعها كتاب من الكتب وذلك في كلمات قليلة وأحرف معدودة.

ونتبيّن من رأي القاضي عياض في الإعجاز أنّه لم يأت بجديد، وإنما لخيّص تقريباً رأي الباقلاً ني وزاد عليه جمع القرآن علوماً ومعارف لم يجمعها كتاب قبله على إيجازه. ويعرض لرأي الصرفة أثناء كلامه ، فلا ينكر هذا القول بل يثبته إثباتاً مبهماً ضعيفاً ويقول: إنّه على هذا القول أيضاً معجز (١).

# سر ۳ - الزمخشري:

يبني الإمام الزمخشري ( ٥٣٨ ه ) فكرة الإعجاز في الكشّاف على خصائص الكلمات والنظم في التعبير ويوافق رأي الجرجاني قليلاً، فالإعجاز عنده قائم على

<sup>(</sup>۱) ويرى القاضي عياض كذلك أن من إعجاز القرآن عدم الملل لدى قارئه وسامعه ( إعجاز القرآن للقاضي عياض ، شرح وتعليق الصديق ملحق بإعجاز القرآن للخطابي ص ١٢٢ ) . ويرى بلاغته في الأمر والنهي وأنه نثر ولكنه بذ الشعر في تأثيره وبلاغته وائتلاف أقسامه .

<sup>«</sup> المرجع السابق ص ١٧٤ »

المعاني من تعريفٍ وتنكيرٍ وتقديم وتأخير ثم على ما يتصل بعلم البيان، ويذكر الدكتور محمد خليل الخطيب في مقدّمة حسن الصَّنيع للبسيوني ــ وأوافقه على رأيه ــ أنَّ الإمام الزمخشري ينبغي أن يعدُّ بعد عبد القاهر في صدر الواضعين لفن البيان ويذكر بهذه المناسبة رأي ابن خلدون في (أنَّ ثمـرة فن البيان فهم الإعجاز من القرآن وأنَّ المفسرين أحوج النَّاس إلى هذا الفن ، وأنَّ أكثر تفاسير المتقدَّمين غفل منه حتى ظهر جار الله الزمخشري ووضع كتابه في التفسير وتتبّع آي القرآن بأحكام هذا الفن " بما يبدي البعض من إعجازه، فانفرد بهذا الفضل على جميع التفاسير ). ومن الحق أننقول: إنَّ الإمام الزمخشري يعدُّ بين المفسّرين أَوَّل أو أكثر مَن اهم َّ ببحث البيان في القرآن، وإلى جانب تطبيقه العملي فن البيان في إظهار إعجاز القرآن نراه أثناء تفسير آية التحدّي في سورة الإسراء : « قُـل لَنْ اجتمعتِ الإنسُ والجنُّ ... ... »الآية[الإسراء: ٨٨]، يقول بضرورة كون القرآن مخلوقاً حادثاً حتى يكون معجزاً ويصحّبه التحدّي، فإن كان قديماً كان محالاً على البشر ولايصحّ أنيتحدّاهم النبيّ به فيقول : ( والعجب من النوابت – يقصد بهم نوابت أهل السنّة – ومن زعمهم أنَّ القرآن قديم مع اعترافهم بأنَّه معجزٌ وإنما يكون العجز حيث تكون القدرة فيقال : الله قادر على خلقالأجسام، والعباد عاجزون عنه . وأمَّا المحال الذي لا مجال فيه للقدرة ولا مدخل لها فيه كثاني القديم، فلايقال للفاعل قد عجز عنه ولا هو معجز ، ولو قيل ذلك لجاز وصف الله بالعجز لأنَّه لا يوصف بالقدرة على المحال إلا أن يكابروا فيقولوا: هو قادر على المحال ، فإنَّ رأس مالهم المكابرة وقلب الحقائق) .

وقد رد عليه في هذا الشيخ ناصر الدين أحمد بن محمد الإسكندري المالكي ( ٦٨٣ ه ) وقال بأن اعتقاد أهل السنة يقوم على أن مدلولات العبارات القديمة قائمة بذات الباري تعالى يطلق عليها قرآن ، كما أن الألفاظ الدالة التي بين أيدينا يطلق عليها قرآن أيضاً، والمتحدى به والمعجز هو الدليل ، أي الألفاظ الد ّالله لا المدلول وإنما يتحرّز العلماء من إطلاق هذا القول لسبين . الأول : أن السلف كفوا عنه

فاقتفى الخلف آثارهم، والثّاني: أنَّ هذا القول ربما أوهم الضعفاءبأنَّ مدلول القرآن حادث لا قديم . (تعليقات الإسكندري على كتاب الكشّاف في الحاشية ) .

وكذلك علّق الشيخ محمد عليان المرزوقي في الهامش المطبوع مع الكشّاف على قول الزمخشري بكلام له نفس معنى كلام الاسكندري . وكلام الزمخشري يدلنا على أنَّ مسألة خلق القرآن كانت ولا تزال قيد بحث علماءِ الكلام حتى عصره .

ويذكر الزمخشري أثناء تفسيرآية سورة البقرة «وَإِنْ كنتمْ في رَيبٍ مِمّا نَـزَّلْنَـاً على عبد نا » [ البقرة : ٢٣ ] أنَّ الله جاء في هذه الآية بما هو الحجّة على إثبات النبوَّة وذلك حين يتحدّاهُم فيدركون عجزهم ويعلمون أنه من عند الله .

ويقول الزمخشري في مقدّمة تفسيره ما معناه: إنه لا بدَّ من علم البيان والمعاني لإدراك معجزة رسول الله ومعرفة لطائف حجّته ، وأن يوجد ذوق في الفكر والإدراك ودراية بأساليب النظم والنثر. ويقول: إنَّ القرآن معجزٌ على وجه كل زمان ، ودليل إعجازه سكوت العرب عن معارضته مع كثرة عنادهم وتوفيّر دواعيهم واشتهارهم بالأنفة.

وآراء الزمخشري جاءت في تفسيره،ولم أعرف أنه وضع في هذا البحث كتاباً خاصاً أو أفرد له باباً .

### ٤ - ابن عطية:

يتكلّم ابن عطية المفسّر ( ١٤٥ ه ) في تفسيره ( Ms Berlin Spr 408 ) فقال : (وقال عن الإعجاز وقد ذكر رأيه السيوطي ( الإتقان ج ٢ ، ص ١٩٨ ) فقال : (وقال ابن عطيّة : الصَّحيح والذي عليه الجمهور والحذّاق في وجه إعجازه أنه بنظمه وصحّة معانيه وتوالي فصاحة ألفاظه ، وذلك أنَّ الله أحاط بكلِّ شيءٍ علماً وأحاط بالكلام كلّه ، فإذا أراد ترتيب اللفظة من القرآن علم بإحاطته أي لفظة تصلح بالكلام كلّه ، فإذا أراد ترتيب اللفظة من القرآن علم بإحاطته أي لفظة تصلح أن تلي الأولى وتبيّن المعنى بعد المعنى ، ثم ّ كذلك من أوّل القرآن إلى آخره ، والبشر يعمّهم الجهل والنسيان والذهول ، ومعلوم ضرورة أن لا أحد من البشر يحيط بذلك

فبهذا جاء نظم القرآن في الغاية القصوى من الفصاحة ، وبهذا يبطل قول من قال : إن العرب كان في قدرتهم الإتيان بمثله فصرفوا عن ذلك . والصّحيح أنه لم يكن في قدرة أحد قط ، ولهذا ترى البليغ ينقتح القصيدة أو الخطبة حولا من ينظر فيها فيغير فيها وهلم جرّا ، وكتاب الله تعالى لو نزعت منه لفظة ثم أدير لسان العرب على لفظة أحسن منها لم يوجد ، ونحن يتبين لنا البراعة في أكثره ويخفي علينا وجهها في مواضع لقصورنا عن مرتبة العرب يومئذ في سلامة الذوق وجودة القريحة ، وقامت الحجة على العالم بالعرب إذ كانوا أرباب الفصاحة ومظنة المعارضة ، كما قامت الحجة في معجزة موسى بالسّحرة وفي معجزة عيسى بالأطبّاء، فإن الله إنما جعل معجزات معجزة ما يكون في زمن الذي أراد إظهاره ) .

ويتبيّن لنا من هذا النص الواضح أنه ينكر الصرفة لأنه ليس في استطاعة العرب أن يحيطوا بالألفاظ والمعاني إحاطة الله ، ثم هو يجعل النظم دليل الإعجاز ويعلّل بلوغه الغاية في النظم وصحة المعاني وتلاؤم الألفاظ بأنه كلام الله، فهو لا يلجأ إلى مقارنته بكلام الناس وإنما يجعل اللا ليل مدلولا والمدلول دليلا ، فيدور في حلقة مفرغة ، ثم يرجع ما لا ندرك فيه الغاية في البلاغة من القرآن إلى قصورنا لا إلى أن في القرآن فصيحاً وأفصح منه كما يرى ابن حزم والحفاجي ، ثم هو يرى أن العرب زمن النبي كانوا أفصح ممن جاء بعدهم وأبين، وأقدر على القول وأعرف بحميله ، وهذا ما لا أقرة عليه كما ذكرت في بدء البحث أثناء الحديث عما دار بين العرب والقرآن .

# ٥ ً ــ الطبرسي:

ينقل الشيخ أبو علي الفضل بن الحسن بن الفضل الطبرسي ، الطوسي السبزواري الرضوي أو المشهدي ، أحد علماء الشيعة الإمامية في القرن السادس الهجري ( ٤٧٢ – ٥٥٠ ه أو ٥٤٨ ه ) في مقد من كتابه ( مجمع البيان في تفسير القرآن ) الذي فرغ من تأليفه سنة ٥٣٦ ه ، ( ص ٩ ) عن الإمام علي كرم الله وجهه قوله :

(القرآن ظاهره أنيق وباطنه عميق ، لا تفنى عجائبه ولا تنقضي غرائبه) ، وينقل عن عبد الله بن مسعود قوله : (إذا أردتم العلم فأثيروا القرآن ، فإن فيه علم الأولين والآخرين .) .

ويورد في ص ١٥ من المقدّمة العنوان التالي : ( الفنّ الحامس في أشياء من علوم القرآن ، يحال في شرحها وبسط الكلام فيها على المواضع المختصَّة بها ، والكتب المؤلّفة فيها ) ثم ً يقول :

(من ذلك العلم بكون القرآن معجزاً خارقاً للعادة ، والاستدلال به على صدق النبي مَنْ الله العلم بكون القرآن معجزاً وهل هو ما فيه من الفصاحة المفرطة ؟ النبي مَنْ النظم المخصوص والأسلوب البديع ؟ أو الصرفة ؟ وهو أن الله تعالى صرف العرب عن معارضته ، وسلبهم العلم الذي به يتمكنون من مماثلته في نظمه وفصاحته . فموضع ذلك أجمع كتب الأصول ، وقد دونه مشايخ المتكلمين في كتبهم ، لا سينما السيد الأجل المرتضى علم الهدى ذو المجدين ، أبو القاسم على بن الحسين الموسوي – قداً س الله وحه – في كتابه ( الموضح عن إعجاز القرآن ) فإنه فراع الكلام فيه هناك إلى غاية ما يتفرع ، ونهاه إلى نهاية ما ينتهي ، فلا يشق غباره غاية الأبد ، إذ استولى فيه على الأمد ) .

ثم يروي (ص ١٦) حديثاً عن الحارث بن الأعور ، عن أمير المؤمنين علي الله عليه السلام – قال في حديث طويل : « سمعت رسول الله والله الله يقول : إنها ستكون فتن . قلت : فما المخرج منها يا رسول الله ؟ قال : كتاب الله ، فيه خبر ما قبلكم ، ونبأ ما بعدكم ، هو الفصل ليس بالهزل ، هو الذي لا يتزيغ به الأهواء ولا تتشبع منه العلماء ، ولا يخلق عن كثرة رد ، ولا تتنقضي عجائيه ) .

يتبيّن ممّا نقل الطبرسي ، أنّه لم يُبُد ِ رأيه بعد في الإعجاز ، وإنما ذكر آراء ينصُّ عليها أو تستشفُّ من النّصوص التي نقلها ، وتتلخّص هذه الآراء بما يلي : أ ــ أنَّ القرآنَ معجزٌ بإخباره عن أُمور ستجري في المستقبل : وذلك يتبيّن ممّا رواه عن الإمام علي عن النبي مُعَيِّلِينِهِ .

ب ــ أنَّ القرآن معجزٌ باحتوائه علوم الأوَّلين والآخرين : وذلك يتبيّن من حديث ابن مسعود ، ومن حديث الإمام علي عن النبيّ (عَلَيْكُونُ ) .

جــ أنَّ القرآنَ معجزُ : بفصاحته وبلاغته ونظمه وأُسلوبه ، حكايةً عمَّن يقولون بهذا الرأي .

د ــ أنه معجز ٌ بصرف العرب عن معارضتِه ، وسلبهم العلم َ الذي به يتمكّنون من هذه المعارضة .

هـــأنَّ القرآن معجزُ بقوَّة تأثيره في هدايته البشر ، وفي أنّه لا يُـمـَـلَّ على كُترة التّلاوة .

و ــ ذكر ما لكتاب الشريف المرتضى من قيمة كبيرة ، دون أن يذكر أي رأي للشريف المرتضى في الإعجاز . وكل ما قاله فيه أنه استوفى في تأليفه الغاية . وقد رجعنا لنعرف رأي الطبرسي في الإعجاز ، إلى ما كتبه في تفسير آيات التحدي في سورة البقرة ، وسورة يونس ، وسورة هود ، وسورة الإسراء ( بني إسرائيل ) .

ففي سورة البقرة (ج ١ ص ٦٢) قال : (مثله في الإعجاز من حسن النظم وجزالة اللفظ والفصاحة التي اختصت به ، والإخبار عمّا كان وما يكون ، دون تعلّم الكتب ودراسة الأخبار ) ، وقال : (في قوله تعالى « ولَن تفعّلوا » دلالة على صحّة نبوّة نبيّنا محمد وَ النّي ، لأنّه يتضمّن الإخبار عن حالهم في مستقبل الأوقات ، بأنهم لا يأتون بمثله ، فوافق المخبر عنه الخبر).

واكتفى في سورة يونس (ج ٥ ص ١٠٩ – ١١٠ ) بوجه البلاغة من الإعجاز . وكرّر في سورة هود (ج ٥ ص ١٤١ ) القول بالبلاغة ، وبأنّه تحدّاهـُم فلم يفعلوا . ولكنته نفى الصّرفة وعلّل نفيها بقوله: (ولو كان وجه الإعجاز الصّرفة ، لكان الركيك من الكلام أبلغ في باب الإعجاز). وبهذا يكون قد رجّح رأياً على رأي ممّا قال به السّابقون.

وقال في آية التحدّي بسورة الإسراء ( ج ٦ ص ٤٣٦ ) بالفصاحة والبلاغة والنظم ، وأضاف إلى ذلك جودة المعنى ، وتهذيب العبارة، والخلوّ من التناقض واللفظ المسخوط والمعنى المدخول .

( النصوص عن مجمع البيان للطبرسي ، تصحيح أبي الحسن الشعر اني ، ط الحاج السيد إسماعيل كتابجي، طهر ان سنة ١٣٨٢ هـ) .

ونرى أن وجوه الإعجاز عند الطبرسي هي البلاغة والإخبار بالمغيّبات واحتواء العلوم وجودة المضمون ، والانسجام والخلوّ من التناقض ، وأن َّ هذه الوجوه منسجمة لا تناقض بينها ، لأنّه نفى وجه الصّرفة الذي يناقضها .

## 🗙 ۴ – ابن رشد:

قال الرّافعي في كتابه الإعجاز: (لفيلسوف الإسلام القاضي أبي الوليد بن رشد المتوفّى سنة ٩٥٥ ه كلام "حسن في آخر كتابه (فصل المقال) لم نر مثله لأحد من العلماء بيّن فيه كيف احتوى القرآن الكريم ، على طرق التعليم المنطقية بجملتها تصوّراً وتصديقاً ، وقد جعل الفيلسوف ذلك من إعجازه، وهووجه "لو كان بسطه واستوفاه واستبرأ معانيه ، لجاء منه بكل "عجيب . غير أنه رحمه الله أشار إليه في الكلام إشارة وجاء به عرضاً لا غرضاً ) ويفصل الرّافعي ذلك في ص ٢٨١ من كتابه .

وقول ابن رشد هذا هو من باب مذهب الغزالي ، القائل : بأنَّ القرآن قد حوى مبادىء العلوم كلّها . ويتصل من قرب بالنظريّة العلميّة في الإعجاز ، وليس في هذا القول مؤيّد للإعجاز ، لأنّه مجرّد تمحّك واصطناع للا دلّة لما نعلم من أنَّ القرآن لم يأت ليشرح العلوم ، أو يعدّد نظريّات المنطق ، وإذا كان قد استعمل

في براهينه طرقاً شرحها المناطقة في كتبهم ، فذلك لا يعني أنه قصد إلى ذكرها فيه باعتبارها مبادىء علم المنطق ، وإنما لأن الفكر الإنساني في البرهنة في كل عصر وبيئة طرقه العقلية العامة ، التي هي قدر مشترك بين الناس ، والتي وجدت قبل أن يوجد علم المنطق ، وكان من الطبيعي أن يعرفها غير المناطقة بالبديهة وممارسة الدفاع عن الرأي والاحتجاج له .

#### تلخيص ونقـد:

أختتم هذا العصر بملاحظة : أنّ النظريّة العلميّة في الإعجاز ذ كرت فيه لأوّل مرّة على لسان الغزالي ، فيمن اطلعت على آرائهم حتى زمنه من الباحثين، ثمّ تلاه في القول بها القاضي عياض ، ثمّ ابن رشد الذي وجد في هذا العصر نفسه وتكلّم في ناحية منها . ونلاحظ أنّ الباقين كانوا مقلّدين أو جامعين لآراء من قبلهم، وأنّ الزيخشري منهم يقول بإعجاز القرآن من حيث البيان ، ويسرد رأيه هذا في تفسيره الكشّاف ، ولكنّه يقول بأنّ القرآن حادث ، ومن غير ذلك لا يكون معجزاً ، لأنّ التحدّي يبطل حينئذ ولا يصحّ لاستحالة الإتيان بمثل القديم

#### القرن السابع الهجري

أشهر من تكلّم على فكرة الإعجاز في هذا العصر فخر الدّين الرّازي ، المفسّر المتكلّم ، والسكاكي الأديب أحد علماء البلاغة ، وابن العربيّ الصّوفي المتكلّم ، وعلي الآمدي وحازم القرطاجني المتكلّمانُ . وفيما يلي كلمة في كلّ منهم .

### / ١ ـ فخر الدين الرازي :

تحدَّث الإمام فخر الدين الرازي ( ٢٠٦ ه ) عن الإعجاز في عـد ّة كتب لـه ويقول عبد العليم الهندي : إنه لم يأت بجديد من عنده، ويذكر أنه إنما اختصر كتابي الجرجاني : ( دلائل الإعجاز وأسرار البلاغة ) ونظمهما من جديد في كتابه : ( نهاية

الإيجاز في دراية الإعجاز ) الذي جاء برأي الجرجاني في صورة أوضح . ويتعرَّض الرَّازي لهذه المسألة في تفسيره وفي كتابيه في علم الكلام : ( مُعالم أُصول الدَّين ) و ( محصل أفكار المتقدّمين ) .

أمَّا كتاب نهاية الإيجاز فيمكن تلخيصه بما يلي :

اً ــ ذكر الرّازي أنَّ الدّليل على إعجاز القرآن ، عجزُ العرب عن معارضته مع أنهم تحدّوا إليهــا .

٢ً – ثُمَّ يقول: إنَّ للنَّاس أربعة مذاهب في وجه ِ كونيه معجزاً:

آ مذهب الصّرفة ، وبعد أن يشرحه كما قال به النظّام ، ينقضه بأنّه لو كان صحيحاً ، لما تعجّب العرب من فصاحة القرآن ، ولكان نسيان العرب للصّيغ المعلومة في مدّة من يسيرة من دالاً على زوال العقل ؛ ومعلوم أنّ العرب لم تزُل عقولهم بعد التحدّى .

ب ــ مذهب مخالفة أُسلوبه لأُسلوب الشعر والخطب والرّسائل ، لا سيما في مقاطع الآيات مثل : (يعلمون وتعلمون) ويراه باطلاً لخمسة وجوه :

أ - لو كان الابتداء بالأسلوب معجزاً ، لكان الابتداء بأسلوب الشعر معجزاً .
 ٢ - الابتداء بالأسلوب لا يمنع من الإتيان بمثله .

٣ً ــ يكون ما أَلَّفه مسيلمة على الأسلوب نفسه معجزاً .

٤ – لا يقع تفاوت حينئذ بين « ولكم في القصاص حياة » وبين ( القتل أنفى للقتل ) .

ه ً ــ وصفُ بعض العرب له بأن ً له حلاوة ً ، وأن َ عليه لطلاوة . لايليق بالأُسلوب حينئذ .

ج ــ مذهب أنَّ الإعجاز في عدم التناقض ، ويردَّ عليه بأنه يلزم حينئذ عدَّ كثير من الكلام غيره معجزاً لخلوَّ كثير من الكلام منه .

د ــ مذهب جعل الإعجاز في الإخبار عن الغيوب ، وهو عنده باطل ٌ لأن َ الغيوب لا توجد في كل ّ سورة ٍ وآية ٍ . ولم يبق في رأيه من كون القرآن معجزاً إلا الفصاحة .

هـذا هو رأيه موجزاً ، ونلاحظ عليـه أنّه نقض كل المذاهب التي ذكرها وقصر الإعجاز على الفصاحة ، وسنرى أنّه يناقض رأيه هذا في تفسيره ، كما نلاحظ أنه لاينظر إلى الإعجاز إلا من جهة واحدة ، ويقع فيما وقع فيه غيره من أنّه يقد م وجها وينكر ما عداه ، ولا ينظر إلى القرآن نظرة عامّة عامّة عامعة ليرى أنّه معجز لعدة أمور اجتمعت بعضها إلى بعض فكوّنت جماله ؛ فلا شك في أن للأسلوب وعدم التناقض وجمال المعنى أثراً كبيراً في جمال الكلام . ثمّ لا بد هنا من ملاحظة أن السيوطي ذكر رأي الرّازي في الإعجاز فقال : ( إنه الفصاحة وغرابة الأسلوب والسلامة من جميع العيوب ) وقد رأينا هنا أنّه يرفض أن تكون غرابة الأسلوب وجها في الإعجاز ، فيتبيّن في ذلك خطأ السيوطي في نقله رأي الرّازي .

وأمّا ما ذكره الرّازي في تفسيره الكبير: (مفاتيح الغيب) عند تفسير آية التحدّي في سورة البقرة « وَإِنْ كنتُمْ في رَيْبٍ ممَّا نَزَّلنا على عَبد نِنَا . . . » [ البقرة : ٢٣ ] الآية فيمكن تلخيصه فيما يلي :

١ً \_ إِنَّ ذكر هذه الآية في القرآن هو للبرهان على صحّة النبوَّة.

٢ً \_ يمكن بيان كونه معجزاً من طريقين :

آ ـ القرآن معجز ٌ لأنه زائد على سائر كلام الفصحاء ، بقدرٍ ينقض ُ العادة . ودليل ذلك عجز العرب عن معارضته بعد أن تحد ّاهم ، برغم دواعيهم وعداوتهم وحميّتهم ، ثم َ يقول : إنه اجتمع في القرآن وجوه ٌ كثيرة تقتضي نقصان فصاحتِه وهو مع ذلك في النهاية من الفصاحة ؛ منها :

1 ً ــ أن ً فصاحة العرب فيما تقع عليه مشاهدهم وأحاسيسهم من بعير وجمل . . . ولم يتكلّم القرآن في شيءٍ منها ، فكان َ يجب ألا تحصل فيه الألفاظ الفصيحة التي اتّـفق العرب عليها في كلامهم .

﴿ ٢ ۗ ﴿ إِنَّ القرآن تَجِنَّبِ الكذبِ ، ومع ذلك فهو فصيح ، والشَّعر أعذبُهُ أَكذَبُهُ ، ولهذا نزلت قيمة شعر حسّان ولبيد بعد الإسلام لتحرّيهما الصّدق .

٣ - لا تقع الفصاحة في كل كلام الشاعر أو الخطيب والقرآن كله فصيح .
 ٤ - كل فصيح إذا كرر الكلام في موضوع واجد لم يحافظ على فصاحته الأولى ، والقرآن فصيح في تكراراته الكثيرة .

• ً – إنّه يتكلّم في العبادات وأحكام الدّين والآخرة ، والكلام فيها يوجب نقص الفصاحة ، وهو مع ذلك فصيح .

٦ ً ــ كل شاعرٍ ينبغ ويحسن شعره في فن ،والقرآن كان فصيحاً في كل فن ٍ يتكلّم فيـه .

٧ً – القرآن أصل العلوم كلّها ، ولكنّه حين عدّدها عدَّ منها علم الكلام والفقه ، وأصول الفقه واللغة والزهد ، وأخبار الآخرة ومكارم الأخلاق .

ونلاحظ أنه في الوجوه الستة الأولى يكرّر ما قاله الباقلاّني قبله ، أمّا في الوجه السابع فيذهب مذهب الغزالي . وقد ذكر الأستاذ أمين الخولي أنّ الرّازي هذا قد عرض لقضيّة الإعجاز العلمي أثناء تفسيره : (التفسير : معالم حياته ومنهجه اليوم الخولي ص ٢٠).

ب – الطريق الثاني للبرهان على الإعجاز ، أن القرآن إذا لم يكن معجزاً ولكن العرب مع توفر دواعيهم لم يستطيعوا معارضته ، فعجزهم أمر خارق للعادة فكان ذلك معجزاً ، وهذا الطريق في نظر المؤلّف أقرب للصواب ، وهنا نراه يناقض ما جاء به في كتابه (نهاية الإيجاز) فقد نقض الصرفة هناك وأخذ بها هنا .

" – يذكر اعتراض العرب زمن النبي ، على أن القرآن من جنس كلامهم فهو ينزل بحسب المناسبات ، ورد"ه عليهم بتحديهم بمثله إن استطاعوا ذلك .

٤ - يذكر أن التحدي في القرآن وقع على وجوه ، ثم يذكر التدرّج في هذا التحدي ، وهو يرى أن القرآن تحد اهم بالأكثر فالأقل ، حتى انتهى إلى التحدي

بسورة . ثم يقول : (إنه ربما ادّعى مدّع أن الإتيان بمثل سورة الكوثر غير معجز فإذا ادّعيتم أنه معجز كابرتم ، فهو في مقدور البشر ، فيرد المؤلف أنه لهذا فضل الصرفة وجمع القول بالصرفة إلى القول بالإعجاز من حيث الفصاحة . وهنا فلاحظ كيف أصبح المتأخرون من المؤلفين ، يجمعون بين النقيضين في البرهنة على قضية الإعجاز ، وقد سبقه إلى ذلك الرّماني من المؤلفين الذين درسناهم .

و \_\_ يتعرّض لقضية الجبر في مناقشة مسألة الإعجاز فيقول : قال القاضي \_\_ و لا ندري من يقصد به \_\_ ويذكر ما معناه أن القول بالتحد ي يبطل الجبر لأن الإنسان لا يتحد ي إلا بشيء قادر عليه ، فإذا كانت أفعال الإنسان ليست له وإنما هي من صنع الله ، فيبطل التحد ي، لأن الله حينئذ يتحد ي نفسه ، والنبي إنما يحتج بكونه معجزاً لأنه من عند الله ، والجبر يجعل الأفعال كلها من عند الله ولا يكون فرق بينهما ، ويتساوى المعجز وغير المعجز ، ويرد على قول هذا القاضي بأن إتيان الحصم بالتحد ي ، موقوف على أن يحصل في قلبه قصداً إليه ، لا اتفاقاً فإذا كان منه لزم التسلسل وهو محال ، وإن كان من الله تعالى فحينئذ يعود الجبر ويبطل ما قال القاضي (١) .

ونحن نرى أنَّ مثل هـذه المناقضة الكلاميّة ، لا تحلّ هـذه المسألة الفلسفية وليس أحدهما بأقوى حجّة من الآخر ، وكل منهما يجعل بنيانه على أساس حدلي وهو أساس هار ينهار به إلى ستَفْسَطَة من الكلام ليس لها نتيجة .

٦ ً \_ يذكر أنَّ شدَّة التحدِّي في قوله : « ولن ْ تفعلوا » دليل ٌ على صدق النبيِّ

<sup>(</sup>۱) هذا القاضي يقول بالاختيار ويرفض الجبر ، ويريد أن يقول: إن تحدي الله لعباده بمثل القرآن يفترض فيهم القدرة على التصرف بالأفعال أو النيات ، وذلك بأن يقصدوا بقلوبهم إلى فعل الشيء . ويرى القاضي ومن يقول برأيه ، أتنه لولا حرية الاختيار لما كان ثواب وعقاب و جنة ونار ، وإلا نسب إلى الله الظلم . ويفهم من الإمام فخر الدين الرازي أنه ينكر رأي القاضي ، ويرى أن كل شيء من الله تعالى ، فعلا أونية .

وثقته بنفسه ، وعلمه بعجز الناس عن معارضة القرآن . ثمَّ يقول : إنه لم يستطع إنسان معارضته من أيّام النبيّ إلى الآن وهذا مؤيّد لقوله .

وأرى هنا أنَّ الأجدر بصياغة المعنى الذي يريده الإمام الرّازي أن تكون : إنَّ شدّة التحدّي في قوله : « ولن تفعلوا » دليل ً على صدق النبيّ ، وعلى أنَّ القرآن من عند الله الذي يعلم بعجز النّاس عن معارضة القرآن ، لأنّه كتبه في لوح قدره ، ولأنَّ القرآن كلامه . فبديهيّ أن يعجز النّاس عن الإتيان بمثله .

أمّا في كتاب ( محصّل أفكار المتقدّمين ) ( ص ١٥١ ) فقد عرّف المعجز وحلّل ألفاظ التعريف والهدف منها ، وذكر أنّ المعجز ( الذي هو القرآن ) ظهر على يده ، وبيّن أسباب استعماله هذه العبارة ، ثمّ أحال في قضيّة الإعجاز على كتابه ( النهاية ) . وقد لختصت من قبل ما ورد فيه .

ويورد في (المحصل) فضلاً عن ذلك أنَّ النبيّ ذكرت عنه عدّة معجزات ولكن روايتها لم تبلغ حد التواتر ، واعتبر أنَّ مجموعها لا يحدُّث قطعاً إلاَّ للأنبياء . وهذه طريقة اختارها الجاحظ وارتضاها من بعده الغزالي ، ويذكر أنَّ الأنبياء المتقدّمين أخبروا في كتبهم السماويّة عن نبوّته ، ويناقش ذلك كلّه بإسهاب .

ويتعرّض في قضيّة الإخبار بالغيب ( ص ١٥٢ ) ، إلى أنّهـــا ليست مسلّمة لأنَّ الكهـّان قد يطلقون خبراً فإذا صحَّ تبـَاهـَـوْا بــه وعدّوه من معرفتهم بالغيب وإذا لم يصحّ قالوا: سيأتي زمان يقع فيه ونحن لم نعيّن لكم ذلك الزّمان.

نقول: هناك فرق "كبير بين كلام ربّ العالمين ، وبين كلام المنجّمين لدى المؤمن بالرّبوبيّة وبالرّسالة . فالمنجّمون يطلقون كلاماً مبهماً يحتمل أكثر من معنى أو يتسع لأكثر من تأويل ، أمّا القرآن ، فقد وردت فيه معان عجيبة لم يعرفها البشر فيما نعلم ، إلا ّحين تقد مّت العلوم الحديثة في العصر الحاضر ، ممّا سنورده في كلامنا على النزعة العلميّة ، وقد حيّر ألباب غير المسلمين من أيّ دين وصبغة

كانوا ، وجعل غير المكابرين منهم يقفون خاشعين بل مؤمنين . أمّا المسلمون فقد از دادوا به إيماناً .

وأما في كتاب معالم أصول الدين وهو مطبوع على هامش المحصل ( وقد طبعته المطبعة الحسينية المصرية على نفقة الجمالي والخانجي ) فقد وصف القرآن بأنّه كتاب شريف بالغ في فصاحة اللفظ وفي كثرة العلوم ، فالمباحث الإلهيّة واردة فيه على أحسن الوجوه ، وكذلك علوم الأخلاق وعلوم السياسات ، وعلم تصفية الباطن وعلم أحوال القرون الماضية . ونراه يقتصر على ذكر هذه العلوم دون العلوم الكونيّة . ويذكر أن بعضهم قد ينازع في أنّه بالغ في ذلك حد الإعجاز ، ولكن ، لا نزاع في كونه كتاباً شريفاً عالياً ، كثير الفوائد كثير العلوم فصيحاً في الألفاظ .

ويتحدَّث عن أُميّة النبيّ ( وَالْكِلَةُ ) فيقول : ( إنَّه نشأ في مكّة وكانت خالية عن الكتب العلميّة والمباحث الحقيقيّة ، ولم يسافر إلاّ مرّتين مدة قليلة ، ولم يواظب على القراءة والاستفادة ألبَتَّة ، وانقضى من عمره أربعون سنة على هـذه الصّفة ثمّ إنّه بعد انقضاء الأربعين ظهر مثل هذا الكتاب عليه ، وذلك معجزة قاهرة ، لأن ظهور مثل هذا الكتاب عليه عن البحث والطّلب والمطالعة في التعلّم لا يمكن إلا بإرشاد ألله ووحيه وإلهامه . والعلم به ضروريّ) .

ويقول: (وهذا هو المراد من قوله تعالى: « وَإِنْ كُنْتُمُ فَي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبَدِ نَا فَأَتُوا بِسُورَةً مِنْ مِثْلِهِ » [ البقرة: ٢٣ ] أي من مثل محمّد في عدم القراءة والمطالعة ، وعدم الاستفادة من العلماء ، وهذا وجه " قوي " وبرهان " قاطع ) .

و نلاحظ أنّه بهذا التفسير قد جعل الهاء عائدة ً إلى النبيّ عليه السّلام لا إلى القرآن وقد رجّح أكثرُ المفسرين عودة الضّمير إلى القرآن ، ولكن ّ الصّياغة تحتمل عودته إلى النبي ( وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ) .

ثم ً يذكر وجها ثانياً للإعجاز ، وهو تحد ي النبي العالمين بالقرآن وعجزهم عن مثله ، فإما أن يكون القرآن قد بلغ حد ً الإعجاز ، وحينئذ فقد حصل المقصود ، وإما أن كان غير بالغ حد ّ الإعجاز وكانت المعارضة ممكنة ، وكانوا قادرين عليها راغبين فيها ؛ ولكنتهم لم يفعلوا ، فيكون تركهم المعارضة مع تحد يهم إليها من خوارق العادات ، فيكون بذلك معجزاً ، فيثبت ظهور المعجزة على محمد (مينيسة ) على كل واحد من التقديرين . . .

يتقح للقارى، أن أزعة علم الكلام هي الغالبة على الفخر الرازي في مناقشاته وأنه لم يأت في هذين الكتابين ( المحصل ) و ( المعالم ) بشيء جديد غير ما جاء في كتابيه ( النهاية ) و ( التفسير ) . ونرجت أنه قد ألف هذين قبل ( المحصل ) و ( المعالم ) ، فقد أحال في المحصل على النهاية . ولعله أوجز هنا لأنه استوفى هناك وأفاض . ويررى أنه جمع في ( المعالم ) بين القول بأمرين متناقضين هما : البلاغة والصرفة ، وحاول البرهان على الصرفة إذا لم يوجد إعجاز البلاغة بالاعتماد على واقع قائم ، وهو عدم وجود معارضة حقيقية منذ نزول القرآن إلى عصره ، وقد بيتنا رأينا في الصرفة من قبل حين كلامنا على النظام وعلى الشريف المرتضى ، فلا حاجة لإعادته هنا .

# ٢ ً \_ السكاكي :

جرى السكاكي ( ٦٢٦ ه ) في كتابه ( مفتاح العلوم ) ، على سنن عبد القاهر الجرجاني وزاد عليه فيه بعض أبحاث في علم البديع لم يطرقها هذا ، كما استرسل فيه أكثر منه في صبغ البلاغة بالصبغة الفلسفية . وقد بوّب فيه بحوث البلاغة ونظّمها وأعطاها شكل القواعد التي بين أيدينا الآن . وكلّ من جاء بعد السكاكي فإنما أخذ عنه أو شرحه .

والسكاكي في كتابه مفتاح العلوم ، يقول بأن القرآن معجز بالنظم على طريقة عبد القاهر ، ثم يرى ما يراه هذا من أن الإعجاز قد يُـدرك بالذوق وطول خدمة علم

البلاغة وممارسة الكلام البليغ . وقد قال السكاكي أوَّلاً بإمكان تعليل الإعجاز وبيان وجهه ، واندفع مع القائلين بذلك . ثمَّ نكب عن هذه الطريقة ورفض القول بها وفي ذلك يقول : (واعلم ، أنَّ شأن الإعجاز عجيبٌ يدرك ولا يمكن وصفه كاستقامة الوزن ، تدرك ولا يمكن وصفها وكالملاحة ، ومدرك الإعجاز عندي هو الذّوق ليس إلاً ، وطريقة الذّوق خدمة هذين العلمين ) . (مفتاح العلوم للسكاكي ص١٧٦).

ثم يتصدى السكاكي لبيان بطلان ما يذكره معللو الإعجاز من الأوجه وجها وجها ، ويقول بعد رد ها كلها: (فهذه أقوال أربعة يخمسها ما يجده أصحاب الذوق من أن وجه الإعجاز هو أمر من جنس البلاغة والفصاحة ، ولا طريق لك إلى هذا الحامس إلا طول خدمة هذين العلمين ، بعد فضل إلهي من هبة يهبها بحكمه من يشاء ، وهي النفس المستعدة لذلك . فكل ميسسر لما خُلق له ، ولا استبعاد في إنكار هذا الوجه ممن ليس معه ما يطلع عليه ، فلككم سحبنا الذيل في إنكاره ثم ضممنا الذيل ما إن ننكره فله الشكر على جزيل ما أولى ، وله الحمد في الآخرة والأولى) (ص ٢١٦ من المرجع نفسه) .

وبهذا يكون السكاكي قد اهتدى إلى الطريقة الصحيحة المعقولة في القدرة على فهم الإعجاز ، دون تعليله بقواعد جافة يناقض بعضُها بعضًا ، لا سيما وأنَّ مقومات القول الجميل ، لم تكن قد فُصِّل القول فيها بعد ، كما هو الأمر في عصرنا حين تمَّ امتزاجُنا بالثقافات الغربيّة الحديثة ، واطلّاعنا على آداب أوسع آفاقاً من أفق أدبنا المقصور على أنواع من الكلام دون أخرى .

### ٣ ـ ابن العربي:

نرى لابن العربي ( المتوفقي سنة ٦٢٨ ه ) رأياً في الإعجاز ذكره السيوطي نقلاً عن كتابه الذي وصفه السيوطي بأنه لم يصنف مثله ( الإتقان ج ٢ للسيوطي ص ١٩٨ وما بعدها ) ويتلخص فيما يلي :

اً \_ عرَّف المعجزة بأنها أمرٌ خارق للعادة مقرون بالتحدي ، سالم عن المعارضة ثم قسمها إلى حسية وعقلية ، وقال : ( إنَّ معجزات بني إسرائيل كانت حسية لللادتهم وقلة بصيرتهم ، ومعجزات هذه الأمة عقلية لفرط ذكاء أبنائها ) .

" - خرق القرآن للعادة هو في أُسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيّبات ، فلا يمر عصر من العصور إلا ويظهر فيه شيء ممّا أخبر به ، وقال : (إن معجزات القرآن تشاهد بالبصيرة – وذلك أثناء شرح الحديث النبوي السابق – فيكون من يتبعه لأجلها أكثر ، لأن المحسوس ينقرض بانقراض مشاهده ، بعكس المعقول الذي يبقى فيشاهده كل من جاء بعد الأول).

وأبن العربي هنا لا يأتي بجديد وهو من المؤلّفين الذين يأخذون آراء مَن سبقوهم كما هي بدون ابتكار أو تجديد ، فيضمّون رأياً إلى آخر أو يفردون رأياً عن آخر من دون أن يبر هنوا برهاناً مُقنعاً أو كافياً على العلّة التي فضّلوا بها الرأي الذي نصروه.

## ٤ ً \_ الآمدي :

تكليّم علي بن أبي علي الآمدي ( ٦٣١ ه ) في كتابه ( أبكار الأفكار ) ( ٢٣١ ه ) في كتابه ( أبكار الأفكار ) ( M S Berlin Pet. 233 ) على الإعجاز . وهو يقصر عمله فيه على شرح وتفصيل أدلّة السابقين ، وشأنه في ذلك شأن غيره من المتكلمين المتأخرين ، الذين يفيضون في الكتابة ليوضحوا دليلاً من هذه الأدلّة ، وهو يضع أسئلة يتوقع أن تُثار في ذهن القارىء ثم يرد عليها .

أمّا خلاصة ُ رأيه في الإعجاز ، فقد ذكرها الآلوسي في مقدّمة تفسيره . وهي أنَّ الإعجاز بجملة القرآن وبالنظرِ إلى نظميه ِ وبلاغتيه وإخبارِه عن الغيب . ويقول

الآلوسي : ( إِنَّ رأي الآمدي هذا قد ارتضاه الكثيرون ) ( الآلوسي ج ١ من تفسيره ص ٢٩ ) .

والآمدي في قوله بأنَّ القرآن معجزٌ بجملته ، إنما يجمع جملة آراء المتقدّمين وينظر إلى القرآن نظرةً عامّةً شاملة ، لا نظرةً ضيِّقةً من ناحيةً واحدةً كما فعل كثيرون غيره .

# o ً \_ الطوسي :

قال نصير الدّين محمّد الطوسي ( ١٢٠١ – ١٢٧٤م = ٩٧٥ – ٦٧٢ هـ) في كتابه ( تلخيص المحصّل ) الذي ذُينِّل به ( محصّل أفكار المتقدّمين ) للفخر الرازي ( ص ١٥١) :

(أقول: إعجاز القرآن، على قول قدماء المتكلّمين وبعض المحدثين، في فصاحته، وعلى قول بعض المتأخّرين، في صرف عقول الفصحاء القادرين على المعارضة عن إيراد المعارضة. قالوا: كلّ أهل صناعة اختلفوا في تجويد تلك الصناعة فلا محالة يكون فيهم واحد لا يبلّغ غيره شأوه ، وعَجَزَ الباقون عن معارضته ولا يكون ذلك معجزاً له لأن ذلك لا يكون خرقاً للعادة ، لكن صرف عقول أقرانه القادرين على معارضته يكون خرقاً للعادة ، فذلك هو المعجز . والاستدلال بالأخلاق والأفعال أيضاً ، وهو معنى قوله تعالى : «وَيَتَنْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ » بالأخلاق والأفعال أيضاً ، وهو معنى قوله تعالى : «وَيَتَنْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ »

يتنفخ من هذا النص ، أن الطوسي ذكر ما يراه غيره من القدماء والمحدثين في الإعجاز بالفصاحة أو بالصرفة ، دون أن يرجتح رأياً على آخر مبيتناً رأيه وناقداً . وقد أضاف إلى وجهي البلاغة والصرفة وجها آخر أورده بعض القدماء مؤيداً فكرة الإعجاز ، وهو سيرة النبي الخلقية والسلوكية وأفعاله الطاهرة قبل البعثة ، فهي تدل على صدقه ، ويستشف من كلامه الموجز جداً في ذلك أنه يأخذ بهذا الرأي .

# ٣ ـ حازم القرطاجني:

ونرى في هذا العصر حازم بن محمد القرطاجني ( ٦٨٤ ه ) يؤلف كتابه ( منهاج البلغاء ) ويقول عبد العليم الهندي ( في مقالته السابقة ) بأنّه يوجد كتاب للكاتب نفسه في مكتبة بالمدينة باسم ( البرهان القاصف عن إعجاز القرآن ) ولعله كتاب ( منهاج البلغاء ) نفسه .

أمّا خلاصة رأيه في الإعجاز فقد أوردها السيوطي ( الإنقان ج ٢ بحث الإعجاز ) وهي : ( وجه الإعجاز في القرآن من حيث استمرّت الفصاحة والبلاغة فيه من جميع أنحائها في جميعه ، استمراراً لا يوجد له فترة ولا يقدر عليه أحد من البشر وكلام العرب ومن تكلّم بلغتهم ؛ لا تستمرّ الفصاحة والبلاغة في جميع أنحائه في العالي منه ، إلا في الشيء اليسير المعدود ، ثم تعرض الفترات الإنسانية فيتقطع طيب الكلام ورونقه ، فلا تستمرّ لذلك الفصاحة في جميعه ، بل توجد في تفاريق وأجزاء منه ) .

ويتجلى بذلك أن حازماً هذا ، لم يعمل أكثر من أن أخذ أحد براهين الباقلا أن في الإعجاز وهو ( استمرار الفصاحة في كل أقسام القرآن ) ووستّعه بدون أن يضيف إليه جديداً ، غير تعليله بأن تقصير البشر ناتج عن اعتراض الضّعف الإنساني لهم في فترات الكلام .

#### ٧ - البيضاوي:

تكلّم القاضي ناصر الدّين أبو سعيد ، عبد الله بن عمر بن محمّد الشيرازي البيضاوي ( نسبة إلى قرية البيضاء من أعمال شيراز ) ( ت ٦٨٥ ه ) في تفسيره ( أنوار التنزيل وأسرار التأويل ) على الإعجاز كلاماً موجزاً خلال تفسيره آيات التحدّي في القرآن . فذكر وهو يفسّر آية سورة البقرة ( ج ١ ص ١١١ ) أنَّ الإعجاز : بالفصاحة ، والبلاغة ، وحسن النظم ، وأضاف إلى ذلك ، وهو يفسّر آية سورة يونس ( ج ٣ ص ٩٣ ) — قوّة المعنى . واقتصر في آية سورة هود على البيان وحسن النظم . وأضاف إليهما وهو يفسّر آية سورة الإسراء ( ج ٣ ص ٢١ )

كمال المعنى . وذكر وهو يفسِّر الآية « وَقُلُ عَسَى أَنْ يَهَدْيَنَ رَبِّي لا َقُرْبَ مِنْ هَذَا رَشَدَاً » [ الكهف : ٢٤ ] أن ّ نبأ أصحاب الكهف الذي جاء به النبي وَتَنَالِيهِ ، على جهله به من قبل وجهل قومه ، يدل على صدقه وصحة نبو تنه وأن الله قد هداه لأعظم من ذلك ، كقصص الأنبياء المتباعدة عن أيّامهم ، والإخبار بالغيوب والحوادث النازلة في العصور المستقبلة إلى قيام السّاعة .

يتبيّن ممّا أوردناه أن البيضاوي يأخذ ، من آراء سابقيه ومعاصريه ، بوجوه الفصاحة والبلاغة وحسن النظم والبيان ، وهي تندرج كلّها تحت اسم البلاغة وبوجه كال المعنى الذي يراعي ناحية المضمون ، ثم بوجه الإخبار بالغيوب الماضية والمستقبلة ، وأنّه لا يأتي بشيء جديد ، وأن ما جاء به من وجوه الإعجاز لا يتناقض بعضه مع بعض ، ويوجز جداً في ذكر هذه الوجوه ، ولا يفيض في ذكر الاعتراضات والاختلافات والأدلة والترجيحات ، ويقد م للقارىء ما استقر عليه وأيه وأيه وإيمانه .

#### نقد وتلخيص:

الفكرة العامّة التي نأخذها عن مؤلفي هذأ العصر الذين تكلّمنا عنهم هي أنهم كانوا مجرّد ناقلين ، أو شارحين أو جامعين لآراء من سبقوهم ، وأن الحدهم وهو الآمدي ، يصلح أن يكون مثالاً من المتكلّمين المتأخرين ، فهو يأخذ حجج من قبله فيوسعها . وقد رأينا أنه ينظر إلى القرآن نظرة عامّة ، فالقرآن معجز عنده بجملته ولكنه في هذا أيضاً متبع وليس مبتدعاً . ورأينا أن فخر الدين الرازي ينكر الصّرفة في كتاب ، وينصرها في آخر ، وأنه يجمع في هذا الأخير بين النقيضين : الصّرفة والبلاغة ، دون أن يرى مانعاً عقليّاً من ذلك .

#### القرن الشامن

من أشهر من تكلّم في إعجاز القرآن في القرن الثامن : الزملكاني في كتابه ( التبيان في إعجاز القرآن ) وابن تيميّة في كتابه ( جواب أهل العلم والإيمان ) والخطيب القزويني صاحب كتاب ( التلخيص لمفتاح السكاكي ) ويحيى بن حمزة العلوي وهما من علماء البلاغة ، والأصبهاني وهو مفسّر وابن قيّم الجوزيّة وهو فقيه مفسّر مُتكلّم في كتابه ( الفوائد المشوق إلى علم القرآن وعلم البيان ) وابن كثير والشّاطيّ وهما مفسّران والزركشي صاحب كتاب ( البرهان في علوم القرآن وسأخص " كلاً منهم بكلمة .

### ١ ً \_ الزملكاني:

يؤلّف الزّملكاني ( ٧٢٧ ه ) كتابه التبيان في الإعجاز ، ويذكر خلاصة رأيه السيوطي ( الإتقان ج ٢ فصل الإعجاز ) فيقول : ( وجه الإعجاز راجع إلى التأليف الخاص به ، لا مطلق التأليف بأن اعتدلت مفرداته تركيباً وزنة وعلة ، ومركباته معنى بأن يوقع كل فن في مرتبته العليا في اللفظ والمعنى ) .

فلا يخرج به عن نظريّة النظم ، ولكنّه يجعل هذا النظم في جودة كل من اللفظ والمعنى وفي ائتلافهما ، وليس هذا بجديد ، هذا وقد اعتمد عبد العليم الهندي على كشف الظنون فيما يظهر فجعل وفاة الزملكاني سنة ٦٥١ ه .

# ٢ - ابن تيميَّة:

لشيخ الإسلام أبي العبّاس تقيّ الدين ، أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم الخضر بن محمّد بن تيميّة المتوفّى سنة ٧٢٨ ه ، كتاب بعنوان (جواب أهل العلم والإيمان بتحقيق ما أخبر به رسول الرحمن ) من أن « قُل هُوَ اللهُ أَحَد " . . . » تعدل ثلث القرآن . والطبعة التي بين يديّ ، طبعة دار البيان بدمشق ، وقد تمّت في غرّة رمضان المبارك سنة ١٣٨٧ ه .

ويرجع الفضل في التعريف بهذا الكتاب ، إلى العلاَّمة محمود شكري الآلوسي الذي عثر على نسخة منه فنقلها بخطِّه وأرسلها إلى القاهرة سنة ١٣٢٧ ه ، فطبعت بمطبعة التقدّم ، ثمَّ أُعيد طبعها سنة ١٣٢٥ ه بالمطبعة الخيريّة ، ثمَّ أُعيد طبعها سنة ١٣٧٥ ه بالمطبعة السلفيّة . وقد خرَّج أحاديث الكتاب في طبعة دار البيان الأستاذ محمد أمين الأسعد .

والكتاب أوسع من عنوانه ، فهو لا يقتصر على حديث « قل ْ هُو َ اللهُ أَحَدُ ْ . . . » بل يتحد ّث عن قضية إطالما ُ تحدُد ِّث عنها في بحث الإعجاز ، وهي قضية التفاضل بين آي القرآن أو عدمه . وقد تعرّض فيه المؤليف إلى قضايا كثيرة ٍ من علم الكلام يستشهد بها أو يؤيد بها رأيه .

ولم يتحدَّث المؤلّف عن الإعجاز بصورة عامّة إلا مرَّتين ، مرة حين كلامه على فضل الفاتحة ص ١٤ :

( القرآن امتاز على غيره بالإعجاز ، وأقل ما يحصل بـه الإعجـاز سورة وهذه السورة – أي الفاتحة – أشرف السور لأنها السبع المثاني، ولأنها تصلح عوضاً عن جميع السور ، ولا تصلح جميع السور عوضاً عنها ، ولأنها تشتمل على ما لا تشتمل سورة ما على قدرها من الآيات ، وذلك من الثناء والتحميد للرب والاستعانة والاستعاذة والد عاء من العبد .)

ومرَّةً ثانيةً حين كلامه على ميَّزَة ِ القرآن على غيره من الكتب السماويّة ِ (صِ ٤٥) فيقول :

وهو آية ألرّسول وبرهانه على صدقه ونبوّته . وفيه ما جاء به الرّسول ، وهو نفسه برهان على ما جاء به الرّسول ، وهو نفسه برهان على ما جاء به ، وفيه أيضاً من ضرب الأمثال وبيان الآيات على تفضيل ما جاء به الرّسول ، ما لو جمع إليه علوم جميع العلماء لم يكن ما عندهم إلا بعض ما في القرآن ) .

ومن تأمّل ما تكلّم به الأوّلون والآخرون في أُصول الدّين والعلوم الإلهية وأُمور المعاد والنبوّات ، والأخلاق والسياسات والعبادات ، وسائر ما فيه كمال النّفوس وصلاحها وسعادتها ونجاتها – لم يجد عند الأوّلين والآخرين من أهل النبوّات ، ومن أهل الرأي كالمتفلسفة وغيرهم ؛ إلا بعض ما جاء به القرآن .

ولهذا لم تحتَج الأمّة مع رسولها وكتابها إلى نبي آخر وكتاب آخر ، فضلاً عن أن تحتاج إلى شيءٍ لا يستقل بنفسه غيره ، سواء كان من علم المحدثين والملهمين أو من علم أرباب النظر والقياس الذين لا يعتصمون مع ذلك بكتاب منزل من السماء . ولهـذا قال النبي مستعلق في الحديث الصّحيح : ( إنّه كان في الأمم قبلكم مُحَد تُون ، فإن مُ يكُن في أُمّتي أَحد فعُمر ) .

ويتكلَّم المؤلِّف في الكتاب خلال حديثه عن التفاضل ، على قضيَّتين أُخْرَيَيَنْ ِ لهما صلة " بالإعجاز ، وهما قضيَّة ( أَنَّ كلام الله هو الكلام النفسيّ ) لا ( القرآن العربيّ ) ، وقضيَّة خلْق القرآن .

وكنتُ قد توقعتُ حينما رأيت عنوان الكتاب ، أنَّ المؤلّف سيتحدَّث عن نواحي الإعجاز في سورة «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ » كما تحدَّت تلميذُه ابن قيّم الجوزيّة من بعده ، عن نواحي الإعجاز في سورة « إنّا أعْطيَنْنَاكَ النّكوَ ثرَر . . . . » في كتابه « المشوق » الذي سأتحدَّث عنه قريباً ، أو أنّه سيتحدَّث عن المعاني التي توحيها «قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ . . . » إلى نفس القارىء حديثاً مفصلًا ، ولكنه لم يفعل .

وكان حديثُه في حقيقة الأمر معتمداً على الأحاديث والمعتقدات السّلفية في القضيّة ، وعلى تأييدها بالمناقشات الكلاميّة ، التي تستمدّ قوّتها منها ومن المنطق في آن واحد .

وهذا ملختص ما ذكره في القضايا الثّلاث التي تأتي في كتابه متداخلة متر ابطة ً وليست مستقلّة ً بعضُها عن بعض . يستدلُّ المؤلّف في مقدّمته بآياتٍ قرآ نيّة على : ١ ـــ أنَّ القرآن أفضل من الكتب السماويَّة الأخرى .

٢ – على أن القرآن يفضل بعضه بعضاً ، فمنه حسن وأحسن ، سواء كان الأحسن الناسخ الذي يجب الأخد به دون المنسوخ ، إذ كان لا ينسخ آية إلا يأتي بخير منها أو مثلها أو غيره (١٠ – ١٣) . ويورد خلال ذلك بعض آيات التحد ي (١١ – ١٢) ويقرر أن التفضيل هو القول المأثور عن السلف (ص١٣).

ويورد ما قاله ابن قتيبة ، فيقول : قال ابن قتيبة : لم يتنازع أهل ُ الحديث في شيءٍ من أقوالهم إلا في مسألة اللفظ ، وهذا تنازع أهل الحديث والسنّة الذين كانوا في زمن ابن حنبل وأصحابه الذين أدركوه .

ويذكر أنّه جاء بعد هؤلاء طائفة "قالوا: التّلاوة غير المتلوّ، وأرادوا بالتّلاوة نفس كلام الله العربيّ الذي هو القرآن، وأرادوا بالمتلوّ معنى واحداً قائماً بذات الله وأنّ آخرين قالوا: التلاوة هي المتلوّ وأرادوا بالتلاوة نفس الأصوات المسموعة من القرآن – جعلوا ما يسمع من الأصوات، هو نفس الكلام الذي ليس بمخلوق ولم يميّزوا بين سماع الكلام من المتكلّم، وبين سماعه من المبلّغ له عنه، فزاد كل من هؤلاء وهؤلاء من البيدع ما لم يكن يقوله أحد من أهل السنّة والعلم فلم يكن من أهل السنّة من يقول: إنّ القرآن العربيّ ليس هو كلام الله، ولا يجعل المتلوّ مجرّد معنى . ولا كان فيهم من يقول: إنّ أصوات العباد، وغيرها من المتلوّ مجرّد معنى . ولا كان فيهم من يقول: إنّ أصوات العباد، وغيرها من خصائصهم، غير مخلوقة، بل هم كلّهم متّفقون على أنّ القرآن المتلوّ هو القرآن العربيّ الذي نزّله روحُ القُدُس من الله بالحق ، وهو كلام الله الذي تكلّم بسه العربيّ الذي نزّله روحُ القُدُس من الله بالحق ، وهو كلام الله الذي تكلّم بسه ولكن تنازعوا في تلاوة العباد له ، هل هي القرآن نفسه ، أم هي الفعل الذي يقرأ به القرآن؟ . والتحقيق أن فظ « التلاوة » يُراد به هذا وهذا ، وأن فظ القرآن يُراد به المصدر ويراد به الكلام .

وقد بدأ بذكر أقوال بعض القائلين بالتفاضل كابن عقيل والغزّ الي والقاضي عياض: فابن عقيل يرى أنَّ توحيد الله في سورة الإخلاص وما ضمنها من نفي التجزّؤ والانقسام ، أفضل من « تَبَيَّتْ » المتضمّنة ذمّ أبي لهب وزوجته ، إن شئت في كون المدح أفضل من القدح ، وإن شئت في الإعجاز فإنَّ تلاوة عيرها من الآيات التي تظهر منها الفصاحة والبيان أفضل ، وليس من حيثُ كان المتكلّم واحداً لا يكون التفاضل ، لعني يعود إلى الكلام ثانياً ، كما أنَّ المرسل واحد " لذي النُّون وإبراهيم أفضل من ذي النَّون (ص ٤٨) .

وأبو حامد الغزالي في (جواهر القرآن) يقول:

لعلتك تقول : قد توجه قصد ك في هذه التنبيهات إلى تفضيل بعض آيات القرآن على بعض ، والكل كلام الله ، فكيف يفارق بعضها بعضاً ، وكيف يكون بعضها أشرف من بعض ؟ فاعلم أن ور البصيرة إن كان لا يرشد ك إلى الفرق بين آية الكرسي وآية المداينات ، وبين سورة الإخلاص وسورة تبَيت ، وترتاع من اعتقاد الفرق نفسك الحوارة المستغرقة في التقليد ، فقلد صاحب الشرع صلوات الله عليه وسلامه ، فهو الذي أنزل عليه القرآن وقال : (قلب القرآن يس ) وقد دلت الأخبار على شرف بعضه على بعض ، قال : (فاتحة الكتاب أفضل سور القرآن) (ص 29).

ثمَّ ذكر قول القاضي عياض في الأفضليَّة ، نقلاً عن بعض السلف ، وهو راجعٌ إلى عظم أجر قارئي ذلك ، وجزيل ِ ثوابه على بعضه أكثر من سائره ، وذكر أنَّه اختلف أهلُ العلم فيه .

ثمَّ أورد ردود الأشعري والباقلاَّني وجماعة من الفقهاء وأهل العلم على ذلك بقولهم :

( وما ورد من ذلك بقوله : أفضل وأعظم لبعض الآي والسّور فمعناه عظيم وفاضل ) .

والمؤلّف هنا يكتفي بالإشارة وسيعود إلى التّفصيل في كلامهذه الفئة ( ص ٦٨) وما بعدها .

وملختص الرأي الأخير أنّه لا فاضل ومفضول فكلُّ له فضلُه في مناسبته وموضوعه (ص٠٠).

ثم ً يقول المؤلّف : (وهؤلاءِ الذين ذكرنا أقوالهم ، في أن ً كلام الله يكون بعضه أفضل من بعض ، ليس فيهم أحد ُ من القائلين بأن ً كلام الله مخلوق ، كما يقول من يقول من أهل البدع ، كالجهمية والمعتزلة ) (٥١ – ٥٢).

ويقرّر أنَّ القول قد اشتهر بإنكار تفاضله بعد المائتين ، لمَّا أظهرت الجهميّة القول بأنَّ القرآن مخلوقُ ، واتَّفقَ أَئمَّةُ السنّة وجماهيرُ الأمّة على إنكار ذلك وردّه عليهم . . (ص ٥٢)

ويرد ابن تيمية فكرة التلازم بين كون بعض الآيات أفضل من بعض وبين القول بأن القرآن مخلوق ، وحجته الأولى في ذلك أن (سلف الأمة وجمهورها يقولون : إن القرآن كلام الله غير مخلوق ، وكذلك سائر كلام غير الله مخلوق ويقولون مع ذلك : إن كلام الله بعضه أفضل من بعض ، كما نطق بذلك الكتاب والسنة ، وآثار الصحابة والتابعين من غير خلاف يتُعرف في ذلك عنهم ) .

وحجتَّته الثانية على التفاضل : عقليَّة ، أقامها على أنَّ الكلام له نسبتان : نسبة إلى المتكلَّم به ، ونسبة إلى المتكلَّم فيه ، فهو يتفاضل باعتبار النسبتين ، وباعتبار نفسه أيضاً (ص ٥٦) .

فكلُّ من «قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدٌ» و «تَبَتَّ » كلامُ الله ، ولكنَّ المتكلَّم عنه في أحدهما الله ، وفي الثاني بعض خلقه ، وهما في هذه الجهة متفاضلان بحسب تفاضل المعنى المقصود بالكلامين (ص ٥٧).

ويؤيّد كلامه بأنَّ كلام بني البشر كذلك ، قد يصدر عن إنسانٍ و احدٍ ولكنّه يتفاوت بحسب الموضوع الذي يتكلّم فيه (ص٥٧) .

ويذكر رأي ابن عقيل في أنَّ التفاوت بالثواب والعقاب (ص ٥٨) ، ورأي جمهور الفقهاء ، وهو أنَّ التفاضل في الإيجاب والتحريم ، وأنَّ إطلاق ذلك هو قول جماهير المتأخرين من أصحاب الأئمة الأربعة . وهو قول القاضي أبي يعلى ، وأبي الخطاب ، والقاضي يعقوب البرزيني ، وعبد الرحمن الحلواني ، وأبي الحسن الزاغوني (ص ٥٩) .

ويبدي رأيه قائلاً: (والتحقيق أنَّ نفس المحبّة والرضا والبغض ، والإرادة والكرامة والطلب والاقتضاء ونحو ذلك من المعاني تتفاضل ، وتتفاضل الألفاظ الدالّة عليها ، وأنَّ نفس حبّ العباد لربّهم يتفاضل كما قال الله تعالى « وَالنَّذِينَ آمَنُوا أَشَدَّ حُبُّاً لله ») [ البقرة: ١٦٥] .

ويؤيد رأيه بأن (الذي يجد النّاس من أنفسهم ، أن الشخص الواحد تتفاضل أحواله في أنواع الكلام ، بل وفي الكلام الواحد يتفاضل ما يقوم بقلبه من المعاني وما يقوم بلسانه من الألفاظ ، بحيث يكون إذا كان طالباً هو أشد رغبة ومحبة وطلباً لأحد الأمرين منه للآخر ، ويكون صوته به أقوى ولفظه به أفصح ، وحاله في الطلب أقوى وأشد تأثيراً ) (ص ٧٧) .

ويعتبر ما قد مه هنا إشارةً إلى قول من يقول بتفضيل بعض كلام الله على بعض ، موافقاً لما دل عليه الكتاب والسنة ، وكلام السلّف والأثمة ( ص ٦٧ ) .

ويعود المؤلّف فيذكر من رجال الطائفة الثانية التي لا تقول بالتفضيل ابن جرير الطبري ( محمّد ) وأنَّه تأوَّل في الآية « نَـأ ْتِ بِخـَيْرٍ مِنْهــَا » [ البقرة : ١٠٦ ]أي لكم ، إمّا في العاجل لخفّته عليكم أو في الآجل لعظم ثوابه ( ص ٦٨ ) .

وقد منع ابن جرير أن يكون تفاوتٌ في صفات الله وفي أسمائه ( ص ٦٨ ) .

ويذكر أنَّ الأشعري ، ومن وافقه لا يرون المفاضلة في كلام الله ، وأنَّهم فستروا ما ورد من الأفضليَّة على أنَّه عظيمٌ فاضل ، وأنَّهم لا يقولون هذا في القرآن

العربيّ ، فإنَّ القرآن العربيّ عندهم مخلوق ، وليس هو كلام الله على قول الجمهور منهم ، ويمتنع عندهم قيامه بذات الله تعالى ، ولو جوّزوا أن يكون كلام الله قائماً بغيره ، لوافقوا المعتزلة في أنَّ القرآن مخلوق وفي أنَّ بعضَه أفضل من بعض نتيجة ً لذلك (ص ٦٩).

نقول: وقد فرَّق الأشاعرة بين الكلام النفسيّ القرآنيّ القائم بذات الله تعالى وبين أدائه باللفظ العربي . وهذا معنى قول المؤلّف : (القرآن العربيّ).

وقد نسب المؤلّف إلى متأخّريهم قولهم بأنَّ كلام الله هو المعاني ، بل هو المعنى الواحد فقط الذي لا يتعدَّد ولا يتبعّض .

أمَّا القرآن العربيّ عند هؤلاء ، فهو كلام غيره : جبريل أو محمَّد ، أو مخلوق من مخلوقاته عبَّر به عن ذلك الواحد ( الذي هو كلام الله ) .

نقول: إنَّ هذا الكلام له خطورتُه الشديدة. ونوافق ابن تيميّة على ردّه . . . وفرَّق هؤلاء بين الواحد بالعين الذي لا يقبل التنويع والتّقسيم ، والواحد بالنّوع الذي يقبلهما (ص ٦٩).

ثم ً يرى المؤلّف أن َّ جمهور العقلاء يخالف هذا الرأي ، ويناقشه مناقشة منطقيّة ً جدليَّة ً ليردّه (ص ٧٠ – ٧١).

ثم ذكر ( ص ٧٧ ) قول أبي عبد الله بن الدرّاج ، في مصنّف صنّفه بوقوع الإجماع ، في أنّه لا تفاضل بين آيات الله ، وعلّل ذلك بتوهم أنه إن قال بذلك لزمه القول بخلق القرآن كالمعتزلة والجهمية .

ثمَّ ذكر أنَّ ابن كلاب ومَن وافقه – كالأشعريّ وأتباعه – يجوّزون وقوع المفاضلة في القرآن العربيّ ، وهو مخلوق عندهم يسمّى كتاب الله ، والمعنى القديم عندهم يسمّى كلام الله ، وعلى هذا يتأوّلون التفاضل بين الآيات ( ص ٧٢ – ٧٣ ) .

ويبيِّن المؤلَّف رأي من اتَّبعوا الرأي السلفي فأخطؤوا في الاستنتاج ، ويبيَّن

كيف أخطؤوا ، فيقول : إنَّ مَن سار على مذهب السّلف ، ثمَّ منع التفاضل فقد وقع في التوهم : رأى أنهم قالوا بقدم القرآن ، وهذا صحيح ، وأنسّهم قالوا بأنَّ القيدَمَ والكلام صفته ، وهذا صحيح ، ثمَّ استنتجوا أنَّ الصفة لا يمكن أن يقع فيها التجزُّؤ والتفاضل ، وهذا هو مكان التوهم والخطأ ، ولم يستندوا في هذا إلى الرّواية بل إلى النتيجة المنطقية اللازمة للمقدّمتين الأُوليَيَيْن . ( ص ٧٥ – ٧٧ ) .

وكان قد أورد من قبل – كما رأينا – علل َ هذا التوهـم والحجج ، التي تسمح بقبول التفاضل في آيات القرآن المتعلّقة بالمتكلّم وموضوع الكلام وظروفه . . .

واستشهد على آراء السلفيّين المتوهّمين ، بكلام ٍ لأبي عبد الله بن المرابط (ص ٧٦) يقول فيه : (ولولا عذر الجهالة لحكم على مثبت المفاضلة بالكفر).

ورد المؤلّف عليه ، بأن الكفر يثبت بالأدلّة الشرعيّة ، لا بالعلم الذي يحصل بمجرّد العقل ، وليس في الكتاب والسنّة نص يمنع من تفضيل بعض الآيات على بعض ، لا بل ولا من تفاضل صفاته تعالى ، بل إن دلالة الكتاب والسنّة ، والأحكام الشرعيّة والآثار السلفيّة على المفاضلة فيهما كثيرة ، ويستنتج من ذلك أن الحكم بالكفر أولى بمنكر التفاضل لا بالقائل به (٧٧ – ٧٧)، فمنكر المفاضلة ليس لديه نص بل استنتاج عقلى (٧٩).

ويخطِّىء ابن تيميَّة كذلك رأي من قال: (إنَّ كلامَ الله معنى واحد ، وإنَّ الله معنى واحد ، وإنَّ القرآن العربي لم يتكلَّم به الله . بل هو مخلوق خلقه الله في الهواء ، أو أحدثه جبريل أو محمَّد ) ويرى أنَّ هذا القائل أولى بأن يكون داخلاً فيمن عضهه القرآن ورماه بالإفك . . . (ص ٨٠) .

ثم السلف بدقاً أكثر فيقول: (لم يقل أحد من السلف: إن القرآن قديم، وإنما قالوا: هو كلام الله غير مخلوق، وقالوا: لم يزل الله متكلماً إذا شاء ومتى شاء وكيف شاء وكما شاء. ولا قال أحد منهم: إن الله في الأزل نادى موسى ....) (ص ٨٣).

ويبيّن كيف أخطأت طائفة ممّن اتبع السلف : ( لأنهم اعتقدوا أنّه إذا كان غير مخلوق ، فلا بدّ أن يكون قديماً ، إذ ليس عندهم إلا هذا وهذا ، وهؤلاء ينكرون أن يكون الله يتكلّم بمشيئته وقدرته ، أو يغضب على الكفّار إذا عَصَوْه . . . أو يكون نادى موسى حين أتى الشجرة ، ونحو ذلك ممّا دل عليه الكتاب والسنة . . . واعتقدوا أن القرآن وسائر كلام الله قديم قد م العيّن ، وأن الله لا يتكلّم بمشيئته وقدرته ، واختلفوا بين من قال : إن القديم معنى واحد هو جميع معاني التوراة والإنجيل والقرآن ، وإن التوراة إذا عُبيّر عنها بالعربية صارت قرآناً ، والقرآن إذا عبّر عنه بالعبرية صارت قرآناً ، والقرآن إذا عبّر عنه بالعبرية ما يتكلّم به الله . ومنهم من إذا عبّر عنه بالقبرية مو حروف ، أو حروف وأصوات ، وهي قديمة أزليّة . قال : بل القرآن القديم هو حروف ، أو حروف وأصوات ، وهي قديمة أزليّة .

والفريقان يرون أنه إذا كلّم الله موسى أو الملائكة أو العباد يوم القيامة فإنّه لا يكلّمه بكلام يتكلّم بمشيئته وقدرته حين يكلّمه ، ولكن يخلق له إدراكاً يدرك ذلك الكلام القديم اللازم لذات الله أزَلاً وأبداً .

ولا يستطيع أصحاب هذين القولين أن يُد عِّما أقوالهما بأقوال السَّلف) (ص٨٦).

ويذكر أن الول من أحدث هذا الأصل أبو محمد عبد الله بن سعيد بن كلاب وعرف أن الحروف متعاقبة فيمتنع أن تكون قديمة الأعيان ، فإن المتأخر قد سبقه غيره . . . والقديم لا يسبقه غيره . . . فقال : إن القديم هو المعنى وجعل المعنى واحداً لا يتعد و لا يتبع في . . . وجعل القرآن العربي ليس كلام الله . . . وذكر أنه لما شاع قوله ، وعرف جمهور المسلمين فساد مشرعاً وعقلا ً . قالت طائفة أخرى : إن كلام الله غير مخلوق ، وإن القرآن قديم (على الأصل الذي أحدثه هو ) ، وهو مع ذلك الحروف المتعاقبة والأصوات المؤلفة فصار قولهم مركباً من أقوال الكلابيين والمعتزلة فهم يناقشون كلا منهما بأقوال الآخر (ص ٨٦) .

ومن هنا يأتي الالتباس بين أقوال هؤلاء ، وأقوال السَّلف عند مَن يطالع الكتب التي تناقش أقوال المعتزلة ومن ردَّ عليهم (ص ٨٧).

ويكسر المؤلّف بقيّة كتاب على تفسير المراد بـأنَّ « قُـلُ ° هُـوَ اللهُ أَحَـدُ " ، تعدل ثلث القرآن ، وإثبات ذلك نقلاً وعقلاً ، وعلى قضايا كلاميّة أخرى منها قضايا قرآنيّة . ( ص ٨٨ – ٢٠٢ ) .

ويعنينا هنا من هذا القسم الأخير ما يلي :

اً \_ أنَّ ابن تيميّة يرفض (ص ١٢٦ ـ ١٢٧) أن يكون المقصود بأنَّ «قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ » تعدل ثلث القرآن ، تضعيف الثواب ، فإنَّ الذي يقبل بتضعيف الثواب يقبل بتضعيف الثواب يقبل بتضعيف القراءة ، وهو الذي ورد به النصّ . . . .

٢ – أنّه يقرر أن تفاضل القرآن وغيره من كلام الله ، ليس باعتبار نسبته إلى المتكلّم ، فإنّه سبحانه واحد ، ولكن باعتبار معانيه التي يتكلّم بها ، وباعتبار ألفاظه المبيّنة لمعانيه . وأن الذي صح عن النبي ( وَاللّه الله عنه فض لل من السور سورة الفاتحة . .
 ( ص ١٢٨ ) .

" \_ أنّه يقرّر أنّه إذا كانت « قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ " . . . » تعدل ثُلُث القرآن لم يلزم من ذلك أنّها أفضل من الفاتحة ، ولا أنّها يُكتفى بتلاوتها ثلاث مرّات عن تلاوة القرآن ، بل قد كره السَّلَف أن تقرأ إذا قرىء القرآن كلّه إلا مرَّة واحدة كما كتبت في المصحف ( ص ١٢٨ — ١٢٩ ) .

ثُمَّ إِنَّ قراءة « قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ " لا تغني عن الفاتحة ولا يمكن أن يُستغنى عن الفاتحة ، ولو قرىء القرآن كلّه فيها ( أي في الصَّلاة دونها ) ( ص ١٣٠ ) فلكلّ عناؤه ومكانته ( ص ١٣٠ ) .

2 \_ ومن المهم عنده نوع الثواب وحال القارىء . ونوع الثواب : فثواب « قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ » لا يغني عن ثواب سورة أخرى ، كما أن حصولك على الدنانير لا يعني قضاء حاجاتك ، إذا لم تتوافر لك البادلة بها طعاماً وشراباً . . ( ص ١٣٧ \_ ١٣٩ ) .

يتبيّن لنا من هذا العرض السريع لرأي ابن تيميّة في هذه القضايا الثلاث : قضيّة التّفاضل ، وقضيّة خلَتْق القرآن ، وقضيّة أنَّ الكلام القديم هو الكلام النفسيّ :

اً \_ التزامه التّام بمذهب السَّلَف ، فهو يأخذ بالرّواية الصَّحيحة في الأحاديث أوّلاً ، ثمَّ يؤيّدها بالحجج العقليّة ، وهو يعتمد القرآن أوّلاً ثمَّ الأحاديث ثمَّ أقوال السَّلَف المعتمـَد عليهم .

٢ – أنّه يرى مثلهم أنّ القرآن ليس مخلوقاً ، وأنّ القرآن كما نزل وكما نقرؤه ونكتبه ، قراءة وكتابة تـو قيفيــ تَـي ن ، هو كلام الله، وأنّ القول بالكلام النفسي بدعة.

" – أن تعض القرآن أفضل من بعض ، ولكنه يرفض أن يكون ذلك في ناحية الثواب ، كما يرفض أن يكون الكل جزء الثواب ، كما يرفض أن يكون بعض القرآن مغنياً عن بعض ، ويرى أن لكل جزء منه ، مهما صغر ، ثوابه الذي لا يغني عنه ثواب جزء آخر ، وأن التفاضل يقع في الألفاظ .

أقول: وفي ناحية التفضيل كنت قد أخذت بأنتني من حيث الإعجاز البلاغي أرى كلّ سورة ، بل كلّ آية معجزة من حيث مضمونها ومن حيث بلاغتها لأن آية (المداينة) في موضوعها لا تقل بلاغة عن آية «قُل هُو الله أحد " أو آية (الكرسي) في موضوعها ، لأن الكل مقام مقالاً ، فإن آية الد ين لو وضعت بأسلوب آية الغاشية لما كانت بليغة . والعكس صحيح كذلك . وإعجاز القرآن قائم " على أن "كل شيء فيه ، قد وضعه الله في موضعه ، ولا يخالف هذا ما ذهب إليه ابن تيمية ، ولكنة يؤكد على إعجاز القرآن جميعه .

مركم ويتبيّن لنا ممّا أورد لإن تيميّة في الإعجاز أنّه يقول به ، وأنّه يرى أنّ القرآن قد امتاز به على الكتب السماويّة الأخرى ، وأنّ أقل ما يحصل به الإعجاز مقدار سورة ، وأنّه معجز بنفسه ، وأنّه آية ُ الرَّسول على صدق نبوّته ، وأنّه معجز باحتوائه العلوم التي فيها كمال النفوس وصلاحها ، وسعادتها ونجاتها . ولا يضارعه في ذلك علوم أهل النبوّات ولا علوم الفلاسفة ، فهو يغني عن كلّ شيء سواه .

ويتلخّص هذا بوجهين من الإعجاز ، الأوّل : الإعجاز البلاغي ، والثاني : الإعجاز العلمي ، الذي معناه احتواء العلوم ، والاستغناء به عن غيره في شؤون الدّنيا والآخرة ، فإن ابن تيميّة لم يتعرّض في كتابه الذي بين أيدينا ، إلى الإعجاز العلمي كما نفهمه اليوم ، وهذا بديهي .

ويلاحظ أنّه لم يأتِ بشيءٍ جديد ، ولكنّه أحسن الدفاع عن آراءِ السَّلَف بالعلم والحجّة معـاً .

# ٣ ً ــ الخطيب القزويني :

يؤلف الحطيب القزويني ( ٧٣٩ ه ) كتابه التلخيص ــ لمفتاح السكاكي ــ فلا يتكلّم على الإعجاز بشيءٍ ، إلا أنّه يذكر في مقدّمته أنَّ علم البلاغة وتوابعها من أجلّ العلوم قدراً ، وأدقيّها سرّاً ، إذ به تُعرّف دقائق العربية وأسرارُها وتُكشف عن وجوه الإعجاز في نظم القرآن أستارها ، فيظهرنا على أنّ المؤلّفين في البلاغة على الغالب ، ينظرون إلى علوم البلاغة على أنها واسطة لمعرفة إعجاز القرآن فهو يقرّرُ ضمناً أنّ إعجاز القرآن في فصاحته وبلاغته لا في شيءٍ آخر .

# ع ً ــ ابن جُنْزَيّ الكلبيّ ( ٦٩٣ ــ ٧٤١ ه = ١٣٤٠ م ) :

هو محمد بن أحمد بن محمد بن عبد الله ، ابن جزي الكلبي ، أبو القاسم ، فقيه من علماء الأصول واللغة من أهل غرناطة . له عدة كتب منها كتاب تفسير بعنوان : ( التسهيل لعلوم التنزيل ) وهو مطبوع . وهو من شيوخ لسان الدين ابن الخطيب . فُقد وهو يحرّض النّاس يوم معركة ( طريف ) .

تحدّث في تمهيد هذا الكتاب عن الإعجاز فقال واصفاً القرآن: (وجعله في الطبقة العليا من البيان، حتى أعجز الإنس والجان، واعترف علماء أرباب اللسان بما تضمّنه من الفصاحة والبراعة والبلاغة، والإعراب والإغراب. . . وجعله قولاً فصلاً ، وحكماً عدلاً ، وآية بادية ، ومعجزة ً باقية ، يشاهدها من شهد الوحي

ومن غاب ، وتقوم بها الحجّة للمؤمن الأوَّاب ، والحجَّة على الكافر المرتاب . . . ) (ج ١/ ص ٢ ) .

وقال في الباب الحادي عشر من المقدّمة الأولى الّتي تضمّ اثني عشر باباً : (ج ١ ص ١٤ )

( الباب الحادي عشر : في إعجاز القرآن ، وإقامة الدَّليل على أنَّه من عند الله عزّ وجلّ ، ويدلّ على ذاك عشرة أوجه : الأوَّل : فصاحته التي امتاز بها عن كلام المخلوقين . الثاني : نظمه العجيب وأُسلوبه الغريب ، من قواطع آياته وفواصل كلماته . الثالث : عجز المخلوقين في زمان نزوله، وبعد ذلك إلى الآن، عن الإتيان بمثله . الرابع : ما أخبر فيه من أخبار الأمم السالفة والقرون الماضية . ولم يكن النبي وكالله والمنافع الله على الخامس : ما أخبر فيه من الغيوب المستقبلة ، فوقعت على حسب ما قال . السادس : مافيه من التعريف بالبارىء جلَّ جلاله ، وذكر صفاته وأسمائه وما يجوز عليه ، وما يستحيل عليه ، ودعوة الخلق إلى عبادته وتوحيده ، وإقامة البراهين القاطعة ، والحجج الواضحة ، والرّد على أصناف الكفَّار ، وذلك كلَّه يعلم بالضرورة أنَّه لا يصل إليه بشر من تلقاء نفسيه ، بل بوحي من العليم الخبير ، ولا يشكُّ عاقلٌ في صدق من عرف الله تلك المعرفة ، وعظَّم جلاله ذلك التعظيم ، ودعا عباد الله إلى صراطه المستقيم . السابع : ما شرع فيه من الأحكام وبيَّن من الحلال والحرام ، وهدى إليه من مصالح الدنيا والآخرة ، وأرشد إليه من مكارم الأخلاق ، وذلك غاية الحكمة وثمرة العلوم . الثامن : كونه محفوظاً عن الزيادة والنقصان ، محروساً عن التغيير والتبديل على طول الزمان ، بخلاف سائر الكتب. التاسع : تيسيره للحفظ وذلك معلوم بالمعاينة . العاشر : كونه لايملته قارئه و لا سامعه على كثرة التّرديد بخلاف ساثر الكلام .

وقال و هو يفسّر آية التحدّي في سورة البقرة «وَإِنْ كُنْتُمْ فْدِيرَيْبِ... »[البقرة: ٢٣] (ص ٤١ ج ١) : ( الآية إثبات لنبوّة محمّد مَيْكَا لِلْهِ بإقامة الدليل على أنَّ القرآن جاء من عند الله ، فلما قد م إثبات الألوهية – في الآية السابقة: «يا أَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُم . . . » أعقبها بإثبات النبوة : . . . ) وقد أورد خلال تفسيرها مما يتعلق بالإعجاز ، الأمور التالية :

١ً ــ أن التحدّي بسورة أمر يُراد به التعجيز .

٢ - من مثله، أي من مثل القرآن، وذكر القول بأنّه من مثل محمّد ، ورجّح القول الأوّل لتعيينه في سورتي يونس وهود .

" – فسّر المثل بأنّه المثل في الفصاحة ، وفيما تضمّنه من العلوم والحكم العجيبة والبراهين الواضحة .

٤ – فستر شهداءكم بر آلهتكم أو أعوانكم أو من يشهد لكم غير الله .
 ٥ – بين في تفسير « وَلَنَ ْ تَفَعْلُوا » أن الواقع قد صدا ق ذلك وأن في الإخبار به معجزة أخرى .

7 – ذكر وجهين لتعليل عجز الحلق عنه : أ – أنتهم لا يقدرون على الإتيان بمثله . وقال : وهو الصحيح . ب – أنته كان في قدرتهم وصُرفوا عنه . وأتبع ذلك بأن الإعجاز حاصل على الوجهين . ومعنى ذلك أنته قبل وجه الصرفة هنا ، مع أنه اعتبر وجه التعليل الأول هو الصحيح .

وذكر وهو يفسّر آية التحدّي في سورة يونس: «أمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ ...» [يونس: ٣٨] (ص٩٣، ج٢) أنَّ طلب السورة منهم تعجيز لهم وإقامة حجّة عليهم، وأنَّه تحدَّى معهم شركاءهم من الجنِّ والإنس وغيرهم. وأنّهم سارعوا إلى التّكذيب بما لم يفهموه، ولم يعلموا تفسيره، ولم يتعرَّض إلى المعنى الآخر من التأويل الذي رجّحه علماء آخرون وهو معرفة العاقبة.

وأورد وهو يفسِّر آية التحدِّي في سورة هود « أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ . . . » [ هود : ١٣ ] ( ص ١٠٢ ج ٢ ) الأمور التالية : اً \_ أنّه تحكّ اهمُم أولاً بعشر سُور فلمنّا بانَ عجزُهم تحدّ اهمُم بسورة واحدة فقال : « فَأَتُوا بِيسُورَة مِن ْ مِثْلِهِ » [ البقرة : ٢٣ ] .

٢ً ــ أنَّ المماثلة المطلوبة في فصاحته وعلومه .

٣ ً ــ أن مفتريات ، صفة لعشر سور ، وذلك مقابلة ً لقولهم افتراه ، وأنه ليست المماثلة في الافتراء .

\$ \_ أنَّ الخطاب في قوله تعالى : « فاعلموا » فيه وجهان : أن يكون للنبيِّ والمؤمنين ، مطالباً إيّاهم بالدوام على علم ذلك وزيادة اليقين به ، وأن يكون خطاباً للمشركين ، مراداً به أنهم طالما عجزوا عن معارضته ، فيجب أن يستيقنوا أنّه من عند الله . وقد رجّح المؤلّف الوجه الثاني على الأوّل .

وذكر وهو يفسّر آية التحدّي في سورة الإسراء والتي تليها لأنها متمّمة لها : «قُلُ لَئينِ اجْتَمَعَتِ الإنْسُ والحِنُ . . . » [ الإسراء : ٨٨ ] (ص ١٧٨ ، ج ٢) الأمور التالية :

٢ً ــ أنَّ أكثر النَّاس قالوا : إنَّهم عجزوا عنه لفصاحته وحسن نظمه .

٣ ـــ أن وجوه إعجازه كثيرة ، وأنه قد ذكر في غير هذا الموضع خمسة عشر وجهاً منها .

٤ - فستر: « وَلَقَدَ ° صَرَّفْنَا للنَّاسِ فِي هَذَا القُر ْ آنِ مِن ْ كُلِّ مَثَلِ . . » [ الإسراء : ٨٩] بأنّه بيَّن لهم كلّ شيءٍ من العلوم النّافعة ، والبراهين القائمة والحجج الواضحة . وذلك يدل على أن العجاز القرآن بما فيه من المعاني والعلوم كما ذكر قبل .

وقال في تفسير آية التحدّي في سورة الطور: « فَلَيْـَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُـوا صَادِقِينَ » [ الطور: ٣٤] ( ج ٢ ص ٧٧ ) إِنَّ : ذلك ردَّ عليهم – حين اتهموا النبيَّ عليه السّلام باختلاق القرآن – وإقامة حجّة عليهم ، وإِنَّ الأمر هنا للتعجيز.

يتبيتن لي من مجموع كلام المؤلّف في الإعجاز خلال تفسيره ، وبدءاً من المقدّمة أنّه يقول بإعجاز القرآن من حيث المضمون ، ومن حيث الأسلوب ، فمن حيث المضمون يذكر من وجوه إعجازه ، إخباره عن الماضي مع أُمّيّة النبيّ ، وإخباره عن العيوب المستقبلة وتعريفه بالله ، وإقامته الحجج على الكفّار بما ليس في مقدور البشر ، وما فيه من الأحكام ، وبيان الحلال والحرام ، ومصالح البشر ومكارم الأخلاق ، وما فيه من العلوم الإلهية والمعاني العجيبة ، التي ليس في طوق البشر مثلها مع مجيئه فيها على وجه الكمال . ومن حيث الأسلوب يذكر نواحي الفصاحة والبلاغة وغرابة الأسلوب . وقد أورد صفات تتعلّق بالمضمون والأسلوب معاً مثل عدم ملل القارىء منه ، وتيسيره للحفظ .

والمؤلّف قوي الإيمان بالله وقرآنه وصحّة رسالة النبي وَ الله ويعبّر عن ذلك باعتقاده الرّاسخ بأن القرآن معجزة باقية على الدهر ، يشاهدها من شاهد الوحي ومن غاب . وبرهان ذلك عنده أن العجز عن معارضته أمر واقع ، وأن قوله « وَلَن تَف عَلَه الله سبحانه قد حفظه تَف عَلَوا » معجزة ثانية من معجزات التنبّؤ بالمستقبل ، وأن الله سبحانه قد حفظه عن الزيادة والنقصان والتغيير والتبديل .

وقد تعرَّض المؤلّف لأمور متفرّعة عن الإعجاز ، مثل معنى المماثلة في سورة البقرة : - مماثلة القرآن أم مماثلة النبي ً - وقد رجّح الرأي الأوَّل ، ومثل المراد بالخطاب في قوله فاعلموا ، أهمُ النّبي وأصحابه ، أم المشركون ، ومثل معنى التأويل وقد اكتفى فيه بمعنى التفسير ، ولم يتعرض لمعنى العاقبة الذي رجّحه بعض العلماء

ومثل تعرّضه للمقدار المتحدّى بـه ، ناصّاً على التحدّي أوّلاً بعشر سـورٍ ثمَّ بسورة ٍ ولكنّه لم يذكر متى كان التحدّي بالقرآن جميعه .

ونحمد له إيجازه في الكلام وسهولة عبارته ، ونأخذ عليه أنّه مجرّد عارض لآراء سابقيه دون أن يكون له اجتهاد ، إلا في بعض قضايا فرعيّة ذكرنا ما قاله فيها وأنّه جمع بين القول بالعجز عن المعارضة فعلاً ، وبين القول بالصرفة ، وهما متناقضان ، على أنّه رجيّح الأوَّل بل عدَّه هو الصَّحيح ، وعلى أنّه ذكر أنَّ أكثر النَّاس على أنَّ الإعجاز بالفصاحة وحسن النّظم ، ونأخذ عليه أنّه يعدّد وجوه الإعجاز تعداداً ، دون ضرب أمثلة عليها ، ولعلَّ عذره في ذلك رغبته في الإيجاز .

## ٥ ً ــ يحيى بن حمزة العلوي:

ويؤلّف يحيى بن حمزة العلوي ( ٧٤٩ ه ) كتاب الطّراز في البلاغة ، ويعقد فيه فصلاً مطوّلاً في الجزء الثالث منه للإعجاز ، يتبع فيه طريقة الجدل والكلام فيذكر أقوال غيره ويناقشها واحداً واحداً ليردّها ، ثمّ يقدّم رأيه الحاص ، وأوّل ما يطالعنا في كتابه الحاص ، أنّه يعرف البلاغة ، فيقصر الغرض منها على معرفة أحوال الإعجاز فيقول :

( هي علم " يمكن معه الوقوف على معرفة أحوال الإعجاز ، لأن الإجماع منعقد" من جهة أهل التحقيق على أنه لا سبيل إلى الاطلاع على معرفة حقائق الإعجاز وتقرير قواعده من الفصاحة والبلاغة ، إلا بإدراك هذا العلم وإحكام أساسه ) .

وفي الفصل الذي عقده للإعجاز ، يذكر أن فصاحة القرآن وبلاغته تظهران عنده بمقياسين ، الأول : أن يقاس ما في القرآن على قواعد الفصاحة والبلاغة التي قررها . وهنا نلاحظ نحن أن هذه القواعد مستمدة من القرآن ، فكأنه حينما يقيسها إنما يطابق الشيء مع نفسه ، والثاني : أن يتُقاس بأقوال البلغاء ، فيظهر فضله في الحالين . ثم يأتي من القرآن بآيات تتعلق ببحوث الفصاحة والبلاغة ، ويبين أنها جاءت منها في المرتبة العليا وذلك تطبيق على مقياسه الأول للإعجاز .

ثم يذكر أن الكلام في الإعجاز أوّل المباحث الكلامية والأسرار الإلهية لأنه دليل النبوّة ويذكر تقصير من سبقه في بيان أسرار الإعجاز ، ووقوفهم عند الكلام على مخارج الكلم ، بعضهم لتقصيره في الكلام والإلهيّات ، وهم الأكثرون كالسكاكي وابن الأثير وصاحب التبيان – أي الزملكاني – وبعضهم كانت له اليد الطّولى كابن الخطيب الرازي ، الذي لم يأت في كتابه بما ينقع الغلّة .

وهنا نراه يتهم المؤلّفين قبله بالتقصير فيبالغ ، لأنهم لم يقفوا كلهم عند مخارج الكلم ، وسنرى أنّه لم يأت بجديد يستحقّ الذكر ، وإنما كان جامعاً لما كتبه غيره مستقصياً في الجمع لا أكثر ، ثمّ يقول : إنّ الدليل عنده على الإعجاز شيئان :

١ ً ــ تحدّي النبيّ للعرب بأن يأتوا بمثله ، وعجزهم عن ذلك .

٢ ـ ما اشتمل عليه القرآن من الفصاحة في الألفاظ ، والبلاغة في المعاني بالإضافة إلى مضرب كل مشل ومساق كل قصة وخبر ، وفي الأوامر والنواهي وأنواع الوعيد ، ومحاسن المواعظ وغير ذلك مما اشتملت عليه علوم القرآن ، فإنها مسوقة على أبلغ سياق ، والخاصة الثالثة جودة النظم وحسن السياق .

ويطيل الكلام في التحدّي ( الطراز ج ٣ ، ص ٣٠٠) فيذكر أن الله نزلهم فيه على ثلاث مراتب وأنّه تدرّج فيه من الأكثر إلى الأقلّ – من القرآن ، إلى عشر سورٍ ، إلى سورة – ويذكر حالهم مع النبيّ حين هذا التحدّي وجوابهم عليه ، ثمّ يورد ما يوجهه الملاحدة من الطعن على فكرة إعجاز القرآن ، ويورد لهم عدة اعتراضات في صور أسئلةً ، تنوّق في وضعها وتكلّف عناء الإجابة عليها ، والغرض منها إنكار التحدّي لأنّه عمدة الإعجاز وتتلخص فيما يلى :

آ \_ ليس القرآن كلّه بتفاصيله متواتراً بل المتواتر هو القرآن ككُلُّ لأنَّ ابن مسعود أنكر الفاتحة والمعوّذتين ، وحصل خلافٌ بين الصّحابة في كون «بسم الله الرحمن الرّحيم » من القرآن، وأثبت أبيّ بن كعب آية القنوت ( اللهمَّ اهدني فيمن هديت ، الخ) في القرآن . ولمّا كانت آيات التحدّي من جملة التفاصيل فلهذا لا يحكم

ثبوتها في المصحف ، فلا يكون فيها دلالة . وهو يرد على هذا بأن القرآن متواتر التفاصيل لأن الأولين كانوا أحرص منا على حفظ القرآن أو هم مثلنا على الأقل فما اداً عاه بعض الصحابة من أن في القرآن زيادة أو نقصاً هو إما خبر آحاد لا يعتد به ، لأنه يشترط في مثله التواتر ، وإما أنه وحي ولكنه ليس بقرآن .

ليس المقصود من آيات التحدّي أن تكون دليل صدق النبوّة ، بل هي من نوع تحدّي الخطباء أثناء خطبهم لمن يخالفهم ، فهو ضرب من المبالغـة والادّعاء والافتخـار .

ويرد على ذلك بأن النبي قد بلغهم هذا التحدي، وكان يقارعهم بالقرآن وكانوا يعرفون المقصود منه .

٣ - لم يصل التحدّي إلى كلّ العالم، وعجز بعض النّاس لا يدلّ على عجزهم جميعاً ولا يدلّ على صدقه . ويردّ على هـــذا بأنّ العرب إذا عجزوا فغيرهم أعجز وإن لم يصل إلى جميع الخلق سابقاً فقد وصل إليهم الآن ولم يقدر على معارضته أحد .

على التحدي قد بلغ الحلق كافة ، فهم عدلوا عن معارضته لأن المعارضة لا تجدي في حسم الحلاف ، فعدلوا عنها إلى الحرب ، وإنهم لو عارضوه لاحتاج الأمر إلى التحكيم ويكون ذلك مدعاة لنزاع طويل يكسب به محمد الوقت فتشتد شوكتُه فعدلوا إلى الحرب، ثم آنهم ربما عدلوا عن المعارضة لأنهم لم يدركوا حقيقة المماثلة هل تكون بالفصاحة أو البلاغة أو النظم أو . . . . ( يعدد هنا كل ما ذكر من آراء في وجوه الإعجاز تقريباً . . . ) .

وأجاب على هذا بأن ّرد هم على التحد "ي بالقول أسلم لهم ، لأنهم كذلك ليسوا على ثقة من ربح الحرب ، وأنه ليس الغرض حصول المماثلة من كل ّالوجوه بل الإتيان بما يظن ّكونه مماثلا ً ، ثم ّ لو اشتبه عليهم معنى المماثلة لسألوا النبي عنها ولكن الأمر معلوم لهم ، ثم ّ يقول : والنبي أطلق التحد "ي ولم يعينه بشيء دون شيء اتكالا ً منه على ما يعلم من ذلك بمجر "د العادة واطرادها في التحد ي بين الشعراء والحطباء منه على ما يعلم من ذلك بمجر "د العادة واطرادها في التحد ي بين الشعراء والحطباء

فلم يكن محتاجاً إلى تفسير المقصود ـ وهنا نرى ردَّه قويـًا معقولاً لأنَّ العرف يعين المقصود من المماثلة ـ .

• \_\_ ربما كان المانع لهم من المعارضة اشتغالهم بالحروب العظيمة ، أو خوفهم من رسول الله وأنصاره . ورد على ذلك بأن المعارضة كلام لا يشغل عن الحرب وقد قالوا الأشعار والحطب والحرب دائرة ، ثم م لم يعارضوا القرآن زمن السلم ؟ ثم كان يمكن الفصحاء أو مكن هم في معزل عن الحرب أن يعارضوه .

7 ً — كانت الدواعي متوفّرة للمعارضة ، وتأخرهم عنها لا يدل على أنهم عاجزون لأنّه لا يلزم وقوعها فعلا ً ، ورد ً على ذلك بأن ً توفّر أسباب المعارضة يوجب عليهم القيام بها ، وحيثُ إنهم لم يفعلوا دل ً ذلك على عجزهم عنها .

٧ – وما يدرينا أن المعارضة لم تقع ، وما البرهان على ذلك ؟ وأجاب على هذا بأن هذا الأمر العظيم لو وقع لما خفي ، ولاشتهرت المعارضة أكثر من القرآن الذي يصير حينئذ كالشبهة ، وتصير هي كالحجة ، ويحفظها الملاحدة والمخالفون للإسلام لما فيها من إبطال أمر النبي .

٨ – قد وقعت المعارضة فعلا ً واشتهرت ، فهذه قصائد العرب السبع وكلام مسيلمة ، وأخبار الفرس وملوك العجم للنضر بن الحارث ، ومعارضة ابن المقفع وقابوس بن وشمكير والمعري، فكيف تُنكر ؟ ورد ً على هذا بأن ً كل هذه المعارضات لا تقارب القرآن ولا يصح أن تقارن به لضعفها .

9 – ربما كان المانع لهم من المعارضة عدم معرفتهم بما يتكلّم به القرآن من أخبار البعث والنّشور والملائكة والسماء، الخ، ممّا لا دخل لأفهامهم في تعقّله وإتقانه . وردّ على ذلك بأن اليهود كانوا بين أظهرهم يستطيعون تعليمهم إيّاها ، ثم ان اليهود أنفسهم كان فيهم فصحاء .

وهذه الأسئلة ليست ذات قيمة كبيرة – فيما أرى – وإنما ذكرتها لأبين ألوان

المناقشة والجدل في هذا الموضوع ، الذي كثيراً ما تُناقش فيه البديهيّات على غير طائل كمناقشته هنا ، هل حصل التحدّي أو لم يحصل ، وهل فهموا منه معنى المماثلة أو لا ، ثمّ لا أدري إذا كانت هذه الأسئلة كان يضعها الملحدون والمخالفون حقيقة أو إنها كانت من وضع المؤلّف أو غيره من العلماء ليردّوا عليها ويبيّنوا قدرتهم في الجدل .

ويحاول صاحب ( الطراز ) بعد ذلك إثبات أنّ القرآن معجز " بالطريقة الجدلية الآتية : إمّا أن يكون الإتيان بمثل كل واحدة من السّور معتاداً أو غير معتاد ، فإن كان معتاداً كان معتاداً كان معتاداً كان معتاداً كان سكوت العرب عن الإتيان بمثلها دليل إعجازه، وإن كان غير معتاد كان القرآن لخروجه عن المألوف والمعتاد معجزاً ، فالقرآن معجز " سواء أكان خارقاً للعادة أم لم يكن .

وهنا يبدو لنا صاحب الطراز مناصراً لرأي الصرفة ، إلى جانب الرأي بخرق القرآن للعادة ، دون أن يبيّن سبب خرقه للعادة ، بيد أنّه لا يجوز الاعتماد على هذا القول لأن هذا الدّليل جدلي ، ولا يقنع أحداً أن يقول: إمّا أن يكون معتاداً أوغير معتاد ، وكان عليه أن يسعى لتقرير الحقيقة وإثباتها علميّاً ، فهل وقع التحدّي والعجز أو لا أولا ؟ ثم هل للقرآن مميّزات واضحة على غيره من الكلام ، أو ليس له ذلك ثانياً ، بدلاً من اللجوء إلى مثل هذه الحجّة المطّاطة ؟

ثمَّ يعرض لأقوال لسابقيه في الإعجاز ، فينقضها واحداً واحداً . وها هي هذه الأقوال وردوده عليها .

1 — يبين مذهب الصّرفة ويذكر أنَّ النّظاَم وأبا إسحاق النصيبي من المعتزلة قالا به ، واختاره الشريف المرتضى من الإمامية ، ويذكر له تفسيرات ثلاثة : تفسيراً يطابق رأي النظام ، وتفسيراً يؤيّد رأي المرتضى ، وتفسيراً ثالثاً لا أدري من أين أتى به ، وهو أنَّ الله منعهم على جهة القسر من المعارضة ، مع قدرتهم عليها ثمّ يردّ عليه بما ردّ به سابقوه من العلماء ، من أنَّ الصرفة لو حصلت لكانت هي

المعجزة دون القرآن ولكان في كلام العرب السابق للقرآن أو اللاحق له ما يساويه . ٢ سيشرح بعد ذلك مذاهب من يجعلون سبب الإعجاز في أسلوب القرآن أو عدم تناقضه أو اشتماله على الأمور الغيبية ، أو في فصاحته ويفسرون الفصاحة بسلامة الألفاظ من التنافر والتعقيد في المفردات والتراكيب ، ويرد عليها بمثل ردود سابقيه .

"وتضمته الأسرار والدقائق ــ وهذا كما نرى مذهب شديد الاتتصال بالنظرية العلمية في الأسرار والدقائق ــ وهذا كما نرى مذهب شديد الاتتصال بالنظرية العلمية في الإعجاز ــ فيقول : إنَّ القرآن يشارك حينئذ غيره من الكتب الملختصة التي يستخرج منها الخلف فوائد متجددة وتكون الآيات الصريحة المعنى غير معجزة ومعاني الآيات الأخرى ؛ إمّا أن يدركها الإنسان فلا يكون حينئذ تفرقة بين القرآن وغيره ، أو لا يدركها فتكون أموراً غيبية ، فيرد عليها على طريقة الرد على هذه . وهنا نراه يطيل الرد ، ولا يراعي أنَّ غرض القرآن ليس التعمية واحتواء الألغاز والعلوم ، وإنما هو الهداية والتأثير في النّفس .

٤ – يذكر المذهب القائل بأن الإعجاز في البلاغة ، وهو يوافق على هـذا القول إذا قُصد به أنه بلغ الغاية في فصاحة ألفاظه وبلاغة معانيه ، وينكره إذا أريد أنه بليغ بالإضافة إلى أحدهما .

• ً ـ يذكر مذهب الإعجاز بالنظم المراد به ، أن ً نظم القرآن وتأليفه هو الوجه الذي امتاز به من بين سائر الكلام ، وهو يرد ًه إذا قصر الإعجاز على النظم دون بلاغة المعاني وفصاحة الألفاظ .

وكذلك يرد هذا المذهب إذا جعلوا فيه القسط الأوفى في الإعجاز للنظم من بين هذه العناصر الثلاثة ، ويلاحظ أنه هنا يفصل بين هذه العناصر ، ويعطي للنظم مفهوماً خاصاً غير مفهوم عبد القاهر الجرجاني أو الباقلا في ، فالنظم عندهما مرتبط بالمعاني والألفاظ لا ينفصل عنهما ، ولا سيما عند عبد القاهر ، فالنظم عنده قائم في حسن

ترتيب المعاني في النّفس وحسن تأديتها بالألفاظ . مع الاستعانة بقواعد النّحو بمعناه الواسع ، ولا أدري كيف يفصل صاحب الطّراز بين هذه الأمور الثلاثة التي تكوّن شيئاً واحداً ، إلا إذا قصد بالمعاني الأغراض العامّة التي يُقال فيها الكلام ، وبالألفاظ مجرّد قيمتها الموسيقيّة .

7 — يذكر مذهب القائلين بأنّه معجزٌ بكل الأمور التي ذُكرت ، ويرفضه لأنّه رفض هذه الأمور على التوالي ، ولأنّ الفصاحة والبلاغة كافيتان في إعجازه ولا وجه لعدّ غير هما معهما .

٧ً – يذكر مذهب القائلين بأن العجازه فيما تضمنه من المزايا الظاهرة في الفواتح والمقاصد والخواتيم في كل سورة، وفي مبادىء الآيات وفواصلها، وأن هذا هو الوجه السديد في وجه الإعجاز عنده، وأنه سيوضحه بمعونة الله ولكنه لا يذكره في وجوه الإعجاز عنده. وبعد أن ذكر ما اختاره من وجوه الإعجاز، وقد ذكرتها قبل، يورد عليها الاعتراضات التالية مع الردود عليها:

اً ــ ترجع الفصاحة والبلاغة والنّظم إلى مفردات الألفاظ ، والعرب يعرفونها وإلى تراكيبها ، والعرب قادرون على أن يأتوا منها بالفصيح البليغ ، وهو يردّ على ذلك بأنَّ القرآن قد بلغ الغاية في الجودة وأنَّ المقدرة تتفاوت في حسن النّظم .

٢ - إن الفصاحة والبلاغة وحسن النظم في القرآن ، لا تدل على صدق النبي ووجه الإعجاز في القرآن للدلالة على صدقه ، وأنه من عند الله ، والبشر قادرون على الفصاحة والبلاغة وحسن النظم ، ويجيب على ذلك بأنهم قادرون عليها ولكن إلى حد ، وبأن البشر يتفاوتون في أساليبهم والقرآن يبزُهم ولا يلحقون بشأوه .

" \_ لو كان القرآن معجزاً بفصاحته وبلاغته ، لما اضطرّوا حينما جمعوه بعد وفاة النبيّ أن يقبلوا الآية ممّن هم مشهورون بالعدالة ، وأن يطلبوا البيّنة ممّن هم غير مشهورين بها ، ويردُّ على ذلك بأنّ القرآن مجموع في الصُّدور قبل وفاة النبيّ جمعه جبريل . . . و . . . الخ .

2 ً ـ لو كانت الفصاحة وجه إعجازه لما اشتبه على ابن مسعود الفاتحة والمعودة ان ولم يعد هما من القرآن ، وأجاب على ذلك بأنه لم يخالف في كونها وحياً أنزلت للتبرك والاستعاذة وإنما في كونها من القرآن ـ ثم الأن هذا رأي لابن مسعود فلا يكون مقبولا لأنه قول آحاد فكأنه خالف دلالة قاطعة ً ـ .

ويقول في الخاتمة : إنَّ القرآن إنما كان معجزاً لما بيَّنه سابقاً لا للدلالات الوضعيّة سواءً أكانت باعتبار دلالتها على معانيها الوضعيّة أو مجرّدة عنها، وذلك فاسد لأمرين : أولاً – لأنَّ الكلمة قد تكون فصيحةً في مكان ٍ ولا تكون كذلك في آخر .

وثانياً ــ لأنَّ الاستعارة والتشبيه والتمثيل،الخ، من أعظم قواعد الفصاحة وإنما كانت كذلك باعتبار دلالتها على المعاني لا باعتبار ألفاظهــا .

وهنا نراه شديد التأثّر بعبد القاهر الجرجاني فيجعل الفضل في النّظم للمعاني لا للألفاظ ، ونرى أنّه لم يأتِ في كلّ ما قدَّمه بجديد ، ولكن يقدّر له حسن تنظيمه للبحث ، وطرقه له بصورة علميّة منظّمة شاملة ، تغلب فيها روح العالم رُوح الأديب ، وإن كانت لا تخلو من كثيرٍ من الجدل العقيم .

# ٦ - الأصبهاني: ﴿ ﴿ ﴾

ويأتي الأصبهاني ( ٧٤٩ ه ) فيتكلّم في تفسيره على هذه المسألة ، وقد ذكر السيوطي ( في الإتقان ج ٢ ، ص ١٩٨ وما بعدها ) رأيه في الإعجاز فقال : قال الأصبهاني : ( اعلم أنَّ إعجاز القرآن ذكر من وجهين : أحدهما إعجاز متعلّق بنفسه ، والثاني بصرف النّاس عن معارضته . فالأوّل إمّا أن يتعلّق بفصاحته وبلاغته أو بمعناه ، أمّا الإعجاز المتعلّق بفصاحته وبلاغته فلا يتعلّق بعنصره الذي هو اللّفظ والمعنى ، فإنَّ ألفاظه ألفاظهم ، قال تعالى : (قرُرآناً عرَربيّاً) [يوسف: ٢] ، (بليسان عرَبيّ » والمشعراء: ١٩٥] ، ولا بمعانيه فكثير منهامو جود في الكتب المتقد مققال تعالى : (وإنَّهُ لَفيي زُبُرِ الأَوَّلِينَ » [الشعراء: ١٩٦] وماهو في القرآن من المعار ف الإلهيّة ، وبيان المبدأ و المعاد والإخبار بالغيب فإعجاز هليس براجع إلى القرآن من حيث هو قرآن ، بل لكونها حاصلة من غير

سبق تعليم وتعلُّم ، ويكون الإخبار بالغيب إخباراً بالغيب سواءً كان بهذا النَّظم أو بغيره ، مؤدًّى بالعربيَّة أو بلغة أُخرى ، بعبارة أو إشارة، فإذن النَّظم المخصوص صورة القرآن، واللَّفظ والمعنى عنصره، وباختلاف الصُّور يختلف حكم الشيء واسمه لا بعنصره ، كالحاتم والقرط والسُّوار ، فإنَّه باختلاف صورها اختلفت أسماؤها لا بعنصرها الذي هو الذَّهب والفضَّة والحديد . . . فظهر من هذا أنَّ الإعجاز المختص بالقرآن يتعلَّق بالنَّظم المخصوص ، وبيان كون النَّظم معجزاً يتوقَّفُ على بيــان نظم الكلام، ثمَّ بيان أنَّ هذا النّظم مخالفٌ لنظم ماعداه . . . ) هنا يعدّد أصناف الكلام من شعرِ ونثرِ . . . ثمَّ يقول : ﴿ وَالقَرْآنُ ۖ جَامِعَ لَمُحَاسِنَ الْجُمِيعِ عَلَى نَظْمُ غير نظم شيءٍ منها ، يدل على ذلك أنه لا يصح أن يقال له : رسالة أو خطابة أو شعر أو سجع ، كما يصحّ أن يقال : هو كلام ، والبليغ إذا قرع سمعه فصل بينه وبين ما عداه من النَّظم ، ولهذا قال تعالى: « وَإِنَّهُ لَكِيتَابٌ عَزِيزٌ ، لَا يَأْتِيهِ ِ الْبَاطِلُ ُ مِن ْ بَيْن ِ يَدَيْه ِ وَلا مِن ْ خَلْفِهِ » [فصلت : ٤١ – ٤١] . وأمَّا الإعجاز المتعلَّق بصرف النَّاس عن معارضته فظاهرٌ أيضاً . . . فلمَّا دعا الله أهل البلاغة والخطابة الذين يهيمون في كلِّ واد من المعاني بسلاطة لسانهم ، إلى معارضة القرآن وعجزوا عن الإتيان بمثله ولم يتصدُّوا لمعارضته ، لم يخفَّ على أُولي الألبابِ أَنَّ صارفاً إلهيًّا ً صرفهم عن ذلك . وأيّ إعجازٍ أعظم من أن يكون كافّة ُ البلغاءِ عجزت في الظّاهر 

ويلاحظ على الأصبهاني أنّه في هذا العصر جمع بين القول بالصّرفة وبين القول بالإعجاز بالنّظم ، وهما نقيضان ، والنّظم عنده صورة القرآن التي تتألّف من عنصري اللفظ والمعنى ، وليس اللفظ سبب الإعجاز ، لأنّ ألفاظ القرآن هي ألفاظ العرب نفسها ، ثمّ نرى الأصبهاني يستبعد أن تكون معاني القرآن سبباً لإعجازه لأنّه يرى أنّ كثيراً من الكتب المتقدّمة تحوي هذه المعاني ، وهو يسوق دليلاً على قوله آيةً من القرآن الكريم : « وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ اللاَّوِّلِينَ » [ الشعراء : ١٩٦ ]، ثمّ آيةً من القرآن الكريم : « وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ اللاَّوِّلِينَ » [ الشعراء : ١٩٦ ]، ثمّ

ليس في الإخبار بالغيوب والمعارف الإلهية لأنها هي هي لو ذكرت في أيّ لغة، والقرآن إنما هو معجز بوصفه كتاباً عربياً، فإعجازه إذن في نظمه، وهنا نرى الأصبهاني آخذاً برأي عبد القاهر الجرجاني في باب النظم، حتى إنّه يضرب مثال عبد القاهر نفسه في دلائل الإعجاز، وهو مثال الخاتم المصنوع من مواد مختلفة، والحلي المتنوعة من مادة واحدة، وحتى إنّه يستعمل ألفاظه نفسها، إلا أنّه يخالف عبد القاهر في مسألة الصّرفة التي ينكرها عبد القاهر، ويشنع على قائليها كما رأينا، وللقرآن عند الأصبهاني نظمه المخصوص، فقد رأينا أنّه لا يصح عنده أن يقال له: رسالة أو خطابة أو شعر أو سجع، كما يقال له كلام.

ثُمَّ إِنَّ الإعجاز \_ في رأيه \_ يدركه الأديب البليغ بالذّوق ، لا بتطبيق القواعد العلميّة وأساليب البلاغة تطبيقاً جافيًا ، ومميّا يلفت النّظر استعماله لفظتي الظّاهر والباطن في قوله : (عجزت في الظّاهر عن معارضته ، مصروفة في الباطن عنها) وأرجّح أنيّه يقول هذا متأثّراً بفكرة الباطنيّة في التفسير .

# ٧ً ــ ابن قيتم الحوزيـّة:

للإمام الحجة شمس الدين أبي عبد الله محمد المعروف بابن قيتم الجوزية الحنبلي المتوفى سنة ( ٧٥١ ه ) كلام في الإعجاز ، أورده في كتاب ( الفوائد المشوق إلى علم القرآن وعلم البيان ) وقد طبع ، وعني بتصحيحه السيد محمد بدر الدين النعساني سنة ١٣٢٧ ه الطبعة الأولى على نفقة محمد أمين الحانجي الكتبي .

وغاية هذا الكتاب الحديث عن بلاغة القرآن ، لا عن البلاغة بصورة عامّة . فعلم البلاغة وسيلة ، وبلاغة القرآن غاية يصل المؤلّف بها إلى إثبات إعجاز القرآن . ونستفيد من المقدّمة الملاحظات التالية :

اً — اعتزاز ابن قيّم الجوزيّة بمستوى أُمّته العلمي ، وأنّه لم تـَرْق َ إليه همَّةُ أُمَّةً ِ أُخرى ، وأنهم نظروا في علوم الأوائل ، وتَفَرَّدُوا بفنون وفضائل، ومنها

الفصاحة والبيان ، وعلم الأصول والفروع ، وبدائع علوم الكتاب والسنَّة ، وأوزان القريض ، وغرائب أساليب النّر .

٧ – أن الله أو دع القرآن من الإعجاز ما لا يحصر بحصر حاصر ، ولا بعد عاد ، من الأمر والنهي والوعد والوعيد ، والحيكم والأمثال والمواعظ ، وقصص القرون السالفة ، كأصحاب الرس و ثمود وقوم عاد ، وإيجاز اللفظ وغنى المعنى وأنواع البديع وأجناس التجنيس والفصاحة والجزالة ، بحيث أعيت الفصحاء معارضته وإزالته ، فأقروا له بالحلاوة والطالاوة ، وعلموا أنه ليس من كلام البشر ؛ ولكن الشقاوة غلبت عليهم . هذا مع استكبارهم وإعراضهم عنه ، الذي جعلهم لا يتدبرون أكثر معانيه ، وجعل أعظم معجزاته دوام آياته (١) ، وأنه لا يسأم منه تاليه ، ولا يمله واعيه ، وفي كل حين تظهر فيه من قضايا التنزيل وخفايا التأويل من نتائج أفكار الحلف ، غير ما جادت به فطن السلّف ، وكل آية منه تحتوي على بحارٍ من الإعجاز زواخر ، وكل سورة تكاد تنطق بعلوم الأوائل والأواخر ، ليس له في الكتب السالفة نظير ، وتعجز الإنس والجن أن يأتوا بمثله ولو كان بعضهم لبعض طهيراً .

٣ ـ يصفُ القرآن بأنّه محتو على بدائع المباني المشيدة ، والفنون المتأنّقة وضروبٍ من المقاصد الخفيّة والجليّة ، وأنواع من خفايا أسرار العوالم العلويّة والسفليّة . . .

إلى عجز كذلك بما تضمّنه من العلوم الباطنة ، والمعاني التي هي إلى الآن في كمائمها كامنة ، التي لم يُطلبع الله عليها مين خلقيه أحداً ، والخفايا التي لم يظهر عليها إلا من ارتضى من رسول .

٥ – القرآنُ الكريم منبع كل علم وحكمة .

<sup>(</sup>١) يريد قوله تعالى : « إنا تنحن من الله عن الله كر و إنا له كافظ ون ١ .

7 — أن الله سبحانه قد أودع ألفاظ القرآن من ضروب الفصاحة ، وأجناس البلاغة وأنواع الجزالة ، وفنون البيان وغوامض اللسان ، وحسن الترتيب والتركيب وعجيب السرد وغريب الأسلوب ، وعذوبة المساغ وحسن البلاغ ، وبهجة الرّونق وطلاوة المنطق ، ما أذهل عقول العقلاء ، وأخرس ألسنة الفضلاء . . . . فعلموا أن معارضته مما ليس في مقدورهم .

٧ ً - . . . وأنَّ ذلك مسلوبٌ ومصروف عن مُفْرَدِهِمْ وجَمعِهِم .

٨ – ومن حاول معارضته . . . سقط في سقطات لسانه بعد بلاغته ولسنه وصار بعد أن كان فارس الفصاحة والبيان . . . يضحك من لفظه من سمعه وذهبت من لفظه الجزالة . . .

٩ – إنما يعرف فضل القرآن من عرف كلام العرب ، فعرف علم اللّغة
 وعلم العربيّة وعلم البيان ، ونظر في أشعار العرب وخطبيها ومقاولاتها في مواطن
 افتخارها ، ورسائلها وأراجيزها وأسجاعها . . .

المنتفوس عند تلاوته وسماعه من الرَّوعة ، ما يملأ القلوب هيبة والنتفوس خشية ، وتستلذَّه الأسماع وتميل إليه بالحنين الطّباع ، سواءٌ أكانت فاهمة لمعانيه أم غير فاهمة ، وسواءٌ أكانت كافرة عما جاء به أو مؤمنة .

المَّ علم البيان في عهده ، ممّا لم يُرْمَ به علم "البيان في عهده ، ممّا لم يُرْمَ به علم "آخر من العلوم الإسلاميّة ويؤدّي إهمالُه إلى الجهل بخفايا ودقائق في القرآن الكريم تهش ها القلوب ، والتقصيرُ عنه تقصيرٌ في الدّين وفي فهم كتاب الله .

( الفوائد المشوق ، ابن القيتم ، المقدّمة ٢ ــ ٤ )

ونراه يعقدُ فصلاً في هذا الكتاب للإعجاز يُفصِّل فيه ما أجمله في المقدّمة (ص ٢٤٦ — ٢٥١) ويبدؤه بذكر أقوال العلماء ، وما أوردوه من وجوه الإعجاز . وهي تتلخّص بما يلي :

١ – الإيجاز ، ويذكر أنه اعتُرض عليه بأن له أمثاله من كلام النبي وسائر العرب .

٢ - حسن تركيبه وبديع ترتيب ألفاظه ، وعذوبة مساقها وجزالتها وفخامتها
 وفصل خطابها .

٣ ً ــ غرابة ُ أُسلوبه العجيب واتساقه الغريب ، الذي خرج من أعاريض النّظم وقوانين النّثر ، وأساجيع ِ الخطب ، وأنماط الأراجيز ، وضروب السّجع .

ويذكر ما اعترض به عليه ، وهو أنه لو كان الابتداء بالأسلوب معجزاً لكان الابتداء بأسلوب الشعر معجزاً ، وبأن الابتداء بأسلوب لا يمنع آخرين من الإتيان بعضهم ابتدأ بأساليب عدت حماقة مثل مسيلمة : ( والطاحنات طحنا . . . ) ، وبأن التفاوت بين « ولككُم في القيصاص حياة يا أولي الألباب » [ البقرة : ١٧٩ ] وبين ( القتل أنفي للقتل ) ليس بالوزن ولكن بما ظهرت به الفضيلة (١) ، وبأن وصف العرب القرآن بأن له لحلاوة ، وأن عليه لطلاوة لا يليق بالأسلوب (٢) .

\$ \_\_ قول ُ قوم بأن العجازة بهذه الوجوه الثلاثة مجتمعة . قال المؤلّف: إن ذلك فيه نظر ، لأن مجموع الثلاثة يكون معجزة في حق العرب لا في حق الأعاجم والرّسول إنما أرسل إلى النّاس كافّة ، والمفترض أن يشمل الإعجاز الجميع عرباً وأعاجم .

هُ ً ــ ما فيه من المعاني الخفيّة والجليّة ، وفنون العلوم النقلية والعقليّة ، ويذكر منهـــا :

أ ـ أخبار القرون السالفة: أهلِ الكهف، والخضر وموسى، وذي القرنين وسائر الأنبياء، على أُمِّيَّة النبيِّ. وقول المشركين «إنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ» [النحل: ١٠٣] قيل: إنَّه سلمان الفارسي، وردَّ القرآنُ عليهم « لِسَانُ اللَّذِي يُلْحِدُونَ إليه

<sup>(</sup>١) يقصد أنه في المضمون وحسن الأداء . (٢) يقصد أنه ليس أمر ٱ تابعاً للأسلوب .

أَعْجَمَعِيُّ وَهَـذَا لِسَانٌ عَرَبَعِيٌّ مُبَيِنٌ » [ النحل : ١٠٣ ] ، وذكر أنّه اعترض عليه بأن َّ بعض سور القرآن ِ ليس فيه أخبارٌ ماضية . . .

ب \_ إعجازُه بما فيه من الإخبار بما يكونُ وما كان ، ممّا وقع على حكم ما أخبر به ، مثل قوله تعالى : « إذا جمّاء نَصْرُ الله ِ . . » (١) [ النصر : ١]، ثمّ يذكر ما اعتبُرض عليه من أنّ بعض سُور القرآن ليس فيه إخبارٌ بالمغيّبات، على أنّه معجز . . .

ج\_ إعجازه بمــا احتوى من العلوم التي لم يسبق إليهــا أحد من البشر قبل نزولـِه ولا اهتدت إليها فطن ُ العرب ولا غيرهم من الأمم . .

وذكر أنَّه اعترض عليه بأنَّه وجد مثله في السنَّة وكلام العرب ولم يعدُّ معجزةً .

٣ - إعجازُه بما يحصل لدى سماعه وتلاوته من أثرٍ في القلوب والأسماع على اختلاف أهواء النّاس وأحوالهم « الله مُنزّل أحسسَن الحلّد يث ي الآية [ الزمر : ٢٣] .

وأورد الحديث الذي وصف فيه النبي القرآن ، بأنه لا يخلق على كثرة الرَّد ولا تنقضي عبرَه ، ولا تفنى عجائبه ، وأنه هو الفصل ليس بالهزل ، لا تشبع منه العلماء ، ولا تزيغ به الأهواء ، ولا تلتبس به الألسنة ، وهو الذي لم تلبث الجين حين سمعته أن قالوا : « إنا سمعنا قرآناً عجباً » [ الجن : ١ ] .

وذكر أنّه اعترض عليه بأنّه يوجد في السنة وكلام فصحاء العرب وفحول الشعراء ، ما يحسن موقعهُ في النّفوس ، ثمَّ ذكر قول بعضهم بأنَّ إعجازَه بما يقع في النّفوس عند سماعه وتلاوته من الرّوعة . . .

وأورد هنا عدّة حوادث (ص ٢٥٠)، وأحال على كتب الرقائق ليطّلع القارىء على من مات من المؤمنين تدلُّهاً بسماع القرآن...

وذكر أنّه اعترض عليه بأنَّ بعض العاشقين ، ماتوا حين سماع ِ بعض الأشعار وغيرها .

<sup>(</sup>١) يستعرض المؤلف هنا عد"ة آيات من هذا القبيل ( ص ٢٤٨ - ٢٤٩ ) .

٧ - إعجازُه بحفظ آياته من التبديل ، وصون كلماته من النقل والتحويل . . .
 وعجز أهل العناد عن تبديله أو تبديل شي إ فيه (١) .

ثمَّ عقد َ فصلاً في هذا الكتاب بعد الفصل السّابق ، ( ص ٢٥١ ــ ٢٥٥ ) تمـّمه به . ونلخّص ُ ما أورده فيه بما يلي :

أ – قول القاضي عياض وجماعة ، بأن الإعجاز الظاّهر المتحقّق إنما هو في الأربعة الأُول :

الأُوَّل : حسن تأليفه ، والتيئام كَلَيميه ، وفصاحتُه ، ووجوه إيجازه وبلاغتُه الخارقة عادات العرب .

الثاني: صورة ُ نظمه العجيب المخالف أساليبَ العرب.

الثالث: الإخبارُ بالمغيَّبات.

الرابع: أخبارُ القرون الماضيــة . . .

وبأنَّ ما عدا ذلك خصائص تفرَّد بها ، ومآثر يستأثر بحصولها .

ب – وقول قوم ٍ بأنَّ وجوه َ إعجازه ثمانية : وهي التي ذكرها قبلُ في الفصل السّابق ( ص ٢٤٦ – ٢٥١ ) .

وذكر أنَّه قد زاد قومٌ على هذا ونقص آخرون .

مرج – وقول ُ قوم بأن َ أعجازَه في خروج الإتسان بمثله عن مقدور البشر (٢) . د – وقول ُ قوم بأن َ إعجازَه في صرْفِ الله خلَـ هـ عن القدرة على الإتيان ِ بمثليه ، ولولا ذلك لدّخل َ تحت مقدورهم .

وذكر أنَّه قد اعترض عليه بوجوه ثلاثة :

١ً ــ لو كان الأمرُ كذلك لما تعجُّبَ العربُ مين فصاحة ِ القرآن ِ ، بل كان

<sup>(</sup>١) يذكر هنا قصة عن يهودي أسلم زمن المتوكل بعد أن حاول التبديل في القرآن فعجز .

<sup>(</sup>۲) هكذا دون تفصيل.

عجبُهم من تعذّر ذلك عليهم مع أنّه في مقدورهم .

٢ ــ لو كان كلامُهم قبل التحدِّي مقارباً لفصاحة القرآن ، ثمَّ صار كلامُهم بعد التحدِّي منحطّاً عنه كثيراً لصحَّ القول ُ بالصّرفة . ولكن َ ذلك ليس واقعاً . .

٣ \_ لو نُقل لنا أن العرب زالت عقولُهم حين التحدي، لصد قنا القول بالصّرفة ، ولكن عقولَهم لم يصبّها شيءٌ حينئذ . . . ومنه يُرى أن الإعجاز ليس بالصّرفة . . .

وما يذكره ابن ُ قيم الجوزيّة هنا في الرّدّ على القائلين بالصّرفة ِ ، لختّصه غيره بقوله : لو صحَّ القول ُ بالصّرفة لكان المُعجز الصّرفة وليس القرآن .

هـ الذي يتعينَ اعتقاده ، أنَّ القرآنَ بجملة الفاظه ومعانيه وبعضه وكله معجزة ، إمَّا لسلبِ قدرتهم عن الإتيان بمثله ، وإمَّا لصرفهم عنه ، لأنَّ النبيَّ وَعَدَّى به وعرض عليهم الإتيان بمثله فعجزوا ، ولأنَّ الله تعالى أخبر أنهم لا يأتُونَ بمِثْله ي . . . والواقع أنهم عجزوا . . .

ويلاحظ أن ما أورده ابن قيتم الجوزية هنا ، يجعله من القائلين بالصّرفة التي ذكر الاعتراضات عليها قبل . وهذا يوقعه في التّناقض . ونعتقد أن الذي دفعه إلى هذا الموقف ، هو اعتقاد م بأن المؤمن يجب أن يُسكّم تسليماً مطلقاً بإعجاز القرآن وصحة النّبوَة .

و — يقول: إن قال قائل "بأن سورة من القرآن معجزة"، وقد لا تحتوي وجوه الإعجاز كلتها ، كان الجواب أن السورة من القرآن جامعة "لجميع ما ذكرناه ، إما منطوقاً به ، أو مُشاراً إليه . وقد وقع التحدي بسورة منه ، على لفظ التنكير ، أي : أي سورة كانت ، مثل أقصر سورة في القرآن كالكوثر فهي مسعجزة "، وذكر أن وجوه إعجاز هذه السورة واحد وعشرون : ثمانية في قوله : « فنصل لربتك واندر » وأنحر » وخمسة في قوله : « فنصل لربتك واندر » وأندر » وخمسة في قوله : « الكوثر : ١ - ٣ ] .

فالثَّمانية ُ التي في « إنتَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوَثْرَ » :

النّعمة العظيمة له ولعقبه من بعده ، فالكوثر هو الكثير من النعمة والحير ويدخل في ذلك معنى النهر .

٢ً ـ جمع ضمير المتكلّم ، وهو يشعر بعظمة الربوبيّة .

٣ ً ـ أَنَّه بَنَى الفعلَ على المبتدأ ، فدلَّ على خُصُوصِيَّة ٍ وتحقيق ٍ على ما بَيَّنَّا في باب التَّقديم والتَّأخير .

٤ ً ـ أَنَّهُ صدَّرَ الجملة بحرف التَّوكيد الجاري مجرى القسم.

• ً \_ أَنَّه أَوْرَد الفعل َ بلفظ الماضي ، دلالة ً على أَنَّ الكوثر لم يتناول عطاء العاجلة دون الآجلة ، ودلالة ً على أنَّ المتوقَّعَ من عطاءِ الكريم في حكم الواقع :

آ ً أنَّه جاء بالكوثر محذوف الموصوف للإيهام والشَّمول ، والتَّناول على طريق الاتِّساع .

٧ً ــ اختيار الصِّفة المؤذنة بالكثرة .

٨ – أنّه أتى بالصّفة مصدرة ً باللام المعروف بالاستغراق ، لتكون شاملة ً
 لما يوصف بها ، وكاملة ً في إعطاء معنى الكثرة .

والشَّمانية التي في الآية : « فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ » هي :

اً \_ أن ً فاء التعقيب المفيدة معنى التسبّب ، أفادت جعل الانعام الكثيرة سبباً إلى شكر المُنْعِم .

٢ ـــ ترك المبالاة بقول العدوّ ؛ لأن العاص بن وائل قال : إن محمداً صنبور والصّنبور هو الذي لا عقيب له . وقد شق ذلك على النّبي مَنْ الله .

٣ ً ــ قصده بالأمر التّعريض بذكر العاص وأشباهـِه ممّن كانتْ عبادتُه ونحرُه لغير الله ، وتثبيت النّييّ . . .

٤ أـ الإشارة بالصّلاة والنّحر إلى العبادتين البدنيّة والماليّة ، اللتين كانت إحداهما قُرَّة عين النبيّ ، والأخرى موضع هميّته القويّة .

ه ً ــ حذف اللام الأخرى ومجرورها لدلالة الأولى عليها <sup>(١)</sup> .

٦ً ــ مراعاة حقّ السّجع ولكن دون تكلّف ، لتطلّب المعنى إيّاه .

٧ً ــ قوله: لربتك: فيه حسنان: وروده على طريق الالتفات، وصرف الكلام عن لفظ المُضْمَر إلى لفظ المظهر، وأن فيه إظهاراً لكبرياء شأنيه، وإثباتاً لعز سلطانه:

٨ – أنّه علم بهذا ، أنّ من حقوق الله التي تعبيّد العباد بها ، أنّه ربّهم ومالكُهم ، فعرَّض بترك التماس العله عن عبد مربّوب ترك عبادة ربّه .
 و الخمشة التي في « إنَّ شَانِئَكَ هُو َ الأَبْتَرُ » هي :

1 ً ــ أنّه علّل الأمر بالإقبال على شأنه وترك الاحتفال بشانيه على سبيل ِ الاستثناف الحسن الموقع .

٢ – ورود الجملة الأخيرة ، جملة الاعتراض ، مرسلة الرسال الحكمة التي تحكم الأغراض ، كقوله تعالى : « إِن َ خَيْر مَن اسْتَأْجَر ْتَ الْقَوِيُّ الأَمِينُ »
 [ القصص : ٢٦] ، وعنى بالشانىء العاص بن وائل .

٣ً ـ أنَّه لم يسمُّه باسميه ، ليتناول َ كلَّ مَن كان في مثل حاليه .

عَ خصم عَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى أَنّهُ مَغْرَضٌ عَيْرُ صادق ٍ ، ولا يريد الحق ، بل نطق بالشنآن الّذي ينيء عن الحقد .

ه ً ـ جعـل الخبر معرفـة ، وهو الأبتر والشانيء ، حتَّى كأنَّه دون غيره الذي يُقال له الصنبور .

<sup>(</sup>١) أي حذف الجار والمجرور بعد «وانحر ».

وهذه السُّورة على جلالة معانيها ومزاياها خالية من التكلُّف . .

ز ــ يرى المؤلّف أنَّ أقرب وجوه الإعجاز إلى الصَّواب ، إعجازه بحراسته من التبديل والتغيير ، والتّصحيف والتحريف ، والزيادة والنقصان ، فإنّه ليس عليه إيرادُ ولا مطعن .

ح - أورد المؤلّف قول َ بعض العلماء ، بأن َ إعجازه إنّما وقع لكون المتكلّم به - أي الله ـ عالماً بمراده من كلّ كلمة ، وما يليق بها ، وما ينبغي أن يلائمها من الكلام وما يناسبها في المعنى ، لا يختفي عنه ما دق َ من ذلك وما جلّ ، ولا مصرف كلّ كلمة ولا مآلها . وغير الله لا يقدر على ذلك ، لأنّه ـ أي الله ـ قد أحاط بكلّ شيءٍ علماً ، وأحصى كلّ شيءٍ عدداً .

ط ــ يعلق ابن قيتم الجوزيّة على الفقرة السابقة ، بأنَّ هذا القول من الأقوال التي لا مطعن عليهـا (١) .

ي ــ ذكر وجوهاً من الإعجاز قال بها بعض العلماء غير التي ذكرها ، ورأى من الأولى أن تعدّ من خصائصه .

ك ــ ذكر ما قاله بعضهم من أن العجازه قدام على أن التحدي وقع بالكلام القديم ، الذي هو صفة قائمة بالذات الإلهية ، وأن العرب إذا تُحدُد وا بالتماس معارضتهم له والإتيان بمثله أو بمثل بعضه كلفوا ما لا يُطاق ، ومن هذه الجهة وقع عجزُهم .

ويعلُّق ابن قيَّم الجوزيَّة على ذلك بأنَّ هذا القول أيضاً حسن ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) الذي أراه هنا أنَّ هذا تعليل للإعجاز بعد الإيمان به ، و ليس بر هاناً على و جوده أو على و جه ِ منه .

ولنا على ما أورده ابن قيّم الجوزيّة في كتـابه ( المشوق ) حول الإعجــاز الملاحظات التاليـة :

١ - أنّه كان عالماً مستقصياً ، جمع كل ما قيل في الإعجاز تقريباً حتى زمانه .
 ٢ - أنّه وقع في التناقض حين رد القول بالصرفة ، وعلل رد ته تعليلاً منطقياً مُن قبيلة حين أوصى المؤمن باعتقاد الإعجاز مهما كان وجمه تعليله حتى إذا كان الصرفة .

٣ً – علَّق على بعض وجوه الإعجاز مستحسناً أو غير مستحسن ، وبهذا كان له رأيه الشخصي .

٤ – أنتَّه ذكر كل وجه من وجوه الإعجاز ، وما اعترض به عليه ، مشفوعاً كل منهما بالأدلة والتعليلات . وذلك يدل على منطقية في البحث والتأليف .

٥ – أهم نواحي بحثه ، في رأيي ، هو محاولته إظهـار الإعجاز البلاغي في دراسته وجوه الحسن في أقصر سورة من القرآن ، وهي سورة الكوثر ، فتلك محاولة تطبيقية جيدة رائدة ، جرى على غرارها المعاصرون مثل سيد قطب ، والدكتور محمد عبد الله دراز ، والدكتور محمد سعيد رمضان البوطيّ ، كما سنرى .

٣ – أنّه حاول إقناع الكافر بالحجّة ، وحاول إقناع المؤمن بالحجّة ، وزيادة إقناعه بالاعتماد على إيمانه ، في أنّ قدرة الله تنقطع قوى البشر دونها ، فكيف يستطيعون إذاً معارضة كلام الله تعالى .

# ٨ ً \_ ابن كثير:

في تفسير القرآن العظيم ، للإمام الحافظ عماد الدين أبي الفداء ، إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي المتوفتي سنة ٧٧٤ه ( ط دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت لبنان ) كلام موجز في الإعجاز ، أورده المؤلّف خلال تفسيره آيات التحدّي .

ونلخص ما جاء خلال تفسيره من وجوه الإعجاز وأقواله فيه ، وهو يفسّر آية التحدّي في سورة البقرة ، بما يلي :

اللَّوَّل ( ص ٦٠ ) .

٢ - وبين أن التحدي عام العرب كلّهم ، مع أنتهم أفصح الأمم (ص ٦٠).
 ٣ - قال في تفسير «ولن تفعلوا» : وهذه أيضاً معجزة أخرى ، وهي أنه أخبر

خبراً جازماً قاطعاً مُقدماً غير خائف ولا مشفق ، أنَّ هذا القرآن لا يُعارض بمثله أبد الآبدين و دَهُر الدَّاهرين ، وكذلك واقع الأمر لم يعارض من لدنه إلى زماننا هـذا ولا يمكن أن يتأتى ذلك لأحد ، وأنتى يتأتى ذلك لأحد ، والقرآن كلام الله خالق كل شيءٍ ، وكيف يشبه كلام الخالق كلام المخلوقين ، ومرَن تدبّر القرآن وجد فيه

من وجُّوه الإعجاز فنوناً ظاهرة ً وخفيَّة من حيث اللَّفظ ، ومن حيث المعنى .

٤ - فقد أخبر عن مغيّبات ماضية كانت ووقعت وفق ما أخبر سواءً .
 ٥ - وأمر بكل خيرٍ ونهى عن كل شر : «وتَمَّت كَلِمة رَبِّك صِد قاً وَعَد لاً » [ الأنعام : ١١٥ ] .

٦ – وجميعه فصيحٌ في غاية نهايات البلاغة عند منَ ْ يعرف ذلك تفصيلاً وإجمالاً .

ويأتي المؤلِّف هنا بأمثلة بليغة في الوعد والوعيد ، والترغيب والترهيب ، والزَّجر والوعظ إلى غير ذلك من أنواع الفصاحة والبلاغة والحلاوة .

٧ً ــ ووصفه المؤلَّف بأنَّه لا يخلق على كثرة الرَّدُّ ، ولا يملُّ منه العلماء .

٨ً – وبأنَّه يأمر بالحسَن وينهى عن القبيح .

٩ - وأن الله اختص النبي من بين الأنبياء بهذا القرآن المعجز . ويورد الحديث :
 ( ما مِن ْ نبي مِن الأنبياء إلا قد أعطي من الآيات ما آمن على مثله البشر ، وإنما

كَانَ النَّذِي أُوتِيتُه وحياً أَوْحاه اللهُ إِلَيَّ ، فَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَكْثَرَهُمُمْ تَابِعاً يومَ القيامَة ) .

• 1 \_ وذكر المؤلّف كيف قرّر بعض المتكلّمين الإعجاز بطريق يشمل قول أهل السنّة ، وقول المعتزلة في الصرفة . وذلك كما يلي : أ \_ إن كان القرآن معجزاً في نفسه فقد حصل المطلوب . ب \_ إذا لم يكن كذلك ، وإنما صرفهم الله عن معارضته ، كان ذلك دليلاً على أننّه من عند الله . ويعلّق ابن كثير على ذلك بأن هذه الطريقة \_ أي الصّرفة \_ غير مرضية ، لأن القرآن معجز في ذاته ، ولكنتها تقال من قبيل الجدل . ويقول : إن الرازي أجاب بهذه الطريقة في تفسيره عن سؤاله في السّور القصار ، كالعصر والكوثر .

١٠ – ويقرر المؤلّف أن الإعجاز حاصل في طوال السّور وقصارها (ج١:
 ٦٢).

11 - ثم يورد رأي الرّازي (ص ٦٠) القائل بأن الإتيان بمثل سورة الكوثر وسورة العصر وقل يا أيها الكافرون ، خارج عن مقدار البشر مكابرة ، والإقدام على هذه المكابرات مم يطرق بالتهمة إلى الدّين، ولهذا قال – أي الرّازي – بالقولين – أي بالبلاغة والصّرفة – ، فإن بلغت السّورة في الفصاحة حد الإعجاز فقد حصل المقصود ، وإن لم يكن كذلك كان امتناعهم من المعارضة ، مع شدّة دواعيهم إلى توهين أمره ، معجزاً، فعلى التقديرين يحصل المعجز . هذا لفظه – أي لفظ الرّازي – بحروفه .

ويقول ابن كثير: (والصَّواب أنَّ كلّ سورة من القرآن معجزة لا يستطيع البشر معارضتها ، طويلة كانت أو قصيرة)، وذكر قول الشافعي في سورة العصر: (لو تدبَّر النّاسُ هذه السّورة لكفتهم): «والْعصر ، إنَّ الإنْسَانَ لَفيي خُسْرٍ، إلا الذينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ وتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالطَّبْرِ»... وللخيِّص ما جاء في تفسيره آية التحدّي في سورة يونس (ج ٢ : ٤١٧) بما يلي:

١ - يجعل التحدِّي وفق تسلسل متناقص ، بدءاً من القرآن جميعه ، وانتهاء السورة منه .

٢ ــ يذكر أن الفصاحة كانت من سجايا العرب ، وأن أشعارهم ومعلقاتهم إليها المنتهى في هذا الباب ؛ ولكن جاءهم من الله مالا قبدل لأحد به ، ثم ذكر أمثلة من معجزات الأنبياء المناسبة لما اشتهر في أزمانهم .

وقال وهو يفسّر آية التحدّي في سورة هود ( ج ٢ : ٤٣٩ ) :

ثم بين تعالى إعجاز القرآن ، وأنه لا يستطيع أحد أن يأتي بمثليه ولا بعشر سور مثليه ، ولا بسورة من مثليه ، لأنه كلام الرب تعالى ولا يشبه كلام المخلوقين كما أن صفاته لا تشبه صفات المحدثات وذاته لا يشبهها شيء . تعالى وتقد س لا إله إلا هو ولا رب سواه .

وقال ، وهو يفسّر آية التحدِّي في سورة الإسراء (ج٣: ٦٢): الإتيـانُ عثل القرآن أمرٌ لا يُستطاع . . . وكيف يشبه كلام المخلوقين كلام الخالق الذي لا نظير له ، ولا مثال له ، ولا عديل له .

يتبيّن لنا مميّاً أورده ابن كثير في الإعجاز خلال تفسيره آيات التحدِّي أنيّه يجعل الإعجاز في البلاغة ، وفي مضمون القرآن وموضوعه ، وأثره في النّفوس وينفي الصّرفة ، ويخالف الإمام الرّازي في أن السّور القصار جداً ليست معجزة ويرى أن القرآن كلّه معجز . ويورد كثيراً ممّا قاله العلماء في الإعجاز قبله ولكنّه لا يستقصيه ولا يطيل في المناقشة ، ويعني بصورة خاصّة بذكر ما يشعر به المؤمن المسلم ، من أن القرآن كلام الله ، فلا يمكن أن يضاهيه كلام المخلوقات كما أن صفاته تعالى لا تشبهها صفات المحدثين . ونلاحظ أنّه منسجم مع نفسه لا يتناقض في منطقه .

- الشاطبي:

الشاطبي ( ٧٩٠ ه ) رأي يتصل بالإعجاز اتصالاً سلبياً ، فهو ينكر التفسير العلمي الذي يزعم أن القرآن يحوي كل العلوم ، بحيث لم يغادر صغيرة ولا كبيرة الا أحصاها ، مما جعله المتأخرون من أهم أسباب الإعجاز ، على حين ليس هو صحيحاً في ذاته وليس منها في ورد ولا صدر ، ويقول الاستاذ الحولي فيه ( التفسير منهجه ومعالمه ) : ( والمخالفة القديمة فيه – أي في التفسير العلمي – ما يبديه الأصولي الأندلسي أبو إسحاق إبراهيم بن موسى الشاطبي ( ٧٩٠ ه ) – في كتابه ( الموافقات ) وهو ينقد هذا الرأي العلمي للأسباب الآتية : ١ – هذه الشريعة أُميّة لأنها كذلك فهو أجرى على اعتبار المصالح ب ٢ – كان للعرب علوم وافقت الشريعة على فهو أجرى على الآخر ، لم تخرج عما ألفه العرب . وينكر بعد ذلك أن يحون القرآن يحتوي على كل علم من علوم المتقد مين والمتأخرين .

٣ً – الصحابة والتابعون كانوا أعلم منّا بالقرآن ، ولم يدَّعوا شيئاً من هذا . ويذكر الشّاطبي أدلّة أصحاب هذا التفسير العلمي وهي استدلالهم :

" آ ــ بقوله تعالى : « وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تَبِيْيَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ » [ النحل : ٨٩ ] ، وقوله : « مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ » [ الأنعام : ٣٨ ] .

ب - بفواتح السّور ، وهي ممّا لم يُعهد عند العرب ، وبما نقل عن النّاس فيها .

ج - بما نُقل من ذلك عن على بن أبي طالب - رضي الله ُ عنه - وغيره .

ورد على الأوّل بأن ّ المراد بذلك العبادات ، وقيل: المراد بالكتاب اللوح المحفوظ في الآية الثانية ، ورد ّ على الثّاني ، بأن ّ فواتح السّور ، قالوا بأن ّ للعرب بها عهداً ممّا عرفوا من حساب الجمل عن أهل الكتاب ، أو المتشابهات التي لا يعلم تأويلها إلا الله ، وأمّا تفسيرها بما لا عهد به فلا يكون ولم يقل بذلك السّلف ، ورد ّ على الثالث بأنّه لا يجوز أن يضاف إلى القرآن ما لا يقتضيه ، وأن يستعان على فهمه بما يضاف علمه إلى العرب ، خاصّة ً فيما يوصل إلى علم ما أودع من الأحكام الشرعية

فمن طلبه بغير ما هو أداة له ضلَّ عن فهمه ) . ويضيف الأستاذ الحولي إلى نقد الشاطبي ما يؤيّده ، ممّا سنر اه عند الكلام على رأي الحولي في الإعجاز م

# ١٠ ً ـ الزركشي :

يتكلّم بدر الدّين الزركشي ( ٧٩٤ ه ) على الإعجاز في كتابه ( البرهان في علوم القرآن ) — هذا الكتاب موجود في المدينة انظر مجلة المعارف المجلّد ١٨ رقم ٦ ديسمبر سنة ١٩٢٦ ص ٤١١ ، وانظر أيضاً مقد مة الإتقان للسيوطي ، وموجود في مصر أيضاً — ويظهر مميّا أورده السيوطي من رأيه ، أنّه كان مجرّد جامع لآراء من سبقوه ، قال السيوطي ( الإتقان ج ٢ ، ص ١٩٨ فصل الإعجاز ) : ( وقال الزركشي في البرهان : أهل التحقيق على أنَّ الإعجاز وقع بجميع ما سبق من الأقوال لا بكلّ واحد على انفراده ، فلا معنى لنسبته إلى واحد منها بمفرده مع اشتماله على الجميع بل وغير ذلك مميّا لم يسبق ، ثمّ يعدّد ما سبق من الأقوال المختلفة ) .

فليس للزركشي رأي خاص إذن في الإعجاز ، ولكن المهم أنه يعتقد بإمكان وجود وجوه للإعجاز ، لم تقل حتى عهده فكأنه يؤمن بنظرية الإعجاز العلمي

تلخيص ونقــد :

بين المتكلّمين على الإعجاز الذين تحدّثنا عنهم في هذا القرن \_ أي الثامن \_ علماء بلاغة وهم الزملكاني ، والقزويني ، وابن حمزة العلوي ، ومفسّرون، وهم الأصبهاني وابن كثير والشّاطبي ، ومتكلّم هو الزركشي ، وجامعان بين الفقه والتّفسير والكلام وهما : ابن تيميّة ، وابن قيّم الجوزيّة .

وقد رأى كلُّ من الزملكاني وابن حمزة العلوي ، أنَّ الإعجاز في النّظم كعبد القاهر ، وامتاز ابن حمزة بحسن تنظيم البحث ، وبغلبة روح العالم على روح الأديب فيه . ورأى القزويني أنَّ الإعجاز في فصاحة القرآن وبلاغته ، ورأى الأصبهاني أنَّ الإعجاز في نظم القرآن المخصوص ، كالجرجاني ، ولكنَّه خالفه في قضيَّة الصَّرفة فارتضاها ، وقرَّر أنَّ الإعجاز يدرك بالذوق، وتأثّر بفكرة الباطنيَّة في التفسير ، من حيث الكلام على الظّاهر والباطن .

وجمع ابن تيميّة بين القول بالبلاغة ، والقول باحتواء العلوم ، وتحدَّث عن تفاضل الآيات ، وقدم القرآن ورفض الكلام النفسيّ .

وامتاز ابن قيتم الجوزيّة باستقصاء البحث ، ووقع في التناقض بين رفض الصرفة وقبولها ، وكانت له آراؤُه الذَّاتيّة في وجوه الإعجاز مستحسناً أو غير مستحسن وعنده منطقيّة في البحث ، فيذكر الرأي والاعتراض عليه والحجّة على كلّ منهما .

وأحسن شيءٍ عنده محاولته إظهار الإعجاز البلاغي ، في دراسة وجوه الحسن والإعجاز في أقصر سورة وهي سورة الكوثر ، وهي تجربة رائدة له جرى على غرارها في عصرنا سيّد قطب ، ود . محمد عبد الله دراز ، و د . محمد سعيد رمضان البوطي .

وهو يحاول إقناع كلّ من المؤمن والكافر بالحجّة ، ويضيف إليها لدى المؤمن اعتماده على إيمانه ، بأنَّ قدرة الله تنقطع قوى البشر دونها ، فكيف يكون في قدرتهم معارضة كلامه .

ويرى ابن كثير أنَّ الإعجاز في البلاغة ، وفي مضمون القرآن وموضوعه وأثره في النَّفوس ، وينفي الصَّرفة ، ويخالف الإمام الرّازي في أنَّ السّور القصار جداً ليست معجزة ، وعنده أنَّ القرآن كلّه معجز ، ولا يستقصي ما قاله العلماء قبله ولا يطيل المناقشة .

ويعنى بصورة خاصّة بما يشعر به المؤمن وهو يسمع كلام الله ، فإنّه لا يمكن أن يضاهيه كلام المخلوقات ، كما أنّ صفاته تعالى لا تشبهها صفات المخلوقين وقد تأثّر سيّد قطب برأيه هذا حين قارن الفرق بين كلام الله وكلام العباد ، بالفرق بين خلقه المبدع للحياة ، وخلقهم الصّناعي الحالي من كلّ حياة .

وهو منسجم مع نفسه لا تُناقض بين أفكاره .

وقد أنكر الشاطبيّ التّفسير العلميّ . وأهم ّ حجّة جاء بها لإبطاله ، تقوم على أن الصَّحابة والتّابعين كانوا أعلم من أهل عصره بالقرآن ، ولم يدّعوا شيئاً من هذا وعلى أن ّ القرآن إنما يُستعان على فهمه بما يضاف علمه إلى العرب بخاصّة .

وفي هذا الرأي جانب جيد ، وهو وجوب الاستعانة في فهم القرآن بالمعارف اليقينية ، وترك كل ما هو ظنِّيّ ؛ ولكنَّ إخبار القرآن ببعض الحوادث ، ثمَّ ما ورد فيه من معارف علمية كانت مجهولة زمن نزوله حتى أقرَّها العلم الحديث ممَّا أفاض فيه بعض العلماء في عصرنا ، يجعلان رأيه غير مسلم به ، ويحملان على قبول الإعجاز العلمي في غير مبالغة ، ولا تحميل للنص ما لا يحمل من معنى ، وذلك بالاعتماد على اليقينيّات .

ويؤيّد الأستاذ الخولي الشاطبيّ في رأيه ويضيف إلى حججه حججاً أُخرى من عنده كما سنرى حين نؤرّخ للفكرة في عصرنا الحاضر.

وجمع الزّركشي آراء من سبقوه ، ورآ ها كلّها صحيحةً ، ولكنّه أتّى بفكرة ٍ قيّمة ٍ ، وهي إمكان وجود وجوه جديدة في الإعجاز لم تُقـَل حَيى عهده .

#### القرن التاسع

أشهر من لهم في فكرة الإعجاز كلام "اطلَّلعت عليه في هذا العصر، ثلاثة: ابن خلدون والفيروزآ بادي والمراكشي .

#### ١ - ابن خلدون :

يتكلّم ابن خلدون ( ٨٠٨ ه ) في مقدمته المشهورة على فن البيان فيقول : ( واعلم أن تُمرة هذا الفن إنما هي في فهم الإعجاز من القرآن ، لأن اعجازه في وفاء الدّلالة منه بجميع مقتضيات الأحوال منطوقة ومفهومة ، وهي أعلى مراتب الكلام مع الكمال فيما يختص بالألفاظ في انتقائها وجودة رصفها وتركيبها ، وهذا هو الإعجاز الذي تقصر الأفهام عن دركه ، وإنما يدرك بعض الشيء منه من كان له ذوق بمخالطة اللسان وحصول ملكته ، فيدرك من إعجازه على قدر ذوقه فلهذا كانت مدارك العرب الذين سمعوه من مبلغه أعلى مقاماً ، وذلك لأنهم فرسان الكلام وجهابذته والذوق عندهم موجود بأوفر ما يكون وأصحة / وأحوج ما يكون إلى هذا الفن المفسرون ، وأكثر تفاسير المتقد من غفل منه حتى ظهر جار الله الزمخشري ووضع كتابه في التفسير ، وتتبع آي القرآن بأحكام هذا الفن من إعجازه فانفرد بهذا الفضل على جميع التفاسير ) .

أفابن خلدون يؤمن إذن بالإعجاز البلاغي الذي يدركه من كان له ذوق محالطة اللّسان وحصول ملكته ﴿ ويعتقد بأن العرب زمن النبي كانوا أعلى مقاماً وأبين لساناً من أُدباء ما بعد العصر النبوي ، من المحد ثين البلغاء ، وهذه النّقطة موضع نظر وذكرتُ رأي فيها من قبل .

#### ٢ً ــ الفيروز آبادي :

لم يأت أبو طاهر محمّد بن يعقوب (ت ٨١٧ هـ) في كتابه (تنوير المقباس من تفسير ابن عبّاس ) (طبعة سنة ١٣٧٠ هـ – ١٩٥١ م ، وهي الطبعة الثانية ) بأيّ

رأي خاص له في الإعجاز ، وإنما أورد خلال تفسير آيات التحدِّي ، الذي وصل اليه بالرّواية عن ابن عبّاس ، بعض إيضاحات تتعلّق بسور التحدّي .

ففي تفسير آية سورة البقرة فستر المثل المتحدّى به بأنّه سورة من مثل سورة البقرة . وفي سورة يونس فستر المثل بأنّه مثل القرآن . وفي سورة هود فستر عشر السّور المتحدّى بها بأنها مثل سور القرآن : مثل البقرة ، وآل عمران ، والنساء والمائدة ، والأنعام ، والأعراف ، والأنفال ، والتوبة ، ويونس ، وهود ، (أي السّور العشر الكبرى الأولى من البقرة حتى سورة هود نفسها ) . وفي سورة الإسراء فستر المثل بمثل هذا القرآن بالغاً فيه الأمر والنهي ، والوعد والوعيد ، والناسخ والمنسوخ ، والمحكم والمتشابه، وخبر ما كان وما يكون (أي أنّه فستر المثل بالتماثل في المضمون فاشتر ط أن تكون المعارضة في مثل موضوعات القرآن ) . وفي سورة القصص ذكر جواب القرآن على المشركين في قولهم في التوراة والقرآن — كما يحكيه القرآن : « قَالُوا سِحْرَانِ تَظَاهِرَا » [ القصص : ٨٤] ، وتحد الهم بقوله : القرآن : « قَالُوا سِحْرَانِ تَظَاهُرَا » [ القصص : ٨٤] ، وتحد الهم بقوله : ه فَاتُوا بِكِتَابٍ مِنْ عَنْدِ اللهِ هُو أَهْدَى مِنْهُمَا أَتَّبِعُهُ إِنْ كُنْتُمْ « صَاد قينَ » [ القصص : ٤٨] .

يتلخّسُ ما رُوي عن ابن عبّاس في قضية الإعجاز باشتراط الالتزام بموضوع القرآن ومضمونه على الذين تحدّاه معارضته، ثمّ بتفسير المثل بحسب ما نصّت علية كلّ آية من آيات التحدّي . ويلاحظ هنا أنّ تفسير العشر نصّ على السّور العشر الأولى الطّوال من القرآن ، وذلك لم ينصّ عليه أكثر المتكلّمين على الإعجاز ، وإنما نصّ هؤلاء على أنها عشر من السّور دون تعيين . ونستنتج من هنا ما كنّا قلناه في مقدّمة كتابنا ، من أنّ قضية الإعجاز لم يكن ينفصّل فيها الكلام ويقوم فيها تأليف خلال العهد الرّاشدي والأمويّ كما فصّل بعد خلال العهد العبّاسي وما بعده وذلك نتيجة لتقدّم العلوم ولكثرة المناقشة في هذا الموضوع مع أصحاب الدّيانات الأخرى والملحدين .

وملاحظة ٌ أخرى نكرّرها ونؤكّدها هنا وهي : أن َّ الفيروزآ بادي لم يذكر في تفسيره آيات التحدّي أيَّ رأي ٍ خاص ٍ به لأنّه اقتصر في كتابه على الرّواية .

## ٣ - المراكشي :

يتكلُّم المراكشي – الذي قال صاحب الكشف في مادّة ضياء : إنَّه كان حيًّا في سنة ٨٣٧ هـ على الإعجاز في كتابه ( شرح المصباح ) وذكر رأيه السّيوطي فقال: قال المراكشي في شرح المصباح: ( الجهـة المعجزة في القرآن تعرف بالتفكير في علم البيان ، وهو كما اختاره جماعة في تعريفه ما يحترز به عن الخطأ في تأدية المعنى وعن تعقيده ، ويعرف به وجوه تحسين الكلام بعد رعاية تطبيقه لمقتضي الحال ، لأنَّ جهة إعجازه ليست مفردات ألفاظه ، وإلا لكانت قبل نزوله معجزة ، ولا مجرّد تأليفها ، وإلا لكان كلّ تأليفٍ معجزاً ، ولا إعرابها ، وإلا لكان كلّ كلام معرب معجزاً ، ولا مجرّد أُسلوبه ، وإلا لكان الابتـداءُ بأسلوب الشّعر معجزاً والأسلوب الطّريق ، ولكان هذيان مسيلمة معجزاً ، ولأنَّ الإعجاز يوجد دونه \_أي الأسلوب\_ في نحو « فلَمَا اسْتَيَتْسَوا مِنْهُ حَلَصُوا نَجياً » [يوسف: ٨٠] « فَاصْدَعْ بَمَا تُؤْمَرُ » [ الحجر : ٩٤ ] ، ولا بالصّرف عن معارضتهم ، لأنَّ تعجّبهم كان من فصاحتِه ، ولأنَّ مسيلمة وابن المقفّع والمعرّي وغيرهم ، قد تعاطوْها فلم يأتوا إلا بما تمجّه الأسماع وتنفر منه الطّباع ، ويضحك منه في أحوال تركيبه ، وبها ـ أي بتلك الأحوال ـ أعجز البلغاء ، وأخرس الفصحاء ، فعلى إعجازه دليل " إجمالي ، وهو أنَّ العرب عجزت عنه وهو بلسانها فغيرها أحرى ودليل تفصيلي مقدّمته التفكير في خواص تركيبه ونتيجته العلم ، بأنّه تنزيل من المحيط بكلِّ شيءٍ علماً ) .

فالمراكشي لا يخرج في رأيه هذا عن رأي صاحب الطّراز ، ويشاركهما في هذا الرأي أكثر المتأخرين . إلا أنّه يقيّد ما يقصده بعلم البيان أكثر من صاحب الطراز فهو يُخرج فصاحة الألفاظ هنا من حيّز الإعجاز بينما يثبتها هذا . والذي يهمّه من

البيان صحّة التأدية والوضوح ، ومراعاة مقتضى الحال وتحسين الكلام . بينما نرى أنَّ مفهوم البلاغة والفصاحة في نظر صاحب الطراز كان أوسع . ونراه ينفي الصّرفة التي قال بها الأصبهاني إلى جانب البلاغة .

### الخيص ونقـد:

س يؤمن أبن خلدون بالإعجاز البلاغي الذي يدركه من كان لـه ذوق ومَلكَة ومَلكَة ومِلكَة ومِلكَة ومِلكَة ومِلكَة ومِلكَة ويعتقد أنَّ العرب زمن النبيّ كانوا أبين لساناً ممّن بعدهم ، وذلك عندي موضع نظر .

ويقتصر الفيروزآ بادي على الرواية عن ابن عبّاس ، ولا يأتي برأي خاص به . ويؤيّد نقلُه عن ابن عبّاس ما قلناه في قضيّة الإعجاز قبل : من أنّه لم يكن يفُصَّل فيها الكلام ويُـؤلّف فيها خلال العهدين الرّاشدي والأمويّ .

ويقول المراكشي: إن على إعجاز القرآن دليلاً إجمالياً هو عجز العرب عن معارضته ، وعجز غيرها أحرى ، ودليلاً تفصيلياً مقد منه التفكير في خواص تركيبه ، ونتيجته العلم بأنه تنزيل من المحيط بكل شيءٍ علماً . ويقوم الإعجاز عنده على صحة التأدية والوضوح ، ومراعاة مقتضى الحال وتحسين الكلام وهو كصاحب الطراز (ابن حمزة العلوي) في الرأي إلا أن مفهوم البلاغة والفصاحة عند صاحب الطراز أوسع .

#### القرن العاشىر

الذين عرفتُ لهم كلاماً في الإعجاز خلال هذا العصر هم : معين الدين بن الشيخ صفي الدين ، والسيوطي ، والأنصاري ، وابن كمال باشا ، وشيخ زاده والقونوي وأبو الستعود ، والكازروني ، وطاش كبري زاده ، والشربيني . ولا أستطيع أن أدَّعي أنني قد استوفيتُ كلَّ مَن ألّفوا في الإعجاز خلال هذا العصر ، ففي اعتقادي أنَّ كثيراً من مؤلّفاتهم لا يزال يغمرها الإهمال والنسيان ، والظلم والظّلام . وأرجو أن تُتاح لي الفرصة في زيادة الاطلاع على هذا الموضوع وغيره من موضوعات الحضارة العربية ، والتراث الثمين . وأعاهد نفسي والقرّاء على المتابعة . وأعتقد أن الله من ينطبق على هذا المقرن ينطبق على القرون التي تليه ، حتى الرّبع الأخير من القرن الثالث عشر الهجري .

# ١ - معين الدين بن صفي الدين:

للشيخ معين الدّين بن الشيخ صفي الدّين تفسيرٌ موجز على نمط تفسير الجلاليّين – وهو مطبوعٌ في دهلي بالهند بمطبعة الفارقي في دار العلم . وقد طُبع في هامشه كتاب ( الإكليل في استنباط التنزيل ) لجلال الدين السيوطي . وقد توفّي معين الدّين هذا سنة ( ٩٠٥ ه ) .

لم يذكر المؤلّف شيئاً عن الإعجاز في المقدّمة الموجزة ؛ ولكنّه تحدَّث عن وجوه الإعجاز وما يستتبعه خلال تفسيره آيات التحدّي .

ففي آية سورة البقرة جعل مماثلة المعارضة في البلاغة وفي الإخبار بالغيب ، وجعل قوله تعالى « وَلَـنَ ْ تَـفُـعَـلُـوا » معجزة أخرى تدل على صدق النبي .

وفي آية سورة يونس جعل التحدّي في البلاغة ، وأضاف فيها أن يستعينُوا بمن يستطيعون الاستعانة بهم من الإنس والجن ، إن كانوا صادقين فيما يدَّعونه من أنَّ القرآن كلام النبيّ ، على أنهم أكثر منه تمرّساً بالنظم والنثر لأنّه أُمِّيٌ .

ولم يذكر وجه الإخبار بالغيب ، وإنما قرَّع المشركين لأنهم تَسَرَّعُوا في التَّكذيب قبل أن يَطَّلِعُوا على نتائج أمورٍ اشتمل عليها القرآن . وهذا الكلام يتضمَّن معنى الغيب بين سطوره .

وفي آية سورة هود ذكر أنَّ التحدِّي بعشر سورٍ في سورة هود ، كان قبل التحدِّي بسورة في البقرة وفي يونس .

وذكر الاحتمالين في قوله تعالى : « فَإِنْ لَمَ ْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ ْ فَاعْلَمُوا أَنْتُمْ أَنْتُمْ مُسُلِمُونَ » [ هود : أَنْتُما أَنْزُلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَن لَا إِلَهَ إِلّا هُو فَهَلَ أَنْتُم ْ مُسُلِمُونَ » [ هود : 12] : احتمال أن يكون الخطاب للنبيّ وأصحابه فتكون الدعوة لهم أن يزدادوا إيماناً وتثبّتاً ، واحتمال أن يكون الخطاب للمشركين فتكون الدّعوة لهم أن يدخلوا في الإسلام بعد أن خذلهم شركاؤهم .

وفي آية سورة الإسراء ذكر من وجوه الإعجاز البلاغة والإخبار عن المغيّبات . ويتبيّن من مجموع أقواله في تفسير آيات التحدّي ، أنَّ عنده للإعجاز وجهين هما : البلاغة والإخبار بالمغيّبات .

يلاحظ على السيوطي أنّه كان يأخذ من كلِّ علم وفن َ بطرف فإنّه ألَّف في جميع العلوم الإسلاميّة والعربيّة التي كانت معروفة ً في زمانه وأنّه كان موسوعة عصره .

# ٧ - السيوطي :

يطيلُ السيوطي الكلام على الإعجاز في كتابه الإتقان (ج ٢ ص ١٩٦ وما بعدها) ويأخذ أقوالَ مَن تقدَّمه من مصادرها ، ويضمُ بعضها إلى بعض دون أن يتعرَّض لها أو لأكثرها بنقد كاف ، فالصرفة إلى جانب القول بالبلاغة إلى جانب القول بالإخبار عن المغيّبات . . . فلا ندري ما يأخذ به منها وما يدع وكأنّه لا يرى ضرورة لل كثر من عرضها .

ونرى له رأياً في الإعجاز يعرضه بتفصيل ، ويستشهد عليه بالآيات والأحاديث وآثار السلف أثناء كلامه عن العلوم المستنبطة من القرآن ، وهو أن القرآن مصدر الحميع العلوم : دينية ودنيوية . وهنا نراه يتوسع فيما جاء به الغزالي قبله من آراء وأخبار في هذا الشأن ، وقد رأينا الزركشي يقول بها أيضاً ، كما رأينا الشاطبي ينكرها أشد الإنكار .

يبـدأ السيوطي في الإتقـان بنقل كلام ابن العربي في معنى المعجزة والإعجاز ثُمَّ كلام العسقلاني ( ٨٥٢ ه ) في كتابه ( فتح الباري ) وهو لا يخرج عن كلام ابن العربي الذي رأيناه آنفاً ، ثم َّ يورد آيات التحدِّي وترتيبها بحسب النزول . وترتيبه الذي يذكره يوافق التدرّج في التحدّي من الأكثر إلى الأقلّ ، وقد رأيناه ، ثمَّ يذكر حال َ قريش وأقوالهم بعد هذا التحدّي ، وحديث الوليد بن المغيرة حين سمع القرآن ثُمَّ قال فيه : إنَّهُ سحرٌ يُؤثر ، ثمَّ رأي الجاحظ في المعركة الكلاميّة والعمليّة بين العرب والقرآن ووصفه الموجز لها ، ثمَّ يتكلُّم عن المتحدَّى فيه ما هو ؟ أَهو الكلام القديم الذي هو صفة الذَّات ، فيكون العربُ قد كُلِّفوا ما لا يُطاق وبه وقع عجزُهم . ويرد مذا الرّأي لأنَّ ما لا يُمكن الوقوفُ عليه لا يتصوّر التحدِّي بــه أم هو الدَّالَّ على القديم أي الألفاظ ، و هو رأي الجمهور الذي يراه السَّيوطي صواباً ثُمَّ يذكر رأي النظام في الصّرفة ويردّه بما ردَّه به سابقوه من النَّقد ، ثمَّ يذكر أقوالاً عدَّة يقول إنَّه لا يعتد بها ، كالقول بأنَّ الكلَّ قادرون على الإتيان بمثله وإنما تأخَّروا عنه لعدم العلم بوجه ترتيب ، لو تعلَّموه لوصلوا إليه به ، والقول بأنَّ العجزَ وقع من معاصري النبي ، وأمَّا من بعدهم ففي قدرتهم الإتيان بمثله . ثمَّ يذكر القول بأنَّ وجه َ إعجازه ما فيه من الإخبار عن الأمور المستقبلة ، وأنَّ ذلك لم يكن من شأن العرب ، وقول آخرين بأنَّه ما تضمُّنه من الأخبار عن قصص الأوَّلين وسائر المتقدّمين حكاية من شاهدها وحضرها ، والقول بأنّه ما تضمّنه من الإخبار

عن الضمائر من غير أن يظهر ذلك منهم بقول أو فعل كقوله: «إذ همَمَّت ْطائفَتانِ مِنْكُمُ وَأَنْ تَفُسُلُهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٢] ﴿ وَيَقَولُونَ فِي أَنْفُسِهِم لَو اللهُ عَمَلَ اللهُ ﴾ [المجادلة: ٨].

ثم ً ينتقل إلى ذكر خلاصة رأي القاضي أبي بكر الباقلاني في وجه الإعجاز ثم ً قول الإمام فخر الدين الرّازي ، ثم قول الزّملكاني ، ثم ّ ابن عطية ، ثم ّ حازم القرطاجني ، ثم ّ المراكشي ، ثم ّ الأصبهاني ثم ّ السكاكي ، ثم ّ رأي بندار الفارسي كما يرويه أبو حيّان التوحيدي ، ثم ّ الخطابي ، ثم ابن سراقة ، ثم ّ الزّركشي ، ثم الرّمّاني ، ثم ّ القاضي عياض ، ويخم باختلاف العلماء في مقدار المعجز وفي الذين تحدّاهم القرآن ، أهم الإنس فقط أم الإنس والجن ، أم الإنس والجن والملائكة . ويدكر قولا مطوّلا للغزالي في معنى قوله تعالى : «وكو كان من عيند غير الله ويذكر قولا مطوّلا للغزالي في معنى قوله تعالى : «وكو كان من عيند غير الله لوجكم أو افيه اختلافاً كثيراً » [ النساء : ٨٦] ، ومنه قول الغزالي بأن القرآن مسوق لمنى واحد وهو دعوة الحلق إلى الله تعالى وصرفهم عن الدُنيا إلى الدِين ألفاظاً في القرآن خفيفية على النطق ، موسيقية أبي السمع ، ويقاربها مع مرادفاتها في اللغة لبيان حسن الانتقاء في ألفاظ القرآن وهي ملاحظة موسيقية بحتمة تُلقداً ر لمه وتذكرنا بكلام ابن الأثير في ( المثل السائر ) على بعض طرق القرآن في تجميل الألفاظ والخديث لها إلى جانب غيرها من الكلمائح .

## ٣ - الأنصاري:

لشيخ الإسلام ومحقق الأيّام الإمام أبي يحيى زكريّا الأنصاري ( ٨٢٣ – ٩٢٦ هـ) كتاب بعنوان ( فتح الرَّحمان بكشف ما يلتبس في القرآن) وقد طُبع في هامش كتاب ( السّراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربِّنا الحكيم الحبير ) للشيخ الإمام الحطيب الشربيني الذي سنتحدَّث عنه بعد قليل .

ولم يرد في هذا الكتاب للأنصاري من قول في الإعجاز إلا الفقرة التاليسة (ج ١ : ٢٣ – ٢٥): (قوله: «فَأْتُوا بِسُورة مِنْ مَثْلِهِ » [ البقرة: ٢٣] إن قلت: لم ذُكرَت ( من ) هذا وحذفت في سورتي يونس وهود؟ قلت: لأن ( مِن ) هذا للتبعيض أو للتنبين أو زائدة على قول الأخفش بتقدير رجوع الضّمير في مثله إلى ما في قوله « مِماً نَزَلْناً » وهو الأوجه ، والمعنى على الأخير: فأتوا بسورة مماثلة للقرآن في البلاغة وحسن النظم . . . ويجوز جعل مِن للابتداء بتقدير رجوع الضَّمير في مثله إلى عبدنا أي محمد ، والمعنى : فأتوا بسورة مبتدأة من شخص مثل محمد ) .

يلاحظ أن كلام الأنصاري مقتضب جداً في الإعجاز ، وأنه قصره على البلاغة وحسن النظم ، وأنه كان أكثر اهتماماً بالإعراب ، ولكنه ربط الإعراب بالمعنى وجعل للمماثلة – تبعاً لذلك – وجهين : مماثلة القرآن في البلاغة وحسن النظم أو مماثلة النبي عليه السلام في شخصه (يريدفي أُميته وحاله في قبيلته) على أنه لم يفاضل بين الوجهين .

### ٤ - ابن كمال باشا:

لشيخ الإسلام شمس الدّين أحمد بن سليمان المعروف بابن كمال باشا ، رسائل طبعت تحت اسم رسائل ابن كمال (طبعتها مطبعة إقدام التركيّة سنة ١٣١٦ ه وعني بنشرها أحمد جودة صاحب الجريدة ) .

وقد تعلّم ابن كمال باشا في دار الحديث في أدرنة ، وعلّم في مدارس اسكب وأدرنة واستامبول وتولّى القضاء في الأناضول ، ثمّ صار شيخ الإسلام . وتوفي في استامبول سنة ١٥٣٣ م = ٩٣٨ هـ ، وله مؤلّفات عديدة بالتركيّة والعربيّة .

وقد جاء في الرّسالة الحامسة عشرة من هذه الرسائل ( ج ١ / ص ٣١ ) وهي في ( قيدَم القرآن ، كلام الله تعالى ) كلام نلخّصه بما يلي :

إنه لا شبهة في إعجاز القرآن ، ولكن إعجازه لا يقتضي أنه كلام الله فإن الإعجاز لا يشترط فيه أن يكون الأمر خارقاً للعادة ، فقد يكون بالصرفة . ثم يورد رأي التفتازاني بأن إعجازه يثبت الشرع ، وبالشرع يثبت أنه كلام الله ويقرر أن ذلك ورد في شرح الكشاف للزمخشري ، ثم أورد كلاماً لإمام الحرمين في كتابه ( الإرشاد ) يقول فيه : ( إن ثبوت الشرع يدل على دلالة المعجزة ، سواء كان من الله تعالى كلام أو لم يكن ) ، وذكر ابن كمال باشا أنه قد قال بذلك غير إمام الحرمين من الأثمة .

ثمَّ ذكر أنَّ القاضي الشريف في شرحه كتاب ( المواقف ) لعبد الرحمن الإيجي ( ت ٧٥٦ ه ) قد نصَّ على أنَّ إظهار المعجزة وفق دعوى النبيّ تصديقٌ له ، سواء أكان المعجز كلاماً أو غيره .

ويوافق ابن كمال باشا على قول القاضي الشريف ، ولكنّه لا يوافق على القيد الذي جاء به في المناقشة ، وهو أنّ القرآن معجزة خارجة عن قوة البشر . وظاهر أنَّ عدم موافقته سببه قوله بالصرفة .

وكذلك يوافق على ما قالـه التفتازاني ، من أنَّ إثبات القرآن بالشرع ليس بشيء لأنَّ القرآن معجزة إجماعاً وبها ثبت الشّرع فلا يتصوّر إثباتها به . وقد جاء التفتازاني بهذا الكلام في تعليقه على ( الكشّاف ) للز مخشري .

﴿ ثُمَّ قَالَ : إِنَّ القرآنَ مَعَجَزُّ للجَنِّ وَالْإِنْسَ ، وَبَرَ هَنَ عَلَى ذَلَكَ بِالآَيَةَ : « قُلُ لَئُمِنَ الجُنْتَمَعَتَ الْإِنْسُ وَالْجِينُ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بَمِثْلِ هَذَا القُرُّآنِ لا يَأْتُونَ بَعْضُهُمُ لَيِبَعْضٍ ظَهِيراً » [ الإسراء : ٨٨].

وردَّ على البيضاوي في تفسيره لهذه الآية حين قال : ( إنَّ إتيان الملائكة بمثله لا يخرجه عن كونه مُعجزاً ) ، بأنَّ الملائكة عاجزون عنه أيضاً بدليل قوله تعالى : « وَلَـوْ كَـانَ مِنْ عَـنْدِ غَـيْدِ اللهِ للوَجَـدُوا فيه ِ اخْتيلافاً كَثَيِيراً » [ النساء: ٨٢ ]

وعلّل عدم ذكر الملائكة في الآية : « قُلُ لَئينِ اجْتَمَعَتِ . . . » بأنَّ الملائكة لا يخرجون عن أمر الله تعالى وطاعته لأنّهم معصومون .

خلاصة ما يقوله ابن كمال باشا نقلاً عن غيره ، وقبولاً منه لما ينقل ، أنَّ القرآن معجزٌ ، ولكنّه لا يُعجز ببلاغته بل بالصرفة ، وأنَّ إعجاز القرآن يثبت الشّرع وأنَّ الدور هنا لا يصحّ ، أي إنَّ الشرع الذي أثبته إعجاز القرآن لا يُثبت إعجاز القرآن ، وهذا الكلام حقُّ ، وأنَّه يرد ّآراء الذين يقولون بهذا الدّور . ونحن القرآن ، وهذا الكلام حقُّ ، وأنَّه يرد ّآراء الذين يقولون بهذا الدّور . ونحن كلامنا على النّظام وعلى الشريف المرتضى وعلى الخفاجي ) ، ثمَّ إننا لا نرى رأيه في أنَّ إعجاز القرآن لا يقتضي أنّه كلامُ الله لأنَّ معنى هذا أنَّه كلام النبيّ استناداً في أنَّ بعض الأدباء قد يأتي بكلام شعراً أو نثراً يعجز عنه غيره ، فلا يقتضي ذلك أن يكون كلام الأديب كلام الله . ونحن لا نرى رأيه ، لأنَّ تحدّي القرآن للنّاس أن يأتوا بمثله لم يقتصر على العرب دون العجم ، ولا على عصر دون آخر ، ثمَّ لأنَّ الإعجاز القرآني لا يقوم على البلاغة وحدها ، بـل يقوم على مضمون القرآن كلّه الإعجاز القرآني لا يقوم على البلاغة وحدها ، بـل يقوم على مضمون القرآن كلّه وشكله وما يتكشّف على مرور الزمن من معانيه ومراميه .

أمّا قوله بأنَّ القرآنَ معجز للملائكة كما هو معجز للجن والإنس ، فهو مستمدُّ من الآية الكريمة : « وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ الله لِوَجَدُّوا فِيهِ اخْتَلِلْفاً كثيراً » ، وقد أجمع عليه كل من قالوا بالإعجاز وناقشوه مناقشة مستفيضة .

٥ً ــ شيخ زاده القونوي :

(,!

أَلَّف أبو الفداء إسماعيل الحنفي – المولود في قونية ، المتوفّى في دمشق سنة ( ١٥٤٤ م = ٩٥٠ ه ) وهو فقيه تركي – حاشية على تفسير البيضاوي المسمّى ( أسرار التنزيل ) تحدَّث فيها عن إعجاز القرآن في المقدّمة وأثناء تفسيره آيات التحدّي .

ذكر شيخ زاده في المقدّمة حديث النبيّ وَلَيْكُولُو ( فضلُ كلامِ الله على سائرِ الكلام كفضل الله على خلقه ) ( ج ١ ، ص ٢ ) ، وأبدى اعتقاده بإعجازه ، في دعوته إلى التأمّل في وجوه إعجاز القرآن وكمال فصاحته وبلاغته ، وذكر أنّ التحدّي كان بأقصر سورة من سوره ، وأنّ إعجازه في اشتماله على كمال الفصاحة والبلاغة وانتهى إلى أنّه أعجز كُمّل الفصحاء والبلغاء ، فلزم من ذلك عجز الكلّ ضرورة .

وفي تفسيره آية سورة البقرة ( ج ١ ، ص ٣٢٣ ) ذكر أَنَّ القرآن معجزٌ بفصاحته وإفحامه من طولب بمعارضته ، وأنَّ هذه الآية نزلت جواباً على قولهم : ( لو كان كلام الله تعالى لأنزل جملة واحدة ) وفسّر المثل ( ج ١ ص ٣٢٧ ) بأنه مثل ما نزَّلناه في حسن النَّظم وغرابة البيان ، وكون مقاصده تدور على إيجاب الطَّاعات ، والنهي عن الفواحش والمنكرات ، والحثُّ على مكارم الأخلاق . وناقش عودة الضمير في مثله : أهو عائد " إلى الله أم إلى النبيّ أم إلى القرآن ، ورجّح الرأي الأخير وقال : ( إنَّ القرآن أخْرَسَ بفصاحته كلَّ منطيق ِ ) ( ج ١ : ٣٣٣) ثُمَّ بيَّن فائدة الحِمِلة المعترضة : « وَلَـنَ ° تَـفُعـَـلُـوا » في الآية وهي الإخبار عن الغيب على ما هو به ، فإنَّ عدم إتيانهم بذلك ألبتَّة غيب لا يعلمه إلا الله تعالى ، وزاد ذلك إيضاحاً ( ص ٣٤٤ ج ١ ) ، وهو يفسّر كلام البيضاوي ، بقوله : ( أمّا تضمّن الآية الثانية إيَّاه ( يريد الإخبار بالغيب ) فلاشتمالها على الإخبار بأنهم لن يفعلوا ، وهو غيب لا يعلمه إلا الله تعالى ، لأنَّه لا يدرك بالحسَّ ولا تقتضيه بديهة العقل . وأمَّا تضمَّن الآية الأولى إيَّاه فلأنها وإن كانت بصريحها إنشاء التحدِّي ، والتحريض على بذل الوسع في المعارضة ، والتقريع بنسبة الكذب إليهم ، لكن مضمونها ومحصول معناها الإخبار عن معارضتهم بكونها معجوزاً عنها . وهو إخبار عن الغيب على ما هو به ).ويناقش صحّة ذلك ثمَّ يتحدّث عن قول البيضاوي بأنَّ النَّبيَّ لو لم يكن صادقاً ، لما جاء النصّ بهذا الجزم : « وَلَنَ ْ تَفْعَلُوا » .

وفي آية سورة يونس ( ج ٢ ص ٣٨ ) قال : ( إِنَّ الْحَلْق ، إنسهم وجنَّهم

عاجزون عن المعارضة ) فعلم أن فطمه وتنزيله ليس إلا من قبل الله تعالى . ثم قال : (إن القرآن كما هو معجز من جهة حسن نظمه كذلك، هو معجز من حيث اشتماله على ما فيه من المعاني وإن كانت عبارة: « بما كم و يُحيطُوا » تعني ما جهلوه مما يخالف دينهم ، وكان « تأويله » عبارة عما يؤول إليه ما فيه من الإخبار بالغيوب . وكان وجه الذم أنهم يسارعون إلى التكذيب قبل أن تتبين لهم الحقيقة ، وقبل أن يطلعوا على العواقب حين تتحقق تلك المغيبات التي يوعدون بها )، ونقل عن الإمام محيي السنة تفسيره لقوله تعالى : « وكما يأتهم م أويله هم من العقوبة ، وأوضحه بقوله : ما وعد الله تعالى في القرآن من أنه يؤول إليه أمرهم من العقوبة ، وأوضحه بقوله : يريد أنهم لم يعلموا ما يؤول إليه أمرهم .

وفي آية سورة هود أوضح ما ذكره البيضاوي من أنَّ إعجاز القرآن في البيان وحسن النظم (المجلد الحامس ص ٢٧) كما أوضح قوله بأنَّ التحدي في سورة هود بعشر سور جاء قبل التحدي بالقرآن كله في سورة البقرة ، وعلى الآية في سورة يونس ، ولم يعترض عليه ، وذلك دليل على موافقته إيّاه . وفي الصفحة ٦٩ ذكر أنَّ إعجاز القرآن بنظمه وإخباره بغيوب لا سبيل لهم إليها . وتحدَّث عن احتمال أن يكون الخطاب في الآية : « فَإِنْ كَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمُ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزِلَ بعلم الله وَأَنْ لا إله إلا هُو فَهَلُ أَنْتُم مُسْلِمُونَ » [هود : ١٤] النبي بعلم المهركين .

وفي آية سورة الإسراء (ص ٤٤٩) نفى أن يكون أحدٌ قد ذهب إلى أنَّ القرآن من تأليف الملائكة ، وقرَّر أنه لا وجه لذكر الملائكة في هذا المقام من حيث كونهم وسائط في نزوله على البشر ، وجوّز أن تكون الآية تقريراً لا بياناً لكونه معجزاً وفستر قوله تعالى في الآية التالية : «وَلَقَدُ صَرَّفْنَا فِي هذَا القُرآن لِيدَ كَرُوا» [ الإسراء : ٤١] بقوله : (ولقد صرّفنا تقرير كلّ معنى من الترغيب والترهيب والوعد والوعيد والمواعظ ، وتقرير الدّلائل الدّالة على حقيّة ما هو الحق في باب

الاعتقاد والعمل ، وبطلان ما هو الباطل منهما من وجه إلى وجه آخر ، وكرّرنا تقريره بوجوه مختلفة ليذَّكّروا ويُذعنوا ، فأبنَى أكثرُ أهل مكتّ إلا جحود الحقّ وإصراراً على الكفر والعناد ) .

خلاصة رأي شيخ زاده القونوي ، أن القرآن معجز بفصاحته وبلاغته ، وأن فضلة على سائر الكلام كفضل الله تعالى على خلقه ، ومعجز بكون مضمونه يدور على إيجاب الطاعات ، والنهي عن المنكرات ، والحث على مكارم الأخلاق ، وبالإخبار عن الغيب على ما هو به بمثل هذا الجزم في قوله : « وَلَن ْ تَفْعَلُوا » ، وباشتماله على ما فيه من المعاني التي منها الترغيب والترهيب ، والوعد والوعيد والمواعظ وبيان الحق والباطل ، وأنه منزل من عند الله وهو كلامه وليس كلام الملائكة وجعل ترتيب آيات التحدي بحسب تواريخ نزولها ، على اجتهاده أو اجتهاد البيضاوي قبله ، لا بحسب المقدار المتحدي به في كل منها .

ويلاحظ أنّه وستع معنى الإعجاز فجعله يتسع للمضمون والشكل معاً ، ولم يقع في التناقض بالجمع بين الصّرفة والبلاغة ، ولم يأت بشيء جديد ، وإنما جرى في مضمار من سبقوه في النظر إلى القرآن مضموناً وشكلاً على أنّه كلّ ، ولكنّه لم يتوسّع في البحث ، ولم ينصّ على احتوائه العلوم إلا ما يتعلّق بالأخبار الماضية والمستقبلة ، وعلى سبيل الإجمال .

### ٦ ً \_ أبو السعود :

لأبي السّعود محمد بن محمد العمادي – قاضي القضاة المحقّق المدقّق ( ٨٩٦ – ٩٥١ هـ ) – تفسير بعنوان ( إرشاد السليم إلى مزايا القرآن الكريم ) ألّفه كما يتبيّن من المقدّمة في أواخر حياته ، وذلك حين عني بحل مشكلات الأنام – أي حين أصبح شيخاً للإسلام – . وقد طبعته المكتبة الحسينيّة في المطبعة المصريّة سنة ١٣٤٧ هـ المستخمة هيئة من العلماء، وقرىء في المرّة الأخيرة على الشيخ محمد حسن المسعودي .

يرى أبو السعود في المقدّمة أنَّ القرآن معجزٌ لمصاقع قحطان وللإنس والجان على يما في تضاعيفه من أُمور الدين وشؤون الحلق والتكوين ، وكشف الحفايا القدسية وسرائر النّفس الإنسانيّة ، وبما تضمّنه من دقائق العلوم والأدلّة والحقائق ، وأطوار الملك والملكوت ، وبأغرب وأبدع أُسلوب معجز ، وبظهور مزايا للمتأخرين فضلاً عمّا رواه الأوّلون عن سيّد الأنام .

وينصُّ أبو السّعود على أنّه استفاد من تآ ليف الأوَّلين والآخرين ، وأضاف إلى ذلك تحقيقاته وعلى أنّه يقد م تفسيره هذا للسلطان سليمان بن سليم .

وعاد إلى الحديث عن إعجازه وهو يفسّر آيات التحدِّي، فبين في آية سورة البقرة أنَّ التحدِّي كان بسورة مِن مثله في علوّ الرتبة وسموّ الطبقة ، والنظم الرّائق والبيان البديع ، وحيازة سائر نعوت الإعجاز ، ورأى أنَّ قوله : « وَلَنَ تَفُعْكُوا » معجزة باهرة ، حيث أخبر بالغيب الحاص علمه به عزَّ وجل ، وقد وقع الأمر كذلك وكيف لا ، ولو عارضوه بشيء يدانيه في الجملة لتناقله الرّواة خلَفاً عن سلَف .

وفي آية سورة يونس بيّن أنَّ الإعجاز في البلاغة وحسن الصّياغة وقوَّة المعنى وأضاف إلى ذلك جهة الإخبار بالغيب ناصّاً على الأمور المستقبلة منها بخاصّة.

وفي آية سورة هود ذكر هذه الوجوه من الإعجاز نفسها ما عدا قوّة المعنى . وفي آية سورة الإسراء ذكر من هذه الوجوه البلاغة وحسن النّظم وكمال المعنى .

يتبيّن ممّا أوردناه من كلام أبي السّعود أنّه يرى الإعجاز في أُسلوب القرآن وبلاغته ومضمونه وأنَّ من المضمون الإخبار بالأمور المستقبلة من الغيب ، وليس بين الوجوه التي رآها أيّ تناقض . ولم نره يتعرَّض لوجه الصّرفة مطلقاً . ومعنى ذلك أنّه يرفضها ضمناً ، على أنّه جاء بكلامه مجملاً . ولم يتخُصُ في المناقشة والأدلّة إلا لماماً .

### ٧ً \_ الكازروني :

لعلّه سديد الدين فهذا من علماء القرن السّادس عشر الميلادي ( العاشر الهجري معلّه الدين فهذا من علماء القرن السّادس عشر الميلادي ( البيضاوي ــ ( الشرح المغني ) المعروف بالسديدي ، وقد طبّع في كلكوتا سنة ١٨٣٢ م ، و (شرح الموجز ) لعلاء الدين بن أبي الحزم القرشي المعروف بابن نفيس في الكلّيّات الطّبيّة . وللكازروني صاحب الحاشية على تفسير البيضاوي مناقشة في الإعجاز خلال حاشيته ، وله تعليق حوله .

فأمَّا المناقشة فهي قوله خلال تفسير سورة البقرة ( ج ١ ص ١١١ ) :

( إن قيل: عدم الإتيان بمثل السورة لا يدل على كونه من عند الله ، لأنه يحتمل أن يقدر النبي على شيء لا يقدر عليه غيره ، ولا يلزم من عدم قدرة الإنسان على مثل سورة أن يكون من عند الله ، إذ يحتمل أن يكون من جانب الملك ) .

ويرد الكازروني الاحتمال الأوّل ليما عُرِفَ من بلاغة المعارضين ، ويرد الثاني بأنّه يكفي أن يثبت أنّه ليس من عند النبيّ ، فإنّاهم إن سلّاموا أنّه من عند الملك أثبتوا نبوّة النبيّ .

ويوافق الكازروني على رأي البيضاوي حين يفسّر هذا من سورة الكهف (ج٣: ص ٢٢٢) الآية: «وَقُلُ عَسَى أَنْ يَهَدْ يَسَ رَبِّي لِأَقُرْبَ مِنْ هذا رَشَداً » [ الكهف: ٢٤] قائلاً : (وقد هداه لأعظم من ذلك كقصص الأنبياء المتباعدة عنه أيّامهم ، والإخبار بالغيوب والحوادث النّازلة في الأعصار المستقبلة إلى قيام السّاعة ، أو لأقرب رشداً وأدنى خيراً من المنسييّ ) .فيقول الكازروني : قوله كقصص الأنبياء هي معجزة بالنسبة إلى من كان في عصره ، والإخبار بالغيوب والحوادث النّازلة في الأعصار المستقبلة إلى من عان في عصره ، والإخبار بالغيوب بعد عصره إلى قيام السّاعة ، هي معجزة بالنسبة إلى من بعد عصره إلى قيام السّاعة .

ويتبيّن من هذا أنَّ الكازروني يرى الإعجاز بالبلاغة والإخبار عن الماضي والمستقبل ، وبذلك يكون الإعجاز مستمرّاً إلى يوم القيامة .

### ٨ ً ـ طاش كبري زاده:

أبي الخير ، أحمد بن مصلح الدين مصطفى طاش كبري زاده (ت ٩٦٨ هـ أبي الخير ، وهو مؤرّخ تركي الأصل مستعرب ، ولد في بروسة وتنقّل في مناصب التدريس والقضاء إلى أن ولي قضاء حلب وكنُفّ بصره ، له عدَّة مؤلّفات منها (الشقائق النعمانيّة من علماء الدولة العثمانيّة . ط) و (مفتاح السعادة . ط) و (نوادر الأخبار في مناقب الأخيار . خ) و (شرح الجزريّة . ط) .

وفي كتابه الأخير شرح الجزرية – وموضوعها القراءات – يصف القرآن في المقدّمة بأنّه ( الكتاب السّالم عن التضاد ، والمخرس بفصاحته مصاقع الحطباء شرّفه الله على جميع الكتب بحلاوة تلاوته ، وفضّله على سائر كلامه ببلاغة نظمه وطلاوته ، وجعل أسفله مغدقاً وأعلاه مثمراً ، وأعجز عباده عن الإتيان بمثله ولوكان بعضهم لبعض ظهيراً .

ولم يزد على هـذا النص شيئاً لأن موضوع كتابه القراءات ، وليس الإعجاز وإنما جاء كلامه عليه عَرَضاً بصدد تعظيمه ، ولذلك جاء موجزاً مركزاً خالياً من المناقشة ، وقد عني من الوجوه بما يتعلق بالأسلوب وحلاوة التلاوة ، أكثر من المضمون الذي يُفهم من قوله : ( وجعل أسفله مغدقاً وأعلاه مثمراً ) وهذا القول من الكلام المأثور وليس له .

## ٩ - الشربيني:

تكلّم محمد الشربيني الخطيب، وهو من مشاهير الفقهاء المصريّين (ت ١٥٦٩م= ٩٧٧ هر) على الإعجاز في كتابه ( السّراج المنير في الإعانة على معرفة بعض معاني كلام ربّنا الحكيم الخبير ) فذكر في مقدّمته ( ص ٢ ) أن القرآن كلام معجز في رقائق منظومه ودقائق مفهومه ، وأنّه لا نهاية لأسرار علومه ، فجمع بذلك بين

وجوه الإعجاز بالنّظم (أي البلاغة) ، والمعاني الدّقيقة وبأسرار علومه الّي لا تنتهي ففي كلّ زمن ِ يكتشف منها جديد لم يعرفه السّابقون .

وفي آية سورة البقرة جعل المماثلة للقرآن في البلاغة وحسن النّظم ، وذكر احتمال أن تكون المماثلة مماثلة النبيّ عليه السّلام في الأميّة ، وعدم قراءة الكتب وعدم تعلّم العلوم . وفضَّل المماثلة الأولى على الثانية المحتملة من حيث الصّياغة وعودة ضمير الهاء من مثله ، وجعل الوجه الأوَّل أولى لأنّه المطابق لقوله تعالى في سورة يونس : «فَأَتُوا بِسُورة مِنْ مِثْله » ولسائر آيات التحدّي ، ولأنَّ في سورة يونس : «فَأَتُوا بِسُورة مِنْ مِثْله » ولسائر آيات التحدّي ، ولأنَّ القرآن معجزٌ في نفسه لا بالنسبة إلى النبيِّ لقوله تعالى : «لَتُنِ اجْتَمَعَت الإنْسُ والجن من عدنا يوهم إمكان صدوره ممّن والجن من على صفته ، ولا يتلاءم مع قوله تعالى : «واد عُوا شُهلَدَاء كُمْ مِنْ دُونِ اللهِ » [ البقرة : ٢٣ ] ، فإنّه تعالى أمر بأن يستعينوا بكلّ من ينصرهم ويعينهم سواء أكان مثلهم أم لا .

ثم أضاف الشربيني إلى ذلك رأي البيضاوي (ج ١ ص ٣٥) وهو الإخبار عن الغيب على ما هو به : فإن الخصوم لو عارضوه بشيء لامتنع خفاؤه عادة ، ولا سيما أن الطاعنين فيه أكثر من الذابين عنه في كل عصر . وأضاف أمراً آخر أيضاً وهو أنه عليه الصلاة والسلام لو شك في أمر نفسه لما دعاهم إلى المعارضة بهذا الإصرار ، خوفاً من أن يعارض فعلا فتذهب حجته .

وفي آية سورة يونس (ج٢: ٩) ذكر الآية: « فَقَدَ ْ لَبَثْتُ فَيِكُم ْ عُمُراً مِن ْ قَبَلْهِ . . » [ يونس : ١٦] ثم عليها بقوله : (جاءهم بهذا الكتاب العظيم المشتمل على نفائس علم الأصول ، و دقائق علم الأحكام و لطائف علم الأخلاق وأسرار قصص الأولين ، و عجز عن معارضته العلماء والفصحاء والبلغاء ، ولم يقرأ كتاباً من قبل . . . . فكل ثذي عقل سليم يعرف أن مثل هذا لا يحصل إلا بالوحي والإلحام من الله تعالى ) .

وذكر ( ص ١٨ ) أنَّ القرآن معجزٌ بما فيه من أخبار الأوَّلين وقصص الماضين وبالفصاحة والبلاغة وحسن النَّظم ، وعاد إلى مناقشة المقصود بالمماثلة ليرجِّح مماثلة القرآن على مماثلة النبيّ مرَّةً أُخرى .

وذكر (ص ١٩) مراتب التحدِّي وجعلها متسلسلةً في تواريخ النزول كتسلسلها في المقدار: القرآن كلّه، ثمَّ عشر سورٍ، ثمَّ سورة واحدة، ثمَّ حديث مثله. وقد بيّنا قبل أكثر من مرَّة، أنَّ بعضَ العلماء لا يقرّون هذا القول.

وذكر تسلسلاً آخر ، وهو تحدِّي واحد من الحلق ، ثمَّ تحدَّي الحلق جميعهم واستعانة بعضهم ببعض . . . الخ

ونحن نرى أنَّ التحدِّي كان عاميًا للجميع الحلق في جميع السّور وإن اختلفت الصّيغ بين المفرد والجمع .

وآخر ما تحدَّث عنه في هذه الآية مكابرة الحصوم وإصرارهم على تكذيب النبي مَنْكُنْيُهُ قبل أن يَرَوْا عواقبَ ما فيه من الإخبار بالغيوب ومن الوعيد .

ونقل القول بأن التحدي بمطلق السور متقدم على التحدي بسورة واحدة وأن التحدي بسورة واحدة وقع في البقرة وفي يونس ، وهذه متقدمة على البقرة لأنها مكية وتلك مدنية ، ثم ذكر رأي الرازي في أن سورة هود متقدمة على سورة يونس ، وأن المبرد أنكر هذا ، وجعل سورة يونس أولاً ، وفسر – أي المبرد – المماثلة في سورة يونس بأنها في الخبر عن الغيب والأحكام ، والوعد والوعيد وفسر المماثلة في السور العشر بأنها في البلاغة وحدها من غير وعد ولا وعيد .

ثم عساد إلى القول بأن الإعجاز في النظم والإخبـار بالغيوب مما لا سبيل لهم إليه ولا يقدر عليه إلا الله .

وفي سورة الإسراء ذكر الشربيني من وجوه الإعجاز : البلاغة ، وحسن النّظم وكمال المعنى ( ص ٣٢٠ ) ثمَّ عاد فجمع بين النّظم والتأليف ، والإخبار عن الغيوب

ثُمَّ ذكر القولين في إعجازه : الإعجاز في القرآن نفسه والإعجاز بالصّرفة ورجّح القول الأوَّل .

وأخيراً فستر قوله تعالى : « وَلَقَدَ صَرَّفْنَا فِي هَذَا القُرْآنِ للنَّاسِ مِن كُلِّ مَثَلِ » [ الكهف : ٥٤ ] تفسيرين أحدهما : من كلِّ معنى هو كالمثل في غرابته وحدوثه متوقعاً في الأنفُس ، والآخر : من كل وجه من العبر والأحكام والوعد والوعيد والقصص وغيرها .

نرى لدى الشربيني وجهاً ثابتاً في الإعجاز ، ذكره في المقدّمة وفي تفسير آيات التحدِّي جميعها وهو الوجه البلاغي ، وقد أضاف إليه في تفسير سورة الإسراء وجه الصّرفة ، ولكنّه جعل هذا الوجه دونه . وقد أضاف إلى الوجه البلاغي في المقدّمة تضمّن القرآن أسرار العلوم والمعاني الدقيقة ، التي تتكشّف على مرّ العصور . وأضاف وهو يفسّر سورة البقرة وجه الإخبار بالغيب وقوّة إصرار القرآن على عجز خصوم النبيّ عن المعارضة . وناقش في أثناء كلامه اختلاف الآراء في عودة الضّمير في «مثليه » الواردة في سورة البقرة ، كما استعرض آراء مختلفة في ترتيب سور التحدّي بحسب نزولها ، بعد أن تبنّى التسلسل القائم على التسلسل المتناقص في المقدار .

والذي نأخذه عليه: أنّه جمع بين البلاغة والصّرفة في تفسير سورة الإسراء، ولم ينقيض الصّرفة ويرفضها، بل فضّل عليها البلاغة مجرَّد تفضيل. ونأخذ عليه أيضاً أنّه فضّل ترتيباً لآيات التحدّي لم يذكر مبرّرات تفضيله، وأنّه عرض آراء أخرى في هذا الترتيب ولم يناقش صحّتها وخطأها. وأنّه كان في جميع ما جاء به ناقلاً وليس لمه رأي خاص. والّذي يعجبنا في مجموع كلامه كلّه أنّه أقام الإعجاز على المضمون والشكل معاً ولم يقتصر على أحدهما، على أنّه في هذه الناحية أيضاً متبع وليس بمبتدع.

### القرن الحادي عشر الهجري

لم أرَ في هذا العصر حتى الآن من تكلّم في الإعجاز إلا اثنين وهما السيالكوتي والخفاجي ، على أنهما لم يتكلّما فيه بكتابٍ مستقل من بل في خلال حاشية كلّ منهما على تفسير البيضاوي المسمّى (أسرار التنزيل . . . ) .

### ١ \_ السيلكوتي :

هو عبد الحكيم بن شمس الدين محمد الهندي السيالكوتي البنجابي الفقيه الحنفي (ت ١٠٦٧ه) . رأيت مجلداً واحداً من حاشيته على البيضاوي في المكتبة الظاهرية بدمشق ويتضمن تفسير سورة الفاتحة وأكثر سورة البقرة . وبديهي أنه المجلد الأول من هذه الحاشية . وقد أليّفه لأبي المظفر شهاب الدين محمد شاه جهان بادشاه من ملوك المغول في الهند (١٠٣٧ – ١٠٦٨ه) .

ويُفهم من المقدّمة ص ٦ أنَّ إعجاز القرآن بفصاحته وحسن نظمه وبلاغته و ويُفهم من المقدّمة ص ٦ أنَّ إعجاز القرآن بفصاحته وحسن نظمه وتوفّر وأنَّ الذين تحدّاهم القرآن ، لمّا عجزوا مع كمالهم في تلك الصّناعة وتهالكهم وتوفّر دواعيهم ، كان غيرهم أولى بالعجز . ولهذا كانت معجزة كلّ نبيّ من جنس دواعيهم ، كان غيرهم أولى بالعجز . ولهذا كانت معجزة كلّ نبيّ من جنس ما غلب على أهل زمانه وتهالكوا فيه وتفاخروا به .

وقد اعترف المُتَحَدَّوْن العاجزون بأنّه ليس من جنس خُطَبِ الحُطَبَاءِ وشعرِ الشُّعَراء ، وأنَّ له حلاوة وعليه طلاوة ، وأنَّ أسافله مغدقة وأعاليه مثمرة \_ كما نُقيلَ عن الوليد بن المغيرة – وعجبوا من فصاحته وحسن نظمه وبلاغته .

وليست غاية الإفحام حسبانهم أنفسهم مغلوبين على عقولهم ، بل حسبانهم أنه سيحر تعجباً من بلاغته ، أو كونهم منزالي القدرة – إن قلنا : إن الإعجاز بالصرفة وإزالة القدرة – على أنه لم ينقل عنهم كونهم معترفين بمغلوبية العقل . وإن في هذا تعريضاً دقيقاً لمن جعل الإعجاز بالصرفة .

ويتضح من هذا الكلام أن السيلكوتي يضعنف القول في الصرفة ويضعه على وجه الاحتمال الضعيف ، ثم يزيد في تضعيفه حين يذكر أن العرب المعاصرين للنبي لم يكونوا مغلوبين على عقولهم ، أي مصروفين عن معارضة القرآن.

وفي تفسير آية سورة البقرة ( ص ١١٢ ) يؤيد البيضاوي في وصف القرآن بأنه الكتاب الكامل الذي يستأهل أن يكون كتاباً بالإضافة إلى الكتب السماوية المقابلة له ، وبأن كاله بالإضافة إليها إنما هو باعتبار كونه معجزاً دونها ، إذ الكل مشترك في كونه وحياً من السماء . والبرهان الساطع ما ثبت به إعجازه من كونه في المرتبة الأعلى من البلاغة ، كما هو المختار .

وفي (ص ٢٣٢) ذكر أن آية سورة البقرة وإن سيقت لبيان إعجاز القرآن، إلا أن الغرض منه إثبات النبوة ، وأشار إلى أن الإعجاز بالفصاحة التي بلغ منها المرتبة الأعلى ، رد العلى من قال : إنه بالصرفة، ونلاحظ أن موقفه من نفي الصرفة هنا أقوى منه في المقدمة . وقرر ثبوت إعجاز القرآن بعدم إتيانهم بالمعارض مع توفر دواعيهم على الإتيان .

موذكر في ( ص ٢٣٣ ) أنَّ أقل سورة متحدَّى بها تتألّف من ثلاث آيات ودعاه هذا إلى أن يذكر وجوهاً ستَّة لتقطيع القرآن سوراً ( ص ٢٣٤ ) ثلاثة بالقياس إلى القرآن نفسه وهي :

الوجه الأوّل: باعتبار مجموع معاني سورة ، بالقياس إلى مجموع معاني سورة أُخرى ، وهي أنها لمّا كانت معانيها متخالفة ، حَسُنَ إفراد كُلِّ نوع في سورة وإذا ترجمنا هذا الكلام إلى لغتنا المعاصرة ، كان اختلاف الموضوع بين السّورتين هو الدّاعي إلى أن تستقل كلّ منهما عن الأخرى .

الوجه الثاني : باعتبار ملاحظة معاني سورة بعضها مع بعض ، وهو جمع المعاني المتلائمة في سلك واحد .

الوجه الثالث: باعتبار نظمها وهو تناسب الآيات وتجاريها ، ويُقصد به في لغتنا : انسجام الأسلوب وتوافق الفواصل ، وتلاؤم الأسلوب مع المعاني . . . الخ . والوجوه الثلاثة الأخرى بالقياس إلى القارىء وهي : ١ ً ـ تنشيطه. ٢ ً ـ تسهيل الحفظ عليه . ٣ ً ـ الترغيب فيه إوهذا كلام البيضاوي وقد وافقه السيلكوتي فيه . وأكد السيلكوتي في (ص ٢٣٥) أن اعجاز القرآن بالبلاغة .

وقد ناقش في ( ص ٢٣٧ ) ضمير الهاء في مثله وذكر الاحتمالات الثلاثة التي قالها العلماء : أن تكون الهاء عائدة إلى القرآن ، أو إلى النبيّ ، أو إلى السّورة الموصوفة.

ومن الأفكار التي عرضها في هذا الشأن وهو فيها متبَّع وليس بمبتدع: قول الزّمخشري بأنَّ مثل النبيّ في الأميّة موجود بخلاف مثل القرآن في البلاغة. وجاء بكلام مضطرب فيما يتعلّق بعودة الضّمير إلى السّورة وإلى القرآن، ولكنّه جاء في (ص ٢٣٧) بكلام واضح بينّن فيه ما يعتقده، وهو أنَّ تحدّي الجميع أُميّين وقارئين بالإتيان بمثل القرآن، أبلغ في التحدّي من أن يُقال لهم: ليأت بمثل هذا القرآن شخص واحد منهم مماثل لننيّ في الأميّة.

وقد أورد قول البيضاوي بأنَّ القرآن معجزٌ في نفسه ، وأوضحه بأنّه معجزٌ لكماله في الفصاحة وبأنّه لو ردَّ الضّمير إلى الرّسول ، لأفاد أنَّ إعجازه إنما يكون باعتبار حاله من كونه أُمِّيّاً.

ويتبيّن ممّا عرضناه ، أنَّ السيلكوتي يوافق البيضاوي في قوله بأنَّ إعجاز القرآن بالبلاغة ، ويضعّف الصّرفة حيناً وينفيها حيناً آخر . ويورد في حاشيته مناقشات ووجوهاً كثيرة ناقشها العلماء من قبل ، مثل تعليل كون القرآن سوراً مستقلّة ولكنّه لا يجعل ذلك وجهاً من وجوه الإعجاز .

وممّا يعيبُ حاشيته عدا عن انعدام الاجتهاد فيما يعرضه من آراء ، أنّه يغرقها بكلامه في النحو والبلاغة حتى ليصعب أحياناً متابعته إلا بجهد شديد .

### ٢ ً ــ الشهاب الخفاجي:

شهاب الدين الخفاجي ( ٩٧٧ – ١٠٦٩ ه ) : أحمد بن محمد بن عمر الخفاجي المصري القاضي الأديب المؤلّف . من مؤلّفاته ( ريحانة الألبّاء – ط ) و ( شفاء الغليل فيما في كلام العرب من الدّخيل – ط ) و ( عناية القاضي وكفاية الراضي – ط ) و هو حاشية على تفسير البيضاوي المسمّى ( أنوار التنزيل . . . ) طبعت معه في بولاق سنة ١٢٨٣ ه في ثمانية مجلّدات . ولم يتكلّم في مقدّمة حاشيته على الإعجاز وإنما جاء ذلك في أثناء تعليقاته على تفسير البيضاوي الذي تحدّثنا عنه قبل .

سريرى الشهاب الخفاجي (ج ٢ ص ٣) أنَّ إعجاز القرآن بفصاحته هو المذهب الحق في الإعجاز . ويتَصْتَضِي أنّه ليس من كلام البشر لأنهم عاجزون عن الإتيان بمثله ، وقد رد احتمال أن يكون النبيُّ أفصح النّاس فقطعهم دونه بالفصاحة بأنَّ خصوم النبيّ لم يسلّموا له بهذا ولم يقله أحد منهم وهم يناوئونه ، ونفى احتمال أن يكون القائل ملككاً ، لأنهم لو قالوا : إنَّ الملكُ نزل عليه ، كان ذلك اعترافاً منهم بنبوّته . وأكّد في (ص ٣٥ ج ٢) رأيه في أنَّ الإعجاز بالفصاحة حين فسّر ( المثل ) بأنّه المماثل في البلاغة والأسلوب المعجز وحسن النّظم وغرابة البيان . ورد وص ٣٠ ج ٢) رأيه بأن يكون التحدي من مثل النبي في الأميّة ، واقتصر على أنّه بمثل القرآن في البلاغة ، وأيّد رأيه بأنيّه لا معنى حينئذ للاستعانة بطائفة فيما هو فعل واحد ، وأنيّه لو استُعين بالشهداء في ذلك ، لم يكن المأتيّ به ما كان مُطلوباً منهم . \*\*

) n

ويذكر في (ص ٢١ ج ٥) وجه الإعجاز في البلاغة وحسن النّظم ، ولكنّه يضيف إليه الانتظام وارتباط بعضه ببعض – وفي رأيي أنهما لا ينفصلان عن البلاغة – كما يضيف قوة المعنى وجزالته وما فيه من الحكم هذ

ويتعرّض في ( ص ٢١ ج ٥ ) إلى كلمة تأويل فيذكر أنها فُسِّرت بمعنيين : التأويل بمعنى التفسير ، والتّأويل بمعنى وقوع مدلوك وهو عاقبته وما يؤول إليـه

وهو حقيقة معناه اللغوي عند بعضهم . ثم ّ قال : (وإعجاز المعنى إخباره عن المغيّبات فإن ّ البشر لا يقدر عليه . وهذا بيان ، لأن ّ إعجازه لهم بكلا الأمرين ) أي إعجاز البلاغة وإعجاز المعنى الذي نص منه على الإخبار عن الغيب .

وعاد في ( ص ٧٩ ج ٥ ) ليوافق البيضاوي على أنَّ الإعجاز بالبيان وحسن النظم ، ثمَّ عاد في ( ص ٨٠ ج ٥ ) إلى رأيه في أنَّ الإعجاز بالفصاحة ، نقلاً عن الإمام – ولعلّه يريد به البيضاوي – فقال : ( استدلّ بهذه الآية على أنَّ إعجاز القرآن بفصاحته لا باشتماله على المغيّبات وكثرة العلوم ، إذْ لو كان كذلك لما كان لقوله « مفتريات » معنى ، أمّا إذا كان بالفصاحة فالفصيح يكون صدقاً وكذباً ) ثمَّ قال بأنَّ وجه الإعجاز الفصاحة ولا يمنع احتمال كونه الأسلوب الغريب وعدم اشتماله على التناقض – وواضح أنهما داخلان في الفصاحة – ثمَّ قال ( ج ٥ ص ٨١ ) : (ومن ضمّ إليه المغيّبات لأنها لا يعلمها سواه فلبيان الواقع ، لا لأنَّ به التحدّي ؛ لكنّه لا ينافيه ) . ويلاحظ في هذه الجملة الأخيرة أنّه يتردّد بين القول بوجه الإعجاز في المغيّبات وبين نفيه .

وينفي الشهاب الحفاجي وجه الصرفة ( ص ٧ ج ١ ) ويقول معلّقاً على كلام البيضاوي : ( فالمراد : أسكتهم للعجز لا للصرفة ) .

وقد تعرّض لمسألة ترتيب آيات التحدّي ، فرأى أنّه كان بالقرآن كلّه ، ثمّ بعشر سور ، ثمّ بسورة ما (ج ٢ ص ٣٦) ، ثمّ ذكر في (ج ٥ ص ٨٠) قول المبرّد بأنّ ما وقع أوّلاً هو التحدّي بسورة مثله في البلاغة والاشتمال على ما اشتمل عليمه من الإخبار بالمغيّبات والأحكام وأخواتها ، فلمّا عجزوا أمرهم بأن يأتوا بعشر سورٍ مثله في النّظم من غير حجرْ في المعنى ، وإن لم تشتمل على ما اشتمل عليه ورجّح قول المبرد .

ُوعلَّق ( ج ٥ ص ٢١ ) على وجه الافتراء في قوله : « بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلَيهِ

مُفْتَرَيَات » [ هود : ١٣ ] بأنَّ المراد أنَّه إذا كان افتراءً فليفتروا مثله ، وليس المراد الاحتراز عن الإتيان به من جهة الوحي فإنّه لا يُتحدَّى به وليس في الوسع .

رواهم الخفاجي (ج٦، ص٥٥) في تفسير آية الإسراء ببيان أن القرآن معجز للملائكة أيضاً مستدلاً على ذلك بالآية : «وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْد غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فيه اخْتِلافاً كَثِيراً» [النساء: ٨٢] وبيس أنهم لم يذكروا في آيات التحدي، لأن التحدي ليس معهم ، والتصدي لمعارضته لا يليق بشأنهم لأنهم معصومون لا يفعلون الا ما يؤمرون ، فلا يناسب أن ينسب ذلك إليهم ، وأوضح أن هذا ليس معناه أن الملائكة عليهم الصلاة والسلام يقدرون على ذلك ، بل مبناه على الفرض والتقدير لأنه مبعوث للثقلين فيكون التحدي معهم ، ثم اكتد أن الأولى الاقتصار على أن التحدي كان معهم لأنه قيل بعموم رسالته ويوني للملك أيضاً ، فيكفي في كونه معجزاً عجز مَن تحد اه به وهو مراده .

خلاصة رأي الخفاجي في الإعجاز أنّه في الفصاحة والبلاغة وما يتنصل بهما من حسن النقط ، والتناسق وعدم التناقض وإحكام البناء ، وأنّه ينفي الصّرفة ويتردّ في المغيّبات ، لا يراها منافية للإعجاز ولكنّه ، مرَّة لا يسلّم بأنها وجه من وجوه الإعجاز ، وإن كان يؤمن بصحتها ، ومرَّة يرى أنها وجه إلى جانب البلاغة . وكذلك نفى أن يكون احتواء القرآن على العلوم وجها من وجوه الإعجاز ، وقد اختلف رأيه في ترتيب آيات التحدّي ، مرّة جعلها في تسلسل متناقص من القرآن كلّه ، إلى أقصر سورة منه ، ومرّة رجّح رأي المبرّد بأن التحدي كان بسورة ثم بعشر سور ، ويستقر رأيه على أن القرآن معجز للإنس والجن والملائكة ، لأن النبي أرسل إلى الحلق كافة ولدلالة الآية «ولَوْ كان َمن عيند غينر الله . . . » .

والذي أراه أنَّ الموهبة الأدبيّة في الخفاجي جعلته يفضل وجه البلاغة في إعجاز القرآن على سائر الوجوه ، ولكنّه لم يثبت على رأي ٍ واحد ٍ في أكثر من قضيّة .

#### تلخيص القرن الحادي عشر ونقده:

زرى أنَّ الحفاجي كان أخصب مجالاً من السيلكوتي ، فقد اتَّفقا في أنَّ البلاغة هي وجه الإعجاز القوي ، واتّفقا في نفي الصّرفة ، ولكنَّ الحفاجي كان جازماً في نفيه على حين كان السيلكوتي حيناً يضعفه وحيناً ينفيه . وزاد الحفاجيّ فتكلّم على المغيّبات وعلى تضمّن القرآن العلوم ، فتردَّد في الأولى بين أن يعدّها وجهاً من وجوه الإعجاز وأن لا يعدّها ، مع إيمانه بصحّتها ، ونفى الثّانية ، وتردّد في ترتيب السّور . ثمّ إن الحفاجي كان أكثر صراحة وقوّة في بيان وجه آخر من وجوه الإعجاز ، وهو حسن النّظم والتّناسق ، وعدم التناقض وإحكام البناء .

وكلاهما لم يأت بشيء جديد وإنما كرّر ما قيل قبله ، كما أنَّ كلاً منهما لم يؤلّف كتاباً خاصّاً بالإعجاز أو تفسيراً خاصّاً به ، بل كان من كتّاب الحواشي .

#### القرن الثاني عشر الهجري

رأيت ثلاثة في هذا العصر يتحد ثون عن الإعجساز ، هم : أحمد الكواكبي وشمس الدين محمد الضرير المالكي الاسكندري ، وسليمان العجيلي المعروف بالحمل . ولم أجد آراءهم في كتب مطبوعة ، بل في كتب مخطوطة في المكتبة الظاهرية بدمشق . وعللت ذلك بأحد أمرين : إما أن هذا العصر لم ينل الاهتمام الكافي بعد لدى الباحثين ومؤسسات الطباعة لإهمالهم إياه عزوفاً عنه قبل معرفة ما فيه أو شعوراً منهم بأنه فقير "بالثمرات العلمية والأدبية ، بالقياس إلى ما قبله وبعده من عصور . وقد حملني قصور مطالعاتي وعدم تتبعي المخطوطات في غير المكتبة الظاهرية على ألا أجزم في الحكم بذلك نفياً أو إثباتاً أو تفضيلاً . وأرجو أن أكون أكثر تشبئاً وأعمق بحثاً إن طال بي العمر .

# ك أحمد الكواكبي :

هو أحمد بن محمد بن حسن بن أحمد الكواكبي ، مفتي الحنفية بحلب . تُوفِّي بالآستانة سنة ١١٧٤ ه . يحتمل أن يكون له كتاب التفسير المعروف باسم ( التحرير ) \_ ما ذُكر في التعريف بهذا الكتاب في فهرس المخطوطات بالمكتبة الظاّهرية – ويوجد فيها جزء منه يبدأ بتفسير أوَّل سورة المائدة ، وينتهي بتفسير آخر سورة الروم . أوَّله : هذا ما يتعلق بتفسير أوَّل سورة المائدة من التحرير . قال قدَّس الله سره : وقوله تعالى : « يَا أَيُهَا النَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالعُقُودِ » [ المائدة : ١ ] .

وقد رأيتُ المؤلّف لا يفسّر القرآن آية آية ، وإنما يختار بعض آياتٍ يعلّق عليها ولم أجده علّق على آيات التحدّي .

فالّذي رأيته في كتابه ممّا يتعلّق بالإعجاز النّص ّالتّالي : وهو في تفسير الآية « قَالَ رَبِّي يَعْلُمُ الْقَوْلَ فِي السَّماءِ وَالأَرْضِ وَهُوَ السَّميعُ الْعَلَيمُ »

[الأنبياء: ٤]. وقد وردت بعد قوله تعالى: « لاهييّة ً قُلُوبُهُمْ وَأَسَرُوا النَّجُوبَ اللَّهِ مِنْ اللَّهُمُ النَّجُوبَ اللَّهِ مَنْ اللَّهُمُ النَّجُوبَ اللَّهِ مَنْ اللَّهُمُ النَّبُمُ النَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(قال العلامة صاحب الكشّاف عند قوله تعالى : « قُلُ (١) رَبِّي يَعُلْمُ الْقُولُ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلَيمُ » [ الأنبياء : ٤ ]، فإن قلت : هلا قيل : يعلم السرّ ، لقوله : فأسرّوا النّجوى؟قلتُ : القول عام يشمل السرّ والجهر ، فكان في العلم به العلم بالسرّ ، كما أنَّ قوله : يعلم السرّ آكد من أن يقول : يعلم سرّهم ، ثمّ يقول : يعلم السرّ ، كما أنَّ قوله : يعلم السرّ آكد من أن يقول : يعلم سرّهم ، ثمّ بيّن ذلك بأنّه السميع العليم لذاته فكيف تخفي عليه خافية ، فإن قلت : ليس بواجب أن يجيء بالآكد في كلّ موضع ولكن يجيء بالتّوكيد تارة وبالآكد أخرى ، كما يجيء بالحسن في موضع وبالأحسن في غيره ليفتنَّ الكلام افتناناً ، ويجمع الغاية وما دونها ، على أنَّ أسلوب تلك الآية خلاف أسلوب هذه ، من قبل أنّه قدَّم ههنا أسرّوا النّجوى فكأنّه أراد أن يقول : إنَّ رَبِّي يعلم ما أسرّوه ، فوضع القول موضع ذلك للمبالغة ، وثمَّ قصد وصف ذاته بأن أنز له الذي يعلم السّرّ في السّموات والأرض ، فهو كقوله : عالم الغيب لا يعزب عنه مثقال ذرَّة . ) . هذا كلامه .

( فقال صاحب الفرائد : ( ما ذكر يوجب أن يكون البعض في الدّرجة العليا من البلاغة والفصاحة ، والبعض نازلاً منها ومنحطاً في الدّرجة ، وهذا لا يجوز والافتنان إنما يحسن إذا كان غير مُفْض إلى نزول البعض ، لأنّه ينبي عن نقصان البعض ، بل الافتنان المستحسن أن يكون الكلّ في الدّرجة العليا ويبدل بعض اللفظ بالبعض ، باعتبار اقتضاء الموارد والمواضع ، لا بالنزول من الأعلى إلى الأسفل لأنّه يكون اختلافاً وتفاوتاً في البلاغة والفصاحة ) . هذا كلامه .

فِقال العلامة الطيبي نوَّر الله مرقده : ﴿ وَالْجُوابِ عَنْ قُولُه : بِلِ الْافتنانُ كَذَا

<sup>(</sup>١) قرأ حفص وحمزة والكسائي (قال ) وقرأ الباقون : (قل ) .

أن يقال: (إن أردت به أن التراكيب بأسرها ينبغي أن تكون مفرغة في قالب المبالغة بالدرجة العليا فغير مسلم ، فكم من تركيب في كتاب الله تجده ابتدائياً ليس فيه رائحة المبالغة وتركيب ترى فيه من المبالغة بلوغ الدرجة القصوى ، وإن أردت التركيب في استعماله في مقامه ، ينبغي أن يكون في الدرجات العليا ، فهذا لا ننكره لأن مقامات المقاولة ومقتضيات الأحوال تتغير ، وبحسبها يتغير الكلام : فمن مقام يقتضي الخُلُو عن التأكيد ، فإثباته خروج عن مقتضى البلاغة ، ومن مقام يقتضي توكيداً فلا يؤتى بالآكد لأن البلاغة هي إصابة المحز وتطبيق المفصل ، ومراعاة وجه النظم ) . هذا كلامه .

أقول – أي المؤلّف الكواكبي – : قوله – أي الطيبي – ( فهذا لا ينكره ) ينكر ، إذ مذهب المعتزلة ، كما عرفت في محلّه ، أنَّ القرآن لا يلزم أن يكون كلّه في الغاية والدرجة العليا من البلاغة التي هي حدّ الإعجاز ، على أنّه لم يُعط بالحواب عن المجيء بالحسن في موضع وبالأحسن في آخر ، وإنما الجواب – والله أعلم – أنَّ قولله : (وهذا لا يجوز) في حَيِّز المنع ، فتأمّل .

وقال صاحب التقريب : ( ذلك الفاضل العجيب عند قوله : ( فوضع القول موضع ذلك للمبالغة ) فيه نظر لأن تلخيص كلامه يؤول إلى أن اللام في القول للعهد ، وقد تقد م ههنا معهودون ، ثم اذ لو أراد الجنس لم يؤثر تقد م شيء عليه لكنه لا يفوت كونه أوكد ، إذ القول المعهود والسر واحد . ) هذا كلامه .

أقول \_ أي المؤلّف \_ : (الظّاهر أنّه حمل اللام على الجنس أو الاستغراق ، ألا ترى إلى قوله : القول عام فإنما كان أوكد وأبلغ ، لأنّه جاء على أُسلوب عام سيق لقصد الحاص ، فيدخل الحاص دخولا أوّليّا فيكون سرّهم داخلا فيه بطريقة البرهان) والله أعلم .

إِنَّ الذي يعنينا من النَّصَّ هنا هو ما يتصل بالإعجاز . واللَّذي رأيناه أنَّ المؤلَّف لا يتكلَّم عليه كلاماً شاملاً فيعتبر أنَّه مؤلَّف فيه ، ثمَّ إنَّه لا يتحدَّث فيه خلال

حديثه عن آيات التحدّي ليكون تناوله الموضوع تناولاً مباشراً ، وإنما هو يتناول ناحيتين جزئيتيْن فيه تتعلّقان بوجه الإعجاز البلاغي وحده .

إحداهما: القول بأنَّ المعتزلة لم يرَوْا أنَّ القرآن كلّه معجز ببلاغته، ورأوا أنَّ بعضه أبلغ من بعض .

والثانية: هي أن البلاغة هي ملاءمة مقتضى الحال ، وليست استعمال الآكد أو الأبلغ أو الأجمل من الكلام والعبارات دائماً وأنه إنما يحكم على الكلام في مواضعه وأن المهم أن يكون استعمال اللفظ أو التركيب في مقامه قمد بلغ الدرجة العليا بحيث يصيب المحز ولا يمكن أن يساويه أو يفضله تركيب آخر في مكانه.

والذي يعنينا في هذا المقام هو كلام المؤلّف نفسه الذي هو من رجال القرن الثاني عشر الهجري دون غيره ، اللّهم "إذا صحّ أن الكتاب له .

وهو يقول في المسألة الأولى: إنَّ المعتزلة لا يُلزِمُون أنفسهم القول بأنَّ القرآن كلّه في الغاية والدرجة العليا من البلاغة التي هي حدّ الإعجاز. وأنا أرى أنَّ هذا التعميم على المعتزلة كلّهم ليس صحيحاً ، وحجتي في ذلك أنَّ النّظام كان يرى أنَّ الإعجاز بالصّرفة ، وذلك لأنّه كان يقول بهذا الرأي الذي يأخذه المؤلّف على المعتزلة ، على حين أنَّ الجاحظ قد انتهى ، وهو تلميذ النظام ، إلى أن يرى أنَّ القرآن جميعه ، جملة وتفصيلاً ، كان معجزاً ، ويُسمَقّه رأي أستاذه .

ويُبدي المؤلّف رأيه في المسألة الثانية حين يؤيّد ضمناً رأي صاحب الفرائد في أنَّ القرآن لا يوجد بين أجزائه تفاوتٌ بلاغي بحيث يعلو بعضُه وينحطُّ بعضُه في الدّرجة ، ولكن البلاغة تقتضي مراعاة الموارد والمواضع .

ثم يُبدي رأيه فيها مرَّة أخرى حين يرى أن صاحب الكشّاف حمل اللام على الجنس أو الاستغراق ، لا العهد ، وذلك حين جعل القول ، وهو عام ، يتضمّن السرّ ، وهو خاص ، ليكون الكلام أوكد .

وكأنّه بهذا الرأي يستثني الزمخشري ، وهو معتزلي ، من حكمه العام السّابق على المعتزلة ؟

وننتهي من هذا كلّه إلى نتيجتين :

الأولى: أنَّ المؤلّف يُطلق على المعتزلة حكماً عاماً ، هو أنهم مخطئون في رأيهم بأنَّ القرآن تتفاوت آياته بلاغة ً وأنّه ليس كلّه معجزاً إعجازاً بلاغيّاً . وهو مخطئ في التّعميم ولكنّه منصيب في رأيه ، بأنَّ القرآن كلّه معجز بمعنى أنَّ كلّ عبارة منه في موضوعها وموضعها في الحدّ الأعلى من البلاغة .

والثانية : هي أنَّ الكلام لا يحكم على بلاغته مجرّداً من مواضعه ومناسباته (موارده) ، فالكلام يكون في منتهى البلاغة إذا لم يستطع أن يوضع في موضعه كلام خيرٌ منه ، أو يساويه في قوَّة الأداء وجماله .

وهو في هذا الرّأي يوافق أكثر القدماء ، كما يوافق المحدثين .

ولا شك في أن الكلام في التشريع لا يلائمه الحيال الجامح والعاطفة الحاد ةوالعبارة القصيرة السريعة ، وإنما يلائمه عمق التفكير وهدوء التأمل والعبارة الطويلة ، التي تستوفي المعنى المراد وتناقشه ، وتكون واضحة لا تحتمل وجهين . ونقول هذا على سبيل المثال لا على سبيل الاستيفاء .

ونتساءل أخيراً: لِم م م يتحد ث المؤلّف عن الإعجاز ووجوهه ورأيه فيه فيستعرض آيات التحد ي خلال كلامه على سورها ؟ أَتُراه فعل ذلك لأنّه اعتبر قضية الإعجاز قضية مسلّمة في عصره وفي بيئته ؟ . قد يكون . . أم لأنّه ، في تفسيره ، يُثير قضايا حول آيات ويعرض آراء بعض المؤلّفين قبله فيها ، ويدفع برأيه بعد عرض آرائهم ، لأنّه كان يُسأَل عن هذه القضايا خلال دروسه في التفسير فيجيب عليها ؟ . قد يكون ، والله أعلم .

# ٢ - شمس الدين محمد الضرير المالكي الإسكندري:

هو شمس الدّين أبو عبد الله محمّد بن سلامة بن إبراهيم بن خليل بن محمّد الضرير المالكي الإسكندري. توفي سنة ١١٤٩ ه.

له كتاب باسم ( تحفة الفقير في بعض ما جاء في التّفسير ) وهو كتاب منظوم ٌ في التّفسير على بحر الرجز من أوّله إلى آخره ، ويقع في عشرة مجلّدات .

يبدأ الجزء الأول منه بالبسملة والفاتحة ، وينتهي بتفسير قوله تعالى : « وَاللهُ فَوُ النَّفَضُلِ النَّعَظِيمِ » [ البقرة : ١٠٥ ] . وهكذا إلى آخر القرآن في آخر جزء . وهذا الكتاب مخطوط اطلّعت على نسخة منه في المكتبة الظاهرية ، كُتببَت ونفقلت من مبيضة المؤلّف (سنة ١١٣٥ هـ) كما ذكر في آخر الجزء الرابع ، وتتسلسل أرقام مجلّداتها من ( ٨٩٠٥ إلى ٨٩١٣) وهذه هي مجلّدات تسع اطلّعت عليها من أصل العشر .

ونرى من حيث الشكل أن المؤلف مشكور للجهد العظيم الذي بذله في نظم هذه الأرجوزة وذلك يدل على عمق إيمانه وشد المجلده ، ولكننا نلاحظ في الوقت نفسه أن عجال الشعر والرجز لا يصلح لعرض الأفكار ومناقشتها كما يصلح النثر ، ولا سيتما إذا كان الموضوع خطيراً كموضوع تفسير القرآن ، فإن الناظم قد يتعثر بالوزن والقافية ، ويعجز عن أداء الفكرة بشكل دقيق واضح قوي جميل .

ونلاحظ أن وجز الكتاب ليس رجزاً قويةً دائماً ، فكثيراً ما يحدث جور على الوزن أو تأتي القافية قلقة ، أو يحور في شكل اللفظ ليلائم الوزن ، وأن في الكتاب خطأ كثيراً وما ندري إذا كان هذا كله يرجع إلى المؤلّف نفسه ، أو إلى النّاسخ الذي أخذ عن نسخته المبيّضة مباشرة .

ونلاحظ من حيث المضمون أنَّ المؤلّف يعرض الآراء المتعدّدة التي قالها الأقدمون قبله ، ويقابل بينها ويختار منها رأياً ، وأنّه لا رأي جديد عنده ، وإنما هو يجمع آراء سابقيه ، ولكنّنا نلاحظ شيئاً عنده هو جمعه بين الإعجاز البلاغي

والإعجاز بالصّرفة ، وقد مضت قرون عديدة استقبح فيها الجمع بينهما لتناقضهما إلا من آحاد قليلة من المفسّرين . وكان مبدأ الصّرفة غير مقبول غالباً . على أنَّ المُفَسِّرَ يُبُيِّنُ أَنَّ وجه الصّرفة في الإعجاز ليس في مستوى غيره من الوجوه.. بل إنّه ضعيف وأنَّ المشهور غيره ، أي : إنَّ الرأي الغالب لدى المفسّرين هو الإعجاز البلاغي .

ونلاحظ أنَّه كثير الاستشهاد بالشعر القديم على ألفاظ القرآن وتعابيره ، كما أنَّه استشهد مرّات عديدة بأبياتِ لشاعرِ يسمّيه الشاعر العراقي ، وهي على بجر الرّجزِ يأتي كلّ مرَّة بعدد منها وهي :

آية حق أعجزت بـُرهانـــا وجعل اللهُ لـّــهُ القرانـــا أقــام فيهم فوق عشرِ يـَطلب إتيانهم بمثله فعُلُبُ وا ثُمَّ بِعشر سُورٍ فسورة فلم يُطيقُوها وَلُو قصيرة وهُم لَعَمري الفُصحاء اللسُن فَانقَلبوا وَهُمُ حَيَارِي لُكُنَ وأسمعوا التَّوبيخ والتّقريعـا لذي الملا مُفْتَرِقاً متجمعُوعا مُعارضاً بل الإله ُ صَرَفَه فَلَمَ ْ يَفُهُ منهم فصيحٌ بشَفَه

ولن نستعرض كل ما جاء به في الإعجاز رجزاً ، وإنما سننثره ، ولكنتنا نقد م للقارىء بعض أبياتٍ من رجزه في هذا الموضوع مثالاً على سائرها وإليكه :

فَسَجَعَلَ الله العَلَى القُران لَــه وقال « فأ ْتُوا » أَمرَ تعجيـز لهـم بسـورة مـن مثلـه أَفْحَـمَـهُم « مين° مثليه » يرجــع للقــرا ن ِ فعجزوا قال « فـَاإِن ْ كَمْ ْ تَـَفُّـعُـكُـوا » وقسد تحسدتى لهسم بسسوره وأقصىرُ السّورةِ في القُـــران فَعَجزوا وقد رضوا بالذلِّ

أعظم حجّة على الرّساله أو للنَّبي أحمد ذي البَيَانِ وزاد في تعجيزهم: «لَن ْتَفْعَلُوا» واحمدة منه ولو قصيره قُـُلْ سُورةُ الكَـوْثَـرِ عَـن بيانِ وضرب الاعناق وستبى الأهثل ونكتفي بهذه الأبيات من أُرجوزته ، ثم نقد ما قاله في مقد منه عن الإعجاز ثم أَي تفسيره لآيات التحدي في سورة البقرة ، وسورة يونس وسورة هود وسورة الإسراء على التوالي ، ناثرين رجزه .

قال في المقدّمة: في القرآن فاضل وأفضل ، وما يبين معناه للجميع وما يؤوّل وقد تحدّى المشركين بأن يأتوا بمثل القرآن فعجزوا ، ثمّ بعشر سور ، ثمّ بسورة ولو قصيرة فلم يستطيعوا ذلك ، على اشتهارهم بالفصاحة واللّسن ، فانقلبوا حيارى مصابين باللّكنة برغم أنّه قال لهم : هذه حروفكم وهذا كلامكم فليم عَجزتم ؟ فكان عجزُهم دليل إعجاز القرآن . (ج ١ ورقة ٥٠ و + ق ) .

ونلاحظ في هذه المقدّمة قوله ، بأن في القرآن فاضلا وأفضل ، وأن هذا القول لم يوافق عليه كل العلماء ، وأن قوله بأن في القرآن بيتنا وما يؤول قد ورد في القرآن نفسه : « فَأَمَّا اللَّذِينَ في قُلُوبِهِم ْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ أَبِيتِغَاء النُفِتْنَة وَابْتِغَاء تَأُويلِه . . . » [آل عمران : ٧] ، وأن الترتيب الذي أورده للسور ليس متفقاً عليه ، وأنه جعل المشركين ينقلبون حيارى لكناً . وهذا يُشْتَم منه رائحة القول بالصرفة ، وقد بيَّنًا قبل رفض أكثر العلماء له .

# ---ويقول وهو يفسّر سورة البقرة :

جعل اللهُ القرآن أعظم َ حجّة على صحّة رسالة النبيّ ، وتحدّاهم آمراً أن يأتوا بسورة من مثل القرآن معاجزاً لهم فأفحمهم ، وفسّر المماثلة بأنها مماثلة للقرآن أو مماثلة للنبيُّ فعجزوا ، وزاد في تعجيزهم حين قال : «وَلَـنَ ْ تَـفُـعـَـلُـوا » .

وقال: إنَّ التحدَّي في آية سورة البقرة كان بسورة ولو قصيرة، وإنَّ أقصر سورة في القرآن هي سورة الكوثر، فعجزوا ورضوا بالذَّلَّ وضرب أعناقهم في الحرب وسبي الأهل. وذكر أبيات الشاعر العراقي بهذه المناسبة. وقال: إنَّ هذا الشاعر ذكر القول بالصرفة وهو رأي ضعيف لا حول فيه ولا قوَّة ، وأنهم

لو عجزوا في حال استطاعتهم لكان ذلك من أوفى المعجزات ، ولكن المشهور أن ذلك لم يكن في طاقتهم وطاقة غيرهم من عباد الله ، لأن القرآن قد خرق البلاغة والأساليب التي جاءت في اللغة ، وأعجز كذلك في الإخبار بالغيب وفي الإخبار عن القرون الماضية – أي أخبار الأنبياء وشرائعهم ، اللاغية بنزول القرآن – وذلك برغم أميّة النبي الذي لم يخط خطاً ولم يدارس علماً ، على أنه قد أفاض بالقرآن من العلوم ما ملأ الأرض مع إعجازه جميع الحلق ، وأن هذا ليس مندرجاً في قدرة الإنس ولا الجن .

ثُمَّ إِنَّ تحدَّي النبيِّ المشركين بالقرآن أمر معلوم ثابت ، وكذلك عجزهم فأصبحت معجزة النبيِّ بالقرآن ظاهرة للخلق في كلّ مكان .

ثم يعرض فكرة أن هذه المعجزة كلما مر عليها الزمن زاد تأييدها وأكدها العالمون المستيقنون ، برغم كثرة الأعداء والطاعنين في القرآن من علماء الديانات الأخرى لابسي الطيالسة ، فلا يزداد القرآن مع الزمن إلا نوراً ، ولا يزداد أمره إلا ظهوراً . فقد تكفل الله بحفظه ، فلم تضع كلمة من لفظه ، وكيف يمكن فيه التغيير والتبديل وقد قال الله تعالى : « إنا نكون نزائنا الذكر وإنا له كافيظون » [ الحجر : ٩ ] .

فهذه المعجزة باقية إذاً على مدى الزَّمن إلى يوم القيامة .

وهذه المعجزة أصبحت ببقائها خالدة أعظم من معجزات الأنبياء الكرماء جميعهم ، فإنها يطلع عليها النّاس في كلّ عصر ، ولو عددنا وجوه إعجاز القرآن وتفصيلاتها لألّف فيها مجلّدان وإذا أردت مزيداً من الاطلّاع فراجع كتاب (الشّفا) فإن فيه مقنعاً للطبيب والنّبيه .

﴿ ثُمَّ يُولِي المؤلِّف اهتمامه لناحية البلاغةفيقول: إنَّ كُلَّ شَعْرٍ بِلْغ الغاية في الجودة يكون فيه البيتان أو الثلاثة من الكلام البليغ ، على حين أنَّ كُلِّ ما في القرآن قد أعجز أهل البيان . ثمَّ إنَّ الشعر لا يكون بليغاً إلا بمزجه بين الصدق والكذب ( يشير إلى

﴾ ﴿ القول بأنَّ أعذب الشَّعر أكذبه ﴾ على حين أنَّ كلَّ لفظة ٍ في القرآن صادقة .

ثم ان فصاحة العرب في الأمور المشاهدة المحسوسة لا في المعقولات ، وفي موضوعات معروفة كالحرب والمدح والرّثاء والفخر الكاذب ، رلم يأت في القرآن شيء من هذا ، بل تضمّن الهدى .

وكل من وصف شيئاً ثم عاد إلى وصفه نقص قوله أو حاد ، وقد جُبلت النّفوس على معاداة الأقوال المكرّرة ، فالتكرار يذهب برونق البلاغة ، ويمجه البلغاء ، إلا كتاب الله فإنّه كلّما أُعيد تكشّف فيه معنى جديد ، وحلا فيه الترديد وأفاد وجاد ، وجمل وكمُل لفظاً ومعنى ، وزاد حلاوة . وهذه معجزة قائمة بنفسها .

وكل بليخ إنما اشتهر بنوع فامرؤ القيس اشتهر بالطرب والحيل والنساء والنابغة بوصف الحرب ، والأعشى بالمديح ووصف الحمر ، وزهير بالرغبة ومجنون ليلى بالغزل بها ، وكذلك كثير مع عزة ، والمرقش مع مية . وبلاغتهم في هذا النوع معتادة لا تعجز العرب ، وإذا تكلموا في فن آخر سمَهُجوا . أمّا كتاب . الله فقد فاق بآلاف من الفنون ولم يضعف بيانُه في كل فن منها، فهو خارق طوق البشر ، والشّاهد على ذلك العيان . ب

وانتقل المؤلّف إلى إعجاز القرآن العلمي فقال: إنَّ القرآن أصلُ كلَّ علم راسخ ، وكلّ أهل علم يعَنْتَرفونَ من بحره ويستدلّون به ، وقد اتتَخذوا من ألفاظه برهاناً ، ومن معانيه بياناً . فظاهره حجة لكلّ علم ، وباطنه قدوة لكلّ فن فمنه اشتق علم أصول الدّين ، وعلم أصول الفقه ، وهو أصل للمحدّثين يرجعون إليه ، وللمناطقة يـُفَرِّعون منه العلوم ، وللزّهاد مئرشد ، ومنه اشتُق علْما النّحو والبلاغة ، والحساب والفرائض ، وسنن العبادات وفرائضها ، وعلم اللّغة والغريب ومكارم الأخلاق ، وأصول السّياسة ، وعلم الحرب . وإنّ عجزنا عن أدائه حقه من الوصف معجزة . وإنّه لحجة على المعاندين .

وقد فستر المؤلّف الشّهداء في الآية بمعنى الأصنام والفصحاء والرؤساء العظام النّذين يقومون بالمعارضة ، أو يساعدون عليها من تحدّاهُم القرآن ، أو من يشهد عليهم فيما يأتون به من المعارضة أو يعجزون عنه .

ثمَّ بيَّن أَنَّ القرآن يسخر بهم في قوله: « وَلَنَ ْ تَفُعْلُوا » [ البقرة: ٢٤] وأنَّ قوله هـذا معجزة أُخرى من معجزات أنباء الغيب ثبتت بالعجز عن المعارضة على مدى الزّمن . (ج ١ ورقة ١٠١ ق – ورقة ١٠٧ ق) .

وفي تفسير آية التحدّي في سورة يونس عين المؤلّف المماثلة المتحدّي بها بأنها البلاغة والإنباء بالغيب وخبر الماضين والأحكام وعلم ما كان وما يكون (وواضح أنَّ هذا هو الإنباء بالغيب وخبر الماضين نفسه). وبيتن أنَّ الذين تحدّاهم القرآن عرب مشل النبي لهم القدرة على الكلام البليغ وعلى اختلاق الكذب والافتراء وأنهم عجزوا فلم ينبس واحدٌ منهم ببنت شفة ، وأعاد أبيات الشّاعر العراقي ذاكراً فيها الصّرفة ، وأزرى بعقولهم لأنتهم لم يصبروا حتى يطلعوا على معاني القرآن ويتحقّقوا من أخبار الغيب التي يوردها. (ج 7 من ورقة ٢٧ ق إلى ورقة ٢٩ ق).

وفي تفسير آية سورة هود يَذْكُرُ اتِّهامَ المُشركين للنبيّ بالافتراء وتحدّي القرآن لهم بأن يأتوا بعشر سورٍ مثليه مفتريات ، وفسّر المماثلة بأنّها في حسن النّظم والإعجاز والبيان والعلم بالغيب.

وفسّر الضّمير في « لَكُمُ ° » من قوله تعالَى : « فَاإِن ْ لَم ْ يَسَسْتَجِيبُوا لَكُم ْ » [ هود : ١٤ ] بأنّه للنّبيّ تعظيماً له أو للنّبيّ وجماعته معـاً .

وفسّر الضّمير في قوله تعالى : « فَهَلُ أَنْتُمُ مُسُلِمُونَ » [ هود : ١٤ ] . أوّلا ً : على أنّه للمسلمين فيكون المعنى حينئذ ٍ : فاثبتوا على إيمانكم وإخلاصكم أو فاستسلموا إلى الله وسلّموا الأمر إليه .

وثانياً : على أنّه للكفّار وفيه تهديد لهم – أيأسلموا – بعد إقامته الدَّليل عليهم في قوله : « فاعْلُلَمُوا أَنْمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ » [«ود: ١٤] .

- ۱۹۳ - اعجاز القرآن - م ۱۶

ثالثاً: على أنَّ الخطاب كلّه للمشركين من قوله « فَاعْلَمُوا » إلى قولِه « مُسْلَمُونَ » . (ج7: ورقة ٦٤ ق – ٦٥ ق ) .

وفي آية سورة الإسراء فستر المماثلة بأنتها في كل ناحية من القرآن ، كالإنباء بالغيب ، وفي اللفظ مع تناسب الكليم والحسن وسائر مقومات الإعجاز ، وذكر عجز هم عن ذلك ، ولو ظاهرَتُهُم ُ الإنس ُ والحن ، وأيدتهم الإناث والعبيد ومن ينفيد منهم ومن يستفيد . وذلك جواباً على قولهم كما يحكيه القرآن عنهم : «لَوْ نَشَاءُ لَقُلُنْنَا مِثْلَ هذا » [ الأنفال : ٣١ ] وفي هذا القول غواية . (ج 7 : ورقة ٢٩٤ و + ق ) .

وليس لنا تعليق على ما أوردناه من أقواله بعد أن ذكرنا ما ذكرنا في تقديمنا لكتابه . ولكن لنا ملاحظتان لا تتصلان بفكرة الإعجاز ، بل بتفسيره في مجموعه : أولاهما : أنّه كثير الاهتمام بالإعراب وذكر الوجوه المختلفة فيه .

والثانية: أنه قد يكون له بعض الاجتهاد في بعضقضايا الدّين مثل أنَّ الأفاعي والضّواري تعود تُراباً ، ثمَّ تخلق أشياء على صورها . فكلّ مؤذ يتم معناه ، وتوجد صورته في النّار دون اشتباه ، ويعيش في النّار خلقاً جديداً ، ويعذَّب الله به مَن يشاء من الكفّار . . . (راجع الورقة ١٠٧ و + ق من كتابه) .

### ٣ ــ سليمان العجيلي المعروف بالجمل:

هو سليمان بن عمر بن منصور العجيلي الشافعي الأزهري المعروف بالجمل . توفتّي سنة ١٢٠٤ ه .

له تفسير بعنوان ( الفتوحات الإلهيّة بتوضيح تفسير الجلالين للدّقائق الحفيّة ) . وهو حاشية على تفسير القرآن الكريم المعروف بتفسير الجلالين . وقد اشتهرت هذه الحاشية باسم ( حاشية الحمل ) .ولم أرها مطبوعة (١)ولكنيّ رأيتُ نسخة منها مخطوطة في المكتبة الظيّاهريّة بدمشق تحت رقم ٩٤٥ ( ١٥٨ التفسير ) . والموجود منها جزءان كتب على جزءٍ منهما في أوّله بأنّه الجزء الأوّل ويبدأ بالتّعليق على أوّل كتاب

<sup>(</sup>١) طبع الكتاب أكثر من طبعة منذ زمن بعيد . (س) .

الحلالين ، وينتهي بالتّعليق على قوله تعالى : « يَـَا مَـرْيـَـمُ إِنَّ اللهَ اصْطَـفَـاكِ وَطَـهَـرَكِ . . . » [آل عمران : ٤٢] .

يكثر المؤلّف في هذه الحاشية من الاهتمام بالإعراب ووجوهيه واحتمالاته وبتفسير الألفاظ ، وبالقراءات ، وبإيراد الأقوال المختلفة في ذلك لسابقيه .

وجاء عنده فيما يتعلّق بالإعجاز نقله عن السمين ، وهو يتحدَّث عن الحروف التي تبتدأ بها بعض السّور : (أنَّ هذا القرآن منتظم من جنس ما تنتظمون منه كلامكم ، ولكن عجزتم عنه ) (الورقة ١١ و ، ج١).

وجاء في تفسير آية التحدّي في سورة البقرة أنَّ «مِنْ » في قوله تعالى : «مِنْ مَثْلُه » للبيان ، بناه على ما جرى عليه عود الضّمير للمنزل ، وهو وإن كان الرّاجح كما سيّاتي ، لا يتعيّن ، بل يصحّ – كما جرى عليه البيضاوي وغيره – كونهها تبعيضيّة ، أي بسورة – أي بمقدارها – كاثنة من مشل المنزل في فصاحته وإخباره بالغيوب وغير ذلك ؛ لكنَّ فيه إيهام أنَّ المنزل مثلاً عجزوا عن الإتيان ببعضه . ومن أعاد الضّمير على عبدنا جعل «مِنْ » ابتدائيّة ، أي بسورة كائنة من هو على حاله من كونه بشراً أُمِّياً لم يقرأ الكتب، ولم يتعلّم العلوم . قالوا : وعودُه للمنزل أوجه ، لأنَّ الظّاهر المطابق لقوله في سورة يونس : « فَأْتُوا الكسورة مثل النبي عَلَيْنِيْ ، ولأنَّ الكلام في المتزل عليه كقوله : «وَإِنْ كُنْتُهُمْ في رَيْبٍ مِمَّا نَزَلْنَاعَلَى عَبْدُ نَا» [البقرة: ٣٧] في المتزل عليه كقوله : «وَإِنْ كُنْتُهُمْ في رَيْبٍ مِمَّا نَزَلْنَاعَلَى عَبْدُ نَا» [البقرة: ٣٧] في المتزل من عند الله ، فأتُوا بشيءٍ ممّا يمائله . ولو كان الضّمير للمنزل عليه لكان فحقه أن لا ينفك عنه ليتسّق الرّبتم في أنَّ عمداً منزلٌ عليه ، فأتُوا بقرآن مِن مثله . اه حقّه أن يُقال : وإن ارتبتم في أنَّ عمداً منزلٌ عليه ، فأتُوا بقرآن مِن مثله . اه كرخي . . . . وعن البيضاوي ( السّورة أقلتها ثلاث آيات ) . ( الورقة ٣٣ و + كرخي . . . . وعن البيضاوي ( السّورة أقلتها ثلاث آيات) . ( الورقة ٣٣ و + كرخي . . . . وعن البيضاوي ( السّورة أقلتها ثلاث آيات) . ( الورقة ٣٣ و + كرخي . . . . وعن البيضاوي ( السّورة أقلتها ثلاث آيات ) . ( الورقة ٣٣ و + كرفي . . . . وعن البيضاوي ( السّورة أقلتها ثلاث آيات ) . ( الورقة ٣٣ و + ) .

وجاء في تفسير الآية نفسها أيضاً : ﴿ آلهتهم سُمُّوا شُهداء لاَ نَّهم يَشهدُون

لهم بين يدَي الله في القيامة بصحّة عبادتهم إيّاهم على زعمهم الفاسد . . . من دون الله سهداء يشهدون لكم بأن الله سهداء يشهدون لكم بأن ما أتيتم به مثله . . . ولا تستشهد وا بالله فإن الاستشهاد به من عادة المبهوت العاجز عن إقامة الحجّة ) .

نستنتج من هذا النّص فيما يتعلّق بالإعجاز ما يلي :

اً \_ أنَّ المؤلّف ينقل آراء بعض سابقيه كالسمين والبيضاوي والكرخي . بالإضافة إلى المحلّي والسّيوطي . وأنّه لا يظهر له آراء مستقلّة إلا في النحو واللّغة وفي ترجيح وجه على آخر منها .

٢ – أنّه يرى الإعجاز في الفصاحة والإخبار بالغيوب موافقاً على رأي سابقيه .
 ٣ – أنّه يناقش قضية ً جزئية أثارها نص ّ الآية وهي تتعلّق بالنحو والمعنى معاً فلا يمكن الفصل بينهما كما هو معلوم ، وهي قضية عودة الضّمير في قوله تعالى : « مين ° مثله » فرأى بعضهم أنّه يعود على النبيّ ويكون معنى المماثلة عندهم الأميّة وعدم أخذ العلم على آخرين . ورأى الأكثرون أنّه لا يعود إلا على القرآن نفسه لأنّه هو موضوع التحدي .

والذي أراه في هذه القضية ، استناداً إلى أنَّ القرآن يفسّر بعضُه بعضاً أنَّ الوجه المقبول دون غيره هو عودة الضَّمير على القرآن وبذلك قال الأكثرون ، ترجيحاً أو نفياً للوجه الآخر .

إلى السور يُراد القرآن إنما يتألّف منها ومن أمثالها ، فليم لا يأتون بمثله إذا كانوا يرمون النبي مولي القرآن إنما يتألّف منها ومن أمثالها ، فليم لا يأتون بمثله إذا كانوا يرمون النبي مولي النبي مولي الله الله ويستدعي هذا الرّأي أن تكون فواتح السور التي تبدأ بالحروف كلّها آيات تحدّ إلى جانب آيات التحدّي المشهورة في سور البقرة ، ويونس وهود ، والإسراء وغيرها . وهو وجه جيّد من وجوه تعليل بدء هذه السور بحرف أو أكثر .

ونذكر في هذه المناسبة برأي الباقلاني في وجه الإعجاز بالبدء بالحروف ، على قدر مفهوم عصره (راجع ذلك في كلامنا على الباقلاني) . كما نلفت القارىء إلى رأي الدكتور محمد رشاد خليفة ، في عصرنا ، في الحروف التي تبدأ بها بعض السور والتي سميّت النورانيّة وبيان علاقتها بالعدد(١٩)الذي هو مفتاح الإعجاز العددي في القرآن عنده (راجع كلامنا عليه بعد) .

### تلخيص ونقسد:

لم أر أي كتاب مطبوع يتكلم على الإعجاز خلال هذا العصر ، ووجدت بعض المخطوطات . ومنها كتاب التحرير الذي قد يكون لأحمد بن محمد الكواكبي مفتي الحنفية بحلب (ت ١١٢٤ه) ، ونرى مؤلفه يطلق على المعتزلة حكماً عاماً هو أنهم مخطئون في رأيهم بأن القرآن تتفاوت آياته بلاغة ، وأنه ليس كله معجزا إعجازاً بلاغياً . وقد أصاب في تخطئة الرّأي وأخطأ في تعميمه على جميع المعتزلة . وهو يرى أن الكلام لا يحكم على بلاغته مجرّداً من مواضعه ومناسباته ، فالكلام يكون في منتهى البلاغة إذا لم يستطع وضع كلام خير منه في مكانه . وهو محق في هذا الرّأي .

ولم يتحدّث المؤلّف عن وجوه الإعجاز ولم يُبُدرِ رأيه فيه ، وكأنّه اعتبره قضيّة مسلّمة .

) ومن هذه المخطوطات كتاب «تحفة الفقير في بعض ما جاء في التفسير » لشمس الدّين محمد الضرير المالكي الإسكندري (ت ١١٤٩ ه). وهو أرجوزة طويلة في عشرة مجلّدات نظمها شمس الدّين في تفسير القرآن، ونرى أن مجال الشعر والرّجز لا يصلح لعرض الأفكار ومناقشتها كما يصلح النثر ولا سيّما في موضوع خطير جدّاً كالقرآن ، وليس رجز الكتاب قويّاً دائماً فكثيراً ما يحدث فيه جور على الوزن أو قلق في القافية . ونلاحظ من حيث المضمون أنّه ليس عنده رأي جديد وإنما هو يجمع آراء سابقيه ويقابل بينها ، ويختار منها أحدها ، ونراه يجمع بين القول

بالإعجاز البلاغي والصّرفة ، وهما متناقضان ، على أنّه يبيّن أنَّ وجه الصّرفة ليس في مستوى غيره ، ولا سيّما الوجه البلاغي﴾

وآخر المخطوطات التي اطلّعتُ عليها في هـذا القرن ( الفتوحات الإلهيّة بتوضيح تفسير الجلالين للدقائق الحفيّة ) لسليمان بن عمر بن منصور العجيلي المعروف بالجمل . والكتاب حاشية له على تفسير الجلالين اشتهرت باسم ( حاشية الجمل ) .

وليس لهذا المؤلّف آراءٌ مستقلّة في الإعجاز وإنما ينقل آراء سابقيه ، ويقوم الإعجاز عنده على الفصاحة والإخبار بالغيوب .

وقد تعرّض للمماثلة في قوله تعالى : « مِن ْ مِثْلِهِ » فأورد القول بأنها مثل القرآن ، والقول بأنها مثل النّبيِّ في أُمّيّتَهِ، وقال : إنهم فضّلوا القول الأوّل ، ولم يُبْد رأيه في ذلك .

ويوافق السمين ضمناً على أنَّ الحروف في فواتح بعض السّور أتي بها لتحدّي العرب بأنَّ القرآن مؤلّف من هذه الحروف فليأتوا بمثل القرآن إذاً إذا كانوا يكذّبون النبيّ . ومعنى ذلك أنها من آيات التحدّي كغيرها . .

### القرن الثالث عشر الهجري

الذين اطَّلعتُ على كلام لهم في الإعجاز خلال هذا القرن هم الإمام الشُّوكاني ِ والآلوسي ، وأوليا زاده ، وصدّيق القنوجي البخاري ، ومحمّد بن أحمــد الاسكندراني .

### ١ ً ــ الإمام الشوكاني:

محمَّد بن على بن محمد بن عبد الله الشوكاني الصَّنعاني ، محدَّث مفسَّر فقيه مجتهد بلغ رتبة قاضي القضاة لأهل السنّة والجماعة ، نُسب إلى شوكان من قرى السّحاميّة \_ إحدى قبائل خولان \_ وهي على أقل من يوم من صنعاء ( ١١٧٣ \_ ١٢٥٠ هـ ) . له مؤلَّفاتُ كثيرة تزيد على السَّبعين مؤلَّفاً . منها كتابه ( البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السَّابع ) وهو في التراجم ، ومنها كتابه في التَّفسير المسمَّى ( فتح القدير الجامع بين فنتي الرَّواية والدَّراية من علم التفسير ﴾ وقد بدأ بتأليفه في شهر ربيع الأوَّل سنة ١٢٢٣ هـ، وقد طبعه مصطفى البابي الحلبي بمصر وباشر طبعه محمد أمين عمران في شوَّال سنة ١٣٤٩ ه .

ذكر الشُّوكاني في مقدَّمة تفسيره أنَّ مزيَّة الكلام القرآني على كلام البشر يدركها المؤمن . وقد استند في ذلك إلى الحديث الشَّريف : ﴿ فَـصَٰلُ كلام الله على ا سَائِرِ الكلامِ كَفَصَلْ اللهِ عَلَى خَلَفْهِ ﴾ ، ولم يتحدُّثْ على الإعجاز في فصل ٍ مستقل ، وإنما جاء له بعض كلام ٍ فيه خلال تفسيره آيات التحدّي .

ففي تفسيره سورة البقرة [ ج ١ ص ٣٩ ] يرى أنَّ قوله تعالى : « وَلَـنَ ْ تَـفُـعُـلُـوا» [ البقرة : ٢٤ ] من الغيوب التي أخبر بها القرآن قبل وقوعـها لأنَّ المعارضة لم تقع فعلاً من أيَّام النبوَّة وما بعدها إلى الآن .

وفي كلامه على الآية: « قُلُ فَأَتُوا بِكِتَابِ مِنْ عِنْدِ اللهِ هُوَ أَهْدَى

مِنْهُمُ أَتَبِعُهُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ » [ القصص : ٤٩ ] يقول : (وَقَعَ الحلافُ بِينَ العلماء ، هل وجه الإعجاز كونَه في الرّتبة العليّة من البلاغة الحارجة عن طوق البشر ، أوكان العجز عن المعارضة للصّرفة من الله سبحانه لهم عن أن يعارضوه ؟ والحقّ الأوّل ، والكلام في هذا مبسوط في مواطنه ) .

وفي تفسيره آية التحدّي في سورة يونس (ج٢ ص ٤٢٥) يرى أنَّ المماثلة في البلاغة وجودة الصّناعة . وفسّر كلمة تأويله بأنّه الإحاطة بعلمه ، ومعرفة ما يؤول إليه من صدق ما اشتمل عليه من حكاية ما سلف من أخبار الرّسل المتقدّمين والأمم السّابقين ، ومن حكايات ما سيحدث من الأمور المستقبلة التي أخبر عنها قبل كونها أو قبل أن يفهموه حقّ الفهم وتتعقّله عقولهم ، فإنهم لو تدبّروه كلّيّة التدبّر لفهموه كما ينبغي ، وعرفوا ما اشتمل عليه من الأمور الدّالة أبلغ دلالة على أنّه كلام الله . . . الن مهمو

وفي تفسيره آية التحدّي في سورة هود ( ج ٢ ص ٤٦٣ ) جعل المماثلة المطلوبة في البلاغـة وحسن النّظم وجزالة اللّفظ وفخامـة المعاني ، وجعل مدار الأمر البلاغة البالغة حدّ الإعجـاز .

وقد ذكر في ص ٤٦٤ التّفاوت في المقدار المتحدّى به : مرّةً بالقرآن كلّه ومرَّة بعشر سورٍ ، ومرَّةً بسورة ِ واحدة .

وواضحٌ أنَّ الإعجاز عند الشَّوكاني يقوم على البلاغة وعلى الغيوب التي تتحقّق وفخامة المعاني وأنَّه رفض الصَّرفة ، وأنَّه في آرائه مُتَّبع وليس عنده جديد وأنَّه سلم من التناقض ) .

# ٢ً ــ الآلوسي (١٢٧٠ هـ) :

يتكلّم الآلوسي في مقدّمة تفسيره أثناء تفسير آيات التحدّي على الإعجاز فيذكر في المقدّمـة وجوه الإعجاز التي قال بهـا العلماء من إعجازٍ في الأسلوب وفي النّظم من حيثُ المقاطع والفواصل ، ومن إعجازٍ بالبلاغة والفصاحة والإخبار عن الغيب

والصّرفة والكلام القديم ، ويذكر حجج أصحابها والرّدود النّاقضة لها بما لا يخرج عمّا ذكر في الطّراز . ثمّ يذكر رأي علي الآمدي ، وهو أنّ الإعجاز بجملة القرآن وبالنظر إلى نطّمه وبلاغته وإخباره عن الغيب ، ثمّ يقدّم رأيه الحاص في الإعجاز وهو ( أنّ القرآن بجملته وأبعاضه حتى أقصر سورة منه ، معجز بالنّظر إلى نظمه وبلاغته وإخباره عن الغيب ، وموافقته لقضية العقل ودقيق المعنى ، وقد يظهر كلّها في آية وقد يستر البعض ، كالإخبار عن الغيب ولا ضير ولا عيب ، فما يبقى كاف وفي الغرض واف ) .

ويدلل على رأيه بما ذكره السيوطي من أقوال العلماء الذين أخذوا بهذا الرآي وهو ينقل ما ذكره السيوطي بالحرف تقريباً. ويتم كلامه في المقدمة بأن المشهور عند الناس أن إعجازه في نظمه وبلاغته ، لأن التفاوت فيهما واضح جداً ، ثم يورد الحجة على أن الإخبار بالغيب والموافقة لقضية العقل ودقيق المعنى ، يمكن أن يعبس عنها بلغة القرآن وغيره فليس في ذلك إعجاز — ( فاللغة العبرية عبرت عن نفس المعاني مثلا ً) — فيكون رأيه النهائي إذن في المقدمة أن إعجاز القرآن في نظمه وبلاغته قبل ما عداهما ، وأضعف الآراء عنده الصرفة .

ورأيه فيما عدا الصّرفة ينطبق كلّ الانطباق على رأي الأصبهاني في تفسيره إلا أنَّ الأصبهاني جمع بين الصّرفة والقول بالنّظم والبلاغة ، وهما نقيضان ، وقد سلم قول الآلوسي من تناقضهما .

وفيما عدا المقدّمة يتكلّم الآلوسي على أُمورٍ تتعلّق بالإعجاز عند تفسيره آيات التحدّي فيقول في تفسير آية : « فَلَيْبَأْتُوا بِحَدِيثُ مِثْلِهُ إِنْ كَانُوا صَادِ قِينَ ﴾ [الطّور : ٣٤] : إِنَّ قريشاً كانت تُدعى أهل الأحلام .ويقرّ لها بالفضل في العقل ويورد قول الجاحظ في هذا ، وهو يرفض هذه الميزة لقريش لأنهم في ردّهم على النّبي وقعوا في التناقض فقالوا : كاهن وشاعر ، وذلك منه يتطلّب العقل . وقالوا : مجنون ، وهو قول " يناقض الأول . ويذكر في تفسير آية : « قُلُ لَتُنِنَ

اجِيْتَمَعَتِ الإنْسُ وَالجِينُ مَ . . » [ الإسراء : ٨٨ ] أنَّ تحدّي القرآن لهم إنما جاء لأنهم ادَّعوا أنَّ في استطاعتهم أن يأتوا بمثل ما جاء به النَّبيُّ ، ولأنهم طلبوا منه معجز ات حسيّة كمعجز ات غيره من الأنبياء ، ثمَّ يقول : إنَّ التّحدّي بعشر سورٍ وقُّع قبل التحدِّي بسورة ، وذلك أثناء تفسيره آية : « أَمْ يَـقُّـولُـونَ افْـتَـرَاهُ قُـلُـ° فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورِ مِثْلُهِ مُفْتَرَيَاتِ . . . » [ هود : ١٣ ] ، وهنا نراه يردّ على القول المنسوب إلى ابن عبَّاس وهو أنَّ التحدِّي كان بعشر سورٍ معيِّنة هي العشر الأولى من ترتيب القرآن الحالي ، فينفيه بأنَّ سورة هود مكيَّة ، فكيف تحيل العرب على معارضة عشر سورٍ مدنيّة لم تنزل بعد ، ثمَّ يذكر ترتيب التحدّي في نظر ابن عطيّة والمبرّد ، وقد ذكرته قبل في الكلام على ترتيب آيات التحدّي ، وخبر ابن الضّريس عن ابن عبّاس القائل بأنَّ التحدّي وقع أوَّلا ً بسورة مثل القرآن في البلاغة والاشتمال على المغيّبات والأحكام وما شاكلها ، فلمّا عجزوا تحدّاهم بعشرِ سور مثليه في النَّظم وإن لم تشتمل على ما اشتمل عليه ، وقال : إنَّ هذا الرَّأي ضعَّفه صاحب الكشف لأنّه لا يطَّرد في كلّ سور القرآن ، ولأنَّ السّورة ولو كانت متقدّمة النزول إلا أنها لمّا نزلت على التدريج جاز أن تتأخّر تلك الآية عنَّ هذه ، ولا ينافي تقدّم السّورة على السّورة ، ثمَّ يذكر تأييد الشّهاب لرأي المرّد .

ويقول في تفسير آية التحدِّي في سورة البقرة : « وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا . . . » [ البقرة : ٢٣ ] ما معناه أنَّ إعجاز القرآن حجة لرسالة النبي وما عدا ذلك من الآراء خطأ فهو يقول : ( بعد أن قرَّر أمر التوحيد عقب بإثبات رسالة النبي من حيث إعجاز القرآن ، وفي التعقيب إشارة إلى الرّد على التعليمية الدين جعلوا معرفة الله تعالى مستفادة من معرفة الرّسول ، والحشوية القائلين بعدم حصول معرفته سبحانه إلا من القرآن والأخبار ) . وهنا نرى مذهبة الإشاري في التقسير ، وقوله الضمني بإعجاز القرآن العلمي الغيبي ، وإلا فكيف يرد القرآن على فرقتين عن طريق الإشارة أو عن طريق التنصريح ، ولم تكونا قد و جددًا حين على فرقتين عن طريق الإشارة أو عن طريق التنصريح ، ولم تكونا قد و جددًا حين

نزوله . ثُمَّ نرى أنَّ هاتين الفرقتين تعاكسان رأي السنَّة ، في أنَّ إعجاز القرآن حجَّةُ الرَّسالة لا العكس .

#### ٣ ً \_ أوليا زاده :

هو الشّيخ إسماعيل حقّي الكوتاهي المعروف ــ بأوليا زاده ــ من السّادات النقشبندية الصّدّيقيّة المحمّديّة .

له كتاب مفتاح التّفاسير ، وهو مطبوعٌ في مطبعة الطّوبخانة في أيّام السّلطان . عبد العزيز العثماني سنة ١٢٨٦ ه وفي حياة مؤلّفه . وهو يهديه إلى السّلطان .

تكلُّم في كتابه هذا على الإعجاز مستفيضاً في بعض نواحيه .

وهو يرى في ص ٢٣٩ أنّه في البلاغة وحسن النّظم وقوّة المعنى ، فإن بلوغ الفصاحة النّهاية العليا يعجز النّاس عن المعارضة . ونراه يرفض وجه الصّرفة ، وينكر رأي قوم يقولون بأنَّ الله صرف قدرات البلغاء لطفاً منه بالنّبيّ ، ويرى أنهم كانوا غير قادرين حقّاً على المعارضة .

على أنَّ البلاغة \_ في رأيه \_ ليست وجه الإعجاز الوحيد فهو أعم منها لأنَّ في تضاعيف القرآن من شواهد الإعجاز ما لو عرفها المنكرون لجعلتهم يستيقنون من عجز المخلوق عن معارضة كلام الخالق .

ويذكر المؤلّف أنَّ المنكرين قد كذَّ بوا النّبيّ ، قبل أن يروا وقوع ما أخبر به وبعضه يقع في الدّنيا وبعضه في الآخرة . وهو ينتهي من ذلك إلى أنَّ القرآن معجزٌ من حيث الإخبار بالغيب .

وفي كلامه على آية الإسراء يكرّر وجوه الإعجاز التي ذكرناها له ، ويذكر أن ً التحدّي يشمل الإنس والجن والملائكة .

ويعلّل عدم ذكر الملائكة في آيات التحدّي بما ينقله عن كتاب (عين الحياة) من أنَّ لفظ الجنّ يشمل الملائكة لأنهم مسترون ، وبما ينقله عن كتاب ( بحر العلوم ) من أنَّ الملائكة لم يذكروا لأنتهم ليس من شأنهم الاجتماع على المحال .

وفسّر معنى المماثلة المطلوبة في التحدّي بأنها المماثلة في الصّفات البديعة .

وينقل عن كتاب ( التّأويلات النجميّة ) أنّه قال : « لا يَـأَتُـونَ بَمِثْلِه » [ الإسراء : ٨٨ ] لأنّه ليس لكلام الله تعالى مثل ، لأنّ كلامـه صفته ، وكما أنّه ليس لذاتيه مثل ، فكذلك ليس لصفاته ميثل لأنها قديمة " قائمة بذاته تعالى .

ثم القش قضية مهمة لم يناقشها الشوكاني والقنوجي وكثير ممن تكلّموا في الإعجاز ، فتساءل ( ص ٢٧٩ ) هل يجوز أن يقال : بعض كلام الله أبلغ من بعض . ونقل عن السيوطي في الإتقان أنه جوزه قوم "لقصور نظرهم ، فكل كلام فيه في موضعه له حسن " ولطف وبلاغة . وذاك في موضعه له حسن " ولطف ، وهذا الحسن في موضعه أكل وأبلغ من ذلك في موضعه ، فلا ينبغي أن يُقال : إن " «قُل هُوَ الله أَحَد " ) أبلغ من « تَبَت " » بل ينبغي أن يُقال « تَبَت يَد ا أبي لهب » هو حاء عليه بالحسران ، فهل توجد عبارة "للدعاء بالحسران أحسن من هذه ، وكذلك في « قُل هُوَ الله أَحَد " » لا توجد عبارة " تدل على وحدانيته أبلغ منها ) ( انتهى كلام السيوطي ) .

ثم قل كلاماً للغزالي عن (جواهر القرآن) في مسألة تفضيل الآيات هذه وهو: (ومن توقيف في تفضيل الآيات أوَّل قوله عليه السلام (أفضل سورة) و (أعظم سورة) بأنته أراد: في الأجر والثنواب، لا أن بعض القرآن أفضل من بعض فالكل في فضل الكلام واحد، والتفاوت في الأجر لا في كلام الله تعالى من حيث هو كلام الله القديم القائم بذاته تعالى).

ثُمَّ يرى أنَّ قولهم : إنَّ هذه الآية في غاية الفصاحة ، كما قال القاضي عند قوله

تعالى : « وَقَـيلَ يَـا أَرْضُ ابْلَـعـِي مَاءَك ِ . . . . » [ هود : ٤٤ ] يشعر بجواز القول بتفاوت الآيات في طبقات الفصاحة كما عليه علماءُ البلاغة .

ثُمَّ يلخَّص ماأورده العلماء من وجوه الإعجاز الدّ الَّهَ على صدق النبيِّ ، فيجعلها ثلاثة ً: 1 ً ــ اطّراد ألفاظه في البلاغة .

٢ً – اشتماله على الإخبار عن الغيوب .

٣ً ــ سلامته من الاختلاف .

ثم يذكر أن سبب سلامته من الاختلاف ، على ما ذهب إليه أكثر المتكلمين أنه من عند الله «وَلَوْ كَانَ مِن عَنْد غَيْر الله لَوَجَدُوا فِيه اخْتِلافاً كَثِيراً » أنه من عند الله «وَلَوْ كَانَ مِن عَنْد غَيْر الله لَوَجَدُوا فِيه اخْتِلافاً كَثِيراً » ولو النساء : ٨١] فَإِنَّ القرآن كتاب كبير يشتمل على أنواع كثيرة من العلوم ، ولو كان قائله غير الله لوقع فيه تناقضات كثيرة .

ونقل عن كتاب (التأويلات النّجميّة ) في قوله : «أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ» [ النساء : ٨١] أنَّ المقصود بالتّدَبَّر : التفكير في (آثار معجزته وأنوار هداياته ونظم آياته وكمال فصاحته ، وجمال بلاغته وجزالة ألفاظه ، ورزانة معانيه ومتانة مبانيه ، وفي أسراره وحقائقه ودقّة إشاراته ولطائفه ، وأنواع معالجاته لأمراض القلوب من إصابة ضرر الذّنوب ) .

وقد تناول بعد ذلك مسألة مهمة تتعلق بعدم الاختلاف والتناقض في القرآن (ص ٢٩٤) وهي مسألة نطق الجماد أو الحيوان في بعض المناسبات ، وخلع صفة العقل عليهما ممّا لا يقول به أحد في العادة ، فينقل عن الشيخ الأكبر – ولعله يريد الشيخ محيي الدّين بن عربي المشهور بهذا الاسم لدى المتصوفة – النّص التّالي : وذلك بصدد الكلام على الآية : « إنّا عرَضْنا الأمانة على السّموات والأرض والحبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان أن أنه كان ظلَوماً جهولاً » [ الأحزاب : ٢٧].

 يقولون: خلق فيه العلم والحياة في ذلك الوقت. والأمر عندنا ليس كذلك ، بل سرّ الحياة سارٍ في جميع العالم ، وقد ورد أن ًكل شيءٍ سمع صوت المؤذن من رطب ويابس يشهد له ، ولا يشهد إلا من علم . وقد أخذ الله أبصار الإنس والجن عن إدراك حياة الجماد ، إلا من شاء الله ، كنحن وأضرابنا ، فإنا لا نحتاج إلى دليل في ذلك لكون الحق تعالى قد كشف لنا عن حياتها ، وأسمعنا تسبيحها ونطقها ، وكذلك الدكاك الجبل لما وقع التجلي – بريد الآية: «فَلَمَا تَجَلَى رَبُّهُ لِلجَبَلِ جَعَلَهُ وقد كُنَّهُ الله منه لمعرفته الله عنده من معرفة العظمة لما تدكدك ) . انتهى كلام الشيخ الأكبر . وقد استشهد المؤلف عليه بالآية : « وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إلا يُسَبِّحُ بِحَمْد هِ وَلَكِنْ وَلَكِنْ لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ » [ الإسراء : ٤٤] .

هذا الكلام من الشيخ الأكبر في توافر العقل والحياة لدى الجماد وجه . وقد تعدّث المؤلّف عن وجه ثان يُستفاد من كلام الشيخ الأكبر نفسه ، وهو : (أنَّ الله تعالى ركّب العقل والفَّهم في الجمادات المذكورة عند عرض الأمانة ، كما ركّب العقل وقبول الخطاب في النملة السليمانية والهدهد وغيرهما من الطيور والوحوش والسباع ، بل وفي الحجر والشجر والتراب ، فهن جذا العقل والإدراك سمعن الخطاب وأنطقهن الله بالجواب .

هذان الوجهان : حياة الجماد الدّائمة ، وخلع العقل عليه وعلى الحيوان خلقاً موقّعاً ، في تفسير الآية : « إنّا عرَضْنا الأَمَانيّة َ . . . » اعتبر هما المؤلّف وجهين لرأي واحد ، وأضاف إليه رأياً ثانياً هو أنّ الكلام في الآية محمول على الفرض والتمثيل لبيان عظم شأن الأمانة .

نلاحظ أن ً كلام المؤلّف في الإعجاز وما يلحق به ، خصبٌ فيه فوائد كثيرة برغم أنّه ناقل وليس مبتكراً .

<sup>(</sup>١) قرأ حمزة والكسائي ( دكاء ) بالمد والهمز ، وقرأ الباقون : ( دكاً ) بالتنوين .

فوجوه الإعجاز عنده البلاغة وحسن النّظم وقوّة المعنى والإخبار بالغيب . وهو يجعل كلام الله في عدم مماثلة كلام المخلوقين له ، كذات الله من حيث إنها ليس لها مثل من ذوات المخلوقين .

وقد تكلّم على قضية تفاضل الآبات ، فنفي التفاضل وأقرَّ الرَّأي القائل بأنَّ كلّ آية في موضعها جاءت في منتهى البلاغة . ثمَّ انتقل إلى قضية عدم الاختلاف والتناقض في القرآن ، وتبيّن من كلامه أنَّ الإعجاز عنده ليس في أُسلوب القرآن فقط ، بل في مضمونه وأثره في إصلاح أمراض القلوب أيضاً . ثمَّ انتقل إلى قضية إنطاق الجماد والحيوان والنبّات وكلّ شيء في القرآن، فأورد نظرية الشيخ الأكبر الصوفية الموافقة لمنطوق الآبات في القرآن دون تأويل ، وهي قائمة على أنَّ كلّ شيء في الكون له حياة ، ولهذا يُسبّح بحمد الله وهي نظرية خطيرة ، تجعل كلّ شيء في الكون من أصغر ذرَّة إلى أكبر جرم سماوي يستمتع بالحياة والعقل، وأتبع هذه النظرية بنظرية قريبة منها في الخطورة ، وهي أنَّ الله يحيي الجماد حين يشاء هذه النظرية بعقل ويحس وينطق في فترة ما ، طويلة أو قصيرة ، لغرض يريده ويقد ره . وهذه النظرية يمكن أن يعلل بها أصحابها قضية حصول المعجزات . وكلا النظرية ين

على أنَّ المؤلّف لا ينسى رأياً ثانياً — على اعتبار أنَّ النَّظَرِيتَين السّابقتين وجهان لرأي واحد \_ يتوافق فيه مع علماء البلاغة وهي حمل النّطق والعقل والحياة على الجماد ، محمل الفَرْض والتّمثيل لبيان عظم شأن الأمانة . وواضح أنَّ المؤلّف كان أخصبَ مادّة من الشّوكاني والقنوجي البخاري الآتية دراسته مباشرة .

## ٤ - صدّيق القنـوجي البخاري :

هو أبو الطيب النواب صديق بن حسن خان بن علي القنوجي البخاري الحسيني ملك مدينة ( بهوبال ) بالأقطار الهندية ( ت ١٣٠٧ هـ = ١٨٨٩ م ) ، كان له أثر علمي في النّاس وحسن سياسة وكياسة . وله عدّة مؤلّفات منها : ( فتح البيان في

مقاصد القرآن) وهو ملخس من فتح القدير للشوكاني بزيادات لطيفة . ألّفه في (بهوبال) ، سنة ١٢٨٩ ه ، في عهد الملكة (نواب شاهجهان بيكم) وهي الّتي كلّفته بتأليفه وأمرت بإدارة مطبع جديد لطبعه ، وقد صدر ، سنة ١٣٠٠ – ١٣٠٠ ه في عشرة أجزاء . والنسخة التي أخذت منها طبع المطبعة الأميرية ببولاق مصر سنة ١٣٠٠ ه ، وهي الطّبعة الأولى .

ذكر في المقدّمة ( ص ٢ ) أنَّ القرآن أعجز بالبلاغة وقال في ( ص ٣ ) : ( وكيف وتلك الآيات والدّلائل وتيك البيّنات والمخايل ، وهذه العبارات العبقريّة وما في تضاعيفها من أسرار البريّة ، ممّا لا تحيط به أسرار البشر ، ولا تدرك كُنهه طباع العالم الأكبر والأصغر ) .

ويُّفهم من هذا الكلام أنَّه لا يكتفي بالبلاغة ، بل يضيف إليها مضمون القرآن الذي يشمل فيما يشمله أسرار البريَّة .

وفي تفسير آية البقرة (ج ١ ، ص ٦٨ ) يُبيَيِّن أنَّ وجه الإعجاز الفصاحة والبلاغة ، ولكنّه يضيف إليها الغيوب في تفسيره عبارة : « وَلَنَ تَفُعْلُوا » [ البقرة : ٢٤ ] مستنداً إلى واقع فقدان المعارضة .

وذكر وجهي الإعجاز : البلاغة والصّرفة ، وقال كالشوكاني بأنَّ الحقَّ هو الأوَّل .

وفي آية سورة يونس (ج ٤ ص ٢١٩) جعل وجه الإعجاز البلاغة وجودة الصّناعة – ويريد بها حسن النّظم – وذكر مراتب التحدّي وفق التسلسل المتناقص: (القرآن كلّه ، عشر سور ، سورة واحدة ، حديث مثله ) . ثمّ رأى وهو يفسّر كلمة ( تأويل ) بمعنى المآل والمصير أنّ المشركين كذّبُوا النبيّ قبل أن يعرفوا ما يؤول الله من صدق الأخبار الماضية ، ومن حكايات ما سيحدث من الأمور المستقبلة التي أخبر عنها قبل كونها ، ومعنى هذا أنه جعل الإخبار بالغيوب وجها من وجوه الإعجاز .

وفي آية سورة هود (ج ٤ ص ٢٩٢) جعل المماثلة في البلاغة ، وحسن النّظم وجزالة اللفظ وفخامة المعنى . ومدار المماثلة في شيءٍ واحد ، وهو البلاغة البالغة حدّ الإعجاز .

وفي آية سورة الإسراء (ج ٥ ص ٣٦٢) جعل الإعجاز بكمال الفصاحة ، ونهاية البلاغة ، وحسن النّظم ، وجزالة اللفظ ، وحسن التأليف ، والإخبار عن الغيوب . ويلاحظ أنّ الوجوه الأولى ما عدا الغيوب تتداخل وتكوّن كلاً واحداً ينطوي تحت اسم البلاغة ، كما يلاحظ أنّ المؤلّف في جميع أقواله صورة أخرى عن الإمام الشرّكاني .

#### ٥ - الاسكندراني:

لمحمّد بن أحمد الاسكندراني ، أحد رجال القرن الثالث عشر الهجري – الّذي وصف بأنّه البارع في الطّبّ الرّوحاني والجسماني – مؤلّفات يتبيّن منها أنّه اطلّع على العلوم الحديثة التي عرفت في زمنه ، من طبّ هو صناعته ، ثمّ من علوم الطّبيعة والكيمياء، وطبقات الأرض، والحيوان والنّبات، التي تدخل في ثقافته العامّة العلميّة وأنّه اطلّع كذلك على العلوم الدّينيّة ، ولا سيّما القرآن وتفسيره . وله مؤلّفات يعاول فيها أن يبيّن أنَّ القرآن تكلّم على العلوم الحديثة في فروعها المختلفة ، ونظرياتها أو اكتشافاتها الجديدة ، وأن يُعرَّف طلاب العلم الدّيني المسلمين وغيرهم من النّاس بالعلوم الحديثة ، وأن يحملهم على التّفكير في القرآن وفهمه من جهة ، وفي الكون والعلوم الحديثة من جهة أخرى ، وغايته كغاية القرآن حين يدعو الإنسان إلى التّفكير في الخلق ، أن يحمله تفكيره بالصّنعة على الاستدلال على الصّانع ، فيقوى إيمانه ويتسع علمه .

ولم يتحد ت الاسكندراني عن الإعجاز صراحة أو مباشرة ، ولكنه يجعل قارىء كتبه يشعر بفكرة الإعجاز ضمناً ، حين يدله المؤلّف على أن القرآن تحد ت عن الدّم الحاذبيّة في الطّبيعة ، وعن أطوار خلق الكون ، وعن تكوّن الحليب من الدّم الحاذبيّة في الطّبيعة ، وعن أطوار حال الكون ، وعن تكوّن الحليب من الدّم الحاذبيّة في الطّبيعة ، وعن أطوار حاد الكون ، وعن تكوّن الحليب من الدّم الحاذبيّة في الطّبيعة ، وعن أطوار حاد الكون ، وعن تكوّن الحليب من الدّم الحاذبيّة في الطّبيعة ، وعن أطوار حاد الكون ، وعن تكوّن الحليب من الدّم المؤلّفة العربية القرآن – مـ ١٠٩ – المحاذ القرآن – مـ ١٠٩ – المحاذ القرآن – مـ ١٠٩ – المؤلّفة المؤ

- في الشدي ، وغير ذلك من حقائق العلم الحديث ، فينتقل بتفكيره إلى أنَّ القرآن قد تحدَّث بها قبل أن يعرفها العلم البشري ، ويستنتج أنَّ القرآن يحوي على أسرار العلوم والكون ، وأنَّ القرآن معجزُ بإخباره عن الغيوب المستقبلة . وهذا ما أخذ به بعض المتكلّمين في الإعجاز اللّذين تبنّوا النزعة العلميّة من وجوه التّفسير ، وهي في حقيقة أمرها ، كما ترى ، جزء من وجه الإخبار بالغيوب في فكرة الإعجاز . .

وقد اطلعتُ من كتب الاسكندراني على الجزء الثّاني من كتابه ( الأسرار النّورانيّة القرآنيّة ، فيما يتعلّق بالأجرام السماويّة والأرضيّة والحيوانات والنّباتات والجواهر المعدنيّة ) وهو في ثلاثة أجزاء طُبعت في القاهرة سنة ١٢٩٧ هـ ، وعلى كتاب ( تبيان الأسرار 'الرّبّانيّة في النّبات والمعادن والحواصّ الحيوانيّة ) وهو في مجلّد واحد طبع في الشّام ، سنة ١٣٠٠ هـ ، وعلى كتاب ( البراهين البيّنات في : بيان حقائق الحيوانات ) .

أ – ( كشف الأسرار النتورانية ) الجزء الثاني وهو نموذج للجزءين الآخرين .

لم تكن غايتي استقصاء ما كتبه الاسكندراني في موضوع ( القرآن والعلوم الحديثة ) ، فقد اكتفيتُ من كتابه (الكشف) بالجزء الثاني ، منه . وخلاصة ما جاء فيه هي :

الله المثال بالآية : « وَلَقَدُ خَلَقُ المؤلّف با يات كثيرة في الخلق ، نأتي منها على سبيل المثال بالآية : « وَلَقَدُ خَلَقُ نَا السّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي ستّة أَيّام وَمَا مَسَنَا مِن لُغُوب » [ق : ٣٨] ، (ص ١١) ، وبالآية : « قُلُ أَنِنّكُم التّكَ فُهُون مِن لُغُوب » إلى الأرْض في يَوْمَيْن وتَجْعَلُون له أَنْد اداً ذلك رَب العالمين ، باللّذي خلق الأرْض في يَوْمَيْن وتَجْعَلُون له أَنْد اداً ذلك رَب العالمين ، وَجَعَلَ فيها وَقَد رَ فيها أَقْواتها في أَرْبعة أَيّام سواء ليسائلين ، ثمّ استوى إلى السّماء وهي دُخان فقال لها وليلاً رض اثنينا طوع أو كرها قالتا أتيننا طائعين ، فقضاهن سبع وليلاً رض اثنينا طوع يومين وأوحى في كل سماء أمرها وزيّنا السّماء الدُنيا سموات في يومين وأوحى في كل سماء أمرها وزيّنا السّماء الدُنيا

بَمَصَابِيِحَ وَحِفْظاً ذَكِكَ تَقَدْيِرُ الْعَنَزِيزِ الْعَكِيمِ » [ فصلت : ٩ – ١٢ ]، ( ص ١٢ – ١٢ ) .

ويبيّن أنَّ الغرض من هذه الآيات إثبات قدرة الله والخلق ، ويستنتج منها أدوار تكوّن الأرض ، إحدى كواكب المجموعة الشمسيّة ، وأوَّلها : الزّمن الذي تحوّلت فيه من السّيولة إلى الجمود ، وثانيها — الزّمن الذي تحوّلت فيه من الجمود إلى التحجّر ، وثالثها — زمن التركيب ، ورابعها — زمن تخلّق الأجسام . . .

٢ ً – يورد الآية : « وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ » [ الطور : ٦ ] ، ( ص ١٣ )، فيفسّر المسجور بالمشتعل . وبيرى أنبّه السّائل النّاري في باطن الأرض .

" \_ يورد الآية : « إِنَّ اللهَ يُمُسْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَنَزُولا وَلَئِنْ وَالنَّا إِنْ أَمُسْكَ اللهَ يُمُسْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَنَزُولا وَلَئِنْ وَاللَّهَ وَاللَّهُ كَانَ حَلَيْماً غَفُوراً » وَاللَّمَا أَمُسْكَمَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ الجَاذبيّة ، وقوَّتي الجذْب والدّفع .

٤ - ويورد جزء الآية: «ينعُشيي اللّينل النّهار يَطْلُبُهُ حَشِيثاً » [الأعراف:
 ٥٤ ] ، (ص ٦٣) ، فيفسّر ذلك بسرعة دوران الكواكب وسيرها ، بالقياس إلى السّرعة الإنسانية .

٥ – يتبيّن من : « مُسَخَرَات بِأَمْرِه ِ » [ الأعراف : ٥٥ ] ، (ص ٦٥ ) نظام سير الكواكب السّيّارة حول الشّمس بقوّة الجاذبيّة ، وبالقوّة الدّافعة عن المركز . وذلك يولّد دورة الكوكب حول نفسه ودورته حول الشّمس ممّا يجعل الدّوران لولبيّاً .

٦ ً – بيتن في ( ص ٦٦ ) أنَّ غرضه من تأليف الكتاب إثبات أنَّ الله أنزل الكتاب لهذه الفوائد والأسرار ، أي : لبيان عجائب خلقه للبشر حتى يُؤمنِوا ، ولكنّه لا يذكر لفظ الإعجاز ، وإنما يحوم حوله . وأوضح فكرةً مهميّةً ، وهي أنَّ

المؤمن المفكِّر المتأمِّل الذي يُدرك أسرار الخلق وعظمة الخالق ، خيرٌ من المؤمن المستّم الجاهل.

٧ - يلتزم المؤلّف تفاسير الأقدمين ، ويُضيفُ إليها أحياناً شروحاً حديثة تظهر فيها ثقافته الحديثة .

٨ُ \_ يُعنى كثيراً بالآيات التي تحثُّ على التّفكير من قبيل: « اللَّذِينَ يَكَ ْكُرُونَ اللهُ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلَقِ السَّمَوَاتِ اللهَ قَيِعَاماً وَقَعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِم ْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلَقِ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ » [آل عمران: ١٩١].

٩ ً ــ ما قد مَتُه من الكتاب أمثلة وهو قليل من كثير .

ب ـ تبيان الأسرار الرّبّانيّة في النّباتات والمعادن والخواصّ الحيوانيّة .

يجري المؤلَّف في كتابه هذا على نسق كتابه ( الأسرار النَّورانيَّة ) ، وأتحدَّث عن قبسات منه :

اً \_ أورد الآية : « بَكَنَى قَادَ رِينَ عَلَىَى أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾ [ القيامة : ٤ ] ولم يستنتج منها ما استنتجه العلماء بعده من أنَّ المراد بها بصمات الأصابع التي تختلف من إنسان ٍ إلى آخر ، بل استنتج معنيَيْن ِ آخريْن .

الأوّل: التسوية بمعنى إعادة الحلق، وقال: إنما نصَّ على البنان لأنّه يكون آخر ما يخلق في الجنين، وفي هذا يطلّ على فكرة الإعجاز، لأنَّ هذه المعرفة أدركها الإنسانُ في العصر الحديث.

والثاني: بمعنى جعل اليد كتلة واحدة لا أصابع فيها ولا سلاميّات، فلا تكون قادرة حينئذ على الأعمال اللّطيفة، كالكتابة والحياطة...

٢ - أورد الآية: « وَإِنَّ لَـكُمُ فِي الْأَنْعَامِ لَعَبْرَةً نُسْقيكُم مَمِّ فِي الْأَنْعَامِ لَعَبْرَةً نُسْقيكُم مَمِّ فِي الْأَنْعَامِ لَعَبْرَةً نُسْقيكُم مَمِّ فِي الْأَنْعَامِ لَعَبْرَةً لَلْسَّارِبِينَ » [ النحل : ٦٦ ] بُطُونِهِ مِن ْ بَيْن فِرْث وَدَم لِلبَّنَ فَي الثَّيْنُ فِي الثَّيْنَ فِي الثَّيْنَ فِي الثَّيْنَ فِي الثَّيْنَ فَي الثَّيْنَ فَي الثَّيْنَ فَي الثَّيْنَ عَمَّا أَظَهْرِهِ العلم الحديث .

" منحد أن الآيات منها على سبيل المثال : « النّذي خلَفَ فَسَوَّى ، وَالنّذي قَدَّرَ فَهَدَّ مَن الآيات منها على سبيل المثال : « النّذي خلَفَ فَسَوَّى ، وَالنّذي قَدَّرَ فَهَدَّى » [ الأعلى : ٢ – ٣ ] ، ويستنتج من ذلك أن كل شيءٍ عند الله بموازين موزونة ، ولكنّه يتكلّف في استنتاج أن هذه الآيات تتحد شعن التّيّارين المذكورين والحقيقة التي فيها جميعاً أن لله نواميس في خلقه ، مبنية على نِسَب متلائمة وحسن تقدير . . .

علوماً علوماً في الإحساسات ، ويورد آيات ، منها على سبيل المثال : « إنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ في الإحساسات ، ويورد آيات ، منها على سبيل المثال : « إنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً » [ الإسراء : ٣٦] ، ويستنتج منها وظائف الحواس ومسؤولياتها ومسؤوليات الإنسان عنها ، ووجوب استدلال الإنسان على الحالق ممّا تهديه إليه حواسة من مبصرات ومسموعات . . .

ويتبيّن ممّا أوردناه أنَّ المؤلّف يصيب في استنتاجاته أحياناً ، ويتكلّف أحياناً أخرى . ولكنّا نرى أنّه يصيب في كلا الحالين هدفاً له ، وهو لفت الإنسان إلى التأمّل في الكون ، وحثُّ المسلمين على الاهتمام بالعلوم الحديثة في زمنه ، وإفهامهم أنها ليست مخالفة للقرآن جملة وتفصيلاً ، ونصّاً وروحاً . ويبدو لنا أنَّ نظريّة (البصمات الإصبعيّة التي يتميّز بها كلّ إنسان عن الآخرين ) لم تكن معروفة بعد في زمنه ، ولولا ذلك لاستفاد منها .

ج ــ كتاب البر اهين البيّنات في بيان حقائق الحيوانات .

طبع هذا الكتاب في الشام سنة (١٣٠٣ هـ).

يتحد أن المؤلف عن الدور الذي ظهرت فيه الحياة على الأرض ، ويأتي بآيات منها الآية : « أَنَّا صَبَبْنَا المَاءَ صَبَّا ً ، ثُمَّ شَقَقْنَا الأَرْضَ شَقَاً » ( عبس : ٢٥ – منها الآية : « وَالأَرْضَ مَدَدُ دُنَاهَا وَأَلْقَيَنْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن مُكُلِّ شَيَيْءٍ مَوْزُونٍ » [ الحجر : ١٩ ] . ويقول : إنَّ هذه الآيات تمثّل مين محكل شيئ عِ مَوْزُونٍ » [ الحجر : ١٩ ] . ويقول : إنَّ هذه الآيات تمثّل

الدّور الرّابع من الأدوار الجئولوجيّة الذي نعيش فيه الآن ، وهو الدّور الّذي صلحت فيه الأرض للحيـاة .

ويستنتج من الآيـة: « وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ » [ الطور: ٦] ، أنَّ القرآن تحدَّث عن السّائل النّاري في باطن الأرض، وعدَّه أحد أبحرها. لأنَّ من معاني كلمة «مَسْجُور »: الملتهب.

وذكر تكوّن الأرض وسائر الكواكب من كتلة سديميّة ، وذلك من الآية : « ُثُمَّ اسْتَوَى إلى السَّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلَلاَّرْضِ ائْتِيا طَوْعاً أَوْ كَرْهاً قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ » [ فُصلت : ١١ ] .

وذكر من كلام الله على الحيوان الآية: «يَا أَيَّهَا النَّاسُ ضُرِبَ مَثَسَلُ فَاسْتَمَعُوا لَهُ إِنَّ اللَّذِينَ تَدَعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لَنَ يَخْلُقُوا ذُبَاباً وَلَوِ المَّتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسَلَّبُهُمُ الذُّبَابُ شَيْئاً لا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعَفَ الطَّالِبُ وَالمَطْلُوبُ ، مَا قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ اللهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ » الحج: ٧٧ – ٧٤].

م وآية النمل وسليمان: «حَتَّى إِذَا أَتَوْا عَلَى وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ نَمْلَةً وَاللَّهُ النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنْكُمْ لا يَحْطُمَنْكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لا يَحْطُمَنْكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لا يَصْطُمَنْكُمُ وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ وَهُمُ لا يَشْعُرُونَ ، فَتَبَسَمَّ ضَاحِكاً مِن قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً أَشْكُرُ نِعْمَتَكُ النَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً أَشْكُرُ نِعْمَتَكُ النَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً قَرْضَاهُ وَأَدْ خِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ » [ النمل: ١٨ – ١٩]. تَرْضَاهُ وَأَدْ خِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ » [ النمل: ١٨ – ١٩].

والآية: «وَأُوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن اتَّخِذِي مِنَ الجِبَالِ بُيُوتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ، ثُمَّ كُلِي مِن ْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ، ثُمَّ كُلِي مِن ْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكُ ذَلُلاً يَخْرُبُ مِن ْ بُطُونِهِمَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلُوانُهُ فِيهِ شِفَاعُ لِيَلِّكُ ذَلُلاً يَخْرُبُ مِن ْ بُطُونِهِمَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلُوانُهُ فِيهِ شِفَاعُ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ » [ النحل: ١٨ - ١٩ ] .

وما أوردناه من آيات وموضوعات هنا من قبيل المثال ، لا على سبيل الاستقصاء . وغاية المؤلّف فيه البرهان على أن القرآن تحدّث عن مختلف العلوم ، وأن يثير تفكير النّاس في الحلق ، لينو منوا وليحصف عقلهم ، وأن يحبّبهم بالعلوم الحديثة ، ويجعلهم مستأنسين بها غير نافرين عنها ، لأنتها ممّا تكلّم عليه القرآن .

وفكرة الإعجاز في كلام المؤلّف ملحوظة مقدّرة وليست صريحة ً. والمؤلّف في هذا الكتاب وغيره من كتبه ، قد مهدّ للعلماء بعده أن يصولوا ويجولوا في الإعجاز العلمي القرآ في المنبثق عن النزعة العلميّة وجرح

## تلخيص ونقد لأقوال مؤلفي القرن النَّالَث عشر الهجري:

بين المؤلفين الخمسة اللذين تحدّثنا عنهم ، اثنان يتّفقان في جوهر ما جاءا به وهما : الشوكاني ، وصدّيق القنوجي البخاري ، وقد أخذ الثاني منهما عن الأوّل ولخيّص ما قاله . ويقوم الإعجاز عندهما على البلاغة وحسن النيّظم ، وعلى فخامة المعاني والإخبار بالغيوب وإنكار الصّرفة .

ومنهم واحد وهو الآلوسي له مثل رأي الشوكاني والقنوجي في وجوه الإعجاز ويزيد عليهما الموافقة لقضيّة العقل ، وأنّ له مذهبه الإشاري في التّفسير .

ومنهم واحد متأثر بالصوفية ، وهو أوليازاده ، الذي يقول بما قالا به من وجوه الإعجاز ، ولكنه يتعرّض لقضايا لم يتعرّضا لها : منها : التشابه بين كلام الله وذاته في أنه لا مثل لكل منهما في البشر ، ومنها : نفي التفاضل البلاغي بين الآيات ومنها : أثر القرآن في إصلاح القلوب ، ومنها : انبثاث الحياة في الجماد أو إحياؤه بإذن الله في وقت من الأوقات ، لتكون حياته المتمثلة بالكلام أوالشهادة أوالاضطراب أو الاندكاك معجزة . وهو متأثر في ذلك بمحيي الدين بن عربي ، ومنها : أن نسبة الحياة للجماد في القرآن جاء من قبيل الفرض والتمثيل والتخييل .

والأخير بين هؤلاء الحمسة ، وهو الاسكندراني ، اهتم باستخراج العلوم الحديثة من الآيات القرآنيّة ، ممّا يوحي بإعجاز القرآن بصورة غير مباشرة ، ويمهّد

للنزعة العلمية في إثبات إعجاز القرآن التي قويت في القرن الرابع عشر الهجري الذي نحن في أواخره . وذلك يجعل المسلمين يستأنسون بهذه العلوم التي نفروا منها في البدء ويحبونها ويقبلون عليها . ولا شك في أن المؤلف قد أسهم في ذلك إسهاماً موفقاً وإلا فكيف كان يمكن أن يتقبل الناس نظرية ( لابلاس ) أو نظرية الأدوار الحئولوجية التي مرت بها الأرض ؟ والكتاب ، من هذه الناحية ، يعد كتاب توفيق بين الشرع ، متمثلاً في القرآن ، وبين العقل ، متمثلاً في العلم الحديث .

## القرن الرابع عشر الهجري الذي نكاد نختمه الآن

كُثر المتكلّمون في الإعجاز من بداية هذا القرن حتى اليوم ، واختلفت نحلُهم ومستويات تفكيرهم ، ولمّا كان لا يمكن استيفاء الحديث عنهم جميعاً ، فسأقتصر على جماعة منهم وسأجعل هذه الجماعة فئتين :

فئة قصرت اهتمامها على النزعة العلميّة في الإعجاز ، وسأبدأ بالكلام على أشخاصها بالتوالي ، وهم : عبد الله فكري ، و د. محمد توفيق صدقي ، وطنطاوي جوهري ، وعلي فكري ، ومحمد أحمد جاد المولى ، وعمر الملباري ، ومحمود مهدي الاستامبولي ، وموريس بوكاي ، والدكتور محمد رشاد خليفة ، ومحمّد متولّي الشّعراوي .

وفئة تمثّل سائر الاتجاهات في وجوه الإعجاز ، وقد يوجد بين أفرادها مَن تحدَّث عن النزعة العلميّة ولكنّه لم يقصر عليها كلّ اهتمامه ، وسأتكلّم على أشخاص هذه الفئة بالتوالي أيضاً ، بعد الانتهاء من الفئة الأولى ، وهم : نعمة النخجواني وأبو الفيض بن المبارك النّاكوري ، والقاسمي ، والشيخ محمّد عبده ، وعبد الرحمن الكواكبي ، والشيخ محمّد رشيد رضا ، والشيخ عبد الله الدّهلوي ، والرّافعي وعبد العظيم الزّرقاني وعبد العليم الهندي ، وأمين الحولي ، وسيّد قطب ، ومحمد عبد العظيم الزّرقاني

والأساتيذ الثلاثة: حمزة ، وعلوان ، وبرانق ، و د. محمد عبد الله دراز ، وأحمد مصطفى المراغي ، وأبو الحسن الشّعراني ، و د. محمد سعيد رمضان البوطي ، و د. محمد على سلطاني .

#### ١ - النزعة العلمية:

نلاحظ بعد زمن الآلوسي قوة النزعة العلميّة في تعليل إعجاز القرآن ، فقد رأينا كيف قال بها الغزالي ، وحارلها الفخر الرّازي في تفسيره ، وقال بها السّيوطي ولكنّها . لم تشتد أبداً اشتدادها في نهاية القرن التاسع عشر الميلادي وبداية القرن العشرين على يد الدكتور الاسكندراني ، وأترك الكلام لأستاذي أمين الخولي ليتحدَّث عنها قال : ( التفسير معالم حياته ومنهجه اليوم ، الحولي ص ٢٠ ) : واستمرّت هذه النزعة في التفسير العلمي ، وأصبحت فيما يبدو وجهاً من تعليل إعجاز القرآن ، أو بيان صلاحيَّة الإسلام للحياة ، وإذا كان هذا التَّفسير قد ظهر في مثل محاولة الفخر الرَّازي ضمن تفسير القرآن ، فقد وجدت بعد ذلك كتب مستقلّة في استخراج العلوم من القرآن وتتبتّع الآيات الحاصَّة بمختلف العلوم، وراجت هذه الفكرة في العصر المتأخر فترى كتاب (كشف الأسرار النّورانيّة القرآنيّة ، فيما يتعلّق بالأجرام السماويّة والأرضيّة والحيوانات والنّباتات والجواهر المعدنيّة ) لمحمّد بن أحمد الاسكندراني الطّبيب من أهل القرن الثالث عشر الهجري ، وكتاب ( تبيان الأسرار الربّانيّة في النَّبات والمعادن والخواصُّ الحيوانيَّة ) له أيضاً ، وقد طبع الأوَّل في القاهرة سنة ١٢٩٧ هـ ، والثاني في الشّام سنة ١٣٠٠ هـ ، ورسالة فكري باشا وزير المعارف المصريّة سابقاً في مقارنة بعض مباحث الهيئة بالوارد في النّصوص الشرعيّة (طبعت بالقاهرة سنة ١٣١٥ ه).

و انحاز إلى الفكرة من رجال الإصلاح الإسلامي السيد عبد الرحمن الكواكبي فاستخرج من القرآن مكتشفات حديثة ، يقول : إنه ورد التصريح أو التلميح بها في القرآن منذ ثلاثة عشر قرناً ، وبقيت خافية ً لتكون عند ظهورها معجزة ً للقرآن .

وهو يجنح إلى احتواء القرآن على جمل العلوم وأصولها ، إذ ينقل كلمة السيوطي وهو يجنح إلى احتواء القرآن على جمل العلوم وأصولها ، إذ ينقل كلمة السيوطي في الإتقان حول أخذ الباحثين علومهم منه ، ويعلق على استخراج علم المواقيت من القرآن ، فيقول : ( وإذا أُطلق حساب الجمل في كلمات القرآن كشف منه كل عجائب العصور وتواريخها وأسرارها ، ولولا أنَّ هذا خارجٌ عن غرض الكتاب لحئنا منه بأشياء كثيرة من القديم والحديث ) ( ص ١٥١ من إعجاز القرآن ) .

ويشير الرّافعي إلى استخراج محدثات الاختراع وغوامض علوم الطبيعة من القرآن وأكثر من جمع في هذا وأطال المرحوم الشيخ طنطاوي جوهري في تفسيره ؛ وممّا يتصل بهذا من قرب ما ظهر من مؤلّفات علميّة عني أصحابها عناية عاصّة بهذا الجانب ، وتوخّوا هذا التّطبيق ، كمحاضرات المرحوم الأستاذ محمد توفيق صدقي في سنن الكائنات وما أشبهها .

وترجع هذه الفورة في التفسير العلمي إلى ردّ الفعل الذي أحدثه الاتتصال بأوربا ، وامتزاج الثقافة العربية الإسلامية التي كانت نائمة بالثقافة الأوربية الناضجة وما بهر العلماء من علوم ومختر عات حديثة ، فحاولوا أن يرجعوا إلى تراثهم الإسلامي العربي يستنبطون منه أصول هذه العلوم ، وخشوا إذا هم لم يفعلوا أن يبدو القرآن ضئيلا في أعين متبعيه وأنصاره ، وأن تتزعزع العقيدة فيه من قلوب الناس أمام ما يرونه من معالم المدنية الحديثة ، فحاولوا أن يبيتنوا أن القرآن احتوى هذه العلوم ، وأشار إلى هذه المخترعات قبل أن يعرفها أهلها أنفسهم بثلاثة عشر قرنا واستفادوا في هذه الناحية من الكلمات والجمل التي يمكن أن تتحمل تأويلات واسعة ، وهما في طبيعتها من إمكان اتساع الحيال (١) .

ولستُ أُوافقُ الأستاذ الحولي على أَنَّ الإعجاز العلمي فورة اصطدام مع الثَّقافة

<sup>(</sup>١) أقول : اتضح لي رأي آخر أصح عندي وآثر ، وهو أن هؤلاء العلماء الأعلام قد تكشف لهم من معاني القرآن ما لم يعرفه أسلافهم ، وذلك بعد أن اطلعوا على علوم ونظريات حديثة لم تكن معروفة قبل .

الأوربية ، إذا كان يريد بها أنها لا تلبث أن تهدأ وتزول ، ولا على أنَّ عملهم محاولة حاولوا فيها أن يستفيدوا من الكلمات والجمل التي يمكن أن تتحميَّل تأويلات واسعة وممّا في طبيعتها من إمكان اتساع الحيال ، لأنَّ ذلك يظهر عملهم كأنّه كهانة وشعوذة . ولي في ذلك رأي سأعرضه مراراً خلال كلامي على رجال النزعة العلميّة وألحيّصه هنا بما يلي :

١ - أن هدف القرآن الأساسي هو هداية البشر ، وليس أن يكون موسوعة علوم .

٢ ً ــ أنَّ القرآن أنبأ ببعض المعلومات الحديثة إنباءً لا يقبل الشَّكُّ ويدلُّ على إعجازه .

" — أنّنا يجب ألا نبالغ في استنباط هذه المعلومات من القرآن ، ولا أن نتصنّع الأدلّة ، لأن ذلك قد يحدث رد ق فعل في نفس القارىء أو السّامع ، ولا يعطي النتيجة المتو خاة ، بل يجب أن نتريّث و نلتزم الحقائق ، ولا نقول بشيء من ذلك إلا بعد أن تثبت صحته ، ثم يجب أن نتريّث في النّظريّات العلميّة نفسها لأنها قابلة للتغيّر ، فإن إحداها قد تقصّر عن تفسير جانب أو أكثر من الظّاهرة الكونيّة فيستبدل بها نظريّة أخرى أشمل مدلولا وأصح تفسيراً.

على أننا يجب أن نعرف أن هناك شيئاً ثابتاً — كما يقول موريس بوكاي — هو إدراك الظاهرة الكونية إدراكاً صحيحاً ، وهذا الإدراك لا يقبل التغيير ، ثم ان إن هنالك أيضاً مكرمة للقرآن لا ينكرها إلا مكابر ، وهي حثه الإنسان على النظر في عظمة الكون المخلوق ، ليدرك عظمة الخالق وحكمته .

فئة النزعة العلمية:

١ ً - عبد الله فكري:

للعالم الأمير عبد الله فكري باشا رسالة في مقارنة بعض مباحث الهيئة بالوارد في النّصوص الشّرعيّة ، طبعت في القاهرة بمطبعة العاصمة بحوش الشّرعيّة ، طبعت في القاهرة بمطبعة العاصمة بحوش الشّرعيّة ،

١٣١٥ ه ، وفيها يُحاول التّوفيق بين علم الفلك الحديث وبين نصوص القرآن . وهو يختار من معاني المفردات ما يُحقّق غرضه هذا ، وله رأيٌ في ما ورد من الآيات مخالفاً لما قرّره العلم يتلخّص بما يلي :

إذا كان ما قرّره العلم قاطعاً بالبراهين التي لا تردّ ؛ أُوّلت الآيات إن كانت تحتمل التّأويل ، وإلا ترك أمرها إلى الله ، ونسب ذلك إلى قصور عقلنا لا إلى خطأ فيها. وإذا كان ما يقدّمه العلم نظريّات لم يقطع بها بعد ، فليس من الضّروري أن نوليها شأناً ، وأن نتأوّل من أجلها في تفسير الآيات .

وهو مثل الطبيب محمد أحمد الإسكندراني ، في تفسيره بعض الآيات ، لا يذكر الإعجاز العلميّ فيها ولكنّه يوحي به ، ويمهـّد للمتأخّرين عنه التّصريح به .

مثال ذلك تفسيره الآية : « أَأَنْتُم ْ أَشَدَّ خَالْقاً أَمِ السَّمَاءُ بِنَاهَا ، رَفَعَ سَمْكُهَا » سَمْكُهَا » [ النازعات : ٢٧ – ٢٨ ] ، فقد فَسَر « رَفَعَ سَمْكُهَا » بأنّه جعلها بالغة الارتفاع ، وفسّر « سَوَّاهَا » بأنّه نظم أمرها على أبدع ما يكون أي : بدقة ونظام تامين .

وفي تفسيره الآية: « وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا » [ فصلت : ١٢ ] فسترها بأنّه تعالى جعل لكلّ منها نظامها المخصوص ، وترتيبها العجيب ، وصنعها الماهر .

وفي تفسيره الآية: « وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لِهَا ذَلِكَ تَقَدْيِرُ الْعَلَيْمِ » [ يس: ٢٨] قال: إنَّ المراد بها دوران الشّمس حول محورها ودورانها مع توابعها حول شيء آخر لتصل إلى هدفٍ يُرادُ لها:

ويلاحظ أنَّ الإعجاز العلمي لم يصل عنده إلى حدَّ كافٍ من النَّضج والتثبّت والتَّأْكيد، ولذلك لم يجاهر به، وإنما تركه لاستشفاف القارىء.

## ٢ - الدكتور محمد توفيق صدقي :

له كتاب بعنوان دروسُ سنن الْكَائنات ، أَلَّـَفه محاضرات لمدرسة دار الدّعوة

والإرشاد في الموضوعات العلمية الطبية بروح إسلامية ، وتشمل الكيمياء والطبيعة والتشريح ووظائف الأعضاء وقانون الصحة وعلم الأنسجة . وقد نُشرت الطبعة الأولى في مجلة المنار بمصر ، وطبعت في مطبعتها سنة ١٣٣٣ هـ . راعى في كل ما كتبه فيه نصوص الشريعة الإسلامية وأساليبها ، ممحتصاً لها وموفقاً بينها وبين الحقائق العلمية . وجعله في جزءين : الحزء الأول في الموضوعات التي ذكرناها والحزء الثاني في علم الميكروبات ( الحراثيم ) والأحياء التسلقية وما ينشأ عنها من الأمراض المعدية .

وقد بيّن حكم تحريم شرب الدّم في الشرائع الإلهيّة (ج ١ : ٤٨) ، وبيّن أضرار شربه ممّا كشفه علم الطّبّ الحديث ، وبيّن سبب تحريم الجماع في زمن الحيض (ج ١ : ٥١) ، مُبدياً أسباباً طبيّة وجيهة .

وتكلّم على الخنى من النّوع الثالث الّذي له مبيض في جهة وخصية في الجهة الثانية ، ولم يجد مانعاً عقليّاً أو نقليّاً من أن تكون مريم من هذا النّوع ، ولا ينافي ذلك عنده أن تكون مريم وابنها آية للعالمين ، فإنَّ في كلّ ما خلق الله آية ، خصوصاً مثل تلك الشواذ الغريبة العجيبة النّادرة جدّاً ، ولذلك قال تعالى : « وَفِي خَلَقْكُم وَمَا يَبُثُ مِن دَابَّة آيات لِقَوْم يُوقِنُون َ » [ الجاثية : ٤ ] ، ثم يرى أن إرسال الملك إلى مريم ؛ إنما كان لتبشير ها بحصول هذا الحمل النّادر العجيب ، كما بشر زكريّا بالولد على شيخوخته وعقم امرأته .

ويلاحظ على المؤلّف في هذه القضيّة أنّه تارةً يميل إلى فكره العلميّ الوضعي فيعلّل به حمل مريم ، وتارةً يرجعُ إلى إيمانيه فيسلّم ببشارة الملك .

ويؤيّد رأيه العلمي بأنَّ أمّ مريم حين وضعتْها قالت: «رَبِّ إنِّي وَضَعْتُهَا أُنْثَى» [آل عمران: ٢٦] حاكمة بالظّاهر، وبأنَّ اللهَ كان أعلمَ منها بالحقيقة حين قال: «وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتَ » [آل عمران: ٢٦].

وقد علن صاحب المنار على رأيه هذا بأنه قد فاته قوله تعالى : « وَمَرْيَسَمَ ابْنَةَ عِمْرَانَ النَّتِي أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهِ مِنْ رُوحِنَا » [التحريم : ١٢] . وتكلّم المؤلّف (ج ١ ص ١٧٤) على أطوار خلق الإنسان المذكورة في القرآن ورأى أنها عين الحقيقة التي وصل إليها العلم الحديث : « وَلَقَدَ خَلَقَنْنَا الإنسانَ مِنْ سُلُالَةُ مِنْ طِينٍ ، ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينٍ مُ ثُمَّ خَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضُغْنَةً فَخَلَقْنَا المُضْغَة عِظَاماً فَكَسَوْنَا النُطْفَة عَلَقَة أَنْ المُعْلَقَة مَضْغَة أَنْ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ المُعْلَقِينَ اللهِ العَلْمَ الحَدِيثَ اللهِ اللهِ اللهِ العَلْمَ الحَدِيثَ اللهُ المُعْلَقَة عَظَاماً فَكَسَوْنَا النُطْفَة عَلَقَاماً فَكَسَوْنَا النُطْفَة عَلَقَاماً فَكَسَوْنَا النُطْفَة عَلَقَة أَنْ المُعْلَقِينَ اللهُ العَلَقِينَ اللهُ العَلْقِينَ » المُعْمَالُ مَنْ أَنْشَأَنَاهُ خَلُقاً آخَرَ فَتَبَارَكَ الله أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ » [المؤمنون : ١٢ – ١٤] .

#### والأطوار هي :

١ - طور النّطفة : وفي هذا الطّور تلقّح الحيوانات المنويّة البويضة ، فتكون النّطفة - بتعبير القرآن - أمشاجاً ، أي : أخلاطاً .

٢ - طور العلقة : وهو انقسام البيضة بعد تلقيحها إلى عدَّة خلايا متماثلة
 لا تمتاز واحدة منها عن الأخرى ، وتكون كقطعة الدَّم الجامدة .

٣ طور المضغة : وهي البويضة إذا كبرت حتى صارت قدر ما يمضغ، ويكون
 بعضها مخلقاً وبعضها غير مخلق ، وهو دور التخليق والتكوين الابتدائي .

عُ ً \_ طور الإتمام : وهو يبتدىء بظهور الأجزاء الرّخوة ، كالعضلات التي تكسو العظام ، وينتهي هذا الطّور بتمام الخلّق .

ه ً \_ طور التربية والتّعليم بعد الولادة : وهو المعبّر عنه في القرآن بالخلْق الآخر [ المؤمنون : ١٤ ] ، لأن ّ الإنسان الّـذي كان أحطّ من الدّابـة يصبح أرقى الأحياء قاطبة ً .

ولذلك قال سبحانه وجل شأنه: « وَقَدَ ْ خَلَقَكُمْ ۚ أَطُوْرَاراً » [ نوح: ١٤]. وقد يحصل التلقيح فإذا وصلت البويضة إلى الرّحم وعلقت ْ به وماتت بسبب ما كالتهاب غشائه ، طردها الرّحم أو امتصَّها ، وهذا الامتصاص هو المعبّر عنه في القرآن بقوله: « وَمَا تَغَيِضُ الأَرْحَامُ » [ الرعد: ٨]. وقد يمتص الرّحم الجنين أو أحد التّوأمين في أحوال أُخرى.

وأمّا قوله تعالى: «يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلُقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقاً فِي ظُلُمَاتٍ ثَلَاثٍ » [ الزمر: ٦]. فالظّلمات إمّا أن يُراد بها ظلمة البطن وظلمة الرّحم وظلمة الأغشية الجنينيّة المحيطة بالسائل الأمينوسي ، وإمّا أن تكون الظّلمات هي ظلمة المبيض الّذي تتكوّن فيه البويضة في داخل حويصلة (غراف) ، ثمّ ظلمة البُوق حينما تتلقّح البويضة بالحيوانات المنويّة ، ثمّ ظلمة الرّحم الّذي يتخلّق فيه الجنين .

لقد اكتفينا من كتاب الدكتور صدقي بأمثلة ، ويلاحظ أنّه يريدُ بها بيان حكمة الشّرع ، وبثّ الإيمان في النّفوس ودعمه ، وأنّه لا يصرّح بإعجاز القرآن في هذه النّاحية ، ولكنّه يبثّها في نفس القارىء بحيث لا تخفى عليه .

#### ٣ ً ـ طنطاوي جوهري : ٣

اشتهر طنطاوي جوهري في النّصف الأوّل من القرن الرّابع عشر الهجري بتفسيره المسمّى : ( الجواهر في تفسير القرآن الكريم ) ، وبكتب أُخرى ، منها : كتاب ( القرآن والعلوم العصريّة ) ، وتبدو عليه في الكتابين النزعة العلميّة في إعجاز القرآن وسنكتفى بالكلام على هذين الكتابين من كتبه .

#### أ ـ تفسير الجواهر:

وصفه مؤلّفه بأنّه يشتمل على عجائب بدائع المكوّنات وغرائب الآيات الباهرات وسنكتفي منه بمقتطفات تبين القصد منه :

ذكر في ( ص ٣ ) أنَّ في القرآن من آيات العلوم ما يربو على خمسين وسبعمئة آية : على حين لا تزيد آيات علم الفقه الصّريحة عن خمسين ومئة آية . وهو يدل بذلك على مدى اهتمام القرآن بتنمية التّفكير العلمي لدى المسلمين . وقد أثبت فيه

غرائب العلوم وعجائب الحلق، ليشوّق المسلمين والمسلمات إلى الوقوف على حقائق معاني الآيات البيّنات في الحيوان والنّبات والأرض والسماوات.

وقال: إنَّ تفسيره هذا نفحة ربّانيّة ألهم بها ، ليكون من أهم الأسباب لرقيّ المسلمين المستضعفين في الأرض.

وقد علّق ، وهو يفسّر الآية : « وَيَخْلُقُ مَا لا تَعْلَمُونَ » [ النحل : ٨ ] (ص ٣٤ ) ، بأنَّ العلم الحديث أرانا سعة علوقات الله وأنها لا تُدرك ، ولكنّه لم يقلُل : إنَّ المقصود بـ « مَا لا تَعْلَمُونَ » السيّارة والطيّارة وما شاكلهما من المخترعات الحديثة .

وقال ، وهو يفسّر الآية : « يَـوْمَ تَبُـدَلُ الأَرْضُ عَيَـرَ الأَرْضِ وَالسّمَواتُ» [ إبراهيم : ٤٨] ، والآية : « كُلُّ مَن عَلَيها فَان ، وَيَبَقّى وَجُهُ رَبّك ذُو الجلكل والإكثرام » [ الرحمن : ٢٦ – ٢٧] : إنَّ القدماء كانوا يقولون بعدم فناء الكواكب والأفلاك ، وإنَّ العلم الحديث قال بتجدّد الكواكب وفنائها ، كالإنسان والحيوان ، وقال العلماء : إنهم رصدُ واكواكب لا تزال في طور التكوّن وعدّوا منها نحو ستِّين ، وإنهم عرفوا كواكب قد فنيت ، وذلك مصداق مدلول الآيتين . وقد عليّق على ذلك بأنه لا يقصد إلى إخضاع القرآن للعلم الحديث ، فإنّه قد يبطل كما بطل القديم ويبقى القرآن فوق الجميع ، وإنما غرضه أن يأنس المسلمون بالعلم الحديث ، ولا ينفروا منه لمخالفته ألفاظ القرآن في رأيهم .

ويتحدَّث عن معجزة موسى (ص٧٠ - ٧١) التي تنصَّ عليها الآية : «وَإِذَ اسْتَسْقَى مُوسَى لِقَوْمِهِ فَقَلُنْنَا اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ النَّنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا ﴾ [ البقرة : ٦ ] ، فيقول : إنَّ الله اختار الحجر ليضربه موسى بعصاه دون غيره ، ليلفت العقول إلى بدائع خلقه ومعجزاته في الكون ، فالحرارة تحوِّل الماء بخاراً ، والبردُ يجمده وهو بين الصّخور ، فيصد عها ، وهو يحث المسلمين بذلك على طلب العلوم الكونية .

ويصل من ذلك إلى حثّ القارىء على أن يتغلغل في الحكمة ، وينظر في العالـَم ليعلم أنَّ الجبال كلّها حجارة الله والنّواميس الطبيعيّة عصية . وهذا - كما ترى - لون من التفسير الإشاري الذي يحاول الملاءمة بين النّصوص الدّينيّة والفكر العلمي ولكنّه يوهم بقوله هذا أنّه ينكر معجزة موسى بشكلها الحسّي .

وأورد آيات كثيرة تفيد أنَّ كلّ شيءٍ عند الله بمقدار ، منها : الآية «وَالاَرْضَ مَدُدُنْهَاهَا وَأَلْفَيَّنْنَا فِيهَا رَوَاسِي وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُون » [ الحجر : ١٩] (ص ٢٠٤) ، واستنتج من ذلك أنَّ القرآن يدلّ على نظام في الطّبيعة يخضع المواد المختلفة له ، فتكون بمقادير موزونة ، فإذا اختلفت المقادير والنسب فيها ، اختلفت مواد ها وصفاتها وتركيبها ، وأنَّ ذلك يجب أن يحرّك المسلمين لطلب العلم الطبيعي ؛ ولكنه لم يصرّح بإعجاز القرآن لاحتوائه نظريّات العلوم المعاصرة ، كالجاذبية ، وتلاقح النبّات ، والنظام والتوازن في خلق الكون والمادة ، وكان همه أن يثبت الإيمان في النفوس بقوله : ( إنَّ المادَّة إذا كانت باقيةً ، ولكنها تتحوَّل من حال إلى حال ، فإنَّ الرّوح أحق بالبقاء ) ، وأتبع ذلك ببحث يبرهن فيه على بقاء الرّوح إمّا بالنظر العقلي ، وإمّا بعلم الأرواح الّذي ببحث يبرهن فيه على بقاء الرّوح إمّا بالنظر العقلي ، وإمّا بعلم الأرواح الّذي كان يعتقد أنّه حقيقة مسلّمة . وزراه يلوم المسلمين ( ص ٢١٦ ) على ترك العلوم الكونيّة ، برغم ما فيها من شواهد على الخالق .

ونراه حين يفسّر الآية: «النّدين يَأْكُلُونَ الرّبا لا يَقُومُونَ إلا كَمَا يَقُومُ النّدي يتَخَبَّطُهُ الشّيْطَانُ مِنَ المَس ذلك بِأَنّهُم قَالُوا إِنّما الْبَيْعُ مِثْلُ الرّبا وَأَحَلَ اللهُ النّبيع وَحَرَم الرّبا فَمَن جَاءَه مُ مَوْعِظَة مِن رَبّه فَانْتَهَى الرّبا وَأَحَل الله النّبيع وَحَرَم الرّبا فَمَن عَادَ فَأُولئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُم فيها فَلَه مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى الله وَمَن عَاد فَأُولئِكَ أَصْحَابُ النّارِ هُم فيها خَالِدُونَ » [ البقرة : ٢٧٥ ] ، يتحدّث عن حرب الله للمرابين : « فَأَذْنُوا بِحَرْبِ مِنَ الله ورَسُولِه » [ البقرة : ٢٧٩ ] ويرى أن الحرب العامة الأولى بيحرّب من الله ورَسُولِه » [ البقرة : ٢٧٩ ] ويرى أن الحرب العامة الأولى كانت معجزة القرآن لأنها قامت بسب رؤوس الأموال التي تُستثمر في الرّبا .

وأعتقد أنّه قد توسّع في تفسيره أكثر ممنّا يحتمل مدلول الآية ، وفي جعله الحرب العامّة هي المقصودة بها ، لأن ّحرب الله للمرابين في القرآن تشمل المرابين في كلّ زمان أفراداً وجماعات ، وإن كان الخطاب فيها موجهاً لمن كانوا يـُرابون زمن النبيّ في المجتمع العربي الإسلامي ، فلا يجوز أن تخص بها الحرب العامّة ليستنتج أنها معجزة القرآن ، ففي ذلك تسرع وتجوز .

و نلاحظ هنا أنّه نصّ على أنَّ وقوع الحرب العامّة العالميّة كان معجزة ً للقرآن على حين أنّه لم ينصّ على ذلك في الآيات السّابقة الخاصّة بالعلوم الطبيعيّة .

وأضاف إلى ما سبق من قوله في آية الرّبا أنَّ البلشفيك في بلاد الرّوس قلبُوا حكومتهم من أجل رؤوس الأموال وأبطلوا الرِّبا ومنعوه بتاتاً ، على حين لا يزال بعض المصريّين المسلمين يتعاملون به ، وأبدى عجبه من ذلك . ونراه هنا يهتم باستخراج العبرة من الحادثة ليردع المسلمين عن فاحشة الرّبا .

ويغتنم الفرصة بصدد كلامه على الرّبا فيورد ما يلي ( ص ٢٢٣ ) :

( 'ثُمَّ جاء الإمام الغزالي في مقام آخر وأبان أنَّ كلّ هذه المعاملات والشروط والحدود والقوانين والعقود ، إنما جُعلت لأجل قصور النّاس وعقولهم الضّعيفة وحرصهم ، وإلا فالنّاس جميعاً متضامنون ، ويجب أن ينال كلُّ حظه من العمل ومن المال ولا بدّخر أحدُّ شيئاً ، بل يعين كلّ واحد أخاه بما زاد عن مقدار ما يحتاج إليه ، وهذا القول أشبه من بعض الوجوه بأقوال الاشتراكيّة في زماننا ) .

## ُثُمَّ ينقل عن الغز الي :

( مَن أخذ من أموال الدُّنيا أكثر من حاجته وكنزَه وأمسكه ، وفي عباد الله مَن يُحتاج إليه ، فهو ظالم ، وهو من اللّذين يكنزون الذَّهب والفضَّة ولا يُنفقونها في سبيل الله ، وإنما سبيل الله طاعتُه ، وزاد ُ الحلق في طاعته أموال الدُّنيا ، إذ بها تندفع ضروراتهم وترتفع حاجاتهم ، نعم لا يدخل هذا في فتاوى الفقهاء ، لأنَّ مقادير الحاجات خفية ، والنّفوس في استشعار الفقر في الاستقبال مختلفة ، وأواخر

الأعمال غير معلومة . فتكليف العوام ذلك يجري مجرى تكليف الصبيان الوقار والتؤدة والسكون عن كل كلام غير مهم . وهم بحكم نقصانهم لا يطيقونه ، فتركنا الاعتراض عليهم في اللهب واللهو . وإباحتنا ذلك إياهم لا تدل على أن اللهو واللعب حق ، فكذلك إباحتنا للعوام حفظ الأموال والاقتصار في الإنفاق على قدر الزكاة ، لضرورة ما جُبلوا عليه من البخل ، لا تدل على أنه غاية الحق . وقد أشار القرآن إليه إذ قال تعالى : « إن ْ يَسْأَلْكُمُوها فَينُحُوْكُم ْ تَبَخْلُوا وَينُخْرِ جُ أَضْعَانَكُم ْ » [ محمد : ٣٧] .

ثم ينقل عن الغزالي أيضاً : ( بل الحق الذي لا كدورة فيه ، والعدل الذي لا ظلم فيه ، أن لا يأخذ أحد من عباد الله من مال الله إلا بقدر زاد الرّاكب ، فكل عباد الله ركّاب لمطايا الأبدان إلى حضرة الملك الدّيّان ، فمن أخذ زيادة عليه ثم منعه عن راكب آخر محتاج إليه ، فهو ظالم تارك للعدل ، وخارج عن مقصود الحكمة ، وكافر نعمة الله عليه ، بالقرآن والرّسول والعقل وسائر الأسباب التي بها عرف أن ما سوى زاد الرّاكب وبال عليه في الدّنيا والآخرة ، فمن فهم حكمة الله في جميع أنواع الموجودات قدر على القيام بوظيفة الشكر . واستقصا في ذلك يحتاج إلى مجلدات ) .

ويعلق طنطاوي جوهري على الغزالي بقوله: (ولعمري إنَّ الاشتراكية المسمّاة بالبلشفيّة في البلاد الرّوسيّة عجزت عمّا وصل إليه الإمام الغزالي ، إذْ أرادت نزع الملكيّة العامّة فعجزت ، وأمرت أن تعطي لكلّ امريء مقداراً معلوماً من الأرض ، كبلاد الصّين ، فإنَّ المُلك هناك محدّد لا يجوز لأحد الزّيادة عن الحدّ المعلوم فيه .

فرأي الغزالي هـو أنَّ ما يملكه زيدٌ يجب أن يتصدَّقَ على النّاس بمـا فضلَ عن حاجتِه منه . وإلا كان عبداً بخيلاً حريصاً ، فلا يكنز الإنسانُ ذهباً ولا فضَّةً ولا طعاماً ، بل كلّ ما فضل فهو للمستحقّ . ( تفسير طنطاوي ص ٢٢٤ ) .

وهذا الذي يقولُه الغزالي تنطقُ به الآية : « وَيَسَّأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفَقِّونَ قُلِ الْعَقَوْ ﴾ [ البقرة : ٢١٩ ] أي ما زاد عن الحاجة .

ويعلق طنطاوي جوهري (ص ٢٧٤) على أقوال الغزالي السّابقة ، بأن ذلك يجب أن لا يُقال أو يُعمل به دون تدقيق ، لأنتنا نأخذ حينئذ من المجد لنعطي الكسول الّذي لا يستحق . وأكبر مصيبة إسلامية عنده أن يُعطى شيءٌ من ذلك إلى من لم يقم بما يستطيع من العمل . . . فأولئك عالة على الأمة . وأعتقد أنه لم ينتبه حق الانتباه الله مراد الغزالي في قوله : (ويجبُ أن ينال كُلُ خطّه من العمل ومن المال) . وأعتقد أن الغزالي كان أعمق فهما منه وأبعد غاية .

على أن تعليق طنطاوي هنا في محلِّه ، لأن المفترض في الدّولة أن تحقّق العدل بين النّاس . وأن تجعل كلاً من العمل والعيش الكريم حقّاً لكل منهم ، وأن تجعل العمل واجباً على القادر عليه .

ولم يصرّح طنطاوي بما أراده من هذا النصّ. وبديهيُّ أنَّ المقصود منه أنَّ النّظامَ الإسلاميَّ خيرٌ من النّظام البلشفيّ في تحقيق العدالة الاجتماعيّة بين البشر ، وأنَّ فيه معجزة للقرآن .

## ب ـــ القرآن والعلوم العصرية : محم

طبع هذا الكتاب في دار إحياء الكتب العربية لعيسى البابي الحلبي وشركاه . يدعو طنطاوي جوهري فيه إلى وحدة المسلمين في أقطار العرب ، ويكلّف العلماء والأغنياء أن يكونوا بعلمهم ومالهم الرّأس المفكّر ، ويدعو إلى الأخذ بالعلم الحديث والصناعة الحديثة ليكون للمسلمين مكانتهم اللائقة . ودليله على ذلك الآية : «إن ّ في خلق السَّموات والأرْض واختلاف اللَّيْل والنَّهار والْفلُك التَّيي تتجري في الْبَحْر بما يَنْفَعُ النَّاس وَمَا أَنْزَلَ اللهُ مِن السَّماء مِن ماء فَأَحْبًا به الأرْض بعَد مَوْتِها وَبَتْ فيها مِن مَلُ دَابَة وتتصريف الرِّياح

والسَّحَابِ المُستَخَرِّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ » [ البقرة : 178 ] .

ويتناول فيه أبواباً من العلم يورد فيها ما جاء فيها من آيات كريمة قرآنية ففي خلق السماوات والأرض ونعمة المطرعلى الخلق يورد الآية: «الله اللّذي خلق السّموات والأرض وأنزل من السّماء ماء فأخرج به من الشّمرات رزقاً لكم وسَخر لكم الفلك لتتجري في البتحر بأمره وسَخر لكم اللّنهل لكم الشّمس والنقمر دائيين وسخر لكم اللّيلل والنّهار، وسَخر لكم اللّيلل والنّهار، وآتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدو انعمة الله والنّهار، وآتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدو انعمة الله لا تحصوها إن الإنسان لنظلوم كفار » [إبراهيم: ٣٢ – ٣٤].

وفي تلاقح النبات والستحاب ، وعمل الرّياح في هذا التلاقح يورد آياتٍ كثيرةً ، نكتفي منها بقوليه تعالى : « وأَرْسَلُنْنَا الرّيَاحَ لَوَاقِحَ » [ الحجر : ٢٢ ] وقوله : « وَمَنِ ° كُلِّ شَيْءٍ خَلَقَنْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمُ ° تَذَكَّرُونَ » [ الذاريات : 29 ] .

وفي خلْقِ الأشياء كلّها وفق تراكيب بنسبة دقيقة حيّنة . وفي النّبات منها بخاصّة يورد الآية : «وَأَنْبَـتَنْنَا فِيهِـاَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونٍ » [ الحجر : ١٩ ] .

وفي الحشرات ، يورد عدّة آيات منها : « وَأَوْحَى رَبُّكَ إِلَى النَّحْلِ أَن التَّخِذِي مِن الجِبَالِ بُيُوتاً وَمِن الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ، ثُمَّ كُلِي مِن كُلِ التَّمَرَاتِ فَاسْلُكِي سَبُلَ رَبَّكِ ذَلُلاً يَخْرُجُ مِن بُطُونِها شَرَابُ مُخْتَلِفٌ أَلُوانَهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يتَفَكَّرُونَ » مُخْتَلِفٌ أَلُوانَهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يتَفَكَّرُونَ » مُخْتَلِفٌ أَلُوانَهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يتَفَكَّرُونَ » مُخْتَلِفٌ أَلْوانَهُ وَاد النَّمْلِ قَالَتُ وَالنَّمْلُ وَاد النَّمْلِ قَالَتُ نَمْلِيةً إِذَا أَتَوا عَلَى وَاد النَّمْلِ قَالَتُ نَمْلِيةً إِلَيْهَ لِيَا أَيْهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُم وَلا يَحْطِمَنَكُم شَلِيمَانُ وَجَنُودُهُ وَهُمُ وَهُمُ لا يَصْعُرُونَ ، فَتَبَسَمَ ضَاحِكاً مِن قَوْلِها . . . » [ النمل : وَجُنُودُهُ وَهُمُ لا يَشْعُرُونَ ، فَتَبَسَمَ ضَاحِكاً مِن قَوْلِها . . . » [ النمل : وَجُنُودُهُ وَهُمُ وَهُمُ وَهُمُ وَالَهُ اللَّهُ وَالَّهُ النَّهُ وَالْ مَا اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالْمَلَ . . . » [ النمل : وَجُنُودُهُ وَهُمُ وَهُمُ وَالْمَا . . . . » [ النمل : اللهُ الله

وفي الحيوان يورد عدّة آيات منها: « وَاللهُ حَلَقَ كُلُّ دَابَّة مِن مَاءِ فَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْن فَمَنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْن وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى رِجْلَيْن وَمِنْهُم مَن يَمْشِي عَلَى كُلُّ وَمِنْهُم مَن يَمَشْي عَلَى كُلُّ وَمِنْهُم مَن يَمَشْي عَلَى كُلُّ شَي ءِ قَدَير " الله عَلَى كُلُ شَي ءِ قَدير " [ النور : ٤٥ ] .

وما أوردنا من الموضوعات والآيات فيها كان على سبيل المثال ، وقد أوضحنا ، فقصد المؤلّف منه ، ولكن له في الحقيقة مقصداً آخر معه ، وهو بيان إعجاز القرآ ن وإن لم ينص عليه صراحة " ، بأن يبيتن كيف إحتوى العلوم والنظريات التي لم يعرفها الإنسان إلا في العصر الحديث ، وزراه أكثر صراحة في هذه النّاحية في الفصل الذي عقده لتفضيل العلوم العصرية المستخرجة من آيات سورة النّحل ، وهي : « خلّق السنّموات والأرض بيا لحق تعالى عمّاً يُشيركُون ، خلّق الإنسان مين نطفقة فإذا هُو خصيم مبين ، والاأنعام خلقها لكمُم فيها دف ومنافع ومنها تأكلُون ، ولكم فيها دف ومنافع ومنها تأكلُون ، ولكم فيها جمّمال حين تبريحُون وحين تسرّحُون، وتحدمل أثفالكم التي بللد كم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس إن وتحدمل أثفالكم التي بللد كم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس إن ربحكم لرؤوف رحيم " ، والنّخيل والبيغال والغيم ليزاه يضمن آخر الآية : ويَخلُقُ ما لا تعلمون » [ النحل : ٣ – ٨ ] فنراه يضمن آخر الآية : «ويَخلُقُ ما لا تعلمون » الدّلالة على المخترعات الحديثة كالقُطر البرية والبحرية ، والمناطيد والغوّاصات . . . . الخوفي هذا قول "صريح بالإعجاز العلمي .

## **٤** ً ـ علي فكري :

لِعلي فكري ، الأمين الأوَّل في دار الكتب المصريّة سابقاً ، ابن المرحوم السيّد محمد عبد الله الحكيم كتاب بعنوان : (القرآن ينبوع العلوم والعرفان) وهو في ثلاثة أجزاء ، يتحدّث الجزء الثّالث في العلوم العصريّة وقد آثرت الاكتفاء بالكلام عليه وقد قام بتحقيق الكتاب الشيخ مصطفى عبد الرازق ، شيخ الجامع الأزهر ، مع بعض العلماء والأدباء ، وطبع الطبعة الأولى ، سنة ١٣٧٠ هـ ١٩٥١ م . في المطبعة السلفيّة .

يورد المؤلّف البحث العلمي ، ويورد الآيات الّبي يرى أنّها وردتْ فيه وسنكتفي بذكر آية واحدة أو آيتين على كلّ بحث نذكره ، مكتفين ببعض البحوث الّبي أوردها ، أمثلة على سائرها .

تعدّث عن الكهرباء ، وكيف يصعق التيّار الأحياء إذا مسهم ، وأورد آيات شواهد عليه منها : « وَلَمَّا جَاءَ مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبُّ أُرنِي أَنْظُرُ إلَى الجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ أُرنِي أَنْظُرُ إلَى الجَبَلِ فَإِن اسْتَقَرَّ مُوسَى مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَا وَخَرَّ مُوسَى مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَا وَخَرَّ مُوسَى مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَا وَخَرَّ مُوسَى مَعَقًا فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبُتُ إلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ المُؤْمِنِينَ » وَعَيْقًا فَلَمَّا أَوْلَ المُؤْمِنِينَ » [ الأعراف : ١٤٣ ] .

ونلاحظ أنَّ دلالة هذه الآية وأمثالها ممّا أورده على فعل التيّار الكهربائي موضع جدل ، وأنّه لا تجوز المبالغة في الاستنتاج وتضمين الألفاظ ما لا تحمله .

وتحد أن عن التموجات الكهربائية والإذاعة الصّوتية وأورد عليهما شاهدين الآيتين التّاليتين : « وَالمُرْسَلاتِ عُرْفاً ، فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفاً ، وَالنَّاشِرَاتِ نَشْراً ، فَالْفَارِقَاتِ فَرْقاً ، فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْراً ، عُدْراً أَوْ نُدْراً ، إنَّ مَا نَشْراً ، فَالْفَارِقَاتِ فَرْقاً ، فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْراً ، عُدْراً أَوْ نُدْراً ، إنَّ مَا تُوعد ون لوَاقع » [ المرسلات : ١ - ٧] ، « وَإِذَا جَاءَ هُمُ أُمْرُ مِنَ الأَمْنِ مِنْهُمُ أُو الْحَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمُ لَا عَلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمُ لَا لَعَلَمة اللَّذِينَ يَسَتَنْبُطُونَه مُنْهُم » [ النساء : ٢٨ ] . والاستنتاج هنا موضع جدل كبير أيضاً .

بِخَمْسَة آلاف مِنَ المَلاَئِكَة مُسُوِّمِينَ » [آل عمران: ١٢٢ – ١٢٥]. وعلت على ذلك في الحاشية بقوله: ( في هذه الآية إشارة إلى الجنود الذين يهبطون بواسطة الطائرات في الحروب الحالية ).

وأعتقد أنَّ في هذا مبالغة كبيرة في الاستنتاج .

أنم تحد تن الطيارات فأورد الآيات الحاصة بسليمان والريح المسخرة له ومنها : « وَلَسُلُيْمَانَ الرِّيحَ غُدُوُهُمَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ » [ سبأ : ١٢ ] ووضع بعدها الملحوظة التالية : ( مَن تأمّل في هذه الآيات يشعر بأن سليمان عليه السّلام كان له سفر هوائي منظتم . . . ومن ذلك يتضح أن اختراع الطّائرات في هذا العصر قد سبق إليه العصر السليماني ، وهذا من معجزات القرآن ) ، وهذا الكلام فيه خطورة لأنته يخالف ما يعرف اليوم من تاريخ العلوم ، ولأن العصر السّليماني معروف ، وليس مطوياً في ظلمات النسيان ، ولأن الاستنتاج هنا مبالغ السّليماني معروف ، وليس مطوياً في ظلمات النسيان ، ولأن الاستنتاج هنا مبالغ فيه . وليت المؤلّف لم ينص على أن ذلك من معجزات القرآن ، وترك الأمر لاستنتاج القارىء ، كما فعل في بعض الآيات التي سبقت . وفي كلام المؤلّف تناقض ، لأن ربح سليمان لا تكون من معجزات القرآن إلا إذا كانت الآيات فيها منبئة عن مستقبل م يكن معروفاً في عصر النبي . وليس الأمر فيها كذلك .

وتحديث عن الغواصات ، فأورد الآيتين التاليتين في سليمان وتسخيره الجن : « وَمَنَ الشّيَاطِينِ مَن " يَغُوصُونَ لَه ُ وَيَعْمَلُونَ عَمَلاً دُونَ ذَلِكَ وَكُنّا لَه مُ وَمَن الشّيَاطِينَ » [ الأنبياء : ٨٢] ، « والشّياطينَ كُلّ بَنّاءِ وَغَوّاصٍ » لهم حَافظينَ » [ الأنبياء : إنّ في الآيتين إشارة ً إلى أن الغوّاصات التي عم استعمالها الآن في جميع البحار ، وأصبح لها شأن عظيم يذكر في الحروب البحرية ، كانت مستعملة ً في عصر سليمان عليه السّلام .

ونكتفي بهذا القدر من الأمثلة لأنها كالمها تجري على هذا النّمط من الاستنتاج . وأنا أرى أنّ الاستنتاج الحاطىء أو الضّعيف يعطي مردوداً عكسيّاً في فكرة الإعجاز ، لأنَّ القارىء لا يشعر بأنَّه يستند إلى أسس علميَّة منطقيَّة متينة . ولستُ أرضى المجازفة في هذا الموضوع الخطير .

وفي مبادىء القرآن السّامية وبشِّه الرّوح الإنسانيّة الخيِّرة الرّفيعة ، وفي بلاغته الرّائعة وأثره في النّفوس ما يُغني عن مثل هذا التكلّف .

#### ٥ - محمد أحمد جاد المولى بك:

العدد الحامس ) جمعل خاتمة طلق المعلى المنافية المعدى ( السنة الثانية العدد الحامس ) جمعل خاتمة طلق الكتاب على فكري الذي نتحد ث عنه . وهذا المقال يتناول أمرين : الأول \_ أنه لا يزال الباحثون في القرآن الكريم يستخرجون منه ما يشير إلى مستحدثات الاختراع وما يحقق غوامض العلوم ، وضرب على ذلك أمثلة منها : الآية : « أَو لَم من اللّذين كَفَرُوا أَن السّموات والارْض من النظام الشّمسي فقيتقناهما » [ الأنبياء : ٣٠] وهي تدل على انفتاق الأرض من النظام الشّمسي والآية : « و أَلْقَى في الأرْض رواسي أَن تَميد بكُم م » [ لقمان : ١٠] وهي توافق ما أثبته العلماء من أنه لولا الجبال لمادت الأرض ببحارها واضطربت بغمواجها ، ولما طاب للإنسان بها مستقر ، والآية : « سَنُريهم م آياتينا في الآفاق وفي أَنْفُسِهم م حَتَى يتَبَييَن لَهُم أَنَّهُ الحَق أَو لَم م يكُف بِرَبِّك أَنَّه عَلى للنّاس أَن القرآن بأنّه سيحدث ما يتبيّن به للنّاس أن القرآن بأنّه سيحدث ما يتبيّن به للنّاس أن القرآن حق ...

وقد التزم جاد المولى هنا ، كما ترى ، جانب الاعتدال والمنطق والحق ، ولم يشتط ، فكان كلامُه معقولاً مقبولاً جها

والأمر الثّاني الّذي تناوله جاد المولى في مقاله لا يتعلّق بفكرة الإعجاز ، وإنما يتناول عظمة الحضارة العربيّة الإسلاميّة ، قال : ( لقد ثبت بالشّواهد التاريخيّة أنَّ المسلمين المجاهدين استخدموا في حروبهم البحريّة والبريّة ، منذ عصر نهضتهم الحربيّة ، القنابل والدّبّابات والغوّاصات ، والأسلاك الشّائكة ، والغازات الخانقة

والبارود والطّوربيد والألغام) ونسب إليهم أنّهم أوّل من اخترعوا البارود، وحفروا الجنادق، وغاصوا البحار وركبوا متنّها بسفنهم. وواضحٌ أنَّ في هذه الأرّليّات التي يزعمها خطأ ومبالغة.

ثم أخذ يستعرض هذه الآلات الحربية واحدة واحدة ، ويتحد ت كيف استعملها المسلمون منذ عصر النبي أو بعده . والمقال جدير بالقراءة لطرافته ، وما فيه من معلومات قيمة واعتزاز بحضارتنا . راجع خاتمة كتاب على فكري ( القرآن ينبوع العلوم والعرفان) الذي كان موضوع حديثنا قبل قليل .

# ٦ \_ الملباري :

لِعمر بن أحمد الملباري كتيب عنوانه ( إعجاز القرآن في مسألة اللؤلؤ والمرجان ) عدد صفحاته خمس عشرة ، مطبوع في دار الفكر الإسلامي بدمشق .

وآية اللؤلؤ والمرجان التي تثير المسألة هي : « وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذَ وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً عَذَ بُ فُرَاتٌ سَائِخٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيّاً وَتَسَتْخُوا حَلْيةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلُكُ فِيهِ مَوَاخِرَ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ » [ فاطر : ١٢ ] .

وقد وجد المؤلّف أن بعضَهم فسّر أنَّ استخراج الحلية لا يكون إلا من أحدهما وهو البحر المالح ، ومن هؤلاءِ ابن هشام في باب التوكيد من كتابه المسالك .

ولتوضيح خطأ ابن هشام وغيره في تبني هذا التنفسير أورد المؤلّف الآيات: «مَرَجَ النّبَحْرَيْنِ يَلْتَقَيّانِ ، بَيْنَهُمَا بَرْزَخُ لا يَبْغِيّانِ ، فَبِأَيِّ آلاءِ رَبَّكُما تُكُمّا تُكَدِّبَانِ ، فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبَانِ » تَخُرُجُ مِنْهُمَا اللّؤُلُو وَالمَرْجَانُ ، فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ » تُكَدِّبَانِ » يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللّؤُلُو وَالمَرْجَانُ ، فَبِأَيِّ آلاءِ رَبِّكُمَا تُكذِّبَانِ » وَكُذِّبَانِ » الرحمن : ١٩ - ٢٣ ] .

والمراد بالبحرين المالح والعذب بدليل قوله تعالى : « وَهُوَ النَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَالُمُ الْبَحْرَيْنِ هَالُمُ اللَّهِ وَالْعَذَا عَذَابٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمُمَا بَرْزَخًا وَحِجْراً هَذَا عَذَابٌ فُرَاتٌ وَهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمُمَا بَرْزَخًا وَحِجْراً

مَحْجُوراً » [ الفرقان : ٥٣ ] ، وقوله في سورة فاطر : « وَمَا يَسْتَوِي الْبحْرَانِ..» الآية .

وليس صحيحاً ما قاله بعضُهم من أنَّ المراد بالبحرين بحر السّماء وبحر الأرض ولا ما قاله بعضهم الآخر من أنّهما بحر فارس وبحر الرّوم ، لأنَّ القرآن يفسّر بعضُه بعضاً ولا اجتهاد بعد ذلك .

والمفروض ألا يفسّر المفسّر وفق رغبته ومعلوماتيه ، بل وفق إرادة المتكلّم الّذي يفسّر كلامه ، ولا سيّما إذا كان الله .

﴿ وقد قال المتعمل القرآن في الآية فعل ( يخرج ) الصّالح للحال وللاستقبال ، وقد قال في آية أُخرى : «سَنُوبِهِم ْ آياتِنَا فِي الآفاق وَفِي أَنْفُسِهِم ْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَهُمُ الْخَرَى : «سَنُوبِهِم ْ آياتِنَا فِي الآفاق وَفِي أَنْفُسِهِم ْ حَتَى يَتَبَيّنَ لَهُمُ وَ أَنّهُ الْخَرَى : ( فصلت : ٥٣ ] ، ويستبق المؤلّق الدّليل الّذي سيأتي به على خروج اللؤلؤ والمرجان من الماء العذب أيضاً في عصرنا فيقول : ( فليكن خروج اللؤلؤ والمرجان من الماء العذب من الآيات التي سيريها الله ُ لعباده في الآفاق ).

وأورد المؤلّف بعد ذلك الآيات التّالية : « أَلا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ » [ الملك : ١٤ ] ، « وَالْخَيْلُ وَالْبِغَالَ وَالْخَبِيرُ » [ الملك : ١٤ ] ، « وَالْخَيْلُ وَالْبِغَالَ وَالْخَبِيرُ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لا تَعْلَمُونَ » [ النحل : ٨ ] ، وعلق على الآية الثانية بقوله : ( فقد خلق بعد ذلك من المراكب البريّة والبحريّة والجويّة ما لم يكن معلوماً من

قبل). وقوله أيضاً: (ولا يجوز أن نقول: إنتهما لا يخرجان من الماء العذب إذا كان الله ُ قد نص في قرآنه على ذلك) والصّواب أن يُقال: (إنّنا لم نعرف به حتى الآن). (وعدم العلم بالشيء لا ينفي وجوده)، ثمّ إن الإنسان يثق بصدق الحبر اعتماداً على ثقته بالمخبر، وضرب مثلاً على ذلك تصديق أبي بكر النبيّ في خبر الإسراء، وفي الآية بغلبة الرّوم.

والقول بخروج اللّوْلؤ والمرجان من البحر المالح فقط مخالف للنص القرآني ومخالف لقوله تعالى: «وَ لَمْ يَجَعْلَ لَهُ عَوْجاً » [ الكهف: ١] ، وقوله : « فَصَّلْنَاهُ عَلَى « أُح كُمت آياتُهُ أُثم فَصَّلْنَاهُ » [ هود: ١] ، وقوله : « فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْم » [ الأعراف: ٢٥] ، وقوله : « وَلا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْم » عِلْم » [ الإسراء: ٣٦] ، ولقوله : « بَلَ كَذَّبُوا بِما لَمْ يُحيطُوا بِعِلْمه وَلَمَّا وَالإسراء: ٣٦] ، ولقوله : « بَلَ كَذَّبُوا بِما لَمْ يُحيطُوا بِعِلْمه وَلَمَّا يأتِهِم قَاوِيلُهُ » [ يونس : ٣٩] . وغرض المؤلف من إيراد هذه الآيات أن يقول : إنَّ الإيمان الحق " يتطلّب من المؤمن أن يجزم بأنه لا بدا أن يخرج الللولؤ والمرجان من الأنهار العذبة في زمن من الأزمان ، لأن القرآن نص على ذلك .

وردُ نصّاً للإمام الرّازي منبعثاً من هذا الإيمان الصّحيح: (إنَّ ظاهر كلام الله تعالى أولى بالاعتبار من كلام بعض النّاس الّذي لا يوثـق بقوله، ومن علم أنَّ اللّؤلؤ لا يخرج من الماء العذب؟ وهبْ أنَّ الغَوَّاصين ما أخرجوه إلا من المالح وما وجدوه إلا فيه، لكن لا يلزم من هذا أنّه لا يوجد في غيره . . . وكيف يمكن الجزم به ، والأمور الأرضيّة الظاهرة خفيت عن التّجار الّذين قطعوا المفاوز وداروا البلاد فكيف لا يخفى أمر ما في قعر البحر عليهم ؟) (عن مفاتيح الغيب للرّازي) . وقد نقل الآلوسي هذه العبارة عن الرّازي دون أن يصرّح باسمه .

وقال الإمام النيسابوري في تفسيره « يَخْرُجُ مِنْهُمَا » ، أي : من كلّ منهما ثمّ أورد عبارات بعض المفسّرين القائلين بعدم خروجهما من العذب ، ثمّ قال : ( قلتُ ونحن قد سمعنا أنّ الأصداف تخرج من البحر المالح ومن الأمكنة التي تكون

فيها عيون عذبة في مواضع من البحر الملح ، ويؤيده قوله سبحانه : « وَمَنْ كُلَّ تَأْكُلُونَ لَحُمْماً طَرِيّاً وَتَسَنْتَخُرْجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا » [ فاطر : ١٢ ] فلا حاجة إلى هذه التكلّفات ) . ا ه . هذه عبارة النّيسابوري .

ثم نقل المؤلّف عن الشيخ رشيد رضا في تفسيره سورة يونس في ذيل الكلام على قوله تعالى : « هُو اللّذي يُسيّرُ كُمُ في النّبرِ وَالْبَحَرْ » [ يونس : ٢٢] حديث البارج الإنكليزي اللّذي اهتدى إلى الإسلام بفضل هذه الآية وأمثالها من الآيات التي تتحدّث عن البحار والسّفن وأحوالها ، وعرف أن العرب لم يكونوا يعرفون ما عرفه الإنكليز وغيرهم من بعدهم ، وهو أن اللؤلؤ والمرجان يخرج من البحار الحلوة كما يخرج من البحار المالحة ، فتأولُوا خروجه من أحدهما فقط وهو المالح ، وسأل بعض المسلمين في بعض ثغور الهند إذا كان النبي قد سافر في البحار فذكروا له أنه لم يُرو عنه ذلك قط ، فآمن بأن القرآن وحي وصدق ، وقوي فذكروا له أنه لم يُرو عنه ذلك قط ، فآمن بأن القرآن وحي وصدق ، وقوي دلك عنده بما في القرآن من آيات التوحيد والتشريع والتهذيب ، وأسلم عن علم وبصيرة ، وأقام في مصر بعد وتعلّم العربيّة ، وهو : مستر عبد الله براون ، وقد أدركه السّيّد محمد رشيد رضا وعرفه .

وقد ذكر الشيخ أحمد مصطفى المراغي في تفسيره: (وقد ثبت في الكشف الحديث أن اللّؤلؤ كما يستخرج من البحر الملح يُستخرج من البحر العذب، وكذلك المرجان، وإن كان الغالب أنه لا يُستخرج إلا مين الماء المليح).

هذا كلام المؤلّف الملباري وما نقله عن غيره في هذه المسألة . ونحن بالإضافة إلى ما نراه فيها من الإعجاز العلمي القرآني ، نرى فيها عبرة عظيمة ، وهي أن المؤمن الحق يجب أن يتريّث قبل أن يتأوّل في القرآن على غير علم ، وأن يسلّم تسليم المؤمن الصّادق ، وأن يقول : هذا ما أعلم وهذا لم يصل إليه علمي . وهذا ما تتطلّبه الرّوح العلميّة الحقّة ، وذلك خوفاً من التّحريف والضّلال

### ٧" ــ الاستامبولي :

ألّف الأستاذ محمود مهدي الاستامبولي ، سنة ١٣٨٠ هـ ، الموافقة لسنة ١٩٦٠ م كتاباً بعنوان : ( دين الغد ، معجزات القرآن الكريم في العلم والسياسة والاجتماع ) وهو من مطبوعات جمعية التمدّن الإسلامي بدمشق .

يذكر المؤلّف في المقدّمة أنّه سيورد آيات تدهش القارىء بما فيها من حكم عالية ، ونظم دستوريّة راقية ، وأخبار علميّة أثبتها العلم في العصور الحديثة ، بعد مرور مثات السّنين عليها ، والعلماء أجدر من يؤمن بها .

وقد ختم هذه الآيات بذكر أهم مبادىء الإسلام التي تحبّب الدّخول فيه ، ثمّ بكلمة توضح هدفه من إيراد الآيات والمبادىء وهي :

( الآيات السّابقة احتوت نظماً راقية وأموراً علميّة ، لا تدع مجالاً للشكّ في أنها من كلام الله تعالى ، إذ جاءت العلوم والاكتشافات الحديثة تؤيّدها ، ولا يتصوّر أن يأتي بها إنسان من نفسيه مهما سما عقلُه ، فهي إذاً من عند الله . والإسلام يحترم المسيح ويحتوي على حلول لمشكلات الغرب . وقد صرّح برناردشو بأنّ الإسلام سيكون دين الأجيال المقبلة في القريب العاجل .

وقد أنهى هذه الكلمة بملاحظة تبين صعوبة ترجمة القرآن حرفياً لبلاغته العظيمة ، وأن ما يمكن هو ترجمة بعض معانيه ، وبين أن الترجمة الإنكليزية المرافقة للنصوص العربية وشرحها ، إنها هي محاولة تقريبية لتفسير معناه ، مع فارق كبير بينها وبين الأصل ، ويتمنى للقارىء غير العربي لو تيسر له قراءة القرآن الكريم باللغة العربية ، وإذا لشاهد من فصاحته وبلاغته وقوة تأثيره العجب العربية .

وسنقتصر على إيراد قبساتٍ من هذا الكتاب ، نعرض فيها بعض الآيات وتعليقاً موجزاً عليها ، لتتكوّن في ذهن القارىء صورة "عنه ، مكتفين من الآيات الكثيرة الموردة لغرض واحد بآية واحدة .

# آيات في العلم : عظم

\_ «فَمَنْ يُرِد اللهُ أَنْ يَهُد يِنَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ وَمَنَ ْ يُرِدْ أَنْ ـُـ يُضلَّهُ يَجعُلُ صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً كَأَنَّمَا يَصَّعَلَّهُ فِي السَّمَاءِ كَذَلِّكَ يَجْعَلُ اللهُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذينَ لا يُؤْمنُونَ » [ الأعراف: ١٢٥ ] .

بيِّن العلم الحديث سبب ضيق الصَّدر كلَّما زاد الإنسان ارتفاعاً في الجوّ ، وهو نقص مولَّد الحموضة كلَّما زاد الارتفاع ، ولم يكن هذا معروفاً زمن النيَّ وقبله وبعده حتى عصرنا الحاضر .

أقول : سيرى القارىء أنَّ لموريس بوكاي رأياً مخالفاً يرى فيه أنَّ ضيق الصَّدر حين صعود المرتفعات كان معروفاً .

.. « وَتَرَى الجبالَ تَحْسَبُها جَامِدَةً وَهِي تَمُرُ مُرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللهِ الَّذي أَتَنْقَنَ كُلُّ شَي ْءٍ » [ النمل: ٨٨].

يتبيَّن ُ من هذه الآية أنَّ الأرض تجري بسرعة ِ هائيلة ِ إذا ما قيست بسرعة ِ الإنسان ، وأنَّ ذلك يجري وفق ناموس طبيعيّ عبّرَ عنه بقوليه : « صُنْعَ اللهِ الَّذي أَتْفُنَ كُلُّ شَيْءٍ».

- « وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَاتَ فِي الْبَحْر كَالاَّعْلاَم » [ الرحمن: ٢٤]. استنتج المؤلَّف من هذه الآية ما يجري الآن في البحر من بواخر ومدمّرات وحاملات طائرات ضخمة تشبه الجبال ، وأعتقد أنَّ هذا موضع جدَل ، لأنَّه قد يكون على سبيل تشبيه السَّفن الشراعيَّة الضخمة القديمة بالجبال.

- « بَلَى قَاد رِينَ عَلَى أَنْ نُسُوِّيَ بَنَانَهُ » [ القيامة: ٤]. يستنتج من ذلك اختلاف بصمات النَّاس أحدهم عن الآخر ممَّا أوجد في عصرنا علم البصمات.

> - « رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا » [ الرعد: ٢]. · - 549 -

تدل هذه الآية على الجاذبيّة بين الكواكب . وأرى أن هذا التّعليق موضع جدل. من حيث استنتاج حالة الجاذبيّة من هذه الصّيغة .

استنتج كروية الأرض وتعدد جهات الشروق والغروب بحسب مواقع البلدان على خطوط الطول. وأضيف أن في الآية الثانية وجود كتلتين أرضيتين متقابلتين على خطوط الطول. وأضيف أن في الآية الثانية وجود كتلتين أرضيتين متقابلتين على سطح الأرض لكل منهما مشرق ومغرب.

\_ «وَإِن اسْتَنْصَرُوكُم في الدِّينِ فَعَلَيْكُم النَّصْرُ إِلَّاعَلَى قَوْم بِينْكُم وَ وَإِن اسْتَنْصَرُ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ » [ الأنفال: ٧٢] .

\_ «يَاأَيْهَا اللَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْمِ كَافَيَّةً وَلا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُم عَدُونٌ مُبِينٌ » [ البقرة: ٢٠٨] .

تبيين مذه الآية رغبة القرآن في السلم بين شعوب العالم ، والاقتصار على مقاتلة المعتدين .

\_ « وَفِي الأَرْضِ آياتٌ لِلْمُوقِنِينَ ، وَفِي أَنْفُسِكُم ْ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ » \_ « وَفِي الأَرْضِ آياتٌ لِلْمُوقِنِينَ ، وَفِي أَنْفُسِكُم ْ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ » \_ « وَفِي الأَرْضِ اللهُ الله

تبيّن الآية قيمة العقل ، وتدعو إلى التفكير والتّأمّل في نواميس الكون والاستبطان الذّاتي .

\_ « وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَّ لِهَا ذَلِكَ تَقَدْ بِرُ الْعَزِيزِ الْعَلَمِ » [ يس : ٣٨] .

تدل الآية على حركتي الشهس المحورية والانتقالية التي تجعل حركتها العامة لولبيسة . - « اقْرَأَ بِاسْمِ رَبِّكَ النَّذِي خَلَقَ ، خَلَقَ الإِنْسَانَ مِن ْ عَلَقٍ »[العلق: \ - ٢].

أثبت العلم أنَّ الحيوان المنوي له رأس وعنق وذيل يشبه بها دودة العلق .

- «أَوَ لَمَ " يَرَوْا أَنَّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنْقُصُهُا مِن "أَطْرَافِهَا » [الرعد: ٤١]. استنتج المؤلّف فلطحة الأرض عند القطبين نتيجة تأثير القوّة الطّاردة المركزيّة الناجمة من حركة الأرض المحوريّة حين كانت الأرض سائلة ".

ــ « يَا مَعَ شَمَرَ الْجِينِ ۗ وَالْإِنْسِ إِن ِ اسْتَطَعَتُمُ ۚ أَن ْ تَنْفُذُوا مِن ۚ أَقُطَارِ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ فَانْفُذُوا لا تَنْفُذُونَ إِلَّا بِسُلُطَانٍ » [ الرحمن : ٣٣ ] . تُشير الآية إلى إمكان الصُّعود إلى الكواكب بسلطان العلم .

\_ « وَاللهُ خَلَقَ كُلُ دَابَّة مِن ْ مَاءٍ فَمَنْهُمُ ْ مَن ْ يَمْشِي عَلَى بَطْنِه وَمَنْهُمُ ْ مَن ْ يَمْشِي عَلَى بَطْنِه وَمَنْهُمُ ْ مَن ْ يَمْشِي عَلَى أَرْبَع يَخْلُقُ وَمِنْهُم ْ مَن ْ يَمْشِي عَلَى أَرْبَع يَخْلُقُ أَلَاهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلُ شَي ْءٍ قَد ير \* » [ النور : ٤٥].

تبين الآية استقلال الأنواع وتنفي نظريّة دارون ، وقد أثبت العلم الآن استقلال الأنواع .

- «إذا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ ، وَإِذَا الْكَوَاكِيبُ انْتَثَرَتْ » [الانفطار: ١-٢]. يذكر المؤلّف أنّه ثبت لأستاذ علم الفلك في جامعة كانزاس الدكتور والتر بعد رصد ١٥ سنة ، أنَّ النّجوم بما فيها منظومتنا الشّمسيّة ستندثر وتتلاشى المجموعة الشمسيّة في الفضاء الواسع .

يقول المؤلّف : (إنَّ إعجاز القرآن ليس مقتصراً على النّاحية الأدبيّة كما يظنّ الكثيرون ، بل إنّه معجز ، وإعجازه واضحٌ في القضايا الاجتماعيّة والحلقيّة والاقتصاديّة والتشريعيّة والعلميّة كما أُوضح في هذا الكتاب ) .

بإعجاز القرآن البلاغي . وقد رتبَّب آيات التحدِّي ، فجعلها متتابعة ً وفق التملسل المتناقص من القرآن كلّه إلى عشر سور منه إلى سورة واحدة .

ويذكر بهذه المناسبة ما قاله ( ديرمانجم ) في كتابه ( حياة محمّد ) ص ٧٦٢ : ( القرآن معجزة محمّد ، فإنَّ جماله الأدبيّ الفائق وقوّته النّورانيّة لا يزالان إلى اليوم لغزاً لم يحلّ وهما يضعان من يتلونه — ولو كانوا أقلّ الناس تقوى — في حالة خاصّة من الحماسة ) .

ألاحظ على المؤلّف حماسته المشكورة على الإعجاز العلمي . وأكثر الآيات التي أوردها تجعل العقل حائراً في الآيات التي فسترت حوادث الكون ، أو أشارت إلى نواميسه قبل أربعة عشر قرناً ، على حين أن علماء البشر لم يعرفوها إلا في العصر الحاضر . فإذا أضيف إلى ذلك أن النبي كان أُمِّياً لم يدرس علماً على أحد زاد العقل حيرة ، واستدعاه ذلك إلى أن يؤمن بصدق النبي ، وإلى أن الكتاب منزل من عند الله وأنه كلامه .

ولكنتي أخشى من المبالغة في الاستنتاج ، وتحميل الآيات معاني لا تحملها ألفاظها فيؤد ي ذلك إلى عكس المراد من الآيات والتقعليق عليها . وقد رأينا كيف أن الاستنتاجات من بعض الآيات كانت موضع نظر وجدال . والتّذي أراه في هذه الحالة أن يتواضع الباحث ، فيقول : هذا ما فهمتُه من الآية ، وأرجو أن أكون قد وُفتقت.

# ٨ ً – موريس بوكاي :

للباحث المستشرق ( موريس بوكاي ) ، كتاب بعنوان ( دراسة الكتب المقدَّسة في ضوء المعارف الحديثة ) ، أصدرته دار المعارف مترجماً إلى العربيّة ، وقد رأيتُ منه الطبعة الرابعة (سبتمبر ١٩٧٧) ، والعنوان بالفرنسيّة :

La Bible, le Coran, et la Scierce par Mawrice Bucoille, Editions Seghers, 31 Rue Fagulière, 75.735, Paris Cedex 15.

وينتهي الكتاب إلى نتيجتين هامّتين : الأولى ــ أنَّ النصَّ القرآني لم يعتره أيّ

تحريف أو تغيير أو ضياع ، ﴿ والثانية – أنَّ ما فيه من المقولات العلمية لا يتناقض مع العلم الحديث ، على أنَّه وُجد في عصر لم تكن فيه هذه المقولات معروفة ، وعلى لسان رجل أُمّي لم يتلق أيَّ تعليم ، بالإضافة إلى أنَّ القرآن يخالف كلام النبي المتمثّل بالأحاديث النبوية ، في الأسلوب وفي مدى البلاغة ، كما يخالفه من حيث صحة المقولات العلمية الواردة في كل منهما . وهذا يوصل المؤلّف إلى الحكم بأنَّ القرآن ليس من كلامه ، بل هو كلام الله ، وإلى أنَّه صادق في رسالته . وإنّما يصل إلى ذلك بعد الموازنة بين القرآن وبين التوراة والأناجيل ، والتوصّل إلى أنتها ليست مثله صحة رواية ، ولا توافقاً مع العلم الحديث في قضايا العلم الواردة فيهكم ويلاحظ أنَّ المؤلّف لم يذكر إعجاز القرآن صراحة ، ولكن كلامه يؤدّي اليه بيان صدق مقولاته العلميّة وبتحقيق هدفه وهو صدق الرسالة .

وكنتُ أكتفي بهذه النتائج ، لولا إعجابي بالطريقة العلميّة الموضوعيّة المنهجيّة الحياديّة التي يتبعها المؤلّف ، مستهدفاً الحقيقة وحدها دون تعصّب أو تحيّز . وهو يمتاز عندي بأنّه ليس عربيّاً ولا مسلماً حينما بدأ البحث – ولا/أدري إذا كان قد هداه بحثه بعد الوصول إلى هذه النتائج العظيمة إلى أن يعلن إسلامه وقد ذكر لي أحد أصدقائي أنّه صار مسلماً .

ويمتاز بأنّه لا يشدّ مطلقاً ، في كلّ ما بحث ، عن المنهج العلمي ، ولا يبالغ في (النزعة العلمية) التي تبنّاها ، ليبيّن فضل القرآن على الكتب السماوية – ولعلّه حين بدأ بحثه لم يستهد ف هذه الغاية ، بل إني أُرجيّح ذلك – كما بالغ بعض المؤلّفين المسلمين ، فنراه يوافقهم حيناً على استنتاجاتهم ، ويخالفهم حيناً آخر ، على أنّه ليس دائماً محقاً في عدم موافقتهم . وأعتقد بأنّه لم يطلّع على جميع ما ألّف باللغة العربية في هذا الشأن ، وإنما كان أكثر اطلّاعاً على ما أُلّف باللّغتين الفرنسية والإنكليزية أو على ما تُرجم إليهما ، وعلى المنتخب في التّفسير الذي طبُع في مصر .

و يمتاز كذلك ، بمميزة أخرى علمية أدبيّة تظهر خلال كتابه ، وهي حسن تذرّقه لمعاني الألفاظ القرآنيّة ، بحيثُ يختار منها ما يصل به إلى المعنى الحقيقي للنّص على ضوء معطيات العلم الحديثة .

و أضيف إلى متانة المنهجيّة في طريقته ، ممّا يتّصل بها ، متانة الخطّة انتي وضعها لكتابه ، بحيث ينتهي بالقارىء من المقدّمات إلى الأحكام ، وهو مقتنع كلّ الاقتناع بالنتائج .

وكنتُ أحس ُ ، وأنا أقرأُ الكتاب من ألفه إلى يائيه ، أنّه : أوَّلاً – مخلص للعلم متحمّس ُ له ، وأنَّ هذه متحمّس ُ له ، وأنَّ هذه الحماسة الرّوحيّة العاطفيّة لا تطغى بأيّ شكل على منهجيّته العلميّة .

وفي المؤلّف مميّزة أخرى ، هي حبّه التسامح بين علماء الدّيانات السّماويّة والتّعاون بينها على نشر الإيمان بالله .

من أجل ذلك كلّه أحببتُ أن أُلخِيِّص مضمون كتابه معلّقاً عليه ناقداً . لأُطلع القارىء العربي ، أو النّذي يعرف العربيّة ، على محاسنه ، وليكون منهجه راثداً للكتّاب العرب وسائر المسلمين حين يؤلّفون في مثل موضوعه .

#### التلخيص:

ذكر المؤلّف في المقدّمة ( ص ١١ – ١٢ ) أنَّ في القرآن نصوصاً كثيرة تتعرّض لقضايا العلم – على حين أنّها في التوراة قليلة – وأنَّ هذه النّصوص لم يُعتَج إلى إعادة نظرٍ فيها في العصر الحديث ، لأنها لم تتعارض مع العلم ، بخلاف الحديث النّبويّ ففيه بعض الأحاديث الظّنيّة التي لا يمكن قبولها علميّاً . فقد خضعت لدراسات جدِّيّة اتبّاعاً لمبادىء القرآن الصّريحة ، التي تأمر دائماً بالرجوع إلى العقل والعلم اللّذين يسمحان للناقد بنفي صحتها على ضوء حقائق القرآن .

ويوضح المؤلّف ما يريده بر (حقائق العلم) ، فهو يعني بها كلّ ماثبت بشكل نهائي . . . أو بشكل كافٍ ، بحيث يمكن استخدامها دون خوف الوقوع في مخاطرة

الحطأ ، حتى وإن يكن العلم قد أتى فيها بمعطيات غير كاملة تماماً . . .

وهو يستبعد كلّ نظريّات الشرح والتبرير ، التي قد تفيد – في عصرٍ ما – في شرح ظاهرة ٍ ، ولكنّها قد تلغى بعد ذلك تاركة ً المكان لنظريّات ٍ أُخرى أكثر ملاءمة للتطوّر العلمي .

## ( المرجع نفسه ص ١٢ ) .

وهذه المواجهة التي يجريها المؤلّف مع العلم ، لا تتناول أيّة قضيّة دينيّة بالمعنى الحقيقي للكلمة ، مثل كيفيّة ظهـور الله لموسى ، أو مجيء المسيح على الأرض دون أن يكون له أب (بيولوجي). فالكتب المقدّسة ــ كما يقول ــ لا تقدّم أيّ تعليل مادّيّ لهذه الأمور.

وإنها تتناول هذه المواجهة أو الدّراسة في كتابه ما تنبىء به الكتب المقدّسة من أُمورٍ تتعلّق بالظّاهرات الطّبيعيّة المتنوّعة الكثيرة . والوحي القرآني غنيّ جدّاً بها ، على خلاف العهدين : القديم والجديد ، فهما لا يحويان منها إلا النّادر .

ويضرب مثلاً على الخلاف بين التوراة والعلم ، قضية نشأة الإنسان على الأرض. فالتوراة تحددها به ١٩٧٥ سنة ، بدءاً من سنة ١٩٧٥ م ، على حين أنَّ عندنا آثاراً لأعمال بشريّة نستطيع إرجاع تاريخها إلى ماقبل الألف العاشرة من التاريخ المسيحي دون أيَّ مجال للسّلَك (ص ١٢ – ١٣).

ويقول: إنَّ القرآن لا يحتوي على أيّ مقولة قابلة للنّقد من وجهة نظر العلم في العصر الحديث (ص ١٣). على حين أنَّ هذا الاختلاف بين العلم ونصوص التوراة والأناجيل موجود (ص ١٣ – ١٤).

ففي سفر التكوين من التّوراة توجد أكثر المتناقضات تناقضاً واضحاً مع العلم الحديث ، وتخص هذه المتناقضات ثلاث نواحي جوهريّة :

١ً ــ خلق العالم ومراحله .

٢ً ــ تاريخ خلق العالم .

٣ ً ــ تاريخ ظهور الإنسان على الأرض ( ص ٤٠ ) .

والأناجيل تحتوي على قليل جداً من الفقرات التي تقود إلى مقارنة مع المعطيات العلمية الحديثة (ص ١٠٤)، ولا شك في أن نسب المسيح موضوع قد دفع المعلقين المسيحين إلى بهلوانيات جدلية متميزة صارخة، تكافىء الوهم والهوى عند كل من لوقا ومتى (ص ١٠٤).

ويتحد ت المؤلّف عن الأناجيل ، فيقول : إن َّ المؤلّف يستطيع أن يعتقد ، عن طيب خاطر ، أن َّ المسيح قد استطاع أن يشفي الأبرص ، ولكنّه لا يستطيع أن يقبل القول بصحة نص يقرأ فيه أن عشرين فقط من الأجيال قد عاشت بين أوّل إنسان وإبراهيم ، وبأنّه جاء بإلهام من الله ، و ( لوقا ) يقول ذلك في إنجيله ( ٣ : ٢٣-٢٨) .

ويستطيع كذلك أن يعتبر المسيح استثناءً بيولوجيّاً . . . قياساً على حدوث التلقيح الذّاتي في عالم الحيوان تحت ظروف معيّنة . . . ( ١٠٤ – ١٠٥ ) .

ولكنّه لا يستطيع أن يتقبّل اختلاف الأناجيل فيما بينها ، ولا أن تخالف العلم الحديث في بعض أخبارها ، ولا إجراء أي تعديل ٍ فيها يقوم به بشر لأيّ سبب .

ويستعرض المؤلّف كيف دوّنت الأناجيل بعد زمن طويل من ارتفاع المسيح اليظهر أنّه لم يحافظ فيها على نص ّ الإنجيل كما ورد على لسان المسيح ، وأنها كتبت بحسب ذاكرة الكاتب واجتهاده . ويستغرق ذلك من المؤلّف صفحات ٍ كثيرة .

يقول المؤلّف في اختلاف الأناجيل: إنّ الأناجيل الثلاثة تتحدّث عن القربان المقدّس، وهو آخر عشاء للمسيح مع جميع حواريّيه، وإن المجيل يوحنّا يغفل ذلك وإن (أ. كولمان) يرى في كتابه (العهد الجديد) أن معجزة (قانا) وهي تحويل الماء إلى خمر، حين نفدت هذه في عرس، ومعجزة تكاثر الأرغفة، وقد وردتا في إنجيل يوحنّا تنوبان عن ذكر القربان المقدّس في الأناجيل الثلاثة الأخرى، وإن الأب روجي في كتابه (مقدّمة إلى الإنجيل) يذكر النص التالي: (يرى بعض علماء روجي في كتابه (مقدّمة إلى الإنجيل) يذكر النص التالي: (يرى بعض علماء

اللاهوت المتخصّصين في الكتاب المقدّس أنَّ حكاية غسل الأقدام ، قبل العشاء الأخير ، معادل رمزي لتأسيس القربان المقدّس ) (ص ١٢٠ ) .

ويذكر أن القد يس أوغوسطن كان يعتبر أن الله لا يمكن أن يعلم البشر ما لا يتقق والحقيقة ، وكان على استعداد أن يستبعد من أي نص مقد س ما كان يمكن أن يبدو له واجب الحذف لهذه الدوافع ، وأن المجمع المسكوني للفاتيكان ( ١٩٦٢ – ١٩٦٥ ) قد خفق بشد من التصلب ، وذلك بإدخال تحفظ على أسفار العهد القديم ، ورأى أنها ( تحتوي على شوائب وشيء من البطلان ) .

ويتساءل المؤلّف : (ترى هل يبقى هذا التحفّظ مجرّد تعبيرٍ عن نيّة طيّبة ويستبعه تغيّر في الموقف إزاء ما لم يعد القرن العشرون يقبله في نصوص كانت تهدف إلى أن تكون مجرّد (شهادات عن تعليم إلهي حقيقي) . وذلك خارج أيّ تعديل بشري) . (ص ١٢٠ – ١٢٣) .

ويذكر أنَّ روايات الأناجيل تختلف في قضية صعود المسيح (ص ١٢٣-١٢٥). ويحاول أن يثبت بتحليل الأحداث والجمل والألفاظ ومقابلتها ، أنَّ تحريفاً قد حدث في إنجيل يوحنا ، إذا صحتح كما ينبغي ، فهم منه أنَّ نبياً سيأتي بعد المسيح يتلقى الوحي (يسمع صوت الله) ويكرر على مسامع البشر رسالة . ويرى أنَّ هذا هو التنفسير لنص يوحنا إذا أعطيت الكلمات معناها الفعلى . . .

وذلك يستنتجه المؤلّف من لفظ ( Paraclet فارقليط ) ، لأنَّ لفظ فارقليط هذا استعمل للمسيح أكثر من مرّة بمعنى الوسيط لدى الله ، وذكر أنّه سيأتي وسيط بعده ، وقد فُسّر الوسيط بالرّوح القدس ، على حين كان يجب أن يفسّر بالنّبيّ .

ويرى المؤلّف أنَّ كلمة الرّوح القدُس أُضيفت إلى النصّ عن قصد ، حتى لا يتعارض المعنى مع تعاليم الكنائس المسيحيّة الوليدة ، التي أرادت أن يكون المسيح خاتم الأنبياء . ( ص ١٢٩ ) .

ويختم المؤلّف كلامه على الأناجيل ( ص ١٣٠ – ١٣١ ) ، بأنها نحوي عبارات متناقضة فيما بينها ، وأنّه لا يمكن قبول بعض الأمور غير المعقولة ، أو دعاوى تنعارض مع العلم الحديث ، وأنّ شجرتي أنساب المسيح اللّتين تقدّمهما الأناجيل تضيفان إلى الأمور الصّحيحة أموراً خاطئة ، وأنّ بعض المفسّرين يسمّي هذه التناقضات صعوبات ، وأنّ كتابات الأناجيل ظرفيتة أو خصامية يحاول أن يثبت كلّ منها رأي فئته ، وأنّه لذلك لا يمكن أن يؤخذ بحرفيتها في شأن المسيح ، وأنّ هناك في تاريخ اليهودية المسيحية خلافات بين الطرّوائف نحيرُ قُررًاء عصرنا ، بحيث أنّ مفهوم المبشّرين ، كشهود معاينين ، لم يعد قابلاً للدّفاع عنه ، فقد كتبت الأناجيل ونقيّحت وصحيّحت أكثر من مرّة ، ولذلك لا يسمع فيها صوت المسيح المباشر . وقد عرفتنا الوثائق بالخصومات بين اليهود المسيحيّين وبولس ، وشوّه المباشرون بعض الأحداث في حياة المسيح ، وكانوا يهدفون إلى الدّفاع عن وجهات المبشرون بعض الأحداث في حياة المسيح ، وأشاعوا طابعاً روائيّاً في بعض الأحداث الأخرى .

ويوازن المؤلّف بين هذا الطّابع الروائي وبين ملحمة رولان وأمثالها في القرون الوسطى . . . فيشبّه خيالات متى بهذه الملحمة . ويستنتج أنَّ الأناجيل تحتوي على إصحاحات وفقرات تنبع من الحيال الإنساني وحده . . . ولكنّه لا يشكّل برسالة المسيح ، وإنما تحوم الشّكوك عنده على الكيفيّة التي رويت بها .

ويتحدَّث المؤلّف عن تدوين القرآن وحفظه زمن النبيّ ، وصحّة تدوينه وحفظه حتى اليوم ، سالماً من أي تعديل أو تبديل ، ثم ينتقل إلى ما كسر عليه كتابه وهو بيان مدى التّطابُق بين مقولات القرآن في بعض قضايا الكون والطّبيعة وبين ما قرره العلم الحديث . فممّا يقول :

إنَّ القرآن \_ كما سنرى فيما بعد في هذا الجزء من الكتاب \_ إلى جانب أنّه يدعو إلى المواظبة على الاشتغال بالعلم . يحتوي أيضاً على تأمّلات عديدة خاصّة

بالظاهرات الطبيعيّة ، وبتفاصيل توضيحيّة تتّفق تماماً مع معطيات العلم الحديث وليس هناك ما يعادل ذلك في التّوراة والإنجيل . (ص ١٤٠) .

ولقد اتخذ العلم ، أوَّل مرّة ، صفة عالميّة في جامعات العصر الوسيط الإسلاميّة وفي ذلك العصر كان النّاس أكثر تأثُّراً بالرّوح الدّينيّة ، ممّا هم عليه في عصرنا . . . ولكن ذلك لم يمنعهم من أن يكونوا في آن واحد مؤمنين وعلماء ، فقد كان العلم الأخ التوأم للدّين ، وكم كان ينبغي على العلم ألا يكفّ عن أن يكون كذلك (ص ١٤١) .

وينتقل المؤلّف إلى الكلام على القرآن ، فيرى أنَّ ترجمته كثيرة الأخطاء ويتساءل عن السبّب ، فيرجعه إلى أنَّ المترجمين المحدثين يستعملون في أحيان كثيرة ، ودون روح نقديّة كافية ، تفسيرات معلّقين قُدامى . وقد كان لهؤلاء في عصرهم عذر في إعطاء تعريف غير دقيق لكلمة قد تكون متعدّدة المعاني ، ولم يكن باستطاعتهم فهم المعنى الفعلي للكلمة أو للجملة . فهناك من المعاني ما لم يظهر إلا في أيّامنا فقط ، بفضل معارفنا العلميّة الحديثة . يقول المؤلّف : وبمعنى آخر إنّنا نطرح بهذا الشكل مشكلة ، هي ضرورة مراجعة الترجمات والتعليقات التي لم يكونوا قادرين عليها بشكل ملائم في عصرهم ، على حين نملك إلآن العناصر التي تستطيع أن تعطى المعاني الحقيقيّة .

أمّا فيما يتعلّق بنصوص التّوراة والإنجيل ، فليس هناك مشاكل ترجمة من هذا النّوع ، فالحالة التي نستشهد بها تخصّ القرآن وحده ( ص ١٤٣ – ١٤٤ ) .

ثم يقول: وتناولت القرآن، منتبها بشكل خاص إلى الوصف الذي يعطيه عن حشد كبير من الظاهرات الطبيعية. لقد أذهلتني دقة بعض التفاصيل الحاصة بهذه الظاهرات، وهي تفاصيل لا يمكن أن تدرك إلا في النص الأصلي. أذهلتني مطابقتها للمفاهيم التي نملكها اليوم عن هذه الظاهرات نفسها، والتي لم يكن ممكناً لأي إنسان في عصر محمد والتي أن يكون عنها أدنى فكرة. ولقد قرأت إثر ذلك

مؤلَّفاتٍ كثيرة خصَّصها كُتُـَّابٌ مسلمون للجوانب العلميَّة في نصَّ القرآن . ولقد أتتُ إليَّ تلك المؤلَّفات بعناصر تقييم هامَّة ، ولكني لم أكتشفه بعد أيّ دراسة شاملة منجزة في الغرب في هذا الموضوع .

إِنَّ أُوَّلَ مَا يثير الدَّهشة في روح مَن يواجه مثل هذا النَّصّ ـ يريد القرآن ـ أُوَّلَ مَرَّة ، هو ثَرَاء الموضوعات المعالجة ، فهناك الحَلَّق ، وعلم الفلك ، وعرض لبعض الموضوعات الحاصَّة بالأرض ، وعالم الحيوان ، وعالم النَّبات ، والتَّناسل الإنساني ، وعلى حين نجد في التوراة أخطاء علميّة ضخمة لا نكتشف في القرآن أي خطأ (ص ١٤٥).

وقد دفعني ذلك لأن أتساءل: لو كان كاتب القرآن إنساناً ، فكيف استطاع في القرن الستابع من العصر المسيحيّ أن يكتب ما اتّضح أنّه يتّفق اليوم مع المعارف العلميّة الحديثة ؟ . ليس هناك أيّ مجال للشّك ، فنص ّ القرآن الذي نملك اليوم هو فعلا ً النّص ّ الأوّل نفسه – ويذكر المؤلّف هنا أنّه سيعالج هذه القضيّة في الفصل التالي من هذا الجزء ( الثالث ) – فما التعليل الإنساني الذي يمكن أن نعطيه لتلك الملاحظة ؟ يقول : ( في رأيي : ليس هناك أيّ تعليل ، إذ ْ ليس هناك سبب للله خاص ّ يدعو للاعتقاد بأن أحد سكّان الجزيرة العربيّة ، في العصر الذي كانت تخضع فيه فرنسا للملك داجوبير Dagopert ، استطاع أن يحظى بثقافة علميّة تسبق بحوالي عشرة قرون ثقافتنا العلميّة ، فيما يخص ّ بعض الموضوعات ) ( ص ١٤٥).

وقد كانت فترة الرّسالة ، وما بعد الهجرة (عام ٦٢٢ هـ) حتى وفاة النّبي ، في مرحلة ركود من ناحية المعارف العلميّة منذ عدّة قرون ، وكان عصر الحضارة الإسلاميّة النشط مع الازدهار العلمي النّذي واكبها ، لاحقاً لنهاية تنزيل القرآن (ص ١٤٥).

ومعظم المقولات العلميّة الموحى بها ، أو المصاغة بشكل مِيّن ماماً في القرآن لم تتلق التّأييد إلا في العصر الحديث (ص ١٤٦).

أقول: إنَّ هذا الكلام حقُّ ، وسببُه قصور العقل البشري في الفترة السّابقة عن إدراك الحقائق العلميّة التي أثبتها العصر الحديث أو كشفها .

ويقول المؤلّف : إنَّ الثّقافة اللّغويّة لا تكفي لتفسير بعض آيات القرآن ولا بدَّ من ثقافة أنسكلوبيدية تقع على عاتق عدّة تخصّصات . ولذلك أخطأ القدماء في فهم هذه الآيات . ( ص ١٤٦ ) .

ويقرّر المؤلّف أنَّ هدف القرآن ليس عرض بعض القوانين التي تتحكّم في الكون ، وإنما هو هدف دينيُّ جوهري ، وإنما كان تأمّل الكون في القرآن تابعـاً لأوصاف القدرة الإلهيّة . (ص ١٤٦) .

ويصرّح المؤلّف بأنّه احتفظ بعدد من الآيات أقلّ من الذي اختاره العلماء المسلمون لدراسة جوانبها العلميّة ، وأنّه ، في مقابل ذلك ، أبرز بعض آيات لم تُعط لها من قبل الانتباهة التي تستحقّ من وجهة النّظر العلميّة ، وبأنه لم يأخذ ببعض تفسير اتهم العلميّة ، لأنها لم تكن \_ في رأيه \_ سديدة ، وفسّرها . باجتهاده ، تفسير أشخصيّاً بروح متحرّرة تماماً وبنيّة خالصة . (ص ١٤٧) .

وبحث المؤلّف إذا كان في القرآن إشارات إلى ظاهرات يسهل على الإدراك البشري فهمها ، وإن لم تكن قد تلقّت بعد توكيداً من العلم الحديث ، فوجد أن القرآن يحتوي على إشارات بوجود كواكب في الكون تشبه الأرض ، وقال : إن كثيراً من العلماء يرون ذلك معقولاً تماماً ، دون معطيات حديثة لتوكيد ذلك . .

وقال: إنّه لو قام بدراسة كهذه منذ ثلاثين عاماً ، لوجد أنَّ القرآن قد صرَّح بغزو الفضاء . . . ففي ذلك الوقت كان معروفاً أنَّ هنالك آية قرآنيّة تتنبّأ بأنَّ الإنسان سيحقّق هذا النصر ذات يوم . وقد تمَّ الآن التأكّد من هذا . (ص ١٤٧) .

ويعيد بعد ذلك ما كان قاله قبل في المقدّمة ، وهو أنّه حتى تكون المقابلة بين الكتب المقدّسة والعلم ذات بال ، يجب أن تكون الحجّة العلميّة المعتمد عليها ثابتة تماماً ، وألا تكون محل ّجدال . (ص ١٤٧) .

وقال: إنَّ مَا تَحَدَّتْ به بعضُهُم مِن أَنَّ العلم متغييرٌ مع الزّمن ، وأنَّ ما يمكن قبوله اليوم قد يُرفض غداً. يتطلّب التّعديل ، فيجب التّفريق بين النّظريّة العلميّة وبين الفعل موضوع الملاحظة . فالنظريّة العلميّة يمكن أن يُستغنى عنها بما هو أكمل منها وأصح لتفسير الظاهرة ، ولكن الفعل موضوع الملاحظة يبقى قائماً . وقد يمكن تعريف سماته بشكل أحسن ، ولكنّه يظل على ما كان عليه قبل .

فدوران الأرض حول الشَّمس ، والقمر حول الأرض ، يبقى فعلاً واقعاً قائماً ولن نرجع عنه أبداً ، ولكن قد يمكن في المستقبل تحديد المدارات بشكل ٍ أحسن . (ص ١٤٨) .

ويقول المؤلّف : إنَّ تبصّري بالطّابع المتغيّر للنظريّات ، جعلني أستبعد آيةً قرآنيّة ، ظنَّ عالمٌ فيزيائي مسلم أنها تعلن عن مفهوم ضدّ المادَّة Anti - Motière وتلك نظريّة مثار جدل حاليّاً ، على حين يمكن منح كلّ الانتباه لآية قرآنيّة تذكر الأصل المائي للحياة ، وتلك ظاهرة . . . ، وإن كنّا لم نقدر على التحقيق منها فهناك برغم ذلك عدّة حجج تشهد في صالحها .

وتطوّر الجنين البشري ، وهو خاضع للملاحظة، يمكن فيه مقابلة المراحل الموصوفة في القرآن مع معطيات علم الأجنّة الحديث ، لنكتشف اتّفاق الآيات القرآنيّةالتام مع العلم . (ص ١٤٨) .

وقد أكمل المقابلة بين القرآن والعلم بمقابلتين أخريين بين العلم والتّوراة ، وبين العلم والإنجيل ، منصبّتين على الموضوعات نفسها ، ثمّ بمقابلة بين وجهة النّظر العلميّة لمعطيات القرآن وبين معطيات الأحاديث النبويّة . ( ص ١٤٨ ) .

وقد قام في المقابلة الأولى بمقابلة مسألتي الخلق والطوفان ، فلم يجد العلم قد اتّفق مع التّوراة ووجده اتّفق مع القرآن اتفاقاً كاملاً . ولذا قبل نصّ القرآن علميّاً ورفض نصّ التّوراة . (ص ١٤٩) .

ورفض بنتيجة ذلك تهمة أنَّ النّبيَّ استكتب القرآن محاكياً التّوراة . . . ( ص ١٤٩ ) .

وبمقابلة القرآن مع الأحاديث – وقد صحّت له مقولات القرآن العلميّة كما رأينا – وجد في كتب الأحاديث أخطاء من وجهة النّظر العلميّة ، وبخاصّة فيما يتعلّق بالوصفات الطّبّيّة . ورأى أنّ الفرق مذهل ٌ حقّاً بين القرآن والحديث في مسألة موافقتهما العلم الحديث . (ص ١٥٠).

ونشير نحن إلى أنَّ المؤلّف كان قد ذكّر قبل بأمرين هامّين : الأوَّل : ما اعترى الحديث في روايته . والثاني : سيذكره حين يتحدَّث بالتَّفصيل عن الحديث النّبوي بعد ، كما سيذكر الأوَّل ، وهو أنَّ ما يتحدَّث به النّبيُّ من شؤون الدُّنيا إنّما هو كلام بشر .

ورأى المؤلّف أنَّ الملاحظة الأخيرة تدحض الفرض القائل: بأنَّ محمّداً وَلَيْكُونُ هُوَ النّبي أُمِّياً ويأتي بحقائق ذات طابع علمي لا ينتمي إلى عصره ؟

وأبدى رأيه الصّريح ، وهو أنّه ليس من تفسيرٍ وضعيّ للقرآن فهو من عند الله (ص ١٥٠) ، وأنَّ القرآن صحيحٌ صحتَّةً لا تقبل الجدل ، وله \_ لذلك \_ مكانة "خاصَّة بين الكتب المنزلة ، لأنّه لا يشاركه في صحته التّوراة ولا الإنجيل ، وذكر بأنَّ القرآن دُوِّن في عصر النّي (ص ١٥١).

انتقل المؤلّف من ذلك إلى الكلام على خلق السماوات والأرض (ص ١٥٧) فبيّن نقط الحلاف والتّجانس بين رواية التّوراة ورواية القرآن ، ثمّ استنج من آيات في القرآن مراحل الحلق الستّة التي عبّر عنها القرآن بالأيّام الستّة ، وبيّن معاني (اليوم) في اللّغة العربيّة ، وأوّلها – أنّه السّاعات الأربع والعشرون بين شُروقين أو بين غروبين . وثانيها – النّهار حين تظهر الشّمس ، وثالثها – المدّة من الزّمن ، واختار المعنى الثّالث لتفسير المراد بالأيّام الستّة ، وأورد شواهد على من الزّمن ، واختار المعنى الثّالث لتفسير المراد بالأيّام الستّة ، وأورد شواهد على

ذلك آيات من القرآن منها: « في يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَة مِمَّـا تَعُدُّونَ » [ السجدة: ٥] ، ومنها: « في يَوْم كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلَّفَ سَنَة ِ » [ المعارج: ٤]

وذكر من آيات الخلق الآيات الأربع من سورة [ فصلت : ٩ - ١٢] : « قُلُ ْ أَنْنَكُم ْ لَتَكُفُرُونَ بِاللَّذِي حَلَقَ الاَّرْضَ فِي يَوْمَيْنِ . . . » وقال : إنَّ القرآن لا يحد د ترتيباً في خلق السّموات والأرض إلا في فقرة واحدة منه [ النّازعات : ٢٧ – ٣٣] : « أَأَنْتُم ْ أَسَدُ خَلَقاً أَمِ السّمَاءُ بِنَاها ، رَفْعَ سَم مُكَها فَسَوَّاها ، وَأَعْطَشَ لَيْلَها وَأَخْرَجَ ضُحاها ، وَالاَرْضَ بَعْد لاَكُونَ الأساها ، وَأَعْطَشَ لَيْلَها وَأَخْرَجَ ضُحاها ، وَالْجِبالَ أَرْساها ، مَتَاعاً لاَكُونَ الأساسية وانتها أَما لكون الأساسية وانتها أَما للكون الأساسية وانتها أَمَا للله تكوين العوالم ، كما جاءت في القرآن ، فأورد آية سورة [ الأنبياء : ٣٠] : « أَمَّ السَّمَوَاتِ وَالاَرْضَ كَانَتَا رَتُقاً فَفَتَقُنْاهُما » وَلَي السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلاَرْضِ النَّتِيا طَوْءً أَوْ كَرْها قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ » .

واستنتج المؤلّف أنَّ القرآن أطلق الدُّخان على الكتلة السّديميّة (الكتلة الغازيّة ذات الجزيئات في الآية الأولى ، وأشار إلى عمليّة الفتق بعد الرّتق للكتلة الفريدة الأولى في الآية الثّانية .

وبيّن أثناء تفسيره هذا الجزء من الآية : « مُثمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبَعْ َ سَمَوَاتٍ » [ البقرة : ٢٩ ] ؛ أنَّ رقم (٧) المستعمل في القرآن رمزي ، يراد به العدد الكثير كما عُرف عند اليونان والرّومان ، وأورد الآيات التي ورد فيها هذا الرقم مع السماوات .

وذكر بهذه المناسبة ما أجمع عليه مفسّرو القرآن ، من أنَّ الرقم ( ٧ ) يرمز إلى التعدّد دون تحديد ٟ آخر .

وذكر الفرق في القرآن ، بين وصف الشمس بالستراج الوهاج ، والقمر بالنور . وقال : إن مما يثير دهشة القارىء أن الآية التالية ، تذكر وجود كواكب كالأرْض : « اللهُ اللّذي خلَق سَبْعَ سَمَوَات وَمِن الأَرْض مثْلَهُ نَ يَتَنَزَّل ُ الا أَمْرُ بَيْنَهُ نَ لَتَعْلَمُوا أَن الله عَلَى كُل شَي ۚ قَد ير وأَن الله قد أحاط بكل شي إعلاما » [ الطلاق : ١٢] .

وقال : إنَّ شيئاً آخر يُثير دهشة القارىء ، وهو الآيات التي تُشير إلى ثلاث مجموعات من المخلوقات :

اً ــ تلك التي توجد في السّماء .

٢ً – تلك التي توجد على الأرض .

٣ً ــ تلك التي توجد بين السَّماوات والأرض .

وأورد آيات منها: «لَهُ مَافِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَعْتَ الثَّرَى » [طه: ٦] ، وسنوردُ ما يراه من دلالة للقسم الثالث بعد قليل وَمَا تَعْتَ الثَّرَى » وَلَقَدَ خَلَقَ نَا السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فَيِي

واورد الديه . « وتقد حده السموات والا رص وما بينهما في ستّة أيّام وما مستّنا من لُغُوب » [ق: ٣٨] ، فقال : إن في هذه الآية رداً على التوراة الّي تزعم أن الله تعب بعد عملية الحلق فاستراح في اليوم السّابع وسيورد المؤلّف بعد قليل أيضاً أن الكهنة قد وضعوا هذه الرّاحة الأسبوعيّة استجابة لرغبة تشريعيّة فيها .

وينتهي المؤلّف من عرض آيات الحلق إلى نقطٍ خمسة يستنتجها منها ، وهي : ١ً ــ وجود ست مراحل للخلق عموماً .

٢ً ــ تداخل مراحل خلق السماوات مع مراحل خلق الأرض.

٣ً – خلق الكون من كومة أوّليّة فريدة كانت مجتمعة ً فتفصَّلت .

٤ً ــ تعدُّ د السموات و تعدُّ د الكواكب التي تشبه الأرض.

ه ً ــ وجود خلق وسيط بين السَّموات والأرض . ( ص ١٥٧ ــ ١٦٦ ) .

ثم تيتحد تن عن معطيات العلم الحديث فيما يتعلق بالنّظام الشّمسي والمجرّات وتكوين المجرّات والنّجوم والنّظم الكوكبيّة وتطوّرها ، ومفهوم تعدّد العوالم والمادّة الكونيّة المنتشرة بين النّجوم .

ُثُمَّ أَيجري مقابلة عن المعطيات القرآنيّة عن الحلق وينتهي من ذلك إلى أن يقول:

الأجرام الستماوية وتكوين الأرض ، والتطوّر الذي لحق بهذه الأخيرة ، بما جعلها الأجرام الستماوية وتكوين الأرض ، والتطوّر الذي لحق بهذه الأخيرة ، بما جعلها بأقواتها قابلة لسكنى الإنسان . ولقد وقعت الأحداث الحاصّة بالأرض في رواية القرآن على أربع مراحل ، ترى أيجب أن نرى في هذه المراحل معادلاً للعصور الجئولوجية التي يصفها العلم الحديث ، والتي ظهر الإنسان في الرّابع منها كما نعلم ؟ ليس هذا الا مجرّد فرض ، والله ُ أعلم .

ولكن ينبغي ملاحظة أنَّ تكوين الأجرام السَّماويَّة والأرض قد تطلّب مرحلتين كما تشرح ذلك الآيات من ( ٩ — ١٢ ) من سورة فصّلت ( ص ١٥٨ من الكتاب ) .

ويعرّفنا العلم بأنّنا إذا أخذنا مثالاً على ذلك (وهو الوحيد الممكن) تكوين الشّمس، ونتاجها الثّانوي، أي: الأرض، نجد أنّ العمليّة قد تمّت من خلال تكاثف السّديم الأوّلي وانفصالهما. وذلك بالتّحديد ما يعبّر عنه القرآن بشكل صريح، عندما يشير إلى العمليّة التي أنتجت ابتداء من الدخان السّماوي « رَتَنْقاً ثُمُّ قَتَقَنْناً هُماً » وإنّنا نُسجل هذا التّطابق الكامل بين المعطاة القرآنيّة والمعطاة العلمانيّة.

٢ أو ضح العلم تشابك حدثي تكوين نجم ( مثل الشّمس ) وتابعه ، أو واحد من توابعه ، ( مثل الأرض ) . ألا يتّضح هذا التّشابك في النّص " القرآني مثلما رأينا .

" ـ المطابقة واضحة بين مفهوم السّديم الأوَّلي في العلم الحديث والدّخان على حسب القرآن ، للدّلالة على الحالة الغازيّة الغالبة للمادّة التي كوّنت الكون في هذه المرحلة الأولى .

الذي عبّر عنه القرآن بالرّقم الرّمزي (٧) ، والّذي عبّر عنه القرآن بالرّقم الرّمزي (٧) ، والّذي رأينا دلالته ، يتلقّى من العلم الحديث تأكيداً له ، وذلك بفضل ملاحظات علماء الفلك عن نظم المجرّات وعددها العظيم .

وعلى العكس فإن تعدّد الكواكب التي تشبه أرضنا – على الأقل في بعض الجوانب – ، هو مفهوم مستخلص من النّص القرآني ، ولكن لم يثبت العلم وجوده حتى الآن ، ومع ذلك فيرى المتخصّصون أن هذا مفهوم معقول تماماً .

• ً \_ يمكن التقريب بين وجود الحلق الوسط بين السماوات والأرض المعبّر عنه في القرآن ، وبين اكتشاف جسور المادّة التي توجد خارج النّظم الفلكيّة المنظّمة .

ويبني المؤلف على ذلك أنه (إذا كانت المسائل التي تطرحها رواية القرآن لم تتلق تماماً حتى يومنا هذا توكيداً من المعطيات العلمية ، فإنه لا يوجد على أي حال أقل تعارض بين المعطيات القرآنية الحاصة بالحلق وبين المعارف الحديثة عن تكوين الكون ، وذلك أمر يستجق الالتفات إليه فيما يخص القرآن ، على حين قد ظهر بجلاء أن نص العهد القديم الذي نملك اليوم قد أعطى عن هذه الأحداث معلومات غير مقبولة من وجهة النظر العلمية . ونحن لا ندهش لذلك ، إذا علمنا أن النص غير مقبولة من رواية الحلق في التوراة قد كتب بأقلام كهنة عصر النفي إلى بابل ، وقد كان لهم الأهداف التشريعية Légalistés التي حد دناها أعلاه فاصطنعوا للاهداف رواية تتفق ونظراتهم اللاهوتية .

ويذكر المؤلّف في الحاشية أنَّ نصّ الكهنة هذا يحجب السّطور القليلة من الرّواية الأخرى المسمّاة باليهوديّة ، فهي من الإيجاز والغموض بما لا يسمح لعقل علميّ أن يأخذها في اعتباره .

إِنَّ وجود هذا الاختلاف بين رواية التوراة والمعطيات القرآنية عن الحكثق جدير بالتنويه أمام الاتهامات – وكلها عفوية – التي لم توفر على محمد وللها منذ بدايات الإسلام ، والتي تقول : إنَّ محمداً قد نقل روايات التوراة فيما يتعلق بدايات الإسلام ، والتي تقول : إنَّ محمداً قد نقل روايات التوراة فيما يتعلق بدايات الإسلام ، والتي

بموضوع الحلَّق ؛ فإنَّ الاتهام لا يتمتّع بأيّ أساس ، فكيف كان يمكن لإنسان منذ أربعة عشر قرناً أن يصحّع إلى هذا الحدّ الرّواية الشّائعة في ذلك العصر ؟ وذلك باستبعاد أخطاء علميّة ، وبالتصريح بمبادرته وحده بمعطيات أثبت العلم أخيراً صحتّها في عصرنا .

هذا فرض لا يمكن الدّفاع عنه . إنَّ القرآن يعطي عن الحلْق رواية تختلف تماماً عن رواية التّوراة ) .

ثم ّ يرد ّ المؤلّف على بعض الاعتراضات التي اتّهم بها النّبي ّ ، كأخذه عن الرّبابنة ، أو عن راهبٍ مسيحيّ علّمه ، وكذلك يدحض ما قيل من أن ّ أمماً أخرى جاء في أساطير ها روايات مشابهة عن الخلق ( ص ١٦٧ – ١٧٥ ) .

ثم ينتقل المؤلّف إلى الكلام على علم الفلك في القرآن ، فيقول : إن القرآن بأني بالإضافة إلى آيات الحكرة بآيات هي تأمّلات في عظمة الخالق ، وإن التوراة والإنجيل لم يعالجا ترتيب الكون وإن القرآن انفر د بذلك . ولم يأخذ القرآن بالنظريات السّائدة في عصر نزوله وكانت مخطئة ، ويعطي المؤلّف لهذا الجانب السلبي شأنا كبيراً – فهو يدل على عدم تأثّر القرآن بخطأ ذلك العصر العلمي – ويدحض بذلك قول من ينسب إلى النبي أنبّه أخذ معلوماته عن العرب الذين كانوا متقدّمين في هذا الفن ، ويضيف إلى حجته أن العرب إنها تقد منوا في علم الفلك بعد عهد النبي ، لا قبله ولا زمنه .

ثُمَّ يذكر آيات تتحدَّث عن الجاذبيّة وغيرها . ومنها : « وَيُمُسُكُ السَّمَاءَ وَفَعَهَا أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إلا بِإِذْنِهِ » [ الحجّ : ٦٥ ] . ومنها : « وَالسَّمَاءَ وَفَعَهَا وَوَضَعَ المِيزَانَ » [ الرّحمن : ٧ ] ، ويقول : إنَّ الحضوع للتوازن هو الشرط الأساسي لعدم حدوث اضطرابات ، ولهذا يذكر القرآن كثيراً خضوع السَّماوات والأرض لأمر الله : « وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخَرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ » [ النّحل : ١٢ ] .

واهتمَّ كثيراً بمعنى التَّسخير ، وهو استفادة الإنسان من الطَّبيعة بتفاعله معهـا : « هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضياءً وَالنَّقَمَرَ نُوراً وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لتَعَلَّمُوا عَدَدَ السِّنيِينَ وَالْحِسَابَ مَا خَلَقَ اللهُ ذَلِكَ إِلَّا بِإِلْخَقِّ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ » [يونس: ٥].

ثُمَّ يتحدَّثُ عن تفريق القرآن بين الشَّمس والقمر في الصِّفة ، ويورد عدَّةَ آيات منها : « أَكُمْ تُمَرَوْا كَيَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبَعَ سَمَوَاتِ طِبَاقاً ، وَجَعَـلَ الْقَمَرَ فيهن َّ نُوراً وَجَعَلَ الشَّمْس سِرَاجاً » [ نوح : ١٥ – ١٦ ] . وأوضح أنَّ وصفَ الشَّمس بالسَّراج يُرادُ منه أنها مصدر إشعاع ِ ، وأنَّ وصف القمر بالنُّور يُراد منه أنَّه مظلمٌ في نفسيه يتلقَّى الضَّوء ويعكسه نوراً .

ويقرّر المؤلّف أنّه لا شيء في القرآن يتناقض مع ما نعرف عن هذين الجرمين . ويأتي باجتهاد في تفسير الآية : « اللهُ نُـورُ السَّمـَوَات وَالاَّرْض . . . » [ النُّـور : ٣٥ ] فيقول : إنَّه يعرف بأنَّ المعنى العميق لهذه الآية روحي ، ولكنَّه يرى أنَّ المقصود َ في هذه الآية فعلا ً سقوط ضوءٍ على جسم يعكسه ( الزَّجاج ) ويعطيه بريق الدّرّ ، مثل الكوكب الذي تضيئه الشّمس « كَأَنَّهُ كُوْكَبُ دُرِّيٌّ » [ النُّور : ٣٥ ] ، ويقول : إنَّ ذلك هو التَّفصيل التَّوضيحي الوحيد الخاصُّ بالكلمة واللَّذِي يمكن أن نجده في القرآن . وواضحٌ أنَّ هذا الكلام يؤيَّد أنَّ القمر يعكس الضّوء ولا يُصدره .

ثُمَّ يتساءل المؤلَّف أتكون السَّماء الدُّنيا هي النَّظام الشَّمسي الحاصُّ بنا، بالإضافة إلى السّماوات الكثيرة التي هي مجموعات النّجوم الأخرى ؟

ثُمَّ يعرض الآيتين : « إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةِ الْكَوَاكِبِ ، وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ شَيْطَانِ مَارِدِ » [ الصَّافّات : ٦ – ٧ ] ، ويتساءل أترى أنّه يُريد النَّيَازِكُ ؟ وماذا يريد بالحفظ الَّذي يتحدَّث عنه أيضاً في آياتٍ أُخرى ؟

أُثُمَّ يقول : إنَّ القرآن لا يذكر المفهوم الفلكي القديم عن مركزيَّة الأرض

ودوران الشّمس حولها ، بـل يذكر أنَّ كلاً من الشّمس والقمر يجري في فلكـِـه ويرى أنَّ القرآن يوافق بذلك العلم الحديث .

ويقول بهذه المناسبة : إنَّ القرآن قدَّم مفهوماً جديداً لم يكن يعرف في عصره وهو مفهوم الفلك اللّذي يدور فيه كلّ كوكب ، ويعلّل اختلاف المفسّرين في تفسير كامة الفلك بأنّهم لم يدركوا حقيقة هذا المفهوم لأنّه كان فوق طاقتهم .

ثم يقول: إن دوران الشمس الذي تحد ت عنه القرآن هو حركة الشمس ضمن مجر تها حول مركز المجرة بسرعة ٢٥٠ كم في الثانية ، كما أثبت العلم الحديث ووصف المجرة بأنها تتكون من عدد هائل من النتجوم ، موزعة على أسطوانة أكثر سمكا في المركز منها على المحيط ، وتحتل الشمس موقعاً يبعد عن مركز الأسطوانة وبما أن المجرة تدور حول نفسيها وكان محورها مركزها ، فإن الشمس تدور حول هذا المركز نفسه .

ويدفع المؤلّف ما يقال من أنَّ محمداً وَاللّهُ كان مفكّراً عظيماً ، حين تحدّث عن حركتي الشّمس والقمر ، كالفيثاغوريّين الّذين رأوا أنَّ الأرض تدور حول الشّمس ، لا العكس ، يدفعه بأنَّ الفيثاغوريّين أصابوا هنا ، ولكنّهم أخطؤوا في كون الشّمس ثابتة لا تتحرّك وأنها مركز العالم ، فجمعهم بين الحطأ والصّواب لا يجعلهم كالقرآن الّذي لم يخطى ، (ص ١٧٥ — ١٨٨).

ثم يتحد أن المؤلف عن المعنى الفريد الذي جاء به القرآن في الآيتين : «يُولِيجُ اللَّيلُ في النَّهَارِ وَيُولِيجُ النَّهَارَ فِي اللَّيلُ » [ لقمان : ٢٩] و «يُكورُ اللَّيلُ عَلَى النَّهارِ وَيُكورُ النَّهارَ عَلَى اللَّيلُ » [ الزّمر : ٥] فيقول : إن العلم على النّهارِ واللَّيلُ في حركة الأرض الحديث يجعلنا ندرك بسهولة كيف يتداخل كل من النّهار واللَّيلُ في حركة الأرض حول محورها وحول الشّمس الثّابتة نسبيّاً ، ويربط بهذا تعدّد المشارق والمغارب في القرآن : « فكلا أقْسِمُ بِرَبِ المَشَارِق والمغارِبِ » [ المعارج : ٤٠ ] و «رَبُ في القرآن : « فكلا أقْسِمُ بِرَبِ المَشَارِق والمَغارِبِ » [ المعارج : ٤٠ ] و «رَبُ

المَشْرِقَيَسْ وَرَبُّ المَغْرِبَيْنِ » [ الرّحمن: ١٧ ] . وهذا ممّا يدركه البشر ويلاحظونه وجاء به القرآن صحيحاً .

ثم يقول: إن العلم الحديث أثبت وجود تطور دائم حتى الآن للعالم الشمسي وللكون، وإنه قد جاء في القرآن ما يشير إلى ذلك: «وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُ يُبَجْرِي لا جَلَ مُسَمَّى » [ الرعد: ٢] و «وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرَ لَهَا ذَلِكَ تَقَدْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلَيمِ » [ آيس : ٣٨]. ثم يشرح كيف تستهلك الشّمس هيدروجينها المتحوّل إلى هليوم، وكيف تنتهي أخيراً بالبرودة والموت، كما يقدّر العلم الحديث، وشأنها في ذلك شأن النّجوم المسمّاة بالأقزام البيضاء «تَجْرِي لِمُسْتَقَرَ لِلهَا » حيثُ يُحمَمُ قضاؤها.

أثم تتحد ألمؤلف عن توسع الكون ، وهو أعظم ظاهرة اكتشفها العلم الحديث ، فقد تبين من دراسة طيف المجر ات أنها تتباعد بعضها عن بعض ، والذي يظهر ذلك الانتقال المنهجي نحو اللون الأحمر من الطبيف، فامتداد الكون لا يكف عن الكبر وقد ذكر القرآن ذلك : « والسهاء بنتي شاها بأيث وإنا لموسعون » والذاريات : ٤٧] . وذكر أن الكلام في توسع الكون ورد في تفسير ( المنتخب ) الذي طبعه المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بالقاهرة .

ثُمَّ تحدَّث عن غزو الفضاء ، فأورد الآية : «يَا مَعَشَرَ الجِنِ وَالإِنْسِ إِنَّ اسْتَطَعْتُمُ أَنْ تَنْفُذُوا مِن أَقْطَارِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ فَانْفُذُوا لا تَنْفُذُونَ اسْتَطَعْتُم أَنْ تَنْفُذُوا لا تَنْفُذُونَ وَالاَ بِسُلُطَانِ » [ الرحمن : ٣٣ ] . وقال في تفسير ها : إِنَّ (إِنْ ) تفيد الاحتمال وإنَّ الخطاب هنا للجن والإنس دون رمزية ، والنّفاذ يُفيد الولوج العميق ، والخروج من جهة معاكسة لمنطق الانطلاق ، والسّلطان في هذا النّفاذ يكون نابعاً من الله القدير . وذلك هو موضوع كلّ الصّورة .

ولا يجعل المؤلّف النفاذ مقتصراً على السّماوات بل يجعله شاملاً لأعماق الأرض أيضاً ، أي : استكشاف هذه الأعماق .

ويوردُ الآية التّالَية : « وَلَوْ فَتَحَنْ عَلَيْهِم ْ بَاباً مِن َ السَّماءِ فَظُلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ ، لَقَالُوا إِنَّمَا سُكُرِّرَ ۚ أَبْصَارُنَا بِلَ ْ نَحْنُ لُقُومٌ مَسْحُورُونَ » يَعْرُجُونَ ، لَقَالُوا إِنَّمَا سُكِرِّرَ أَبْصَارُنَا بِلَ اللهِ هذا من كفر من أهل مكة [ الحجر : ١٤ – ١٥ ] ، ويستنتج من ذلك أنّه لن يشهد هذا من كفر من أهل مكة ولكنّه يضيف إلى معنى الآية الأولى التي تسمح بالنّفاذ للفطنة والعبقريّة البشريّتين أن علمة « مَسْحُورُون » في الآية الثانية ، تدلّ على تغيّر المشهد في عيني من ينتقل من الأرض إلى الكواكب الأخرى ، فالسّماء لا تبدو لـه زرقاء كما نراها ونحن على الأرض ، بل مظلمة سوداء ، وتبدو له الأرض محاطة بهالة زرقاويّة نتيجة لظاهرة الامتصاص الجوّي . وهذا ما رآه روّاد الفضاء .

ويقرّر المؤلّف أنَّ المقابلة بين نصّ القرآن والمعطيات الحديثة للعلم ، تجعلنا نُبُهر لتحديدات القرآن الدّقيقة ، التي لا يمكن أن تصدر عن إنسان ٍ عاش منذ أربعة عشر قرنـــاً .

وينتقل المؤلّف بعد ذلك إلى الحديث عن كرتنا الأرضيّة فيقول: إنَّ القرآن يبيّن دور الماء في حياة الإنسان، ويتبيّن منه استمتاع الأرض بظهور الحياة عليها دون القمر، ودون غيرها من كواكب الشّمس. ويذكر آيات كثيرة في ذلك. منها: « والارش بعَدْ ذَلِكَ دَحَاها، أَخْرَجَ مِنْها ماءً هما وَمَرْعاها، والجيبال أَرْساها، متناعاً لكُمْ ولا أَنْعامِكُم " [ النّازعات: ٣٠ ـ ٣٣].

ثم يتحد تن عن دورة المياه في الطبيعة كيف يتبخر الماء ، وكيف تحرك الرياح السحب فتهطل أمطاراً وتمد الينابيع ، ويورد على ذلك آيات كثيرة . منها : « أَكُم ْ تَرَ أَنَّ اللهَ يُزْجِي سَحَاباً ثُم ّ يُؤلِفُ بَينْنَه ُ ثُم الله يَرْجِي سَحَاباً ثُم ّ يُؤلِفُ بَينْنَه ُ ثُم الله يَرْجِي سَحَاباً ثُم ويُلْقِلُ مِن السَّمَاءِ مِن ْ جِبال فيها مِن فَتَرَى الْوَد ْقَ يَخْرُجُ مِن ْ خِلالِهِ وَيُنْزَل مِن السَّمَاءِ مِن ْ جِبال فيها مِن بَرَد فيسُصِيب به مِن ْ يَشَاءُ ويَصَرْفُه ويَصَرْفه ويَنْ مَن ْ يَشَاءُ يَكَاد سُنَا بَرْقه يَذ هَب بِالاً بْصَارِ » [ النور : ٤٣ ] . ويقارن ذلك بخطأ الفلاسفة والمفكرين في يَذ همَب بِالاً بْصَارِ » [ النور : ٤٣ ] . ويقارن ذلك بخطأ الفلاسفة والمفكرين في فهم دورة المياه في الطبيعة حتى القرن السّادس عشر الميلادي .

وعرض إلى القول بأنَّ الإنسان يستطيع أن ينزل المطر في العصر الحاضر ورد عليه بكلام لـ ( م. ا. فاسي M. A. Facy ):إنَّ الإنسان لا يستطيع أن ينزل مطراً إلا من سحابة ٍ تامّة النضج والتطوّر ، وعمله هو التسريع افقط ( أو التحريض ) وبشرط أن تكون الظّروف الطّبيعيّة جاهزة سَلَفاً .

وقد وافقت آيات القرآن معطيات العلم لدورة الميام

ثُمَّ تحدَّث عن البحار ، فذكر الآيات التي تتحدَّث عن نعمها ، من حيث ركوب السَّفن لقطع المسافات ، ومن حيث الاستفادة من حيوان البحر وحليته ، ثمَّ ـَّ تحدَّث عن ظاهرة عدم الاختلاط بين مياه البحر المالح وبين ميَّاه الأنهار الكبيرة الغزيرة التي يطلق عليها اسم البحر تجوّزاً ، اختلاطاً مباشراً عند المصبّ ، وأشار إلى أنَّه قد يقصد بذلك شطَّ العرب الذي يجتمع فيه نهرًا ﴿ انفرات و دَجَلَةَ ﴾ ويمتدُّ أكثر من ( ١٥٠ ) كيلومتر ، وإلى أنَّ ذلك ينطبق على سائر الأنهار الكبيرة الغزيرة (كالميسيسيي ويانغ تسي ) . ولكنّه لم يتحدّث عن إمكان استخراج اللّؤلؤ والمرجان من المياه الحلوة أيضاً ، كما فعل بعض المؤلَّفين العرب الحديثين الَّذين عدُّوا اكتشاف ذلك حديثاً معجزة للقرآن ( انظر على سبيل المثال إعجاز القرآن في مسألة اللَّـوُّلُوَّ والمرجان لعمر بن أحمد الملباري ) .

وقد أورد المؤلَّف على ظاهرة عدم الاختلاط المائي المباشر ثلاث آيات وهي : « وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِمٌ شَرَابُهُ وَهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَمِن ۚ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا » [ فاطر : ١٢ ] و « وَهُوَ النَّذِي مَرَجَ الْبَحَرْيَيْن . . . » [ الفرقان : ٥٣ ] و « مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيبَانِ بِيَنْنَهُمُمَا بَرُزْخٌ لاَ يَبْغِيبَانِ . . . » [ الرحمن: ١٩ - ٢٠] ( ص ۲۰۶ – ۲۰۶ ) .

وفي حديث المؤلّف عن الجبال يذكر كيف تشير الآيتان ( ٦ و ٧ ) من سورة النَّبأ إلى ما أثبته العلم الحديث من أنَّ الجبال المرتفعة فوق الأرض تمتد في عمقها أيضاً لترسخ: «أَكُمْ نَجُعْلَ الأَرْضَ مِهَاداً، وَالجِبَالَ أَوْتَاداً» [النبأ: ٦-٧] (وواضح أَنَّ الوتد يُغْرَز في الأرْض ليثبت)، وأنَّ الأقسام السّفلي من الجبال تتعرّج وأنّه ينتج عن هذا التعرّج ثبات القشرة الأرضيّة (ص ٢٠٧)، ويؤيّد قوله بالآية: « وَجَعَلْنَا فِي الأَرْضِ رَوَاسِي أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ » [ لقمان: ١٠]. (ص ٢٠٨).

ويرفض المؤلّف ما استنتجه بعضهم من الآية : « فَمَن ْ يُرِد ِ اللهُ أَن ْ يَهُد يِهُ يَشْرَحْ صَد ْرَهُ لِلْإِسْلامِ وَمَن ْ يُرِد ْ أَن ْ يُضِلّهُ لُ يَجْعَل ْ صَد ْرَه لِلْإِسْلامِ وَمَن ْ يُرِد ْ أَن ْ يُضِلّهُ لِيَجْعَل ْ صَد ْرَه لُ ضَيّقاً حَرَجاً كَأَنّهَا يَصَعّدُ فِي السّماءِ » [ الأنعام : ١٢٥ ] من أن المرتفع في الجو يضيق نفسسه ، ومن أن النبي عليه الصّلاة والسّلام لم يكن يعلم ذلك . وذلك لأن مدينة مشهورة كصنعاء في جزيرة العرب كانت ترتفع ٢٤٠٠ م عن سطح البحر ، ولأن هناك مرتفعات أخرى في الجزيرة العربية يبلغ أحدها ٢٥٠٠ م ، فلا شك في أن الصّاعدين عليها قد شعروا بصعوبة التنفّس في المرتفعات .

ويرفض المؤلّف كذلك أن يستنتج من الآية نفسها بشارة ً بغزو الفضاء ، ولا يرى احتمالها لذلك (ص ٢٠٩) .

وفي مقابل ذلك يرى أنَّ القرآن يعبّر عن علاقة واضحة بين تشكّل سحب المطر الثقيلة ووقوع الصَّاعقة ، ممّا يتفق مع معارفنا اليوم عن الكهرباء الجويّة . وذلك في الآيتين : «هُوَ التَّذِي يُرِيكُمُ الْبَرْق خوْفاً وَطَمَعاً وَيُنْشِيءُ السَّحَابِ الثُقّال ، ويَسُبَّحُ الرَّعْدُ بَحَمْده والمللا يُكَة من خيفته ويَرُسلُ الصَّواعِق فييُصِيبُ ويَسُبَّحُ الرَّعْد ألرَّعَد ألرَّعَد ألرَّعَد أي الله وهُو شَد يد المحال » [ الرّعد : بها من يشاءُ وهم أن يَجاد لُون في الله وهو شديد المحال » [ الرّعد : المحال عن أنَّ الله ين عن الله وهو شديد المحال أنَّ الله يَجعله والله ويَسُولُ من السَّماء من جبال أنَّ الله يَدُوبُ من خلاله ويَصُرفه عن من السَّماء من جبال فيها من بَرَد في صناء به من يتشاءُ ويَصُرفه عن من يشاء يكاد سناً بيكاد سناً بيكاد سناً النّور : ٤٣ ] ، (ص ٢١٠) .

ثم ينتقل المؤلّف إلى الحديث عن الظلّل فيذكر كيف يتفق القرآن مع معلوماتنا الحديثة في الآيات: « وَاللهُ جَعَلَ لَكُمُ مَمَّا خَلَقَ ظِلاً لا " [ النحل: ٨١] و « أَوَ كَمْ يَرَوْا إِلَى مَا خَلَقَ اللهُ مِن شَيْءٍ يَتَفَيّقُوا ظِلاً لَهُ عَن الْيَمِينِ و « أَوَ كَمْ يَرَوُا إِلَى مَا خَلَقَ اللهُ مِن شَيْءٍ يَتَفَيّقُوا ظِلاً لَهُ عَن الْيَمِينِ وَالشَّمَائِل سُجَّداً لله وَهُمُ « اَخِرُونَ » [ النّحل: ٨٤] و « أَكَمْ تَرَ إِلَى رَبِّكَ كَيْفُ مَلَا الشَّمْسَ عَلَيْهُ وَالشَّمَائِل سُجَّداً الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَهُمُ مَلَا اللهِ مَلْ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِناً أُثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَلَيْلاً ، ثُمَّ قَبَضْنَاهُ إِلَيْنَا قَبْضاً يَسِيراً » [ الفرقان: ٤٥ – ٤٦] . فإن ّ النّص القرآني يشير إلى العلاقة بين الظلّل والشّمس ، ولكنّه يجعل الشّمس مؤشّراً عليه فقط ( أو أحد ظواهر تكوينه ) ويخالف في ذلك ما عرف في عصر النبيّ وما قبله وما بعده من أنَّ الظلّ مشروط بانتقال الشّمس من الشّرق إلى الغرب . وقد أصبح هذا المفهوم خاطئاً الآن .

والقرآن يتنفق مع مفهوم عصرنا الحديث (وذلك دليل على أنّه من عند الله) (ص ٢١٠).

ثم انتقل المؤلّف إلى الكلام على الحياة وبدأ بأصل الحياة ، فرأى أن القرآن أورده بإيجاز مع عملية الحلق في الآية : « أَوَ كُمْ يَرَ اللّذِينَ كَفَرُوا أَن السّمَوَاتِ وَالاَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقَنْاهُمَا وَجَعَلْنَا مِن المَاءِ كُل شَيْءٍ جَي " وَالاَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِن المَاءِ كُل شَيْءٍ جَي " [ الأنبياء : ٣٠] ، وأن القرآن وافق العلم الحديث في هذا الكلام ، ثم فرق المؤلّف بين معنيين للماء : الماء بمعنى ماء المطر والأنهار والمحيطات ، والماء بمعنى السائل . ففي الحالة الأولى قال القرآن : « وَأَنْزَلَ مِن السّمَاءِ ماء فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِن نَبَاتٍ شَتَى » [ طه : ٣٥] ، ونبته إلى أن القرآن تحدّث عن الزّوجية النباتية المرّة الأولى ، وأن الماء هنا أصل حياة النبات ، وفي الحالة الثانية قال القرآن : « وَاللهُ خَلَقَ كُلُ دَابَةً مِن مَاءٍ » [ النّور : ٤٥] ، فاستعمل الماء بمعنى السّائل المنويّ الذي هو أصل خلقة الحيوان .

وقال: إنَّ القرآنفي ذلك كلَّه يوافقالعلم الحديث، ولم يأت بأيَّة خرافةأوخطأ .

أُثُمَّ تحدَّث عن التوازن في عالم النبات وعن تنويع المأكل مع السقي بماء واحد ولكن أكثر ما استلفت نظره في القرآن تناسل النبات . وانتهى إلى أن القرآن لم يتنافر مع علم اليوم في نظرية إنسال النبات ، وضرب على ذلك أمثلة عدة آيات منها : « سُبُحان اللّذي خلق الأزْواج كُلّها مِمّا تُنبيتُ الأرْضُ وَمَن أَنفُسِهِم وَمَمّا لا يَعْلَمُون ) [ يس : ٣٦] .

ونلاحظ نحن ، كما لاحظ المؤلّف ، في موضوعات أُخرى أنَّ إنسال النّبات بين زوجين لم تكن معروفة ً زمن النّبي ، وإن كانوا يعرفون حينئذ أنّه لا بدَّ لإثمار النّخل من إجراء لقاح بين بعض أنواعه وبعض .

وحين يتحدَّث المؤلَّف عن الإنسال الحيواني يبدي إعجابه بالدَّلالة في القرآن على قلّة السّائل المنوي الضّروري للإنسال في الآية الكريمة: «وأَنَّهُ حَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكرَ وَالأَنْثَى ، مِن ْ نُطْفَةً إِذَا تُمنْنَى » [ النّجم : ٤٥ – ٤٦ ] . ويعيدُ بأنّهُ سيأتي بتعليق قادم على هذه الملاحظة .

ثُمَّ يتحدَّث عن ذكر الجماعات الحيوانيَّة في القرآن: « وَمَا مِن ْ دَابَّة فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمْمَ " أَمْثَالُكُم ْ مَا فَرَّطْنَا فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمْمَ " أَمْثَالُكُم ْ مَا فَرَّطْنَا فِي اللَّرْفِي وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمْمَ " أَمْثَالُكُم ْ مَا فَرَّطْنَا فِي اللَّهِ اللَّهِ مِن ْ شَيْءً مُنَ اللَّهِ وَبَهِم " يُحْشَرُونَ " [ الأنعام: ٣٨].

وينقل عن (ر. بلاشير) أنَّ الرَّازي كان يرى أنَّ هذه الآية لا تعني إلا أفعالاً غريزيّة تحمد بها الحيوانات الله ، وأنَّ الشيخ أبا بكر حمزة تحدّث عن (الغريزة التي تدفع ، على حسب الحكمة الإلهيّة ، كلّ الكائنات لكي تجتمع للتّناسل والتّنظيم في جماعات تطلب أن يكون عمل كلّ فرد مفيداً للجماعة).

وذكر المؤلّف أنَّ العلم الحديث لم يكتشف تفاصيل الحياة التنظيميّة الجماعيّة الحيوانيّة إلا من عهد قريب . (ص ٢١٨) .

ُثُمَّ يذكر المؤلَّفُ الآياتِ الَّتِي تحدَّثت عن النَّحل والعناكب والطّيور . ومنها : « وَأَوْحَــَى رَبُّكَ ۚ إِلَى النَّـحـْلِ أَن ِ اتَّـخـِذ ِي . . . » [ النحل : ٦٨ ] و « مَثَـلُ ُ اللَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِيهَاءَ كَمَثَلَ الْعَنْكَبُوتِ . . . » [العنكبوت: اللَّهُ إِنَّ مَرَوْا إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَرَاتٍ فِي جَوِّ السَّمَاءِ مَا مُمْسِكُهُنَ ۖ إِلَّا اللهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ » [ النّحل : ٧٩ ] .

ويفسّر معنى التسخير والإيحاء وسلوك سبيل الله بأنّه سلطان الله على الحيوان بحيث يرسم نظام سلوكه ومعيشته رسماً دقيقاً ، ويرى أنَّ هذا يوافق اكتشاف العلم الحديث للنّظام العصبيّ الرّائع الّذي يكوّن قاعدة السّلوك .

ويقول المؤلّف ، وهـو يتحدّث عن طائر المحيط الهادي المعروف باسم Mutton - bird الذي يقوم برحلة ٢٥٠٠٠ كم على شكل ∞ في ظرف ستة أشهر بتأخير أسبوع على أقصى حد : (ومن المقبول الآن أن التوجيهات المعقدة جداً لمثل هذه الرّحلة مسجلة بالضرورة على خلايا الطائر العصبية ، ولا شك في أنهاخ ططت في برنامج ، فمن المخطط إذاً ؟).

ويذكر أنَّ الطَّيور الصَّغيرة السنَّ تقوم بالرَّحلات المعقَّدة الطَّويلة دون سابق تجربة ، ودون أيِّ قائد ، لتعود إلى المُنطلق نفسه في تاريخ محدَّد .

ثمّ يتحدّث عن أصول مكوّنات لبن الحيوان في الآية : « وَإِنَّ لَكُمُ في الآنعَامِ لَعَبْرَةً نُسْقِيكُم مماً في بُطُونِهِ مِن بَيْنِ فَرَثُ وَدَم لَبَناً خَالِصاً سَائِعاً لِلشَّارِبِينَ » [ النّحل : ٦٦ ] ، ويرى أنها تتّفق مع ما وصل إليه العلم الحديث وفق تفسير شخصي له ، وهو : ( الحقيقة أنّكم تجدون علماً في حيواناتكم الماشية : إنّنا نعطيكم شراباً مما يوجد في أجسامها ، أي : ما يأتي من التلاحم بين محتوى الأمعاء والدّم ، لبناً صافياً يسير الابتلاع على من يشربونه ) .

وهو يخالف في ذلك ترجمة (ر. بلاشير) المستشرق ( ١٩٦٦ م) ، والأستاذ حميد الله المستعرب ( ١٩٧١ م) ، ويرى تفسيره مقارباً للمنتخب في تفسير القرآن الكريم ، ( الطبعة الثالثة عام ١٩٧٣ ) الذي نشره المجلس الأعلى للشؤون الإسلامية بالقاهرة ، فهو يعتمد على معطيات علم وظائف الأعضاء الحديث .

وخلاصة ما وصل إليه العلم الحديث – والمؤلّف هو اللّذي يقول هذه الحلاصة – أن خلاصة معتوى الأمعاء تنتقل إلى الدّم، فينقلها إلى الغدد الثّدييّة التي تفرز مكوّنات اللّبن. وهذا يتّفق مع المفهوم القرآني، ولم يكن معروفاً في عصر النبيّ، وكذلك شأن الدّورة الدّمويّة التي اكتشفها (هارڤي) بعد عشرة قرونٍ من النبيّ.

يقول المؤلّف : إنَّ وجود هذه الآية في القرآن لا يمكن أن يفسّسر تفسيراً وضعيّاً أي : إنَّ وجودها فيه دليلٌ على أنَّ القرآن من عند الله . ( ص ٢٢١ – ٢٢٤ ) .

ثم َ يتحدَّث المؤلّف عن التّناسل الإنسانيّ ، فيرى أنَّ المفسّرين والمترجمين وقعوا في خطأ فهم المفردات ، ولا بدَّ من اقتران المعارف اللّغويّة بالمعارف العلميّة للوصول إلى إدراك معنى المقولات القرآنيّة في التّناسل . ويورد بعد ذلك الآيتين :

« يَا أَيَّهَا الإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكُ الْكَرِيمِ ، اللَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَّ فَعَدَلَكَ ، وَقَدَ فَعَدَلَكَ ، فِي أَيِّ صُورَةً مِا شَاءَ رَكَبَكَ » [ الانفطار : ٦ - ٨ ] . « وقد خَلَقَكُم وأطُواراً » [ نوح : ١٤ ] . وغير هما من الآيات . ويصنف ما ينتبه إليه في القرآن من ذلك كما يلي :

١ ً – يتم الإخصاب بفضل كمِّيّة من سائل ضئيلة جداً:

٢ ً – طبيعة السّائل المخصب .

٣ - تعشيش البيضة المخصبة .

٤ً – تطوّر الجنين .

ويورد في النقطة الأولى إحدى عشرة آية ، منها: «أَكُمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنيي يُمُنْمَى » [ القيامة : ٣٧ ] . وفي النقطة الثانية يذكر أن السائل المنوي يضم أخلاطاً ( أمشاجاً ) أحدها مخصب : « إنا خلَقْنَا الإنسان مِنْ نُطْفَة أَمْشَاج ٍ » [ الإنسان : ٢ ] ، وهذا السائل الواحد المخصب ضئيل جداً في الخليط الذي يضم سوائل أخرى ومادة مخاطية . وما يكون الحمل منه بتلقيح البويضة يكون

واحداً من عشرة ملايين من الحويوينات: « مُمَّ جَعَلَ نَسْلُهُ مِنْ سُلالَةً مِنْ مُلَالَةً مِنْ مُاءِ مَهِينٍ » [ السّجدة: ٨]. وفي النّقطة الثالثة يذكر أنَّ البويضة تتعلّق بالرّحيم بواسطة استطالات حقيقيّة تمدّها بغذائها من جدران الرّحم: « اقْرَأ بِاسْم رَبِيّك اللّه يواسطة استطالات حقيقيّة تمدّها بغذائها من جدران الرّحم: « اقْرَأ بِاسْم رَبِيّك اللّه اللّه ي خلَق الإنسان مِنْ علق » [ العلق: ١ - ٢]. وتشير كلمة العلكة إلى ما يعلق أي يتشبّث بشيءٍ.

ويخطتىء المؤلّف تفسير العلقة بالجلطة ، لأن الإنسان لا يمر في تكوينه بطور الجلطة . وفي النقطة الرّابعة يستجيب وصف القرآن لما نعرف اليوم عن بعض المراحل في تطوّر الجنين ، وليس فيه أيّة مقولة ينقدها هذا العلم : « ُثُمّ خَلَقُ ننا النُّطْفَة عَلَقَة وَخَلَقُ ننا النُّطُ فَة عَلَقَة وَخَلَقُ ننا النُّعَلَقَة مَصُفْغَة فَرَخَلَقُ ننا المُضْغَنَة عِظَاماً فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ خَمْاً . . . » [ المؤمنون : 12] .

ويذكر في الآية التّالية بعض تفصيل في المضغة : «ثُمَّ مِنْ مُضْغَة مُخَلَقَة وَغَيْرِ مُخَلَقَة بأنَّها الأجزاء المتناسبة مع وَغَيْرِ مُخَلَقَة » [ الحجّ : ٥ ] ، فيفسّر المخلّقة بأنَّها الأجزاء المتناسبة . وفي آية ما سيكون عليه الفرد في المستقبل، وغير المخلّقة بالأجزاء غير المتناسبة . وفي آية أخرى يذكر ظهور الحواس والأحشاء : « . . . وَجَعَلَ لَكُمُ السّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْعُدَة . . . » [ السّجدة : ٩ ] .

ويذكر تشكّل الجنس بالآية : « وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيَنْ ِ الذَّكَرَ وَالاَّأْنْثَى مِنْ نُطْفُةَ إِذَا تُمْنْنَى » [ النّجم : ٥٤ ] .

ويتبيّن المؤلّف من مقارنة المقولات القرآنيّة بالعلم الحديث أنّهما متوافقان على حين أنّ القرآن يخالف المعلومات الحاطئة السّائدة في زمن نزوله وبعده ، فإنّ المعلومات الصّحيحة ، كما يقول المؤلّف ، لم تعرف إلا في القرن التّاسع عشر ، أمّا قبله ، فقد كان العلماء يتخبّطون في تفسير عمليّة الإنسال

ثُمَّ تحدَّث المؤلّف عن القرآن والتربية الجنسيّة في آيتين . ففسّر الآيـة : « خُلُـق َ مِن ْ مَـاءٍ دَ افـِق ٍ ، يَـخْرُجُ مِن ْ بَـيْن ِ الصُّلْبِ وَالتَّرَائِبِ » [ الطّارق :

٢ - ٧] ناقلا ً التّفسير عن الدكتور (عبد الكريم جيرو) الأستاذ السّابق بكلّية الطبّ
ببيروت ، بأن ً القرآن أشار إلى منطقة الرّجل الجنسيّة بكلمة (صلب) ، ومنطقة
المرأة الجنسيّة بكلمة (ترائب) (وهي جمع) ، وقال المؤلّف : إنّه وجد اختلافاً
كثيراً في تفسيرات وترجمات هاتين الآيتين .

ولا يعدو تفسير الدكتور ( جيرو ) الآذي نقله المؤلّف في رأينا أن يكون اجتهاداً شخصيّاً له يتعرّض للخطأ والصّواب ، ونحن الآن لا نبتُ في هذا برأي، ولكننا نحيل القارىء على ما أوردناه ونحن ندرس فكرة الإعجاز في تفسير الدكتور مصطفى المراغي ، نقلاً عن الطبيب ( على العرابي ) وكيل مستشفى الملك في مصر سابقاً .

والآية النّانية التي أوردها في هذا الموضوع هي: «وَيَسْأَلُونَكَ عَن المَحيضِ وَالآية النّانية التي أوردها في هذا الموضوع هي المَحيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ قُلُ هُو أَذَى فَاعْتَزِلُوا النّساءَ في المَحيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ فَأَنُوهُ مَنْ حَيْثُ أَمَرَكُم الله أِنَ الله يُحبِ التّوّابينَ فَإِذًا تَطَهّرُنَ فَأْتُوهُ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُم فَأَنُوا حَرْثَكُم أَنَّى شَيْتُم وَيُحبِ المُتَواعِمِنَ ، نِسَاؤُكُم حَرْثُ لَكُم فَأَتُوا حَرْثَكُم أَنَّى شَيْتُم وَيُحبِ المَقرة : ٢٢٢ – ٢٢٣] .

ويستنتج المؤلّف أن تحريم العلاقة مع امرأة حائض أمرٌ قاطع ، وأن ذكر التي الحرث يجعل الهدف النهائي للعلاقة الجنسية هو الإنجاب ، تشبيها بعملية الزرع التي تحرث فيها الأرض ويدس فيها الحب لينبت ، وأن الجملة الأخيرة « وقد مُوا لا نُفُسِكُم » تحتوي على توصية يبدو أنها تخص مقد مات للعلاقة الجنسية .

ونعتقد أنَّ تفسيره للجملة الأخيرة اجتهادٌ شخصي ٌمعرّض للخطأ والصّواب . ويستنتج المؤلّف أنَّ مقولات القرآن في تكوّن الجنين ومقولاته في إقامة العلاقة الجنسيّة مع المرأة ، لا تتعارض مع معطيات المعارف الجديدة . (ص ٢٧٤ – ٢٣٧) . ثمَّ يتكلّم على الرّوايات القرآنيّة وروايات التّوراة مقارناً بينهما في موضوعين هاميّن :

الأوَّل ــ الطّوفان .

والثَّاني ــ خروج موسى من مصر .

ففي موضوع الطّوفان يذكّر المؤلّف بخلاصة ما أورده من التّوراة فيه وما أُخذ على رواياتها وبأنَّ هنالك روايتين في عهدين مختلفين : الرّواية اليهوديّة في القرن التّاسع قبل الميلاد ، والرّواية الكهنوتيّة قبل القرن التّاسع الميلادي .

وهو يرى أنَّ رواية الطّوفان في العهد القديم ( التّوراة ) غير مقبولة في إطارها العام لسببين :

أ – لأنتها تعطي للطُّوفان طابعـاً عالميّاً .

ب — ولأن فقرات المصدر اليهوي لا تعطي للطوفان تاريخاً ، والرّوايـة الكهنوتيّة تجعله في عصرٍ لا يمكن أن يكون الطوفان قد وقع فيه ، وهو القرن الواحد والعشرون ، أو الثّاني والعشرون قبل المسيح .

وهذا زمن كان فيه حضارات يمكن أن تسجّل هذا الحدث وأن تتأثّر به ، وبهذا تتناقض التّوراة بشكل واضح مع المعارف الحديثة .

ثمَّ إنَّ وجود روايتين في التّوراة دليلٌ حاسم على تعديل البشر في هذا الكتاب المقدّس . أمّا القرآن فيقدّم كارثة الطّوفان باعتبارها عقاباً نزل بشكل خاص على قوم نوح . وهذا فرقٌ أساسي بين روايته ورواية التّوراة .

وهناك فرق ٌ جوهريُّ آخر ، وهو أنَّ القرآن لا يُحدَّد زمن الطّوفان ولا يعطي إشارةً عن مدَّة الكارثة نفسها .

وهو يقد م رواية ً واحدة عن محتوى السّفينة : « مَنِ ۚ كُل ِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيَيْنِ وَأَهْلَكَ ۖ إِلَّا مَنَ ْ سَبَقَ عَلَيْهِ النَّهَوْلُ ﴾ [ هود : ٤٠ ] ، وهو ابنه العاصي . أمّا التّوراة فتقد م ثلاث روايات :

الكهنوتيّة : وفيها أنَّ محمول السّفينة نوح وأُسرته دون أيّ استثناء ، وزوج من كلّ نوع .

واليهوية: وفيها تمييز بين الحيوانات الطاهرة والطيور ، وبين الحيوانات النتجسة . والسقينة تحتوي على سبعة أزواج من الفئة الأولى : ذكر وأُنثى ( والعدد ٧ هنا رمز للكثرة وليس العدد المعروف ) وزوج واحد من الفئة الثانية ، والروايات اليهوية المعدلة ( التكوين ٧ و ٨ ) وفيها يحمل زوج من كل نوع طاهر أو نجس .

وتقول التّوراة : إنَّ السّفينة جنحت نحو جبل أرارات ، ويقول القرآن : إنّه الجودي [ هود : ٤٤ ] وهو قمّة جبال أرارات بأرمينيا . ولكن لا شيء يثبت أنَّ البشر لم يغيّروا بين الأسماء للتّوفيق بين الرّوايتين .

ويقول (ر. بلاشير): إنَّ هناك كتلة جبليّة باسم الجودي في الجزيرة العربيّة . ويقول المؤلّف : إنَّ بعض الاختلافات بين القرآن والتّوراة تفلت من أيّ فحص نقديّ للاحتياج إلى معطيات موضوعيّة . ولكن هناك ما خالفت به التّوراة المعطيات المعروفة على حين أنَّ القرآن لم يخالفها ، ولم يحدث في الفترة بين نزول التّوراة ونزول القرآن ما يدعو لضرورة التّغيير ، ولا تفسير عند المؤلّف لذلك إلا أنَّ القرآن منزل من الله موافق للمعارف الحديثة . (ص ٢٤٤ — ٢٤٨) .

وفي موضوع خروج موسى من مصر تتطابق روايتا القرآن والتتوراة في العناصر الجوهرية ، وتقدّم التتوراة معلومات عن فرعوني مصر . ويأتي القرآن في هذا المعطيات الحديثة التي يقدّمها علم دراسة الآثار المصرية .

وليس في القرآن ما يدل على أن الفرعون الذي رَبَى موسى هو غير الذي جادله موسى لإخراج قومه ، وليس فيه التحديدات الجغرافية التي تذكرها التوراة فهو لا يذكر اسم المدينتين اللتين بناهما جماعة موسى لفرعون مصر قبل الحروج ولا خط مسير الحروج ، ولا العدد غير المعقول وهو (ستمائة ألف) غير أسرهم التي ترافقهم في خروجهم ، ولكن القرآن يذكر شيئاً لا تذكره التوراة ، وهو إخراج جثة فرعون لتكون لمكن بعده آية : « وَجَاوَزُنَا بِبَنِي إِسْرائيل الْبَحَرْر

فَأَتْبُعَهُمْ فَرِعُونُ وَجُنُودُهُ بِغَيْاً وَعَدُواً حَتَى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلّا اللَّذِي آمَنَتْ بِهِ بِننُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، آمَنْتُ بِهِ بِننُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، وَالْيَوْمَ نُنَجِيكً آلَانَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبُلُ وَكُنْتَ مِنَ اللَّفُسِدِينَ ، فَالْيَوْمَ نُنَجِيكً آلِنَا مِنَ اللَّفُسِدِينَ ، فَالْيَوْمَ نُنَجِيكً بَاللَّهُ وَكُنْتَ مِنَ اللَّفُسِدِينَ ، فَالْيَوْمَ نُنَجِيكً بِبَدَ نِكَ لِيتَكُونَ لِمِنَ فَكَ آيَةً وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ عَنَ آيَاتِنَا لِيَعْلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّ

ولا يذكر القرآن موت فرعون حين غياب موسى في أرض مدين قبل رجوعه إلى مصر ، ولا يعطى عمر موسى .

ويتَّفقُ مع التُّوراة في النَّقط التَّالية :

١ً ــ اضطهاد فرعون لجماعة موسى .

٢ً ــ عدم الاحتواء على اسم فرعون مصر .

٣ً ــ تأكيد موت فرعون الملاحق لموسى .

وبالمقابلة بين معطيات الكتب المقدّسة والمعارف الحديثة يتبيّن :

١ أ - أن النتص القرآني يقول ببساطة وبشكل واضح تماماً : إن جسد فرعون قد أنقذ ، وتلك معطاة رئيسية .

٢ -- وأن هذا الفرعون في قاعة المومياءات الملكية في المتحف المصري بالقاهرة ويستطيع الزوار أن يروا مومياءه .

" – أنَّ هذه المومياء هي مومياء ( منبتاح ) وأنَّ الله أنقذ جثَّته من الهلاك التّامّ ليصبح آيةً لئنّاس كما هو مكتوب في القرآن .

« فَالنَّيَوْمَ نُنَجِّيكَ بِبِلَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَن ْ خَلَّفَكَ آيَةً » . وهذا من موافقات المكتشفات العلميَّة الحديثة مع الكتب المقدَّسة .

( ص ۲۲۹ – ۲۷۱ ) .

وينتقل المؤلَّف إلى الحديث عن القرآن والأحاديث النبويَّة والعلم الحديث - ٢٧٣ – إعجاز القرآن – ١٩٥ وقد تمَّ هذا البحث بمراجعته مع الدكتور معروف الدّواليبي ( ص ٢٧٥ – ٢٨٣ فيقول :

يتقرّر لدينا أنَّ حقائق القرآن العلميّة ، كما شرحناها في محلّها سابقاً ، تدا جميعها على أنَّ نصوص القرآن نصوص لا دخل ليد البشر فيها ، وأنَّها وح لا شكَّ فيـه . ( ص ۲۷۷ ) .

ويذكر المؤلّف الحديث النّبويّ : ( إذا أمرتُكم بشيءٍ من دينِكم ْ فخذوا وإذا أمرتكم بشيءٍ من رأيبي فإنّي بشّـر ٌ ) ( ص ٢٧٧ ) .

ثم ً يذكر الحديث الذي رواه السرخسي في أصوله : (إذا أَتَـيْتُكُم بشيءٍ مَـ أمر دينكم فاعملوا به ، وإذا أتـَـيتُكم بشيءٍ من أمر دُنياكُم فأنتم أعلم بأمر دنياكم (ص ۲۷۸).

وينتهي المؤلّف إلى قوله: (وهكذا فإنّه يستحيل إقامة أيّ مقارنة بين أسلوب القرآن وأُسلوب الحديث، وكذلك فإنّنا إذا قارنّا بين محتويات نصوص القرآن وبين محتويات نصوص الحديث فيما له صلة بالعلوم، لا بالعقيدة والتّشريع، وقابلناهم مع معطيات العلم الحديث، فسوف تذهلنا — حقّاً — الفروق التي آمل أن أكود قد نجحت في إظهار وجودها وهي:

اً — هناك معتقدات علمية قرآنية لم تكن أحياناً مقبولة في ظاهرها ، ولكنته عندما درست اليوم على ضوء المعارف الحديثة الثّابتة ، ظهر أنها تنطوي على معطيات علمينة ، استطاع العلم في العصر الحديث فقط أن يثبت حقيقتها .

٢ – هناك أحاديث ذات صلة بقضايا علمية لا صلة لها بقضايا الدين ، قد احتوت على آراء اعتبرت اليوم غير مقبولة من وجهة نظر العلم الحديث . ولكنها – وهي كلها من أمور الدّنيا – يبدو لنا أنها تعبيّر عن مفاهيم ذلك العصر في تلك القضايا ، حتى لو كانت صحيحة في نسبتها إلى النبي محمد عليه . وقد أقحمت القضايا ، حتى لو كانت صحيحة في نسبتها إلى النبي محمد عليه . وقد أقحمت القضايا ، حتى لو كانت صحيحة في نسبتها إلى النبي محمد عليه . وقد أقحمت القضايا ، حتى لو كانت صحيحة في نسبتها إلى النبي محمد عليه . وقد أقحمت القضايا ، حتى لو كانت صحيحة في نسبتها إلى النبي محمد عليه الله . وقد أقحمت القضايا ، حتى لو كانت صحيحة أنها نسبتها إلى النبي محمد عليه الله . وقد أقحمت القضايا ، حتى لو كانت صحيحة أنها نسبتها إلى النبي المحمد الله . وقد أقحمت المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الله . وقد أقحمت المحمد الم

هذه الآراء الدّنيويّة في مجموعة من النّصوص المتعلّقة بالعقيدة والشّريعة الإسلاميّتين ممّا هو متّفق على الاعتراف بصحّته وعلى عدم المجادلة فيه .

وأخيراً فإن هذا الذي قد توصَّلنا إلى الكشف عنه من الفروق بين القرآن والحديث في الأمور العلميّة الدنيويّة ، يدعمه النبيّ محمّد والتيّي في الأمور العلميّة الدنيويّة ، يدعمه النبيّ محمّد والتيّي في الأمور كم بشيءٍ من دينكم . . . الخ ) أو في رواية أخرى : (إذا أمرتكم بشيءٍ من أمر دنياكم . . . . الخ ) .

وهذه الفروق تثبت بصورة مذهلة أن القرآن هو الوحي المكتوب الذي لا شك فيه ، ولذلك كان معصوماً من كل خطأ من هذا النوع ، وأمّا كلام محمّد وَ الله فيها في تلك الأمور الدّنيوية الّتي لا وحي فيها ، حتّى إن صحّت نسبة الكلام فيها إليه ، فإنّه كلام بشر قد يخطىء وقد يصيب ، عملا بقول النبي نفسه كما سبق أعلاه ولذلك كان التّمييز على هذا الأساس ما بين القرآن وبين أقوال محمّد عليه الصّلاة والسّلام البشرية الدنيوية هو تمييز ضروري ، وفيه قوّة للقرآن وتأكيد على أنّه وحي لا شك فيه ، كما أنّه قوّة لمحمّد والسّلام البشر ، مصداقاً لقول محمّد عن الله بطريق الوحي ممّا يتميّز تمام التّمييز عن كلام البشر ، مصداقاً لقول محمّد والسّية و فإذا أثبتُكم بشيءٍ من رأيي فإنّما أنا بشر ) ( ص ٢٨٢ — ٢٨٣ )

أقول: إن ّأكثر ما قرّره المؤلّف في هذا الشّأن قد عرفه علماءُ المسلمين وأدباؤهم منذ عهد النّبي من كالحلاف وفرق المستوى بين أسلوب القرآن وأسلوب الحديث، ثم ّاعتبار القرآن في الإسلام مصدر التّشريع واعتبار الحديث تابعاً له مؤيّداً ما دام يدور في فلكه ولا يخالفه، فإذا خالف حديث نصاً قرآنياً كان العمل بالنّص القرآني وحده. والجديد الّذي قرّره المؤلّف قيّم، وهو يتعلّق بما ورد من شؤون العلم الكوني الطّبيعي في كلّ من القرآن والحديث. فما جاء في القرآن كلنّه مطابق للعلم يؤيّد أنّه وحي من الله، وما جاء في الحديث يحتمل موافقة العلم الحديث و مخالفته. ولو صحّت نسبته للني لأنّه قول بشر.

ثُمَّ جاء المؤلَّف بخاتمة عامَّة لكتابه (ص ٢٨٤ – ٢٨٦) قال فيها:

( العهد القديم مجموعة من المؤلّفات الأدبيّة أنتجت على مدى تسعة قرون تقريبًا وهي من نصوص متنافرة جدّاً ، عدّل البشر من عناصرها عبر السنين ، وأضيفت فيها أجزاء إلى أجزاء أخرى كانت موجودة من قبل ، والتعرّف على مصادر هذه النّصوص اليوم عسير جدّاً .

والأناجيل لم تُكتب بأقلام شهود معاينين للأمور التي أخبروا بها ، إنها ببساطة تعبير المتحد ثين باسم الطنّوائف اليهوديّة المسيحيّة المختلفة عمّا احتفظت به هذه الطّوائف من معلومات عن حياة المسيح العامّة ، وذلك على شكل أقوال متوارثة شفهيّة أو مكتوبة ، اختفت اليوم بعد أن احتلّت دوراً وسطاً بين التراث الشّفهي والنّصوص النهائيّة .

والنتيجة الحتميّة لتعدّد المصادر هو التّناقضات والتعارضات . ولكتاب الأناجيل إزاء المسيح ميول إلى تفخيم بعض الأمور ، مثل كتّاب الأدب الملحمي في القرون الوسطى إزاء الملاحم الغنائيّة البطوليّة .

فالأحداث مقدّمة بشكل خاص عند كل راو ، ولذلك يشك في صحة عديد من الحالات ، ولهذا وجب التحفيظ في دراسة ما فيها من مقولات تتصل بالمعارف الحديشة .

والتّناقضات والأمور غير المعقولة والتّعارضات مع معطيات العلم الحديث تتتّضح تماماً وظيفيّـاً مع كلّ ما سبق .

وقام جهد عميق مستمر لإخفاء ما يتضح للعين المجردة ، بفضل الدراسات الحديثة تحت بهلوانيات جدلية حاذقة غارقة في الرومانسية المدحية . مثال ذلك : نسبا المسيح في إنجيلي متى ولوقا المتناقضين والمرفوضين علمياً ، ومثل آخر أيضاً هو اختلاف إنجيل يوحنا عن الأناجيل الثلاثة الأخرى فيما يتعلق بالثغرة التي كانت مجهولة بتأسيس تناول القربان المقدس .

أمّا تاريخ القرآن فيختلف عن التّوراة والأناجيل. نزل في مدى عشرين عاماً وكان المؤمنون يحفظونه غيباً بمجرّد نزول جبريل به ، وسُجِّل كتابة ً زمن النبي وكان الجمع الأخير زمن عثمان ، وخضع فيه لرقابة الحفظة الذين كانوا لا يزالون أحياء من صحابة النبيّ ، وظل محفوظاً منذ ذلك الوقت بشكل دقيق .

فالقرآن لا تتطرّق إليه مشاكل تتعلّق بصحتّه . فإننّه لا يخلو فقط من متناقضات الرّواية ، بل إنّه يتوافق مع المعطيات العلميّة الحديثة حين يدرس موضوعياً وعلى ضوء العلوم .

ويستحيل أن يكون إنسان ُ في عصر محمد وَ الله قد استطاع أن يؤلِّفها ، فالمعارف العلميّة الحديثة تسمح بفهم بعض الآيات القرآ نيّة التي كانت بلاتفسير حتى الآن .

وإنَّ المقارنة بين رُوايات التَّوراة وروايات القرآن في موضوعات واحدة ، تبيّن الفرق بين دعاوي التَّوراة غير المقبولة ومقولات القرآن المتَّفقة مع المعطَّيات الحديثة ومثال ذلك روايتا الحلق والطَّوفان .

وفيما يتعلق بتاريخ خروج موسى نجد في القرآن معلومة ثمينة تُضاف إلى رواية التوراة ، وتجعل مجموع الرّوايتين يتّفق تماماً مع معطيات علم الآثار مميّا يسمح بتحديد عصر موسى : وهي جثّة الفرعون (منبتاح)، ونجد فروقاً أُخرى بين التّوراة والقرآن في موضوعات أُخرى تدحض أن يكون محميّد قد نقل التّوراة .

والفروق بين القرآن والأحاديث فيما بتعاتق بالنّواحي العلميّة ، توضح بجلاء اختلافاً يسمح باستبعاد فكرة شيوع الأصل بين القرآن والأحاديث (أي: أن يكون المصدر واحداً ، فالله مصدر القرآن ، والنبيّ مصدر الأحاديث ) .

ولا يستطيع الإنسان تصوّر أنَّ المقولات القرآنيّة ذات السّمة العلميّة كانت من الله تأليف بشرٍ ، لذا فمن المشروع تماماً أن ينظر إلى القرآن على أنّه تعبير الوحي من الله وأن تُعطى له مكانة خاصّة جدّاً حيث إنَّ صحتَّتَه أمر لا يمكن الشّك فيه ، وحيث إنَّ احتواءه على المعطيات العلميّة المدروسة في عصرنا تبدو كأنّها تتحدّى أيَّ تفسير وضعي .

وعقيمة حقاً المحاولات التي تسعى لإيجاد تفسير للقرآن بالاعتماد فقط على الاعتبارات الماديّة . ) .

والآن فليس لى بعد أن لخّصت هذا الكتاب إلا أن أحيل على المقدّمة التي كتبتُها لهذا التَّلخيص ، فقد ضمَّت جميع آرائي فيه ، وإلا أن أُؤكَّد على قوَّة منهجه في البحث وحسن الخطّة التي وضعها للكتاب ولكلّ بحث فيه ، مضيفاً إلى ذلك أنّه يوافق المؤلَّفين العرب الحديثين النَّذين قالوا بالإعجاز العلمي في بعض ما أورده القرآن مثل قضية الخلق : « أَنَّ السَّمَوَات وَالأَرْضَ كَانَتَا رَتَنْقاً فَفَتَقَنْنَاهُمَا » [ الأنبياء : ٣٠ ] ، وفي بعض الأحيان يخالفهم فيما ذهبوا إليه فلا يرى الإعجاز العلميّ فيه كما يرون مثل قولهم في الآية : « فَـَمَـن ْ يُـرد اللهُ ۚ أَن ْ يَـهـْد يـَه ُ يَـشْـرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ وَمَن يُرِد أَن يُضلَّهُ يَجْعَل صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً كَأَنَّمَا يَصَّعَلَّدُ فَنِي السَّمَاءِ » [ الأنعام : ١٢٥ ] ، ويكون اجتهاده صحيحاً ، وحينـاً يستعرض آية رأى فيها وجهاً للإعجاز صحيحاً ، ولكنّه لم ير وجه إعجاز آخر رآه بعض العلماء المسلمين ، مثل آية اللَّـؤلؤ والمرجان : « وَتَسْتَخْرِجُونَ حَلْيَـةً " تَكْبُسَوُونَهَا » [ فاطر : ١٢ ] ، فقد رأى عدم اختلاط الماءين المالح والعذب مباشرةً ولكنَّه لم ينتبه إلى أنَّ المرجان واللَّؤلؤ قد أثبت العلم الحديث استخراجهما من الماء العذب أيضاً . وقد انفرد عدّة مرَّات بالتنبّه إلى موافقة آيات للعلم الحديث ، ممَّا يؤيّد الإعجاز العلميّ مثل التّشبيه بالكوكب الدّرّي في آية سورة النّور : « مَثَـلُ نُـوره كَمِشْكَاةً فِيهِمَا مِصْبَاحٌ المِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ » [ النور : ٣٥ ] ، ومثل الخلق الثَّالث بين السَّموات والأرض في مثل قوله تعالى : « لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَى » [طه: ٦].

ومن مزايا المؤلّف أنّه بحث في القرآن عن إمكان وجود مقولات علميّة فيه لم يكتشفها العلم الحديث بعد ، وقد وجد بعضها مثل وجود إشارات في القرآن

بوجود كواكب في الكون تشبه الأرض في تكوينها ، ويحتمل أن يكون بها حياة وذلك في مثل أوله تعالى : « اللهُ النَّذِي خَلَقَ سَبَعَ سَمَوَاتٍ وَمَنِ الأَرْضِ مِثْلُهُ نُنَّ » [ الطّلاق : ١٢ ] .

ومن مزاياه محاولته أن يثبت صدق القرآن في أنَّ النبيّ ، وَاللَّهِ ، مذكورٌ في الإنجيل ، فيرى أنَّ إحدى الألفاظ لو فسترت على حقيقتها فيه ، وهي لفظة فارقايط لكان معناها الوسيط بين الله وعباده ، أي : الرّسول أو النبيّ ، كما وُصف بذلك المسيح مراراً في الإنجيل ، وليس الرّوح القدس كما تعمد ذلك من يريد أن يجعل المسيح عليه السّلام خاتم الرّسل . ( انظر ص ١٢٩ من كتابه النّدي نتحد من عنه ) . وبعد فأنا أعطيك أمثلة من هذه المزايا ولا أستقصيها وإذا أردت المزيد فارجع إلى الكتاب نفسه .

## ٩ ً ــ الدكتور محمد رشاد خليفة :

ولد الدكتور خليفة سنة ١٩٣٥ م في كفر الزّيات بمصر، ونال شهادة بكالوريوس في الزّراعة سنة ١٩٦٤، وصار في الكيمياء الحيويّة سنة ١٩٦٤، وصار مدرّساً في جامعة كاليفورنيا وأريزونا، تُتمّ خبيراً للتّنمية الصّناعيّة في الأمم المتحدة وتزوّج أمريكيّة اعتنقت الإسلام وساعدته في بحث الإعجاز العددي.

وقد شكّل اتّحاداً للطلبة المسلمين في أمريكا وكندا ، وكانت المادّة الأساسية للهداية القرآن الكريم ، فحاول ترجمة معانيه ، وبدأ بتفسير الفاتحة ، ثم بدأ بترجمة سورة البقرة ، فاستوقفته فاتحتها ذات الأحرف الثلاثة (الم ) ، ووجد أن المفسّرين مجمعون في تفسيرها على قولهم : (والله أعلم) ، وقد جهد لفهم هذه الآية أربع سنوات متوالية حتى اهتدى إلى ما وصل إليه . وأمامي فيه كتيبان ، الأول : بعنوان عليها تسعّدة عشر سروه هو محاضرة ألقاها في الكويت ، موضوعها : (الإعجاز لعدي في القرآن الكريم) ، وقد طبعه مكتب دار الشتؤون الجامعيّة في حمص لعددي في القرآن الكريم) ، وقد طبعه مكتب دار الشتؤون الجامعيّة في حمص

(ص. ب ١٧٢)، ويقد م له الطابع بأن الدكتور خليفة ينطلق في كشفه العلمي (موضوع الكتيب) من الآية الأولى في القرآن « بيسم الله الرّحمين الرّحيم » مستخدماً العقل الإلكتروني ، هادفاً إلى إثبات إعجاز القرآن بطرق حسابية لا تقبل الشك ولا التخمين ، مخبراً أنه أصدره باللّغة الإنكليزية . وقد قد م لهذا الكتيب الأستاذ عبد الحليم بحلاق . الّذي ذكر وجوه الإعجاز التي عرفت قبل هذا الكتيب وهي :

١ً ــ الوجه البلاغي .

٢ً – الإخبار بالمغيّبات .

٣ً – بسمو التشريع وشموله جميع البشر .

ع ً – الإعجاز العلميّ .

٥ - دقة الأحكام واتساقها وعدم تعارضها .

٣ً – قوّة تأثير القرآن في قارئيــه .

وقد رأى الأستاذ بحلاق أنه لا يجوز تحديد وجوه إعجاز القرآن الكريم ، لأن المماثلة في آيات التحدي لم تذكر وجوهها وأن في كثرة أوجه الإعجاز حكمة . ومنها الإعجاز العددي للسور المبتدئة بالحروف الهجائية والتي هي من حروف البسملة . وقال : إن اختراع العقل الإلكتروني قد ساعد على كشف هذا الوجه الجديد من الإعجاز ، وتنبأ بأن كثيرين من سكتان أوربا وأمريكا والبلدان التي تعشق المادية سيدخلون في الإسلام . فإن وضوح الدقة المحكمة في حروف القرآن وفي كلماته والدقة الحسابية انتي لا يطولها عقل إنسان ، سوف يجعلان كثيراً من الناس الصرعي بالحضارة الأوربية المادية يعترفون بالقرآن إماماً ، وبالإسلام ديناً ومذهباً .

ولا بدَّ من التَّنويه بأنَّ الدكتور خليفة قد سجّل كشفه في الكونغرس الأمريكي سنة ١٩٧٢ ، وبأنَّ الكتيّب لم يسجّل عليه سنة طباعته . والكتيّب الثاني بعنوان: (دلالات جديدة في القرآن) وهو يحتوي هذا الكشف نفسه بزيادة بعض الأمثلة التي تبرهن على دقة القرآن في تنفيذ مبدأ التسعة عشر اللذي سيتحدَّث عنه، وبزيادة بعض الأسئلة والأجوبة في آخر الكتيّب الذي طبع سنة ١٩٧٨ م ويوزَّع مجاناً، وفيه بعض زيادات أخرى سنذكرها حين نورد زياداته على الكتيّب الأوَّل.

\* ونحبّ أن ننوّه هنا أنّ الكلام في مبدأ الإعجاز العددي ليس جديداً في مبدئه فقد تحدّث عنه الباقلاني في كتابه (إعجاز القرآن) ص ٦٥ – ٦٨ ، المطبوع في حواشي الإتقان للسّيوطي سنة ١٩٧٣ ، في المكتبة الثّقافيّة في بيروت ، وقد تحدّثت عن هذه النّاحية في كلامي على الباقلاّني في كتابي (تاريخ فكرة إعجاز القرآن) المطبوع سنة ١٩٥٥ م في الصفحة الخامسة والسّبعين .

و لنبدأ بتلخيص الكتيب الأوَّل:

يقول الدكتور خليفة : إنَّ الإعجاز ، وفق آية التحدّي ، في سورة الإسراء حقيقة واقعة سنراها بالبرهان ونصل بها إلى أنَّ القرآن رسالة الله إلى البشريّة كافّة وصلنا سالماً من أيّ تغيير ، وأنَّ النبيَّ خاتمُ النبيّين وأنَّ معجزته خاتمة المعجزات ولكنّها ستبقى خالدة مستمرَّة ، بمعنى أنّه سيكتشف فيها جديد كلّما تقداَّم العلم .

ويقول: إنَّ القرآن معجزة مستمرَّة شهدها الماضون وسيشهدها الآتون. ويتحدَّث عن الإعجاز العلمي المستمرّ، فكلّما اكتشف العلماء شيئاً وُجد مذكوراً في القرآن، كدوران الأرض، وتوهّج الشمس، وخمود القمر الّذي يستمدّ نورة منها، ثمَّ يقول: إنَّ المعجزة العدديّة، موضوع المحاضرة، يراها النّاس أمامهم بعد كشفيها، الآنَ، وفي كلّ عصر لاحق.

ومفتاح هذه المعجزة في « بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ » النّبي يبلغ عدد حروفها تسعة عشر إذا عددناها كما تكتب لا كما تُـُقرأ . وهذه الكتابة توقيفيّة .

وقد وجد أنَّ كلَّ كلمة من هذه الآية تتكرَّر في القرآن الكريم مرَّات تكوِّن

مضاعفات العدد ( ۱۹ ) ، فكلمة « اسْم » تتكرَّر في القرآن : ( ۱۹ ) مرة وكلمة « الله » تتكرَّر : ( ۲۹۸ ) مرَّة ، أي : ( ۱۹ × ۱۶۲ ) وكلمة « الرَّحْمن : ( ۱۹ × ۱۶۲ ) وكلمة « الرَّحْمن : ( ۷۰ ) مرَّة ، أي : ( ۱۹ × ۳ ) و « الرَّحِيم » : ( ۱۱٤ ) ، أي : ( ۱۹ × ۲ ).

ويقول: إنَّ هذه الأرقام مسجّلة قبل أن نولد ، لأنَّ العلماء قبلنا قد أحصوها فعدّوا كلمات القرآن وحروفه ، وألّفوا كتباً كثيرة في ذلك ، مثل: (المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم) لمحمّد فؤاد عبد الباقي ، وهو يبيّن عدد كلّ كلمة في القرآن.

ثُمَّ يقول: إنَّ الرَّقم ( ١٩ ) يتميّز بخاصَّتين هامَّتين:

١ - أنّه يحتوي على البداية والنّهاية فعدد (١) هو بداية النّظام الحسابي ، وعدد
 (٩) هو نهايته .

٢ً ــ أنَّه لا يقبل القسمة على أيَّ عدد ِ آخر (غير نفسه والواحد).

ويتساءل : ماذا يعني أنَّ الآية الأولى ( ١٩ ) حرفاً ، وأنَّ كلَّ كلمة منها تتكرَّر في القرآن أضعاف الـ ( ١٩ ) ؟ ويذكر ثلاثة احتمالات لذلك :

١ - طريق المصادفة . . . و هو مرفوض . . . فتكرار ثلاث كلماتٍ من جملة في كتابٍ ما ، بطريق المصادفة على هذا النّمط مستحيل .

٧ \_ أن عمداً والله هو الذي صمتم القرآن وكتبه بهذه الطريقة الحسابية الحاصة ، وهذا ما يمكن أن يقوله غير المسلمين ، وهو مرفوض منطقياً لما هو ثابت من أُمية النبي ، ولأن القرآن نزل في مدى ٢٣ سنة ، ولو كان في استطاعته أن يكتبه هكذا \_ مع الحفاظ على جماله وبلاغته \_ لفاخر بذلك بين صحابته ، علما بأن هذه الحقائق العددية لم تكن معروفة قبل شهر يونيه (حزيران) سنة ١٩٧٥ م الموافقة لسنة ١٣٩٥ ه .

٣ ً ــ والاحتمال الوحيد المتبقّي هو أن القرآن الكريم إنما هو كلام الله سبحانه و تعــالى .

وليست هذه هي الحقيقة الوحيدة التي نستنجها ، فهناك حقيقة أنحرى ، وهي أن القرآن وصل إلينا سالماً محفوظاً من كل تحريف أو تزوير أو زيادة أو نقصان . . . وآية ذلك أن كل كلمة من « بسم الله الرَّحمن الرَّحيم » إذا كانت متكررة أضعاف اله ( ١٩ ) ، فإن أي تلاعب في القرآن بزيادة أو نقص أو تغيير ، يغير مكررات هذه الكلمة في القرآن ، فيذهب وجه إعجازه العددي هذا .

وممّا يزيدنا يقيناً فيما وصلمنا إليه ، أنَّ للرقم ( ١٩ ) دلالة خاصّة في القرآن فالآية « عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ » [ المدثر : ٣٠ ] ، قد جاءت في النَّذِينَ يزعمون أنَّ القرآنَ من صنع البشر . فالآيات التي قبلها تبيّن أنَّ أيّ شخص ٍ يقرّر أنَّ القرآن من قول البشر سيئعاقب ويكون عقابه تحت إشراف الـ (١٩ ) .

وقد كان التّفسير القديم للعدد ( ١٩ ) في هذه الآية أنّهم حفظة ُ جهنّم . أمّا التّفسير الجديد الّذي وصل إليه المؤلّف فهو أنّها حروف البسملة الـ ( ١٩ ) .

ولبيان ذلك ، ولتأييد هذا التّفسير ، يرجع المؤلّف إلى نزول القرآن الكريم فيرى أنَّ جبريل حين جاء بالوحي أوَّل مرَّة أحضر الآيات الأولى من سورة العلق فيرى أنَّ جبريل حين جاء بالوحي أوَّل مرَّة أحضر الآيات الأولى من سورة العلق « اقْرَأ بِاسْمِ رَبِّكَ النَّذِي خَلَقَ . . . » [ العلق : ١ ] وهذه السّورة برقم ( ١٩ ) إذا عددنا السّور بدءاً من نهاية القرآن ، وهي تتركّب من تسع عشرة آية .

وأضيفُ أنا إلى ما قالـه المؤلّف أنّنا إذا إخذنا عدد السّور قبلها وهو (٩٥) فإنّه قابلٌ للقسمة على (١٩) والحاصل (٥).

وفي المرَّة الثّانية ، أحضر الرّوح الأمين الآيات القليلة من سورة القلم : « نَّ وَالْقَلَم وَمَا يَسُطُرُونَ » [ القلم : ١ ] ، وفي الزّيارة الثّالثة جاء من سورة المزّمّل بالآيات القليلة الأولى . وفي المرَّة الرّابعة أحضر الآيات الأولى من سورة المدّثر حتى قوله تعالى : « عَلَيْهَا تَسْعَةَ عَشَرَ » .

وفي الزّيارة الحامسة أحضر جبريل التسعة عشر حرفاً وهي : « بـِــْـم ِ الله الرَّحمن الرَّحيم » .

ويجمعُ العلماء أنَّ سورة الفاتحة كانت أوَّلَ سورة كاملة أتى بها جبريل . وبالإضافة إلى هذه الحقائق من ترتيب النزول ، التي تدل على أن الرقم ( ١٩ ) من سورة المدَّثر يرمز إلى ( ١٩ ) حرفاً ، هي حروف « بسم الله الرَّحم الرَّحم » فإن الآية : « عليها تسعّقة عَشَرَ » تعلّمنا أسباب اختيار الرَّقم ( ١٩ ) ، إذ " تقول الآية من سورة المدَّثر : « وَمَا جَعَلْنَا أَصْحَابَ النّارِ إلّا ملا تُكَةً وَمَا جَعَلْنَا عَدْ تَهُمُ وَ اللّه فِينَة لللّه ين كَفَرُوا ليبستْتيفين اللّه ين أُوتُوا النّكتاب وَلمُؤْمنون وَينَ دُادَ اللّه ين آمننُوا إيماناً وَلا يبر تناب اللّه ين أوتُوا النّكتاب وَالمُؤْمنون وَليبَقُولَ النّه بيهذا وليبقدُول النّه بيهذا وليبقدُون مَاذا أرَادَ اللهُ بيهذا مَنْ لا مُنُول عَمْنَ " يَشَاءُ وَمَا يعَلْم حُنُود رَبّك إلّا هُو وَمَا هِي إلّا ذكْرَى للنّبشير » [ المدّثير : ٣١] .

وهذا يعني \_ في نظره \_ أنَّ الأسباب التي اختار من أجلها رقم ( ١٩ ) ، خمسة : ١ ً \_ فتنة اللّذين كفروا ، أي : إزعاجهم . فهذه الحقيقة الكامنة في الحروف الـ (١٩ ) : « بسُم الله ِ الرّحمن الرّحيم » سوف تزعج الكفتّار .

٢ – ليستيقن الذين أُوتوا الكتاب ، فبينهم مسيحيّون ويهود طيّبون « لَيْسُوا سَوَاءً مِن وَهُلُم الْكِتَابِ أُمَّة وَائِمَة يَتَلُونَ آياتِ اللهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُم يَسَلُونَ آياتِ اللهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُم يَسَعْجُدُونَ » [ آل عمران : ١١٣ ] ، وحقائق الإعجاز سوف تساعدهم على التّصديق .

٣ ً \_ إيمان المؤمنين يزداد بظهور هذه المعجزة العظيمة : « وَيَـزَّدَ ادَ اللَّذِينَ آمَـنُوا إِيماناً » .

٤ - يدعو كشف هذه الحقائق إلى زوال الرّيبة من اللّه ين أُوتوا الكتاب والمؤمنين بأنته منزل من الله : « وَلا يَرْتَابَ اللّه ين أُوتُوا النّكيتَابَ وَالمُؤْمِنِدُونَ » .

هً \_ لكشف المنافقين والكافرين وإظهار تعصّبهم الأعمى ، فالآية ( ٣١ )

تقول في نهايتها: « وَمَا يَعَلْمَ مُ جُنُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ » إِذاً ، الرّقم ( ١٩ ) ليس عدد حرّاس جهنتَم.

\* (أقول: إنَّ هذا الاستنتاج يتناقض مع المفهوم الظّاهر من الآية: «عَلَيْهَا تَسْعَةَ عَشَرَ» فهاء الضّمير ترجع إلى جَهَنَّمَ ، إلا إذا أراد المؤلّفُ أنْ يجعل من الحروف اله ( ١٩ ) حرّاساً على القرآن أو صحّته ، وهما نار على الكافرين . وذلك هو الموافق لنظريّته ) .

ويضيف المؤلّف إلى ذلك أنَّ القرآن الكريم يتميّز بخاصَّة هامَّة ، هي وجود الحروف النّورانيّة المعروفة باسم ( فواتح السّور ) ، فإنّنا نجد بالضبط ( ١٤ ) حرفاً تشترك في ( ١٤ ) فاتحة من فواتح السّور ، والفواتح هي ( ق ، ن ، ص ، طه يس ، حم ، الم ، المر ، طسم ، عسق ، المص ، كهيعص ) . وهذه الفواتح نجدها في ( ٢٩ ) سورة ، لأنَّ بعض هذه الفواتح تجيء في أكثر من سورة . فيكون لدينا في ( ٢٩ ) سورة ، فارد المنا ( ٢٩ ) حرفاً ، يتركّب منها ( ١٤ ) فاتحة ، تتواجد في بداية ( ٢٩ ) سورة ، فإذا جمعنا : ( ١٤ ) + ١٤ + ١٤ ) ، نجد أنَّ المجموع ( ٥٧ ) ، ثلاثة أضعاف الـ ( ١٩ ) .

ونجد أنَّ الرقم ( ١٩ ) هو القاسم المشترك الأعظم بين جميع فواتح السّور دون استثناء . و « بسم الله الرّحمن الرّحيم » تتكوَّن من حروف نورانيَّة ، هي الحروف التي تشترك في فواتح السّور ، ما عدا حرف ( ب ) فإنّه ليس من الحروف النّورانيّة . ونحن نعلم أنَّ كلمة ( بسم ) هي : حرف الباء وهو حرف جرّ ، مضافاً إلى كلمة ( اسم ) . ولولا اندماج الحرفين الباء والألف لأصبح عدد حروف الآية ( ٢٠ ) وليس ( ١٩ ) ، ولاختل هذا النّظام .

ولمّا كان حرف ألف ، هو الحرف الرّسمي لكونه من الحروف النّورانيّة برغم عدم كتابته ، ولمّا كان حرف الباء ضروريّاً من أجل المعنى ، كان من اللاّزم النّظر إلى مكرّرات كلمة ( اسم ) حيث نجدها بالضبط ( ١٩ ) ، وأيضاً كلمة ( بسم ) حيث نجد عدد مكرّراتها ( ٣ ) ، ونجد أنّ حاصل ضربهما ( ١٩ × ٣ ) هو ( ٥٧ )

وهو يساوي عدد الحروف النُّورانيَّة مضافاً إلى عدد الفواتح التي تدخل هذه الحروف في تركيبها ، مضافاً إلى عدد السّور ذات الفواتح ، أي : ( 14 + 12 + ٢٩ = ٥٧ ) .

\* (وهنا يتبادر إلى ذهننا تساؤل: لماذا استعمل المؤلّف عمليّة الضرب بين العددين ١٩ و ٣ على حين استعمل عمليّة الجمع في الأرقام الثّلاثة الأخرى ؟).

ثُمَّ يقول المؤلّف : هكذا نجد الرّبط التّامّ بين « بسم الله الرّحمن ِ الرّحيم » والحروف النّورانيّة وفواتح السّور .

لننظر الآن إلى إحدى هذه الفواتح ، ولنبدأ بالحرف ( ق ) فنجده فاتحةً لسورة ( ق ) ولينظر الآن إلى إحدى ، فإذا عددنا مكرّراته في ( ق ) وجدناها ( ٥٧ ) ، أي : (٣×١٩ ) .

وإذا عددنا مكرّره في سورة الشّورى ، برغم أنّها أطول من سورة (ق) مرَّتين ونصف المرَّة ، فإنها تحتوي على العدد نفسه من الحرف (ق).

وإذا جمعنا مكرّرات الحرف (ق) في كلا السّورتين ، أي : ( ٥٧ + ٥٧ ) فإنَّ النتيجة تساوي عدد سور القرآن ، وإن ( ١١٤ = ١٩ × ٦ ) .

وإذا كان الحرف (ق) يرمز إلى القرآن ، فإنَّ هذه الظّاهرة المادّيّة الملموسة تقول لنا بوضوح ِ : إنَّ ( ١١٤ ) سورة هي القرآن كلّ القرآن ، ولا شيء غير القرآن .

نقول: لم يشر المؤلّف هنا إلى أنَّ العلماء اختلفوا في عدد سور القرآن بين ( ١٦٣ و ١١٤ ) لأنَّ بعضهم يرى أنَّ سورة الفيل ، وسورة الإيلاف ، سورة واحدة وإلى أنّه بكشفه قد رجّح رأي الآخرين الّذين يعدّونهما سورتين مستقلّتين .

ويتساءل المؤلّف من الّذي صمّم القرآن بهذه الطريقة ؟ مَن اللّذي يمكنه معرفة ذلك حتى قبل اكتمال نزول القرآن ؟ ويجيبُ : اللهُ وحده لا غيرُه ، إنّه وضع هذه الحروف رمزاً لهذه المعرفة الّتي لا يعرفها أيّ مخلوق ، وحفظ أسرارها أربعة

عشر قرناً . لتستمرَّ المعجزة القرآنيَّة (يريد استمرار التجدَّد في وجوهها) وتبقى خالدة . وقد كشفها في عصرنا ، لما يمتاز به من مادَّيَّة طاغية ، لتكون دلائله ملموسة .

ولكي ندرك مدى الإحكام في التوزيع الحسابي لحروف القرآن ندرس آية صغيرة من سورة (ق) وهي الآية الثّالثة: «وَعَادٌ وَفَرْعَوْنُ وَإِخْوَانُ لُوطٍ » وَعَادٌ وَفَرْعَوْنُ وَإِخْوانُ لُوطٍ هؤلّاء [ق: ١٣]، ونمر عليها دون تفكير، وهي تحوي معجزة. فإخوان لوط هؤلّاء مذكورون في القرآن الكريم (١٢) مرّة، ويسمّون دائماً فيه قوم لوط، ما عدا هذه المرّة في سورة (ق)، فلماذا ؟

ويجيب الدكتور خليفة: لو أنَّ تعبير قوم لوط في هذه الآية جاء بدل إخوان لوط، فسيز داد مكرّرات الحرف (ق) ليصبح ( ٥٨ ) بدلاً من ( ٥٧ ) ، وتنكسر حينئذ قاعدة مكرّرات العدد ( ١٩ ) ، كما أنَّ العدد ( ٥٨ ) لن يساوي عدد الحروف في سورة الشّورى التي تبدأ بحرف (ق) أيضاً . ويصبح الحرف (ق) في السّورتين معاً ( ١١٥ ) وليس ( ١١٤ ) الذي هو عدد سور القرآن ، فتحريف كلمة واحدة إذاً يؤدّي إلى اختلال هذا النّظام وإخفائه .

وبهذا الدَّليل المادَّي اللّذي لا يقبل الجدل نستدل على أنّه لم يحصل تحريف أو تزوير في القرآن . . . خلال الأربعة عشر قرناً الماضية ، حتى إضافة كلمة واحدة تحتوي الحرف (ق) مثل : قد ، أو قال ، أو يقول ، في سورتي (ق) أو الشّورى . وهذا برهان قوله تعالى : « إنّاً نَحْنُ نُنزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنّا لَهُ لَحَافِظُونَ » [ الحجر : ٩] .

يقول الدكتور خليفة : وهذه العلاقة الوثيقة بين (ق) والرَّقم ( ١٩ ) النَّذي هو عدد حروف « بسم الله الرَّحمن الرَّحيم » ستجدونها شاملة ً لجميع الحروف النّورانيّة ( فواتح السّور ) . وقد طبتَّق ذلك على حرف ( ن ) في السّور التي ذكر في أوَّلها . \* ( نقول ، بهذه المناسبة : والأحرف غير النّورانيّة ، أيشملُها قانون يبيّن عدم إمكان التّحريف في كلماتها والجمل التّي احتوت عليها ، وما هو هذا القانون ؟

ويحرّف ما يخلو منها .

فإن التحريف إذا انتفى عن الأحرف النورانية فإنه لا ينتفي عنها . ) . على أن كشف نظام اله ( ١٩ ) حديث ، واطراده في الحروف النورانية يجعل المطلعين عليه يقبلون بسهولة تعميم الصحة على جميع القرآن . وذلك لأن هذا النظام لم يكن يعرفه من كان له رغبة في التحريف ، فيتحاشى ما فيه الأحرف النورانية

ويضرب الدكتور خليفة مثلاً آخر على الإحكام العظيم في كلّ حرف من حروف القرآن النّورانيّة ، ففي سورة الأعراف نجد التّعبير : «وَزَادّكُم ولي اللّغة في الحكيّق بصّطمّة » [ الأعراف : ٢٩ ] بالصّاد لا بالسيّن ، وهي في اللّغة العربيّة بالسيّن وليست بالصّاد ، ونعرف أنَّ هذه الكلمة في الآية توقيفيّة أي : أنَّ جبريل قد أمر النّبيّ بأن يكتبها كتّاب الوحي بالصّاد ، ولو كتبت بالسيّن لأصبح مجموع مكرّرات الحرف (ص) في السور الثّلاث (١٥١) ، وهذا الرّقم ليس من مكرّرات (١٩١) . ومعنى ذلك أنَّ تغيير حرف واحد يخلّ بالإحكام الحسابي . (والسور الثّلاث هنا هي : الأعراف : المص ، ومريم : كهيعص ، وصاد : ص ، والقرآن ذي الذّكر) .

ويقول الدكتور خليفة: إن فواتح السور المركبة من أكثر من حرف واحد توجد فيها هذه الحروف مكرّرة على مضاعفات اله ( ١٩ ) . بل إنتك إذا عددت الحروف المتشابهة في السور ذات الفواتح المتشابهة ، فإنتك تجد هذه الأعداد من مكرّرات الرّقم ( ١٩ ) . وقد طبتى ذلك على سورة طه . فوجد أن عدد مكرّرات الحرف ( ط ) زائداً عددمكرّرات الحرف ( ه ) يساوي ( ٣٤٢) ، أي : ( ١٩ × ١٨). وإذا أضفنا جميع مكرّرات الحرف ( ط ) في جميع السور التي تبدأ بهذا الحرف وهي : طه، والشعراء، والنّمل، والقصص، إلى مجموع مكرّرات الحرف (ه) في السور التي تبدأ به ، وهي : سورتا مريم وطه . فالمجموع ( ٥٨٩ ) وهو يساوي (١٣٤١٣) .

\* (ونقول نحن هنا: إنَّ هذا الإحصاء الأخير من تحصيل الحاصل ولا حاجة إليه طالما سلم لنا النظام الأصلي ، لأنَّ المعروف في حالة الجمع هذه في علم الرّياضيّات أنَّ جمع أعداد كلّ منها مكوّن من أمثال عدّد واحد ، يؤدّي إلى مجموع يتكوّن من مجموع هذه الأمثال مضروباً في ذلك العدد وتعبيره الرّياضي هـو: ب . د + ج . د + ق . د = ( ب + ح + ق ) د ) .

ويضرب الدكتور خليفة مثلاً أخيراً على هذا التشابك الإعجازي: فيقول: في سورة (يس): عدد حروف الياء + عدد حروف السين يساوي ( ٢٨٥) أي: (١٩ × ١٩)، ومكرّرات الحرف (ي) في سورتي مريم ويس + مكرّرات الحرف (س) في جميع سور الشّعراء، والنّمل، والقصص، ويس، والشّوري، يساوي (س) أي: جميع سور الشّعراء، والنّمل، والقصص، ويس، والشّوري، يساوي ( ٩٦٩) أي: ( ١٩ × ١٥).

﴿ ونقول في هذا المثال ما قلناه في سابقه : من أنه لا داعي لإيراده ، طالما أن النظام المكتشف قد اطرد في كل حرف منها ) .

ويقول الدكتور خليفة أخيراً: إن هذا الإحكام موجود دون استثناء في جميع الحروف النتورانية ، مصداقاً لقوله تعالى: «الر، كتاب أُحْكِمَت آياتُهُ ثُمُ الحروف النتورانية ، مصداقاً لقوله تعالى: «الر، كتاب أُحْكِمَت آياتُهُ ثُم هذا فُصِلت مين لكرُن حكيم خبير » [ هود: ١] ، صدق الله العظيم . وإن هذا من إعجاز القرآن الخالد: «لو أُنْزَلْنَا هذا النقر آن علتي جبَل » [الحشر: ١] .

وفي الكتيب الثاني (دلالات جديدة في إعجاز القرآن) تحدَّث الدكتور خليفة عن الإعجاز البلاغي، مُمَّ عن الإعجاز العلميّ الذي يغنى بتقدّم العلم، ثمَّ بيّن أنَّ الغرض من النظام العددي الذي يقدّمه، هو دراسة الإعجاز من طريق مادّي في جيل شُغل بالمادة، ولا يؤمن بحقائق المعجزات إلا من هذا الطّريق، وقد ذكرت هذه الملاحظة في الكتبتب الأوّل.

ُثُمَّ أُورد نظام الإعجاز العدديّ في الرَّقم ( ١٩ ) كما ورد في الكتيّب الأوَّل ونكتفي هنا بذكر ما لم يورد فيه :

فقد ضرب الدكتور خليفة هنا شاهداً آخر على تغيير كلمة يستعمل القرآن عادة مرادفاتها ، وذلك حتى تتحقق مضاعفات العدد ( ١٩ ) ، وهو الآية ( ٢٢٥ ) من سورة البقرة : « لا يُؤَاخِذُ كُم الله باللَّغُو فِي أَيْمَانِكُم وَلَكُنِ يُؤَاخِذُ كُم الله باللَّغُو فِي أَيْمَانِكُم وَلَكِن يُؤَاخِذ كُم الله باللَّغُو فِي أَيْمَانِكُم وَلَكِن يُؤَاخِذ كُم الله بها الآية : بهما كسبت قُلُوبُكُم وَالله غَفُورٌ حَلِيمٌ » [ البقرة : ٢٢٥ ] التي تليها الآية : « لللَّذين يُؤُلُون مِن نِسَائِهِم تَرَبَّص أُرْبَعَة أَشْهُو فَإِن فَاوُوا فَإِن الله غَفُورٌ رَحِيمٌ » [ البقرة : ٢٢٠ ] .

يقول: ففي الآية الأولى وردت كلمة «حَلِيم »، وفي الثَّانية كلمة «رَحِيم » وهذا مقصود، لأنَّ كلمة «رحيم » معدودة في القرآن، وبأي تحريف فيها أو زيادة أو نقصان يختل النظام العددي في القرآن الكريم فعدد (١١٤) لكلمة «رحيم» يصبح العدد (١١٤) وهو ليس من مكررات رقم (١٩).

\* (أقول: فماذا لو بدّ لنا فوضعنا «رحيم » مكان «حليم »، و «حليم » مكان «رحيم »؟ إنَّ العدّ د لا يختل في هذه الحالة ، ولكن التّحريف يقع . وأقول أيضاً: إنَّ فواصل القرآن تأتي موافقة لمعاني الآيات الّتي تكون فيها ، فحيث يستعمل القرآن الحلم لا يستعمل العلم ولا يستعمل الرَّحمة ، وإن كان معنى الحيلم ومعنى الرَّحمة متجانسين أو متقاربين . فمعاني القرآن وأهدافه أهم من قضية الالتزام العددي وحبّذا لو انتبه الدكتور خليفة إلى هذا فربط بين الأمرين : التّوفيق الكامل في المعاني ، والتّوفيق الكامل في تحقّق النظام العددي ) .

وكذلك يورد مثلاً جديداً على الإعجاز العددي قوله تعالى: « إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ لِلنَّاسِ لِللَّذِي بِبَكَّةً ﴾ ( الآية ٩٦ من سورة آل عمران، التي تبدأ بـ: الم ) . فأصلها مكة ، وجاءت الباء مكان الميم حتى لا تخرج هذه على قاعدة التَّعداد ( أضعاف الـ ١٩٥ ) . وهذا المثل جيّد .

ويقدُّم ملاحظة " هامَّة " . وهي أن " بعض الكلمات مكتوبة " في القرآن بطريقة خاصَّة ، فكلمة « صلاة » تكتب « صلوة » ، وكلمة « حياة : حيوة » ، ولو كتبت هذه الكلمات كما نكتبها نحن اليوم لاختلَّ النَّظام العددي المعجر . ويستنتج من ذلك أنّه لا يمكن أن نتلاعب باللّغة العربيّة في كتابة القرآن ، فلو جاءت كلمة « بسم » هكذا : « باسم » ، أو كلمة « الرّحمن » بالألف هكذا : « الرحمان » لاختلَّ النّظام العددي . وهذا يدل على أنَّ القرآن لا يُترجم ، بل تُترجم معانيه .

( وقد أفدت أنا جد ّ أمن هذه الملاحظة ، لأنتَّني كنتُ أتوقُ إلى كتابة القرآن ككتابتنا العاديّة تسهيلاً على الطلاَّب ، فشعرت حين قرأتُ هذا أنّنا يجب أن نحافظ على الكتابة التوقيفيّة).

ويجيب المؤلَّف على السُّؤال الآتي : لماذا كانت اللُّغة العربيَّة لغة القرآن؟ بأنَّ ذلك كان لدقَّتها في الأداء ، فهي على سبيل المثال تستعمل ضمائر وأسماء إشارة متعدِّدة ، مثل : هم ، هنَّ ، هما ، هذان ، هاتان . ومكانها في الإنكليزية لفظة ( They ) فقط ، التي لا تعطي معاني الكلمات الدَّقيقة المقابلة في اللّغة العربيّة .

ومن أمثلة دقّة اللّغة العربيّة : « قَالَتَا لا نَسْقِي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ » [ القصص : ٢٣ ] فمكان « قالتا » نضطر إلى استعمال عداّة كلمات بالإنكليزيّة ( The two Women said ) ، وقد أضاف إلى صفة الدّقة هنا صفة الإيجــاز .

وأجاب على هذا السُّؤال : أَنُشِر هذا الموضوع بغير العربيَّة ؟ بأنَّ هيئة الإنتاج الإسلامي بأمريكا ، ويساندها بعض المسلمين من أطبّاء ومهندسين ومحامين ورجال أعمال ، طبعته باللُّغة الإنكليزيَّة على شرائط وأسطوانات ومطبوعات .

والدكتور خليفة متفائل في دخول عدد ِ كبير من الأمريكيتين في الإسلام ، وفي دحر اليهود عن طريق كثرة الدَّاخلين منهم فيه ، ولكنَّه يرجو العون المادِّي والمعنوي من المسلمين في المشرق .

أقدام بعد عرض نظام الإعجاز العددي التسعة عشري للدكتور محمد رشاد - Y91 -

خليفة ملاحظات لي عليه ، لم أوردها وأنا أعرض نظامه ، وقد وضعت إلى جانب ما عرضتُه من ملاحظاتي سابقاً خلال العرض إشارة نجمة هكذا \* بالإضافة إلى وضعها بين قوسين كبيرين ، فليرجع إليها القارىء إذا شاء ، ليتم بها الملاحظات التالية : ماذا يحصل لو بدلنا مواقع الحروف في الكلمات القرآنية ، فوضعنا مثلاً مكان (بتر : تبر ) : إن التعداد في هذه الحالة لا يختلف ، ولكن المعنى يختلف ويحصل التحريف . وهذا يضاف إلى ملاحظتي السابقة حول تبديل مواقع الكلمات بين الآيات المتتالية .

" لا أوافق الدكتور خليفة على محاولة التوستع في تطبيق هذا النتظام العددي رغبة في زيادة التأثير على الستامع . لأن هذا يعطي نتيجة نفسية عكسية ، ومثال هذا التوستع قوله : بأن هذا النتظام ينطبق أيضاً حين نجمع مضاعفات الحرف (ط) مع مضاعفات الحرف (ه) ، وقد بيتنت سابقاً في ملاحظة لي أن هذه النتيجة بديهة رياضية حسابية ، ووضعت معادلتها الحبرية . إن القارىء يشعر حينئذ بأنه يحاول زيادة التأثير عليه بالتهويل . وأنا أنبه الدكتور إلى ذلك .

\* قد يتساءل بعض المنكرين ماذا كان يحدث لو كان هنالك خطأ في التّعداد أو تعمّد خطأ ؟ — لفقدانهم الثّقة والإيمان — وقد أجاب الدكتور على هذا السّؤال عفويّاً . حين ذكر أنَّ العلماء المسلمين القدماء قد أجرَوْا مثل هذا التّعداد .

\* وكذلك أجاب على سؤال قريب منه بالجواب العفوي نفسه ، والسؤال هو : ماذا يحدث لو كان هذا التعداد مقتصراً على بعض كلمات أو حروف وجدها الدكتور بعد لأي ، وكان لا ينطبق على بقية الحروف ، فمن الذي يقوم بالعد والتثبت وهما صعبان على القارىء العادي ؟

تُرى أَيتُهما أهم وأولى لترغيب غير المسلمين في الإسلام، أن نعرض عليهم سمو معانيه، وعظمة تشريعاته، وصحة مقولاته العلمية التي توافق كلم العلم الحديث أم هذا العد الحرفي الحاف ؛ رأيي أن مناداة الإسلام بالمساواة بين البشر، وبالحرية

والإخاء ، ولفت النظر إلى إدراك عظمة الكون ، أهم جداً من النظام العددي التسعة عشري . ومع هذا فيجب ألا أبخسه حقه ، لأن فيه ، كما يقول الدكتور خليفة إقناعاً بالأرقام لمن لا يفهم إلا لغة الأرقام ، ومثل هذا الإنسان ، حين يدخل في الإسلام ستؤثر فيه روحانيته ، وترفعه إلى فهم عظمة الله والدين ، ولا شك في أن هذا ليس غائباً عن ذهن الأخ الدكتور خليفة .

## • الْكُمُومَّد متولِّي الشَّعراوي :

للشّيخ محمّد متولّي الشّعراوي ، وزير الأوقاف في مصر العربيّة ، كتاب بعنوان ( معجزة القرآن ) ، طبعته له مطابع المختار الإسلامي : دار السّلام للطباعة والنّشر والتّوزيع ، الطبعة الأولى سنة ١٣٩٨ هـ – ١٩٧٨ م . في ( ٧٩ ) صفحة من القطع الصّغير .

قد من الكتاب الأستاذ أحمد الزين . والكتاب . في الأصل ، مقالات نشرها صاحبُها في أخبار اليوم عن إعجاز القرآن وذكر في مقد منه أنه أثار ضجة كبيرة وأنه بين فيه إعجاز القرآن منذ خلق الدنيا إلى الآن ، وأنه يعتبر تفسيراً علمياً مهماً وعميقاً لبعض معجزات القرآن ، ولم يتناوله أحد من الأثمة حتى الآن بهذه الصورة ولم يقد مه بهذا الأسلوب السهل الممتع ، وأن المؤلف أضاف به إلى المكتبة العربية مكتبة التقسير ، إضافات هامة يعتز بها كل مسلم ، وأنه وعده بتفسير القرآن كله . وعد المقدم إلى جانب ذلك أكثر الموضوعات التي تناولها الكتاب .

وكتب صفحة الغلاف الأخيرة الأستاذ حسين عاشور ، وعرض كثيراً من موضوعاته مشوقاً ، وذكر أنَّ هذا الكتاب هو أوّل كتاب يكتبه المؤلّف بنفسه ، وأنّه يعتبر أوّل تفسير علمي هام وعميق لبعض معجزات القرآن .

ولا شكَ في أنَ الكتاب قيتم جداً ، ولكن الكاتبين المصريتين يبالغان ، حين يصفه الأول بأنه لم يتناوله أحد من الأئمة بهذه الصورة ، إلا إذا قصد بذلك ناحية

الأسلوب ، وحين يصفه الثّاني بأنّه أوَّل تفسيرٍ علميّ هام ّ وعميق ٍ لبعض معجزات القرآن ، ففي هذا ظلم لمن سبقوا المؤلّف في تناول هذه النّاحية .

ولا شك في صحة ما يقولان من بقية نواحي الإطراء ، فالكتاب مفيد عميق ممتع سهل ، أضاف أشياء جديدة ، أو زاد في إيضاحها على الأقل .

ولا نجد حاجة لذكر موضوعات الكتاب على التتابع ، وإنما سنذكر منها ما أثار انتباهنا أكثر من غيره بما فيه من جدة وطرافة ، مع ملاحظة أن موضوع الكتاب كله ــ وهو صغير القطع والحجم ــ الإعجاز العلمي .

- ذكر المؤلّف معجزة إبراهيم في النّار . وهي تقوم على أنَّ الأصنام الآلهة قد خذلت عبّادها وعطّلت ناموس الإحراق فيها ، فلم ينج إبراهيم بالهرب ، ولم تطفىء الأمطارُ النّار ، بل « قُلُنْنَا يَا نَارُ كُونِي بِرَ داً وَسَلاَ ماً عَلَى إِبْرَاهِيمَ » [ الأنبياء: 79].

- ذكر المؤلّف خرق قوانين استطراق الماء بعصا موسى ، بحيث انفرق البحر حتى صار كلّ فرق كالطّود العظيم ، وذلك لأنّ موسى اعتمد على الله في النّجاة فلبنّاه . (ص ٨ – ٩) .

- وذكر أن المعجزات المحسوسة تقع مرة واحدة ، فمن رآها آمن بها ، وإلا كانت خبراً يصد ق ويكذ ب ، وأن هذه المعجزات فعل من أفعال الله ، أما معجزة القرآن فصفة من صفات الله ، والصفة باقية ببقاء الموصوف نفسه . ومعجزة القرآن هي منهج النبي نفسه ، بعكس معجزات الأنبياء قبل ، فمعجزة موسى العصا ومنهجه التوراة ، ومعجزة عيسى الطب ومنهجه الإنجيل . وذلك مميزة للقرآن ليظل المنهج محروساً بالمعجزة ، وتظل المعجزة في المنهج ، ويبقى القرآن محفوظاً « إنا نحن نُ خروساً بالمعجزة ، وتظل المحجزة في المنهج ، ويبقى القرآن محفوظاً « إنا نحن أنكن الذكر وإنا له لكما لحافظون » [ الحجر : ٩ ] ، (ص ١٠) .

ولذلك لا يتطابق خطّ تطبيق تعاليمه مع خطّ حفظه عبر الزّمن .

وقد أنبأ القرآن بعض العرب بما يلحق بهم من هزيمة : « سَيَهُوْمَ ُ الْجَمْعُ وَيُولَوُنَ الدُّبُرَ » [القمر : ٤٥]، أو أذى : « سَنَسِمُهُ عَلَى الخُرْطُومِ » [ القلم : ١٦] ، أو عذاب ، كسورة : « تَبَتَّ يَدَا أَبِي لَهَبَ » [اللهب : ١] ، وكان هذا يستطيع أن يتحدَّى النّبي فيد عي الإسلام كاذباً ولكنه لم يفعل . وإن عير أبي لهب من أمثاليه في الكفر آ منوا بعد ، كخالد وعمرو بن العاص ، فمن يستطيع أن يجزم هذا الجزم في المصائر إلا ربّ العالمين ( ص ١٩ – ٢٠ ) .

\_ وفي خبر نصرة الرّوم على الفرس بعد أن انكسروا أمامهم ، ما الّذي كان يحدث لو كذّبت الحوادث القرآن ؟ وما الّذي يجعل محمّداً عليه الصَّلاة والسّلام يدخل في مخاطرة غيبيّة ؟ والجزم في الآية يدل على أن َّ القرآن من عند الله . . .

ويقول: القرآن لا يزال يتحدّى وسيبقى متحدّياً . . . وها هو ذا القرآن يستخدم الكفّار في إثبات أن دين الله حق : « أَكُم ْ تَرَ أَنَّ اللهَ أَنْزَلَ مِن السّماءِ ماءً فأخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَات مُخْتَلِفاً أَلُوانُهَا وَمِن الجِبَالِ جُدَد بيض مُخْتَلِفاً أَلُوانُهَا وَمِن النّاسِ وَالدَّوَابِ وَالا أَنْعَامِ وَحُمْرٌ مُخْتَلِف أَلُوانُهُ وَعَرَابِيبُ سُودٌ ، وَمِن النّاسِ وَالدَّوَابِ وَالا أَنْعَامِ مُخْتَلِف أَلُوانُه مُحَمَّل مَحْتَلِف أَلُوانُه مَا يَخْشَى الله مِن عَبِادِه الْعُلَماء » مُخْتَلِف أَلُوانُه مُحَدِّلِك إِنَّمَا يَخْشَى الله مِن عَبِادِه العُلَماء » [ فاطر : ٢٧ – ٢٨ ] .

لقد بيَّن القرآن كيف تختار الجذور من المادّة الترابيّة ما يناسب نباتها لتمتصَّه على اختلاف النّباتات . وقد أدرك العلماء ذلك اليوم بواسطة الملاحظة الدّقيقة ، فبيّنوا صدق القرآن (ص ٢٥ – ٢٧) .

- يقول: إنَّ بعض قضايا عويصة مثل المادّة قبل الرّوح أو الرّوح قبل المادَّة لا يمكن أن يبت بها الإنسان لأنّه لم يشهدها ، وهو يستطيع ذلك أحياناً في المادَّة لا في الرّوح . ( ص ٢٨ ) .

على أنَّ هوى النَّفس قد يتدخَّل في المذاهب الاقتصادية والاجتماعيَّة والسياسيَّة فيفسد القضيَّة العلميَّة . ( ص ٢٨ ) .

ويبقى علماء مضلّون في قضيّة الحلق ، قال الله فيهم: « مَا أَشْهَدْ تُهُمُ خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ وَلاَ حَلْقَ أَنْفُسِهِم ْ وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ المُضِلِّينَ عَضُداً » السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ وَلاَ حَلْقَ أَنْفُسِهِم ْ وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ المُضِلِّينَ عَضُداً » [ الكهف : ٥١ ] ، (ص ٢٩) .

وسيحاول المضلّون أن يقولوا لكم غير الحقّ (ص ٢٩) ، والقول بأنّ المادّة قبل الرّوح أو العكس، وقانون الصّدفة ، ونظريّة دارون ، تثبت إعجاز القرآن في تضليلها النّاس بعد أربعة عشر قرناً من نزوله . فالقرآن يتحدّ عن أنّه سيأتي قوم صفتهم كذا ، وكلّ منهم يخالف الآخر ، وهم لا يهدمون القرآن بل يثبتونه . (ص ٢٩ – ٣١) .

أقول: لم يقصد واضعو هذه النّظريّات كلُّهم إلى هدم القرآن ، ولكن أصحاب النّظريّات الاجتماعيّة المعادية للقرآن استثمروهـا .

- يقول: عناصر جسم الإنسان هي عناصر الطّين نفسها فهذا أوَّل إعجاز الخلق في القرآن: من تراب ، طين ، حماً مسنون ، صلصال . ونلاحظ أنَّ الموت نقيض الحياة ، ونحن نشهده كلَّ يوم ولم نشهد الخلْق ( ص ٣٢ ) .

فمرحلة الإفناء هي عكس مرحلة الحلق: الجسد يتصلّب ، فهذا هو الصّلصال ثُمَّ يتعفّن، وهو الحمأ المسنون، ثُمَّ يتبخَّر الماء ويتحوَّل الحمأ إلى تراب . (ص ٣٢) . - وخروج النّفس وانعدامه هو علامة الموت ، ونفخ الرّوح فيه هو الحياة أو الإحياء: «وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن °رُوحي » [ الحجر: ٢٩] .

- ويتحدَّثُ عن قضيَّة الجنين ولم يتُدَكلَّم فيها قبل القرآن: « ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطُفْقَةً في قَرَارٍ مكينٍ ، ثُمَّ خلَقَنْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقَنْنَا الْعَلَقَةَ مُضْغَةً في قَرَارٍ مكينٍ ، ثُمَّ خلَقَنْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقَنْنَا الْعَلَقَةَ مُضُغْفَةً فَحَلَقَنْنَا المُضْغَنَة عِظَاماً فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحَمْلًا . . . » [ المؤمنون : مُضْغَنَةً فَخَلَقَنْنَا المُضْغَنَة عِظَاماً فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحَمْلًا . . . » [ المؤمنون : 12 18 ] .
- ويتحدَّث عن الآية: « كُلُّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ ْ بَدَّلْنَاهُمْ ْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا النَّعَذَابَ » [ النساء: ٥٦] ، فيقول: ثبت أنَّ مراكز الإحساس بالألم موجودة في الجلد.
- يتحدَّث عن ذكر الذرَّة في القرآن ، وما هو أصغر من الذَّرَّة : « وَلاَ أَصْغَرَ مِنْ ذُلِكَ وَلاَ أَصْغَرَ مِنْ ذُلِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ » [ يونس : ٦١] . ويتساءل : هل من كتابٍ أخبر أنّه يوجد شيءٌ أصغر من الذَّرَّة ؟ ( ص ٣٥ ) .
- ويتحدّث أنّه لا دخل للمرأة في تحديد النّسل وأنَّ المسؤولَ عن ذلك نطفة الرّجل. (ص ٣٧).
- يقول: ومن الإعجاز في القرآن أنّه يستخدم الألفاظ التي تعبّر بدقة عمّا يريد
   ولا يكون هنالك تصادم في مفهومها مع أيّ عنصر . ويضرب المثل على ذلّك بالآية :

( وَالْأَرْضَ مَدَدُ نَاهَا ) [ الحجر: ١٩] ، فالمدّ بالنسبة إلى معاصري النّبيّ كان بحسب ما هو مشاهد ، ولكن المدّ إذا فكّرنا فيه الآن يدل على الكرويّة ، لأنّك حيثما سرت في الأرض وجدتها ممتدّة أمامك ، وهذا لا يمكن أن يتحقّق إلا في الشكل الكرويّ .

- ويشير القرآن إلى سرعة دوران الكرة الأرضية بالآية : « وَتَرَى الجِبَالَ تَحْسَبُهُمَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ » [ النمل : ٨٨] ، وإلى اجتماع اللَّيْلِ والنَّهارِ معاً على سطح الأرض ، ممَّا يدل على كرويتها بالآية : « وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ » [ يس : ٤٠] .

- يقول: وقد تناول القرآن قضية الإعجاز العلمي في رفق وحكمة ، فلو أنه تحدّث عن المعجزات العلمية زمن النبيّ لكفر عدد من المؤمنين ، وانصرف آخرون لأن ذلك فوق طاقة عقولهم . . . فجاء بنهايات النظريّات . . بقمّة نواميس الكون . . . بحيث تمرّ على المؤمنين ، دون أن يفطنوا إلى مدلولها الحقيقي العلمي . . .

ولكن َ الأجيال القادمة ستعرف ما فيها من إعجازٍ يثبتُ أن َ القرآن حق من عند الله . ( ص ٣٩ ) .

- وتحدَّى العلماء بخلق ذبابة ٍ : « ضَعَفُ الطَّالِبُ وَالمَطْلُوبُ ، مَا قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدَرُوا اللهَ حَقَّ قَدَرُه » [ الحجّ : ٧٣ – ٧٤ ] . (ص ٣٩ – ٤١ ) .

- وَمَنَ عليهم بإنزال الغيث: «أَفَرَأَيْتُمُ المَاءَ اللَّذِي تَشْرَبُونَ ، أَأَنْتُمُ أَنْتُمُ المَاءَ اللَّذِي تَشْرَبُونَ ، أَأَنْتُمُ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ المُزْنِ أَمْ نَحْنُ المُنْزِلُونَ » [الواقعة: ٦٨ – ٦٩]، «وَيُنْزَلُ النُخْيَثُ » [لقمان: ٣٤].

فقد تحدّاهم هنا بالماء ، سبب الحياة . (ص ٤١) .

- ويذكر التّحدّي بالموت في الآية : « أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدُرْكِكُمُ المَوْتُ وَلَوْ لَكُونُوا يُدُرْكِكُمُ المَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمُ فَيِي بُرُوجٍ مُشْيَدَةٍ » [ النساء : ٧٨ ] ، (ص ٤١ ) .

- ويذكر التحدي بالمغينَّبات الخمس: «إنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنْزَلَ اللهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنْزَلَ اللهُ عِنْدَهُ وَمَا الْغَيْثُ وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكُسُبُ غَداً وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكُسُبُ غَداً وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ ». [لقمان: ٣٤] ، (ص ٤٧).

ويقول: إنَّ القرآن تحدَّى العرب بالبلاغة ، وتحدَّى جميع البشر بهـذه المغيّبات. (ص ٤٢).

- ويذكر أنَّ القرآن أخبرنا بحقائق الكون التي ستكون دليل الإعجاز (ص ٢٢): «سَنُرِيهِمْ آيَّاتُ الْمَاقِ وَفَيِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ أَنَّهُ الْمُتَّىُ». [ فصّلت : ٥٣].

وفي الآفاق تشمل حقائق الكون التي تحدَّث عنها وتدلُّ على إعجازه .

ويقول: إنا الحقيقة العلمية يجب أن تكون ثابتة بالبراهين ، وإلا كانت قضية كاذبة .

وإنه قد يتوهم بعضهم حقيقة قرآ نيتة مخطئاً في فهم اللّفظ أو العبارة ، فيتُتّخذ ذلك ذريعة لهاجمة القرآن ، في أنه خالف حقيقة علميّة ، مثل : « وَالأَرْضَ مَدَدُنَاهَا » [ الحجر : ١٩ ] ، (ص ٤٤ — ٤٥) . ويأتي دور الجهل والغرض في المهاجمة .

- وعرض المؤلّف آية: « وَيَعَلْمَ مُمَا فِي الأَرْحَامِ » [ لقمان : ٣٤]، وأنّ بعضهم يهاجم القرآن في أنها خرجت من المغيّبات الحمس ، ويدافع عن ذلك ؛ بأنّه من الّذي يجزم بأنّ المراد به ( ما ) حقيقة الذّكر والأنثى وليس الحقائق المتعدّدة الأخرى كالذّكاء والغباء ، والسّعادة والشّقاء ، والعلم والجهل ، والطّول والقصر ؟ وعطف على قضية معرفة الجنين بالتحليل ، فقال : إنها أضافت إلى اله ( ٥٠ ٪ ) من الاحتمال بين الذكر والأنثى ( ٢٠ ) أو (٣٠) بالمئة أُخرى ، ولكن الجزم غير موجود.

وذكر أنَّ الضجّة قد تحدث حول قضيّة علميّة ، ثمَّ يظهر زيفها ، مثل قضيّة إنتاج أطفال في أنابيب الاختبار ، وخلق المادَّة الحيّة . ( ص ٤٥ – ٤٧ ) .

- ويستنتج أنَّ التَّصادم بين القرآن والعلم يحدث حين ندَّعي حقيقة علميَّة وليست كذلك (ص ٤٧).
- ويذكر ما يقال من أنَّ القرآن ليس كتاب علم ، ويقول : إنَّ هذا حقّ ولكنَّ القرآن يأتي بالنّهايات التي تصل إليها الأعمال العلميّة لتكون شاهدةً على إعجازه ، وهذا شيء آخر غير أنّه كتاب لتعليم العلوم الكونيّة . ويقرّر أنّه كتاب لتعليم الأحكام . (ص ٤٧ ــ ٤٨) .
- ويقرّر المؤلّف أنّه لا مجال لأن تفسّر الآية : « وَتَرَى الجِبَالَ تَكَسُّسُهُا . جامدة ً وَهَرِيَ تَكُونُ مَرَّ السَّحَابِ » [ النمل : ٨٨ ] ، بأنَّ ذلك يحدث يوم القيامة لأنّه لا حُسبان يومئذ ، بل يقين .

ويرى أنَّ « مرّ السّحاب » دليل ٌ على عدم ذاتيّة الحركة . لأنَّ السّحاب تُحرِّكه الرّياح ، فكذلك الجبال تسير بحركة الأرض . ( ص ٥٠ – ٥٣ ) .

- ويذكر المؤلّف الآية: «خلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتُ مَنْهَا وَبَتُ مَنْهُا وَبَتُ مَنْهُا وَبَتُ مَا وَبَتُ مَنْهُمَا رِجَالاً كَثْمِيراً وَنِسَاءً » [ النّساء: ١]. وقال: إن نهاية العد المتناقص للبشريّة اليوم ينتهي بنا إلى أن البشريّة متسلسلة من ذكرٍ وأنثى . . .
- ويقول: إنَّ وسيلة التفاهم هي اللّغة التي ينطق بها اللّسان وتسمعها الأذن ومعنى وما تسمعه الأذن يحكيه اللّسان، فلا جدوى أبداً من النّطق بألفاظ لها مدلول ومعنى إلا إذا كانت قد سُمعت أوَّلاً. (٥٤ ٥٦). وآدم وحوَّاء، وهما الأوَّل والبداية لا بدَّ أن يكونا سمعا ما تكلّما به، والله ُ هو الّذي علنَّم آدم، وهذا علم حوّاء. ويستنتج من ذلك أنَّ الإيمان بوجود الله ضرورة لغوية، ويرى أنَّ هذا واقع ما دامت هذه الإنسانية كلّها قد بدأت من ذكر وأُنثى . . .

ويورد الآية: « وَعَلَمَّمَ آدَمَ الاَّسْمَاءَ كُلُلَّهَا » [ البقرة: ٣١] ، ويرى أنَّ ذلك من معجزات القرآن ، وأنَّه لا يزال هو المتبع حتى الآن: يبدأ التعليم بالأسماء لا بالأحداث . (ص ٥٦ – ٥٧) .

أقول هنا : إنَّ المؤلّف لم يذكر لنا كيف تعدَّدت اللّغات في العالم ، ما دامت الأسماء تلقينيّة توقيفيّة . وما تفسير هذه الواقعة عنده ؟ ترى أعلّم الله آ دم الأسماء بحميع اللّغات، وكيف ؟ أكان يتكلّمها جميعاً ، ويحدّث كلّ واحدٍ أو جماعة من أولاده وأحفاده بلغة مختلفة عن لغات الآخرين ؟ .

أما قوله بأن "التّعليم لا يزال يبدأ بتعليم الأسماء فحسن . .

- ويقرّر المؤلّف أن الدّين بدأ مع خلق الإنسان ( ص ٥٧ ) ، وأن أنزول آ دم إلى الأرض كان تحقيقاً للمهمّة الّتي حد دها الله بقوله : « إنبي جاعِل في الأرْض كان تحقيقاً للمهمّة الّتي حد دها الله بقوله : « إنبي جاعِل في الأرْض خليفة الله تعليمه الله في خليفة الله البقرة : ٣٠ ] . ( ص ٥٧ ) ، وأن هبوطه كان بعد تعليمه الله ( ص ٥٧ ) ، ويقرّر أن مواكب الرسل كلّها جاءت لكي تذكّر بالعهد الأوّل الّذي أعطي لآدم ، والّذي عبّر الله سبحانه وتعالى عنه بقوله : « فاَما يَأْتِينَكُمُ مني مني هُدى أله البقرة : ٣٨ ] ( ص ٢٠ ) . وهو النهج الّذي سنّه الله لآدم وبنيه الله لآدي يجب على البشر أن يتبعوه مخالفين الهوى والنزوات .

- ثم يقرر استناداً للآيتين : « وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ » [الأنبياء: ١٠٧] ، و « كَافَّةً لِلنَّاسِ » [سبأ : ٢٨] أن رسالة النّبي عامة لجميع البشر دون تفريق بين الشّعوب ، وأن فيهما زمن النّبي عموميّة المكان . وفي قوله تعالى : « خَاتَمَ النّبييّينَ » [الأحزاب : ٤٠] عموميّة الزّمان ، وأنّه إنّما كانت الرّسالة عامّة لاتصال المجتمعات منذ عهد النّبيّ وعدم انعزال بعضها عن بعض ولتوحد الآفات التي تنتابها بسبب ذلك . (ص ٦١) .

وهذا يبيّنه قوله تعالى : « وَمَا أَرْسَلْنَاكَ ۚ إَلَا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ » (ص٦٢) كما بيّنه قوله تعالى : « وَنُنزَلُ مِن َ النَّقُرُ آنِ مَا هُوَ شَفِاءٌ وَرَحْمَةٌ » [ الإسراء:

٨٢] ، أي : شفاء من الآفات ووقاية منها . ( ص ٦٣ ) .

ويقرّر أنَّ الدِّين ليس موضوعه الآخرة فقط ، بل هو ينظّم حركة الإنسان في

الدُّنيا ، حركة حياته ، أمَّا الآخرة ، ففيها الجزاء على اتّباع المنهج أو مخالفته (ص ٦٣) :

ويستنج من الآية الكريمة: « فَمَن اتَّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِل ُ وَلا يَشْفَى ، وَمَن ْ أَعْرَضَ عَن ْ ذَكْرِي فَإِنَّ لَهُ مُعَيِشَةً فَنَكاً وَنَحْشُرُهُ لِيَوْمَ الْقييامة وَمَن أَعْمَى » [ طه : ١٢٣ – ١٢٤] ، أنَّ قوله تعالى : « مَعيشَةً ضَنْكاً » يدل على أنَّ تعاليم الله نزلت لتحمي الإنسان من ضنك المعيشة في الدُّنيا وشقائها ، (ص ٦٤) . تعاليم الله نزلت لتحمي الإنسان من ضنك المعيشة في الدُّنيا وشقائها ، (ص ١٤) . ويربط بذلك أنَّ مخالفة الدّين تكشف العورة (ص ٢٥) ، مستنجاً ذلك من الآية : « فَلَمَا ذَاقا الشَّجَرَة بَدَت لُهُما سَو ْ آتُهُما . . . » [ الأعراف : ٢٢] وأنَّ المجتمع كا دم وحوّاء ، فحين يخالف شيئاً من تعاليم الله يحدث فيه عورة ، أي : خلل ، (ص ٢٥) .

- ويرى أنَّ العذاب كان ينزل بالمخالفين من الله زمن الرَّسل قبل النَّبِيّ ، وما كان عليهم إلا البلاغ ، أمّا رسالة النبيّ التي هي رحمة للعالمين ، فقد ترك فيها للدّين العقاب ، وترك للمخالفين مجال التّوبة ، والرّحمة للعالمين تتمثّل في وقاية الفرد والمجتمع من الآفات إذا حافظا على التّعاليم . ( 70 – 77 ) .

ننتهي من هذا العرض إلى أنَّ المؤلّف قد جعل أكثر اهتمامه في الكتاب بالإعجاز العلمي والغيبي ، واكتفى بالإشارة إلى الإعجاز البلاغي اللّغوي ، وببعض لمحات خاطفة ، وإلى أنّه يجمع فيه بين العرض الشيّق والفائدة والسّهولة .

وموضوع الإعجاز العلمي ليس جديداً ، ولكن المؤلّف أضاف بعض اللـ فتات واللمسات الجديدة إلى الحقائق العلماء في القرآن الـ ي تحدّث عنها العلماء والأدباء قبله .

ومنها: أنَّ معجزة النبيّ ، وهي القرآن ، هي في الوقت نفسه منهجه ، على عكس الأنبياء الآخرين الذين كانت معجزتهم غير منهجهم ، فمنهج موسى ، على سبيل المثال ، التوراة ، ومعجزته العصا .

ومنها: أنَّ غير المسلمين يشاركون في حفظ القرآن برسمه وطباعته ، وفي كشف علمائهم عن حقائق علميّة حديثة طابقت نصوص القرآن ، وذلك مصداق لقوله تعالى: « إنَّا نَحْنُ نُزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ » ، [ الحجر: ٩ ] .

ومنها: أنَّ القرآن هتك حجاب النفس البشريَّة حين كشف عمَّا يعتلج في نفوس الكافرين والمنافقين زمن النبيِّ .

ومنها: أنَّ الباحثين في العلوم قد يتَّبعون أهواءهم فيُضلّوا النّاس ، ممّا بيَّنه قوله تعالى: «مَا أَشْهَدَ تُهُمُ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ وَلاَ خَلَقَ أَنْفُسِهِمْ وَمَا كُنْتُ مُتَّخِذَ المُضِلِّينَ عَضُداً » [ الكهف: ٥١ ] .

ومنها : دفاعه في آية المغيّبات الحمس عن قوله تعالى : « وَيَعَلَّمُ مَا فَيِي الاَّرْحَامِ » [ لقمان : ٣٤ ] بناحيتين :

الأولى: أنَّ ما في هذه الآية ليس من الضّروري أن يقصد بها الذكورة والأنوثة وهناك معان أُخر تفيدها، مثل: الذكاء والغباء، والجهل والعلم، والطّول والقصر... الخ

والثّانية : دفاعه عن قوله تعالى : « وَالأَرْضَ مَدَدُنْاهَا » [ الحجر : ١٩ ] بأنَّ مَن كانوا في عصر النبيّ ، وقبل أن تُعرَف كرويّة الأرض ، كانوا يفسّرون المدَّ على مستوى إدراكهم ، وإذا فسّرنا معنى المدِّ الآن انتهينا إلى أنَّ الأرض كرويّة.

ونراه يستخرج من دفاعيه هذين حقيقة جديرة بالاهتمام ، وهي أنَّ الاختلاف بين القرآن وحقيقة علميّة ، أو إلى خطأ في الحقيقة العلميّة ، أو إلى خطأ في فهم الحقيقة القرآنيّة ﷺ ،

ويستنتج من ذلك أيضاً أنَّ القرآن يستعمل الألفاظ استعمالاً معجزاً ، بحيث نرى اللّفظ يفسّر في كلّ بيئة وكلّ زمان تفسيراً يلائم مستوى المفسّرين في بيئتهم وزمانهم . . . . .

وممَّا تحدَّث به المؤلَّف مسبوقاً إليه على سبيل المثال : إشعار القرآن بأنَّ مراكز

الألم موجودة تحت الجلد ، وإخباره بآيات ستظهر في الآفاق وفي النّفوس الإنسانيّة وستكون دليلاً على أنَّ القرآن من عند الله وأنّه حقّ .

وقد أخذت عليه أنه عمد القول على العلماء غير المسلمين ، بأنهم يقصدون \_ تحت تأثير هواهم \_ إلى إضلال الناس وتكذيب الأديان ، وليسوا كلمهم كذلك ثم ان بعضهم قد يضع نظريته . وهو حسن النيدة أو حيادي ، ثم يأتي المُغرضون فيستخدمونها في أغراضهم وفق هواهم .

وأخذتُ عليه كذلك أنبَّه في تعليم آدم اللَّغة لم يذكر كيف تعدَّدت اللُّغات وهل تعلَّمها آدم كلّها حينئذ ٍ ؟ ﴿ ﴾ ﴿

من رجال الفئة الثانية في القرن الرّابع عشر الهجري المري من رجال النخجواني:

هو أحد مشايخ الصّوفيّة زمن السّلطان عبد الحميد ، واسمه نعمة الله بن محمود النخجواني .

ألّف كتاب (الفواتح الإلهيّة والمفاتح الغيبيّة الموضحة للكلم القرآنيّة والحكم الفرقانيّة) وقد وصف نفسه ، أو وُصِفَ ، على غلاف كتابه بأنّه الوليّ الكامل المحقّق العارف ، الكاشف المدقتق ، الإمام العالم الرّبّاني ، قد ّس الله روحه ، وأفاض علينا فتوحه .

وقد طبع الكتاب في المطبعة العثمانيَّة بدار الحلافة العليَّة الإسلاميَّة ، أي : استامبول ، بظل السلطان عبد الحميد النّذي وصف على غلاف الكتاب بأنَّه أمير المؤمنين ، وخليفة رسول ربّ العالمين ، السلطان ابن السلطان ، العادل الغازي .

وقد طبع الكتاب بتصديق من مجلس تدقيق المؤلّفات الشرعيّة بموجب رخصة من نظارة المعارف العموميّة ، صادرة بتاريخ : ١٨ ربيع الأوّل ، سنة ١٣٢٥ هـ وبرقم ٣٥.

ذكر المؤلّف في المقدّمة أنّه سمّى كتابه (الفواتح . . . الخ) لأنّ ما ظهر فيه إنما هو من جمل الفتوحات التي قد فتحها الحقّ ، ووهبها من محض جوده . والعبارة في الحقيقة تتسع لأكثر من هذا ، وتوهم أنّ التسمية من عند الله : ثمّ لمّا كان ما ظهر فيه من جمل الفتوحات التي قد فتحها الحقّ ، ووهبها من محض جوده سمّي من عنده به (الفواتح الإلهيّة والمفاتح الغيبيّة) . ويلاحظ في هذا الادّعاء شدّة الشطط وأنّه يعطي صورة عن قوة التّأثير الصّوفي الجامح حينئذ دون كابح من البحث العلمي والمنطق الفكري .

ويهتم المؤلّف بذكر المكاشفات والمشاهدات الواردة على قلوب الكمثل ، فيؤكّد صفته الصّوفيّة ، ويأتي بعبارة نجدها غريبة هي : (اعلم أن الوجود البحت ، وإن شئت قلت : الذّات الأحديّة ، أو الحقيقة المتّحدة المحمّديّة ، أو الهويّة الشخصية السّارية في عموم المظاهر والأكوان ، أو مسمّى اسم الله المستجمع لعموم الأسماء والأوصاف الإلهيّة ، وكأنّه قد وضع هذا الاسم له سبحانه وضع الأعلام . . . . إنما هو عبارة عن المبدأ الحقيقي والمنشأ الأصلي لعموم ما ظهر وبطن وغاب وشهد وهو ينبوع بحر الوجود ، وقبلة الواجد والموجود ، وهو الموجود حقيقة ، وما سواه معدوم "باطل ، وظل وظل زاهق زائل . ) .

أليس هذا الكلام خطيراً من حيث أنّه يدمج الحالق وخلقه في فكرة وحدة الوجود وإن لم يسمّها ، ومن حيث أنه يعتبرها مرادفة للحقيقة المتّحدة المحمّديّة ، فكأنّه يجعل الله ورسوله شيئاً واحداً ، ومن حيث أنّه يدمج بهما الحلق ويوحّد بين الموجد والموجود . أليس في هذا نظريّة تشبه نظريّة الثالوث المسيحي الّذي يندمج في واحد : ثلاثة في واحد ؟

ويعتبر المؤلّف الألفاظ حجُباً تمنع من إدراك الحقائق ( المقدّمة ص ٧ ) : (ولولا أنَّ التنبّه والتنبيه ، والإفادة والاستفادة ، قد حصلا بالألفاظ لما صحَّ التكلّم بحجب الألفاظ ، ولا سيّما لأرباب المعارف والحقائق ، وذوي العزائم الصّحيحة بحجب الألفاظ ، ولا سيّما لأرباب المعارف والحقائق ، وذوي العزائم الصّحيحة بحجب الألفاظ ، ولا سيّما لأرباب المعارف والحقائق ، وذوي العزائم الصّحيحة بحجب الألفاظ ، ولا سيّما لأرباب المعارف والحقائق ، وذوي العزائم الصّحيحة بمناه المناه المناه

والأذواق الخالصة ) .

ونراه يستعمل عبارات غامضة متأثّرة بالفلسفة ، أو بالصّوفيّة المتفلسفة الغائمة المفاهيم : (والإدراكات الفطريّة الفائضة من العقل الكلّ والنّفس الكلّيّة، المتشعّبتين من حضرتي العلم المحيط الإلهي ، والقدرة الكاملة الشّاملة المنبسطة من القوّة القدسيّة المترشّحة من بحر الوجود بمقتضى الجود الإلهي ) .

أليس في هذا الكلام مزيجاً غريباً من الفلسفة اليونانيّة (العقل الكلّ والنفس الكليّة) ومن الإسلام ومن الرّوح الصّوفيّة التي ترى أنَّ العلم منحة وليس بالتعلّم: (المترشّحة من بحر الوجود بمقتضى الجود الإلهي)؟!

ولعليّنا أسهبنا في هذا الكلام اليّذي لا يتيّصل بالإعجاز مباشرة ً، وغرضنا من ذلك تصوير الجوّ النّفسي الّذي فسّر فيه هذا المؤلّف القرآن ، وكان من جملة تفسيره كلامه الموجز في الإعجاز .

لم يتكلّم المؤلّف على الإعجاز في مقدّمته ، وإنّما تكلّم عليه وهو يفسّر آيات التحدِّي .

ففي تفسيره آية سورة البقرة (ج ١ ص ٢٤ ) يقول :

( وإن كنتم أيتها المحجوبون بالأديان الباطلة في شك وارتياب مميّاً نزلنا بمقتضى تربيتنا وإرشادنا على عبدنا النَّذي هو خليفتنا ومرآتنا ، ومظهر جميع أوصافنا ، وحامل وحينا من الكتاب المنزل عليه من لدنيّا ، المشتمل على جميع أخلاقنا ، فأتوا بسورة أو جملة قصيرة من مثليه في الاشتمال على الأخلاق الإلهيّة ، وكذا كلّ سورة منه أيضاً مشتملة على ما اشتمل عليه المجموع إجمالاً وتفصيلاً ) .

وإذا تركنا عامدين ، في سبيل الاختصار ، مناقشة بعض ألفاظ المؤلّف وعباراته في هذا النص القصير من مثل ( مظهر جميع أوصافنا ) فإنـاً نجد أن وجه الإعجاز عنده هو اشتمال القرآن على ( الأخلاق الإلهيّة ) .

وفي آية سورة يونس (ج 1 ص ٣٣٣) ، يرى الإعجاز في الفصاحة والبلاغة ورعاية المقتضيات والحكم والمطابقات ، ووجوه الدّلالات والتمثيلات والتّشبيهات وأنواع المجاز والكنايات .

وفي آية سورة هود ، وهي تتحدَّى المشركين بالإتيان بعشر سورٍ مثل القرآن يدعم الوجه البلاغي في الإعجاز بقوله : ( مع أنّكم أحق باختلاقها لكثرة تمرّنكم وتزاولكم في الإنشادات والإنشاءات وتتبّع كلام البلغاء ، والتعوّد بمدارسة القصص والقصائد . . . )

وفي آية سورة إسرائيل ( الإسراء ) ( ج ١ ص ٤٦٥ ) ، يرى الإعجاز في جمع القرآن لأحوال النّشأتين ــ يريد الدُّنيا والآخرة ــ ووقوعه في أعلى مرتبة ٍ من البلاغة والفصاحة .

وبالموازنة بين أقواله في تفاسير الآيات الأربعة نرى أنّه لم يذكر وجه ( الأخلاق الإلهيّة ) إلا مرَّة واحدة في تفسير آية سورة البقرة ، وأنّه ذكر وجه البلاغة في الآيات الثلاث الأخرى ، وأنّه لم يذكر الجمع بين أحوال النّشأتين ، ويريد أخبار الدُّنيا والآخرة ، دون أن ينص على أنها أخبار عاديّة أو غيبيّة ، إلا في آية سورة إسرائيل .

ويرجع هذا الاختلاف في وجوه الإعجاز عنده بين بعض الآيات وبعض إلى أنّه يعتمد على الإلهام الذّاتي في تفسيره لا على علم الرّواية وفن الدّراية المبني على تفكيرٍ منطقي ، فما يهجس في باله يقوله ، ومثل هذا النّمط في التّأليف لا يمكن أن يرافقه انسجام بين أجزاء الكلام .

٢ً \_ أَبُو الفيض النّـاكُوري:

هو أبو الفيض فيضي بن المبارك النّا گوري . له كتاب (سواطع الإلهام في التفسير) طبع أوَّل مرّة في مطبعة ( نولكشور ) في ( الكهنؤ ) سنة ١٣٠٦ ه ، ١٨٨٩ م . ولد المؤلّف في أكره ، وأكمل تأليف الكتاب بلاهور في عهد الملك العادل محمود. قسنَّم كلامه في تفسيره أقساماً سمّاها : سواطع ، تحمل كلّ ساطعة فكرة ً فضعفت الرّوابط بينها بل انعدمت .

في أدائه ولغته ضعف ، وفي عبارته جمود وأعجمية ، وقرب من العامية الهجينة مثال ذلك قوله في ساطعة (ص ٢٠): (ساطعة: لمّا أورد أهل العدول والحسد كلاماً مطنو كلام الله ، وما اسطاعوه مع رومه صلعم عدلاً له حال إعوارهم إرساله ، وإمهاله لهم طول الأعصار والدّهور ، وهم ملوك الكلام ، ومدّعو الحوار ورؤساء الحرّاص لردّ أمره ، ودسع ألوكه ، عليم ما هو إلا كلام الله المرسل لا كلام الماسور كما وهموا أوّلاً ).

فهذا الكلام يحتاج إلى ترجمة إلى الفصيحة ، وأظن آنتك قد عرفت مراده في هذه الساطعة وهو : (أن أهل العدول عن الحق الحساد للنبي ، لما تحد اهم النبي وترك وترك أن يأتوا بمثل القرآن ، فما استطاعوا برغم أن النبي قد أمهلهم ، وترك التحدي مستمراً طول الأعصار والد هور ، وعلى أن معاصريه كانوا ملوك الكلام الحريصين على الرد عليه وإنكار نبوته ، عليم من ذلك أن القرآن كلام الله المرسل لا كلام النبي كما وهموا أو لا .

ويزيد الطين بلّة أنَّ المؤلّف يزخرف أُسلوبه بالسجع والجناس ، فيزيد كلامه صعوبةً مثل : ( الرُّحْم راحم الكلّ ، أحاط الصّور والأسرار مراحمه ، وعم الألواح والأرحام مراحمه ، والأوَّل أعم مدلولاً ، صدره لمّا صار كالعلّم لله) .

وقد تحدَّث المؤلَّف عن الإعجاز خلال تفسيره آيات التحدِّي :

ففي آية سورة البقرة (ج 1 ص ٣٢) ، يفسّر المثل بأنَّه عِدْل ما أرسل مدلولاً وأداءً وأحكاماً ، وحكماً وعلوماً ، أو معادله (يريد معادل محمد والأول المنافي عدل القرآن – أصحّ وواضح أنّه يجعل الإعجاز هنا في المضمون والأسلوب

معاً ، وذكر من المضمون الأحكام والحكم والعلوم ، وأنّه فضَّل أن يكون المثل مثل القرآن المتحدَّى به على أن يكون المتحدِّي المعارض مثل النبيّ في الأميّــة .

وفي آية سورة يونس (ج ١ ص ٣٢) ، فسّر المثل بأنّه مثل القرآن كلامـاً ومهاهاً (؟! ولعلّه يريد: ومهابة).

وفي آية سورة هود (ج ١ ص ٢٨٠ ) ، فسر المثل بأنّه مثل القرآن كمالاً وإلماءً (؟! ولعلّه يريد إلماماً ) للأسرار والحكم .

وفي سورة الإسراء (ج 1 ص ٣٥٩). كرَّر المثل بأنَّه مثل القرآن في المهاه (؟!) والكمال.

ويتتضح من مجموع كلامه ــ وأكملُه وأوضحه وأصحّه ما جاء في سورة البقرة ــ أنَّ الإعجاز عنده في كمال الأسلوب والمضمون معــاً .

#### ٣ ـ القاسمى:

لمحمد جمال الدين القاسمي ( ١٢٨٣ – ١٣٣٢ ه ) = ( ١٨٦٦ – ١٩١٤ م ) تفسير باسم ( محاسن التأويل ) ، طبع الطبعة الأولى سنة ١٣٧٨ هـ = ١٩٥٨ م .

يتحدَّث المؤلّف عن الإعجاز ، وهو يفسّر آيات التحدِّي ، وهو عنده في البلاغة وحسن الصِّياغة وقوَّة المعنى ، وقد كان من يتحدَّاهم النبيّ عرباً فصحاء مثله وكان في تقاصر قواهم جميعاً ، هم ، ومن جاء بعدهم ، مع طول الزّمن ، دليل قاطع على أنّه ليس ممّا اعتيد صدوره عن البشر ، بل هو كلام عالم الغيب والشَّهادة. (انظر المجلّد ٩ ، ص ٣٣٥٠ ، وتفسير سورة هود الآية ١٣ ، والمجلّد ٩ ، ص ٣٩٩٦).

### ٤ - الشيخ محمد عبده:

وللإمام المصلح الشيخ محمد عبده ( ١٩٠٥ م ) ، كلام " في الإعجاز أورده في كتابه ( رسالة التوحيد ) ( ص ٩٦ ط بيروت ) ، وهو يرى أن القرآن معجز " من عند الله لأنه صدر عن نبي " أُمي " ، ولأنه يخبر عن الغيب ، ولتقاصر القوى البشرية دون مكانته ، فيقول : إنه إذا اعترض معترض " بأن " العجز حجة " على من عجز لا على غيره من الناس ، فقد يجد هؤلاء إلى إبطاله أقرب سبيل ، رُد " عليه بأن " العجز هنا هو غير العجز في حالة إفحام الد ليل ، فإن العجاز القرآن برهن على أمر واقعي وهو تقاصر القوى البشرية دون مكانته و إعجاز القرآن يقوم عنده على بلاغته وليس في رأيه جديد ، وما هو إلا اختصار لرأي الباقلاني .

# ٥ً – عبد الرحمن الكواكبي :

هو عبد الرحمن بن أحمد الكواكبي ، ويلقّب بالسيّد الفراتي(١٢٦٥هـــ١٣٢٠هـ) كان نقـّاداً مصلحاً من أعلام النّهضة الفكريّة ، والإصلاح السياسيّ والاجتماعي ومن أكبر الأدباء السّوريّين في العصر الحديث .

له كتابان مشهوران أحدثا دويّاً في أبناء جيله ، وأثراً كبيراً في اليقظة القوميّة العربيّة وفي المسلمين . ونرى له فيهما كلاماً في الإعجاز ، وهما : (طبائع الاستبداد) و (سجلّ مذكّرات جمعيّة أُمّ القرى) .

#### أ - طبائع الاستبداد:

يرى الكواكبي ( ص ٢٣ ) ، أنَّ مسألة إعجاز القرآن لم يستطع أن يوفِّيهَا حقّها العلماء غير المجتهدين ، اللّذين اقتصروا على ما قاله السَّلف من أنَّ إعجازه في فصاحته وبلاغته ، وإخباره عن أنَّ الرّوم من بعد غلبَهم سيَغلبون .

ويقول ( ص ٢٤ ) : ( ولو أُطلق للعلماء عناء التّدقيق وحرّيّة الرّأي والتّأليف كما أُطلق لأهل التّأويل والخرافات ، لرأوا في أُلوفٍ من آيات القرآن أُلوفَ آياتٍ من الإعجاز ، ولرأوا فيه كلّ يوم آية تتجدَّد مع الزَّمان والحدَثان تبرهن إعجازه بصدق قوليه : « وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَـابِسٍ إِلَّا فَي كَيْتَابٍ مُبْدِينٍ » [ الأنعام : ٥٩ ].

ومثال ذلك أنَّ العلم كشف في هذه القرون الأخيرة حقائق وطبائع كثيرةً ورد التّصريح أو التّلميح بأكثرها في القرآن وما بقيت مستورةً إلا لتكون عنـد ظهورها معجزةً للقرآن شاهدةً بأنّه كلام ربِّ العالمين ، لا يعلم الغيب سواه .

ومن ذلك أنتهم قد كشفوا أنَّ مادّة الكون هي الأثير . وقد وصف القرآن بدء التَّكوين فقال : « ثُمَّ اسْتَوَى إلى السَّمَاءِ وَهِي دُخان ً » . [ فصّلت : ١١] . وقد رأى غير الكواكبي في هذه الآية أنّها تدل على المادَّة السّديميّة التي تكوّنت منها الكواكب بحسب نظريّة لابلاس ، أمّا الأثير فقد افتر ضوا أنّه مادَّة تملأ الكون القائم الآن . . .

وافترضوا كذلك أنّه ينقل الضّوء والصّوت والكهرباء ، ثُمَّ استعاضُوا عن هذه النّظريّة بنظريّة أخرى ، ومن ذلك يرى خطورة القول بالإعجاز العلمي في القرآن إذا بولغ بها . ونتساءل : تُرى إذا سقطت النظريَّة العلميَّة ، فهل يستتبع ذلك ذهاب القول بالإعجاز والإيمان به والبرهنة عليه ؟ !

ومن ذلك في رأي الكواكبي أنتَّهُم كشفوا أنَّ الكائنات في حركة دائمة دائبة والقرآن يقول: « وَآيَـةٌ لَهُمُ الأَرْضُ المَيْتَةُ أَحْيِيَنْنَاهِمَا . . . . وَكُلُّ فِي فَلَكُ مِنْ يَسَبَحُونَ » [ يس : ٣٢ – ٤٠ ] .

ومثل هذه الآية النَّبي ذكرها الكواكبي دلالة قوله تعالى : « وَتَرَى الجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ . . . » [ النمل : ٨٨ ] .

ومنها ، كما أورد الكواكبي : تحقيقهم أنَّ الأرض منفتقة من النَّظام الشَّمسي والقرآن يقول : « أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقَنْنَاهُمُمَا » [ الأنبياء: ٣٠] .

وقال ص ٢٥ : إنَّ القمر منشق من الأرض كما قال العلماء الحديثون ، والقرآن — ٣١١ –

يقول: «أَفَلاَ يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنْقُصُهُا مِن أَطْرَافِها »[ الأنبياء: ٤٤] ويقول: « اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ النُّقَصَرُ » [ القمر: ١].

فأماً الآية الأولى فقد استشهد بها من استشهد من القائلين بالإعجاز العلمي على فلطحة الأرض عند القطبين من دورانها على نفسها حول الشمس ، وهي كتلة سائلة نارية ، لا على انشقاقها من القمر ، وأما الآية الثانية فاستشهاده بها في مكانه .

ويستمرّ الكواكبي في ضرب الأمثلة من القرآن على الإعجاز العلمي في توازن الأرض ، وفي تركيب الأجسام المختلفة العناصر وفق نسب خاصّة بكل منها ، وفي ترقي العالم العضوي من الجماد ، وفي تلاقح النّبات وكونه يخلق من زوجين ، وفي إمساك الظلّ بواسطة التّصوير الشّمسي ، وفي تسيير السّفن بالبخار والكهرباء وفي وجود الجراثيم وأثرها في الإنسان والحيوان . ويختم ذلك بقوله : (وبالقياس على ما تقدام ذكره يقتضي أن كثيراً من آياته سينكشف سرّها في المستقبل في وقتها المرهون تجديداً لإعجازه ، ما دام زمان وما كرّ الجديدان ) .

٢ - سجل مذكرات جمعية أم القرى ، أو مؤتمر النهضة الإسلامية :

نشر الكواكبي هذا الكتاب مقالات في المجلّد الخامس من مجلّة المنار الإسلاميّة بمصر سنة ١٣٢٠ ه ، لمنشئها السيد محمد رشيد رضا ، ووقّعها باسم : جامعه السيّد الفراتي .

قال في ( ص ٢٣ ) :

( ولا شك أن المسلمين أصبحوا بعد الاكتشافات الجديدة يستفيدون من العلوم الطبيعية والحكمية فوائد عظيمة جداً ، بالنظر إلى كشفها بعض أسرار كتاب الله وبالغ الحكمة المنطوية فيه ، مما كان مستوراً إلى الآن ، وخبط فيه المفسرون خبط عشواء . ) .

وقال في ( ص ٢٣ ) : ( وكفى القرآن العزيز شرفاً أنّه على اختلاف مواضيعه من توحيد ٍ وتعليم ، وإنذارٍ وتبشير ، وأوامر ونواهي ، وقصص وآيات آلاء ، قد مضى عليه ثلاثة عشر قرناً ، تمختضه أفكار الناقدين المُعادين ، ولم يظفروا فيه ولو بتناقض واحد ، كما قال الله تعالى فيه : « وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْد غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فيه إخْتِلا فَا كَثِيراً » [ النساء : ٨٢ ] ، بل الأمر كما تنبّه إليه المدققون المتأخرون أنّه كلّما اكتشف العلم حقيقة ، وجدها الباحثون مسبوقة بالتلميح أو التصريح في القرآن . . . أو دع الله ُ ذلك فيه ليتجد د إعجازه ، ويتقوَّى الإيمان ُ به بأنّه من عند الله ، لأنّه ليس من شأن مخلوق أن يقطع برأي لا يبطله الزّمان .

واضح أن الكواكبي حين يريد من العلماء المسلمين المعاصرين ألا يكتفوا بترديد ما قاله أسلافهم ؛ من أن إعجاز القرآن ببلاغته وإخباره عن أمور ستحدث في المستقبل ، مثل انتصار الروم بعد انكسارهم ، واضح أنه لا يُنكر هذين الوجهين وأنه يقرهما ؛ ولكنه يريد من علماء المسلمين أن يتجد دوا مع تجد دالر من في البرهان على إعجاز القرآن ، وهذه الدعوة إلى التجديد بالاعتماد على فهم العلوم الحديثة قيمة ، ولا سيتما في زمنه .

وواضحٌ كذلك أنّه يقول بالإعجاز العلمي ، ويضرب عليه الأمثلة الكثيرة · كتابه الأوَّل ( طبائع الاستبداد ) ، وأنّه يؤيّد رأيه فيه في كتابه الثّاني ( سجل مذكّرات جمعيّة أمّ القرى ) ولكنّه يُضيف في هذا الأخير وجهاً آخر من وجوه الإعجاز قال به الأقدمون ، وتبنّاه هو ، وهو خلوّ القرآن من التّناقض .

非 非 特

#### ٣ – الشيخ محمد رشيد رضا ، تلميذ الشيخ محمد عبده وصديقه وصاحبه :

السيّد محمد رشيد رضا ( ١٨٦٥ – ١٩٣٥ م = ١٢٦٣ – ١٣٣٥ ه ) لبنانيّ من قلمون طرابلس ، أسّس مجلّة المنار في مصر ، وكان ناظراً لمدرسة الدّعوة والإرشاد الكلّية بمصر . له تفسير واصل به تفسير أستاذه الشيخ محمد عبده ، وهو بعنوان ( تفسير المنار ) ، لم يتحدّث في مقدّمته عن الإعجاز ، وإنما تكلّم عليه ، وهو يتصدّى لتفسير آيات التحدّي :

## 

كان التحدِّي فيها بسورة واحدة من القرآن. وقد رجّع في تفسير «من مثله مثله » أن يكون من مثل القرآن في صفاته. وقد نص الشيخ محمد رشيد رضا على أن هذا تفسير الشيخ محمد عبده في الدَّرس وعلى أن كتب العبارة الأخيرة بنفسه (تفسير المنار ج ١ : ١٩٢) ، مُثم ذكر أن الجمهور رجّع أن تكون من مثله ، أي : من مثل القرآن مجاراة للآيات الأخرى المتحد ية . ورأى أن تسلسل آيات التحدِّي كان أوَّلاً بالمثل في سورة الإسراء ، ثم بسورة من المثل في سورة هود ، ولم يذكر بسورة من المثل في سورة هود ، ولم يذكر هنا التحدِّي بالقرآن كلّه في سورة الطور ، وإنما أَتْبَع التحدِّي بعشر سور في سورة هود ، ولم يذكر هود بالتحدِّي بسورة واحدة في سورة البقرة .

وذكر هنا أنَّ السّور الثلاث : الإسراء ، يونس ، هوداً ، قد نزلت بمكّة متتابعات ، وذكر روايتين عن ابن عبّاس تختلفان في سورة هود بين أن تكون مكيّة كما يقول الجمهور وبين أن تكون مدنيَّة ، فتخالف ما اتّفق عليه .

وأورد رأي بعض علماء الكلام ، وهو أنَّ التحدّي كان على التدرّج المتناقص : بجميع القرآن ، ثمَّ بعشر سورٍ ، ثمَّ بسورة ٍ ، ثمَّ بسورة ، وعلَّق عليه بأنّه معقول ُ' لو ساعد عليه تاريخ النّزول .

ورأى أنَّ التحدّي في سورتي يونس وهود كان خاصاً ببعض أنواع الإعجاز وهو ما يتعلّق بالأخبار ، كقصص الرَّسل مع أقوامهم ، وهي من أخبار الغيب الماضية التي لم يكن لمن أنزل عليه القرآن علم "بها ولا لقومه . ( المنار ج ١ : ١٩٢ – ١٩٣) .

ووضع احتمال أن يكون التحدِّي بعشر سورٍ مفتريات ، دون سورةٍ واحدة مراداً به نوع خاص من الإعجاز ، هو الإتيان بالخبر الواحد في أساليب متعدِّدة متساوية في البلاغة . ( المنار ، ج آ : ١٩٣ ) . ورأى أنَّ الاكتفاء في سورة يونس

بعدها بالتحدي بسورة واحدة ، وهو يردّ على قولهم : « افتراه » ، يدخل فيه خبر الغيب والتزام الصِّدق .

ثم قال : إن التحدي في المدينة كان لليهود الله يعدون أخبار الرسل في القرآن غير داليّة على علم الغيب ، فتحد اهم بسورة من مثل النّبيّ في أُمِّيّته ليشمل ذلك وغير همع بقاء التحديّ بسورة واحدة مثله على إطلاقه غير مقيّد بكونه من محمد ويتياله .

لقد أوردنا هذا الكلام في ترتيب السور للشيخ محمد رشيد رضا ، وهو يفسر آية سورة البقرة في التحدِّي ليطلع عليه القارىء ، وسنورد كلامه في هذا الموضوع وهو يفسر آية سورة هود حيث سيفصل ما أجمل هنا ، ويصحح بعض ما جاء به ويكمل ما أنقص ، ويوضح ما غمض ، ويزيل إشكال ما التبس .

وقد خطر لنا قبل أن نكتب هذا الكلام أن نكتفي َ بما جاء في آية هود ، لأنّه نهاية ما وصل إليه الشيخ المفسّر ، ولكنّنا خشينا أن يطلّع القارىء على ما جاء في آية البقرة ، فيظن ّ أننّنا قد أخطأنا الأخذ عنه .

وهو يرى أن العجاز القرآن في نفسه ، وذلك ببلاغته ، وكونه جاء على لسان أُمّي لبث أربعين سنة ، لم يوصف خلالها بالبلاغة ، ولم يؤثر عنه شيء من العلم وبوجوه أخرى من الإعجاز ينطوي عليها القرآن مثل : «وَلَنْ تَفْعَلُوا » [البقرة : ٢٤] ، بناء على أن المخبر هو الله تعالى بغيب يعلمه وحده سيطلع عليه البشر على مدى الزّمان .

ثمَّ عقد الأستاذ المفسّر فصلاً في تحقيق وجوه الإعجاز ، أوضح فيه ما أجمل قبل قليل ، ولكن في منتهى الاختصار والإيجاز . [ المنار ، ج ١ : ١٩٨ – ٢٢٨ ] . ونلخّص ما قاله بما يلى :

١ً - إِنَّ الإعجاز ثبت بالفعل ، ولو وجد من عارض لنقل قوله بالتواتر .

٢ - إنا إعجاز القرآن بأسلوبه ، ونظمه ، وتنوع الأسلوب فيه اللذي يختلف
 عن الأساليب الأربعة المعروفة : النثر المرسل ، والنثر المسجّع ، والمنظوم قصيداً

والمنظوم رجزاً. والذوق هو الحكم في الفرق بين كلام الله وكلام البشر ، كما يظهر من قصص الأنبياء بين الأسلوبين المختصر والمطوّل . وإنَّ مجيء بعض الفواصل مختلفة وزناً وقافية عن سائرها ، يزيدها حسناً ويخرجها عن أن تكون رتيبة .

" المناطقة ، بل العلماء الأدباء المتذوِّقون ، كعبد القاهر الجرجاني الذي تدرك حين تقرؤه أنَّ علم البيان عنده شعبة من علم النَّفس .

والحدّ الصَّحيح للبلاغة في الكلام ، هي أن يبلغ به المتكلّم ما يريد من نفس السّامع بإصابة موضع الإقناع من العقل ، والوجدان من النّفس ، وقد يعبّر عنهما بالعقل . (المنار ج ١ : ٢٠١ – ٢٠٣).

ويذكر الشّيخ محمّد رشيد رضا هنا أنَّ هذا النّوع من الإعجاز ، وهو التّأثير النفسي في السّامعين والقارئين ، قد اهتدى إليه بعض علماء أوربا . (المنار ج ١ : ٢٠٣).

٤ ً – إن من إعجازه ما فيه من الإخبار عن الغيب:

ذكر المؤلّف أن الأستاذ الإمام الشيخ محمّد عبده كان يقول بصدد الآية : «وَعَدَ اللهُ اللّذِينَ آمَنُوا مِنْكُم وَعَمَلُوا الصّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلَفَنَهُم في الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللّذِينَ مِن قَبْلُهِم وَلَيُمْكُنّنَ لَهُم دينهُم اللّأرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللّذينَ مِن قَبْلُهِم وَلَيُمْكُنّنَ لَهُم دينهم اللّذي ارْقضَى لَهُم ولَيبُدّلِنّهم مِن بعد خوفهم أمْناً يعبد وننهم اللّذي ارْقضَى لَهم وليبند لنّهم من بعد خوفهم أمْناً يعبد ونني لا يُشركون بي شيئاً » [ النور : ٥٥] ، كان يقول : ( إن الله تعالى لما يُنجز لنا وعده كله ، بل بعضه ، ولا بد من إتمام و بسيادة الإسلام في العالم كله ، حتى أوربة المعادية له . ) .

و" - إن من إعجازه سلامته من الاختلاف ، ويستدرك المؤلّف أن هذا النّوع من الإعجاز إنما يظهر في جملة القرآن في السّور الطّويلة منه لا في كلّ سورة ، فإن سلامة السّورة القصيرة منه لا يعد أمراً معجزاً يُتحدّي به .

آ – إنّه معجز "بلعلوم الدّينية والتشريع والأحكام الموافقة لكل زمان ومكان..
 ٧ – إنّه معجز "بعجز الزّمان عن إبطال شي إمنه ، أي : عدم نقض شي عمّا فيه مع تقد م العلوم ، فالتنّوراة الّتي بين أيدي الإسرائيليين ليست توراة موسى كما نزلت في التنابوت (أي : صندوق العهد) ، وإنما يرجع أصلها إلى ما كتبه (عزرا) الكاهن باسم (أرتحشستا) ملك فارس الّذي أذ ن لبني إسرائيل بالعودة إلى أورشليم ، وأذن له أن يكتب لهم كتاباً من شريعة الرّب وشريعة الملك ؛ ولذلك تكثر فيه الألفاظ البابلية كثرة "بالغة . وقد بين الشيخ محمد رشيد رضا ذلك في المنار أثناء تفسير سورة آل عمران ، وبعض آيات من سورتي النساء والمائدة . (المنار ، ج١ : ٢٠٩) .

٨ = ١ = إنّه معجز بقضايا العلوم العصرية التي سبق القرآن إلى بيانها ، ( المنار ج ١ : ٢١٠ – ٢١٥ ) . ويضرب على ذلك أمثلة " كثيرة " منها الآيات :

« وَأَرْسَكُنْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِيحَ . . . » [ الحجر: ٢٢].

« أَوَ كُمْ يَرَ النَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضُ كَانَتَا رَتْقَافَفَتَقْنَاهُما وَجَعَلْنَا مِنَ المَاءِ كِلُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفلا يُؤْمِنُونَ » [ الأنبياء: ٣٠].

« ُثُمَّ اسْتَوَى إلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلاَّرْضِ اثْتَيِّا طُوْعاً أَوْ كُرْهاً قَالَتَا أَتَيْنَا طِائِعِينَ » [ فصّلت : ١١ ] .

« وَمِن ۚ كُلُّ الشَّمرَاتِ جَعَلَ فِيها زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ » [ الرّعد : ٣] . « سُبْحَانَ اللّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِماً تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمِن ُ النَّفُسِهِم ْ وَمِماً لاَ يَعْلَمُونَ » [يس : ٣٦] و « والأرْضَ مَدَدُ ثناها والْفَيْنا فِيها رَوَاسِي وَالْنَبَتْنَا فِيها مِن ْ كُلِّ شَي \* مَوْزُونِ » [ الحجر : ١٩] و «يكور ويها رواسي والنبيان فيها من كُلِّ شَي اللّيْل » [ الزمر : ٥] و «ينعشي اللّيْل اللّيْل على النّهارِ ويكور النّهار على اللّيْل » [ الزمر : ٥] و «ينعشي اللّيْل النّهار يطالبه وعَلَيْم ، والقَمر قدّرُناه مَناذِل حَتَّى عَاد كالعُرْجُون في ذَلك تَقَد يرُ الْعَرِيزِ الْعَلِيم ، والقَمر قدّرُناه مُناذِل حَتَّى عَاد كالعُرْجُونِ

(A)

الْقَدِيمِ ، لاَ الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدُرْكَ الْقَمَرَ وَلاَ اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فَيِي فَلَكُ مِيسَبَحُونَ » [ يس: ٣٨ – ٤٠]

ولما كانت هذه الآيات قد وردت ومعها تفسيراتها الموافقة للمعلومات العلمية الحديثة حين تكلّمنا على النزعة العلميّة في الإعجاز ، فقد اكتفينا بإيرادها ، أو إيراد أجزاء منها ، دون شروح المؤلّف عليها وتعليقاته ، رغبة في الاختصار وعدمالتكرار.

٩ – إن القرآن دليل على نبوّة محمّد عليها في النار ج ١ : ٢١٦ – ٢٢٤) .

١٠ – إن التحدي حجّة على نبوّته بصرف النّظر عن المتحدي به ما هو .

( المنار ، ج ١ : ٢١٨ ) .

ويختم الشيخ محمد رشيد رضا البحث بذكر من عارضوا القرآن ، ويتحدّث عن معارضة مسيلمة وأحد المبشرين المفترين ، وعن إعجاز سورة الكوثر ، وعن بعض الأعاجم الذين ادّعوا النبوّة . (المنار ج ١ : ٢٢٥ – ٢٢٨) . وأشار (المنار ج ١ : ٢٢٨) إلى زعيم البهائية الذي حاول محاكاة القرآن في فواصل آياته ، وفي أنباء الغيب بكتاب سمّاه (الكتاب الأقدس) وعن خيبته في محاولته . وقد ترفع الشيخ محمد رشيد رضا عن التّصريح باسمه .

وفي تفسير آية التّحدِّي في سورة يونس : «أم ْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ ْ فَأْتُوا بِسُورَةً مِثْلُهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُم ْ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُم ْ صَادِقِينَ » إيونس : ٣٨] ، وبعدها الآية : «بَلْ كَذَّبُوا بِما كُمْ يُحيطُوا بِعِلْمه وَلَما يَاتُهِم ْ تَأْوِيلُه مُ كَذَّلِك كَذَّبَ اللّذِينَ مِن ْ قَبْلِهِم ْ فَانْظُر ْ كَيْفَ كَانَ يَأْتِهِم ْ تَأْوِيلُه مُ كَذَلِك كَذَّبَ اللّذِينَ مِن ْ قَبْلِهِم ْ فَانْظُر ْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَة مُ الظّالِمِينَ » [يونس : ٣٩] ، ذكر أن المماثلة المطلوبة هي المماثلة في عاقبة ألطسلوب والنظم ، والتّأثير والهداية والعلم ، وأنّه قد أباح لهم أن تكونَ مفتراة في موضوعها لا يلتزمون أن تكون حقاً في أخبارها .

ورأى أنَّ لفظ سورة هنا يصدق على القصيرة كالطّويلة ، وهو المتبادر من تنكير السّورة إلا أن يُقال : إنَّ التنكير للتّعظيم أو لنوع من السّور يدلّ عليه دليل

كالسّور الَّتي فيها قصص الأنبياء وأخبار الوعيد في الدُّنيا والآخرة ، لأنَّ الافتراء تتعلّق تهمته بالإخبار ، لا بالإنشاء من أمرٍ ونهي ونحوهما ، كما أشار إليه في سورة البقرة .

ويذكر ترجيح بعضهم أن يكون المراد السّورة الطّويلة ، كسورة يونس نفسها في اشتمالها على أُصول الدّين والوعد والوعيد ، وسيعود إلى هذا البحث في تفسير آية التحدِّي بسورة هود .

ويرى أنَّ الجزم في الآية لا يمكن أن يصدر عن النّبيّ ، لأنَّ ما وصفه به الفلاسفة والمادّيّون من العقل والذّكاء يمنعه منه ، لأننَّه يعرف بهما أنَّ ما يصنعه إنسان يمكن أن يصنعه آخر .

ويستدل بعجز العرب وسائر النّاس عن محاكاة القرآن على صدق رسالة النبي عليه السّلام ، ويرى فرقاً كبيراً بين تحدّي القرآن وبين تحدّي بعض الدَّجّالين المغرورين ببعض ما همَذَوْا به من نثر أو نظم سمّوْه وحياً ، ويورد هنا أسماء الباب والبهاء والقادياني النّذين صاروا سخرية للعلماء والبلغاء ، ويذكر أن البهائيتين قد أخفوا عن النّاس كتاب البهاء المسمّى بـ (الأقدس).

وينص على أنَّ الأكثرين يرون أنَّ تحدِّي القرآن للعرب إنَّما كان بالفصاحة والبلاغة اللّغويّة ، وأنتهم قد صنّفوا في بيان إعجاز القرآن البلاغي كتباً مستقلّة لم توفّه حقَّه ، ولا سيّما نظمه العجيب ، بكُهُ النّواحي المعنويّة .

ويرد على ما قاله بعض المتقد مين والمعاصرين من أن لكل بليغ أسلوبه يمتازُ به لا يستطيع الآخرون محاكاته ، وبأن النبي قد امتاز تبعاً لذلك بأسلوبه الحاص المميز كبعض الشعراء الجاهليين عند العرب ، وكشكسبير لدى الإنكليز ، وفكتور هوغو لدى الفرنسيين ، وبأن عجز العرب عن مثل بلاغة القرآن لا يدل على أنه من الله عز وجل ، ، يرد الشيخ محمد رشيد رضا على هذا القول بأن النبي لم يكن أفصح العرب قبل النبوة ، ولا كان في أوساطهم ، بل لم يكن يذكر فيهم بالفصاحة ، وبأنة

إنتما صا، كلامه ممتازاً بالفصاحة والبلاغة بما استفاده من وحي القرآن ، على أنه ظل ككلام غيره من البشر في البعد عن مستوى نظم القرآن وأسلوبه وتأثيره ، وبأن هذا التقاوت لا نظير له في كلام بلغاء البشر ، وبأنه : إن قيل : إن ما يظهر في السور الطويلة من روعة البلاغة وبراعة النظم لا يظهر في السور القصيرة ، فإنه يجيب بأن الناس قد عجزوا عن معارضة السور القصار كغيرها ، ولما كان وجه الإعجاز فيها قد خفي على بعضهم ، فقد قال (أي : بعضهم هذا) : إن عجزهم كان بصرف الله تعالى قدرتهم عن المعارضة .

ويرد على من قال بأن التحد ي إنما كان بالسور الطويلة كالأعراف ، ويونس وهود ، والحجر ، وطه ، والمؤمنين ، والطواسين ، والعنكبوت ، التي فيها قصص الرسل مع أقوامهم بالتفصيل . . . بأن من تأمل ما في هذه السور من المفصل من التعبير عن المعنى الواحد بعبارات متعد دة مع تنوع أساليبها ، واختلاف نظمها وأنواع فواصلها ، وألوان بيانها ، وقوارع نذرها ، وصوادع وعيدها ، وقابليتها للترتيل بالنغمات المؤثرة اللا تقة بكل منها ، فأجدر به إن كان قد أوتي حظاً من بيان هذه اللغوي كإعجاز ها اللغوي كإعجاز قصص السور الطويلة أو أظهر ، بصرف النظر عن كون موضوعها حقاً موحى به من الله تعالى أم لا ، وأن يتجلى له سر تأثيرها العجيب الذي عبر عنه الوليد بن المغيرة المخزومي بقوله : (وأنه ليعلو ولا يُعلى عليه ، وإنه ليحطم ما تحته ) .

وإذا قيل: إن التنكير في قوله: «بسورة» يصدق على أصغر سورة، وهي سورة «الكوثر»، وسلّمنا أنه لا يظهر فيها إعجاز النّظم والأسلوب، قلنا: إنّها معجزة بما فيها من الإيجاز وخبري الغيب في أوّلها وآخرها، كما شرحناه في تفسير الآية في الجزء الأوّل.

واستشهد على رأيه بما ورد في تفسير الجلالين ، من أنَّ التحدِّي في آية سورة البقرة كان بالبلاغة وحسن النّظم والإخبار عن الغيب ، وفي سورة يونس كان

بالفصاحة والبلاغة على وجه الافتراء ، وبأنّه في السّور الصّغيرة معنوي بالهدى والنّور وإصلاح القلوب ، ممّاً لا يكابر فيه إلا الجهول المحجوب .

وقد أجاب الإمام ابن قيتم الجوزية في كتابه (المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان) على قضية توافر الإعجاز في أصغر سورة من القرآن ، وهي سورة الكوثر من حيث البلاغة والنظم والبيان ، ومن حيث المضمون ، فليرجع إلى ذلك في كلامنا عليه ، فهو مكمل ً لكلام الشيخ محمد رشيد رضا هنا .

ولم يقبل الشيخ محمد رشيد رضا في تفسير كلمة (تأويل) التي وردت في الآية الثانية أن تكون بمعنى العاقبة أو المآل، فمعنى الثانية أن تكون بمعنى العاقبة أو المآل، فمعنى «ولَمَا يَأْتِهِم تَأْوِيلُهُ » [يونس: ٣٩] عنده، أي: (ولمّا يأتهم بعد بيان ما يؤول ذلك الوعيد الّذي توعدهم الله في هذا القرآن) وليس المعنى: (إنهم كذّبوا بما لم يفهموا معناه)، وليس أيضاً: (إنهم كذّبوا بما لم يظهر لهم وجه الإعجاز فيه) ويقول الشيخ رضا بأنّه (لوصح هذا و ذاك لكانوا معذورين بالتكذيب طبعاً).

وفي آية سورة هود ينصب اهتمام الشّيخ محمد رشيد رضا على التّسلسل التّاريخي لآيات التحدّي ، ويتعرَّض في أثناء ذلك لآية التحدِّي في سورة الإسراء ، ويتبيّن من خلال ذلك كلّه ، وبصورة غير مباشرة وجوه الإعجاز عنـده .

وآية التحدِّي في سورة هود هي ، كما نعلم الآية ( ١٣ ) منها ، ونذكرها هنا مع الآيتين : التي قبلها والتي بعدها :

«فِلَعَلَنَّكُ تَارِكُ بَعَضَ مَا يُوحَى إلَيْكُ وَضَائِقٌ بِهِ صَدَّرُكَ أَنْ يَقُولُوا لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيْهِ كَنْزُ أَوْ جَاءَ مَعَهُ مَلَكُ إِنَّمَا أَنْتَ نَذَ يَرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ، أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورَ مِثْلِهِ مَفْتَرَيَاتِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ، أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورَ مِثْلِهِ مَفْتَرَيَاتِ شَيْءٍ وَكِيلٌ ، أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأَتُوا بِعَشْرِ سُورَ مِثْلِهِ مَفْتَرَيَاتِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعَتُم مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُم صَادِقِينَ ، فَإِنْ آمُ وَادْعُوا مَن اسْتَطَعَتْم مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ كَنْتُم اللهِ إِنْ اللهُ إِنْ اللهِ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهُ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ أَنْ اللهِ إِنْ اللهِ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ إِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ إِنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل يَسْتَجِيبُوا لَكُمُ ۚ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَهَلَ ۗ أَنْتُم ۚ مُسْلِمُونَ ﴾ [ هود: ١٢ – ١٤ ] .

يبدأ المؤلّف ببيان الخطأ لدى بعض المفسّرين في أنَّ التّحدِّي جاء بالتّدريج من القرآن كلّه إلى سورة واحدة منه ، وينفي احتمال أن تكون آية من سورة متأخّرة قد نزلت قبل سورة متقدّمة ، إذا لم يكن في ذلك نصّ وبرهان ، وأنّه لا يصحّ قوله بالتحكّم المحض . (المنار ، ج ۲ : ۳۲ – ۳۳) .

ثم ّ يذكر بما كان قاله قبل في سورة البقرة من أن ّ القرآن عبد عن المعنى الواحد بالعبارات المختلفة التي تكون كلها في المستوى الأعلى ، دون أن يحدث أيّ تناقض بينها أو في شيء منها ، ويبيتن أن الافتراء الذي نسبه المشركون للنبي "أنواع: افتراء القرآن كله ، أو افتراء أخباره وقصصه ، أو افتراء الأمرين معاً .

ثم يقول: إن العرب كانت تسلّي نفسها عن جهلها بالأديان والتواريخ بزعمهم أنتها خرافات وأكاذيب ، فيبيّن أن التحدِّي بالسّور العشر هو اللَّذي يفند هاتين التتهمتين ، لأن العشر تتسع حينئذ للأخبار ، ولذا حسن مجيئه بعد التحدي بسورة واحدة ، مطلقاً خلافاً لرأي الجمهور اللذين غفلوا عن هذا المعنى . . . فموضوع التحد ي بالعشر غير موضوع التحد ي بسورة ، فهنا مطلق التحدي ، وهناك التحدي بالقصص والأخبار .

والأخبار التي يتحدَّاهم بها نوعان :

الأوَّل: التحدِّي بأنباء الغيب الماضية ، وهي تشمل ناحيتين: قصص الرَّسل مع أقوامهم ، وأخبار التَّكوين كخلق السماوات والأرض والإنسان والجان.

والثّاني : التحدِّي بأنباء الغيب المستقبلة ، وهي قسمان : وعد الله بنصر رسوله والمؤمنين وخذلان الكافرين ، وأخبار القيامة والحساب . . .

وأخبار الغيب التي كانوا يكذّبونها ثلاثة : أخبار الآخرة ، ووعد النبيّ بالنصر والكافرين بالخذلان ، وقصص الرّسل عليهم السّلام .

فرأي الشيخ محمد رشيد رضا أنَّ التحدّي بعشر سور من القرآن يُراد به التحدي بالقصص ممّا يقع في معلوماتهم ، ولم يقصد به التحدِّي بما لا يقع في علمهم ، ويكون في الإمكان المفاضلة حينئذ بين ما أتى به القرآن وبين ما يأتون به من التحدِّي لو وقع ولكنه لم يقع ! .

وهو يرى أن التستحدي بالستور التي فيها القصص إنما يُراد به التحدِّي بها كلتها لا بالقصص التي فيها دون غيرها . وقد انتهى بعد استعراض سور القرآن إلى اختيار عشر سور متوسطة بين الطويل والمفصل ، وهي سور القصص المقصودة في رأيه وقد عد دها كما يلي : الأعراف وهي (٢٠٦) آيات، ويونس وهي (١٠٩) آيات ومريم وهي (٩٨) آية ، وطه وهي (١٣٥) آية ، والطواسين ، أي : الشعراء وهي (٢٢٧) آية ، والنمل وهي (٩٣) آية ، والقصص وهي (٨٨) آية ، وآياتهما أطول من قصص الشعراء . وقد نزلن متعاقبات ، ويليهن سورة القمر وهي (٥٥) آية ، وسورة (ص) وهي (٨٨) آية ، وقد نزلن متعاقبات ، ويليهن بعد ما تقد م كله .

وهذه السّور قد وصلت في رأيه إلى النّهاية من قوّة التّعبير وجماله . ولكلّ منها نغم خاص من الترتيل ، ولكلّ منها نوع جديد من التّأثير الّذي يختلف من سورة إلى أُخرى كيفاً ، ولكنّه يتّفق إعجازاً وتأثيراً .

وحكمة العشر عنده أنتها تظهر على أكملها في الإعجاز المعنوي.

وهنا أتساءل أيكون ما هو أقل عدداً من العشر غير معجز ؟! واللّذي أراه أنَّ السّورة الواحدة منها معجزة ، وأنَّ القرآن كلّه معجز : القليل منه والكثير .

عموه و يجمل مزايا الإعجاز العلمي (أي المعنوي) بما يلي:

- ١ \_ بيان أصول دين الله العامّة .
- ٢ ـــ أنَّ وظيفة الرَّسل تبليغ وحي الله لعباده .
- ٣ ــ بيان شبهة الأقوام على رسلهم بأنَّهم بشر ، وأنَّ آياتهم سحر ، واقتراحهم

عليهم نزول الملائكة والآيات الكونيَّة الحسّيّة ، وردّ الرّسل بأنَّ آياتهم من فعل الله تعالى . لا من كسبهم بقدرتهم .

٤ً ــ أَنَّ هداية الدِّين سبب لزيادة نعم الدَّنيا وحفظها ولسعادة الآخرة . . .

ق – ذكر آيات الله وحججه على خلفه في تأييد رسله ، وما أكرم به أنبياء ه
 من الخوارق ، وما في حياتهم من العظة والاعتبار . . .

٦ً – ذكر نصائح الأنبياء ومواعظهم الخاصَّة بكلُّ قوم على حسب حالهم .

٧ً – بيان سنن الله تعالى في استعداد النّاس النّفسي والعقليّ لكلّ من الإيمان والكفر ، والخير والشرّ ، واستكبار الرّؤساء والزّعماء المترفين المقلّدين عن الإيمسان والإصلاح ، وأنَّ أوَّل من يهتدي المستضعفون والفقراء .

٨ً – ذكر ما في قصص الأقوام من المسائل التّاريخيّة والموضعيّة والوطنيّة .

٩ – بيان سنن الله تعالى في الطّباع والاجتماع ، والتّقدير والتّدبير العام وما في خلقه للعالم من الحكمة ، و فكرة الحساب والعقاب .

١٠ ً – الاحتجاج بكل ذلك على قوم خاتم النَّبيِّين ، ثم على سائر من تبلغهم دعوته من حقيقة رسالته ، وكون العاقبة له ولمن اتَّبعه .

وقد جاء النبيّ بما جاء به سابقوه على أكمل وأشمل ، فيكون قومه أحقّ باتباعه لو كان هو ومن سبقه من الرّسل مفترين ، فإذا كان في نظرهم كذلك فليأتوا من القول بمثل ما يأتي به إن كانوا صادقين في اتّهامه .

ويرد الشيخ محمد رشيد رضا على اتهامهم بأن افتراء الأمتي لهـذه العلوم الإلهية والنقسية والتشريعية والاجتماعية محال أي محال ، وقد عجز عن مثلها حكماء العلماء ، وبأن قصص القرآن على تكرارها خالية من التناقض والتعارض ، على ما فيها من تفاوت أسلوبي بين الإيجاز والمساواة والبسط .

وهو يرى أنَّ التحدِّي بعشر سورٍ توسيع على المنكرين ، فضلاً عن التوسيع أمامهم بأنتهم مقلدون وليسوا مبتكرين ، وأنَّ التحدِّي ليس بالبلاغة فقط ، وإلا

كانت السّورة الواحدة تغني عن العشر ، ويمثل لذلك بمن يكلّف شاعراً أن ينظم قصصاً مختلفة واحدة ، ومن يوسّع عليه بتكليفه أن ينظمَها بعدّة قصائل مختلفة الرّويّ والقوافي .

ويجزم الشيخ رشيد بأن آيات التحد يلم يراع بها الترتيب التاريخي وفق التسلسل العددي المتناقص ، كما زعم جمهور المفسترين ، وإنما جاء كل منها وفق سياق سورته ، فسورة الطبور الآية ( ٣٣ ) ، وفيها التحد ي بجملة القرآن ، نزلت بعد سورتي يونس وهود اللبين تحد اهم فيهما بالعشر بعد الواحدة ، وسورة الإسراء التي فيها ذكر عجز الإنس والجن عن الإتيان بمثله الآية ( ٨٨ ) نزلت قبلهن ؟ ولكنه لم يكن تحد يا ، وآخر ما نزل في التحد ي آية سورة البقرة ( ٢٣ ) ، وهي بسورة ونزلت في السنة الثانية للهجرة .

ويكون ترتيب آيات التحدِّي عند الشيخ محمد رشيد رضا إذاً كما يلي :

١ً ــ الإسراء : وفيها ذكرٌ للقرآن كلّه ، ولم يكن تحدِّياً بنظره .

٢ً ــ يونس : وكان التحدِّي بسورة .

٣ً – هود : وكان بعشر سور .

٤ – الطّور : وكان بحملة القرآن .

هُ ً ــ البقرة : وكان بسورة .

ويعلل الشيخ رشيد رضا هذا التسلسل بأن مشركي مكة لم يجدوا بعد شبهة السحر إلا أن النبي افتراه بجملته ، فتحد اهم بمثله بالإجمال ، وبسورة مثله في جملة مزاياه من نظمه وأسلوبه ، وبلاغته وعلومه ، وتأثير هدايته وسلطانه الإلهي على الأرواح والعقول فعجزوا . وبقيت لهم شبهة عليه في قصصه ، إذ ذكر أنها من أنباء الغيب أوحاه الله إليه فز عموا أنه إفك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون ، وأنه أساطير الأولين اكتبها فهي تملى عليه ، ويلقنها لئلا ينساها . وهذه شبهة خاصة موجهة إلى قصصه المتفرقة في سوره الكثيرة لا يدحضها عجزهم عن الإتيان بسورة

واحدة مثله في بلاغتها التي حصروا الإعجاز فيها ، ولا إبداع نظمها ولا طرافة أسلوبها أيضاً ، ولا سيّما إذا كانت قصيرة ، فتحدّ اهمُ بعشر سُورٍ مثله مفتريات ، أي : مثل هذه القصص التي زعموا أنتها أساطيرُ الأوّلين ، وإنّما تكون مثلها إذا كانت جامعة ً لمزاياها المعنويّة العلميّة التي بيّنناً أظهرها في الجُهمَل العشر آنفاً .

وجملة القول عند الشيخ رشيد ، في هذه النّاحية ، أنّ التحدِّي بعشر سورٍ مثله مفتريات قد كان لإبطال هذه التّهمة الخاصة من الافتراء ، وقد بيّننا معناها والسّور المفصّلة فيها التي تميّت عشراً بهذه السّورة ، سورة هود ، وقد كلّفهم دعوة من استطاعوا من دون الله تعالى ليناصروهم فعجزوا ، فقامت عليهم الحجة وعلى غيرهم إلى يوم القيامة .

ويرى الشيخ رشيد أنَّ لله حكمة أخرى باطنة للأزمة للأولى ، وهي التي تمتّ بها الفائدة ، وهي أنّه يوجّه الأنظار ويشغل الأفكار بالتأمّل في القرآن ، وتدبّر ما حكاه من حكمة وعرفان ، وما لها في القلوب والعقول من تأثير وسلطان .

ونرى نحن أنَّ الشيخ رشيداً قد أصاب كلّ الصَّواب حين ربط مقدار التحدِّي بسياق السّورة التي ورد فيها وموضوعها ربطاً منطقيّاً ضروريّاً طبيعيّاً ، ولم يكن عنده المقدار مجرَّد عدد يذكر .

وينقد الشّيخ من قصروا إعجاز القرآن على فصاحة المفردات والجمل وبلاغة البيان ، ويرى بهذا الصَّدد أنَّ البلاغة تكون بالسّليقة ، ولكن لا تظهر فجأة وكاملة في سن الكهولة ، وأنَّ العلم لا يكون إلا بالتعلّم قبل هذه السنّ ، وأنَّ علم الغيب خاص الله تعالى ، فثبت بهذا عنده أنَّ علم محمّد والله وحي الرز بكلام معجز للخلة. :

ويتبيّن من هذا أنَّ الإعجاز عنده يقوم على البلاغة والعلم معاً ، ولا سيّما علم الغيب . ويستدلّ على صحّة رأيه بقوله تعالى في الآية التّالية : « فَـَإِن ۚ كُم ۚ يَـسْتَـجِـيبُـوا

لَكُمْ فَاعْلَمُوا أَنْمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ اللهِ وَأَنْ لاَ إِلَهَ إِلَّا هَٰوَ فَهَلَ أَنْتُمْ مُسُلِمُونَ » [ هود: ١٤].

ويورد الشّيخ رشيد قولين في توجيه الخطاب في هذه الآية : « فَـَإِنْ ۖ لَمْ ۚ يَسْتَجِيبُوا لَـكُمُ ْ . . . » :

أُوَّلُمَما : أن يكون الخطاب لمَن تحدَّاهُم النبيّ من المخالفين ، وأنَّ الّذين لم يستجيبوا لهم هم مَن يمكن أن يستعينوا بهم على المعارضة ، وهو القول المفضَّل اللَّذي اختاره ابن جرير الطّبري .

وثانيهما : أن يكون الخطاب للنبيّ على سبيل التعظيم ، أو له ولمن معه من المؤمنين ، أو خطاب أصحاب النبيّ . وقد روي القول الأخير عن مجاهد . وقد أشار الطّبري إلى ضعف القول الثّاني الذي جعل الخطاب للنبيّ أو للنّبيّ ومن معه أو للصّحابة ، ورجّحه كثيرون ، وعلّق عليه الشّيخ رشيد بأنّه صحيح ، ولكنّه خلاف الظّاهر المتبادر إلى الذّهن .

### ٧ً - الشيخ عبد الله الدّهلوي النقشبندي البغدادي:

لهذا الشيخ كتاب بعنوان ( محكم البيان في إعجاز القرآن ) ، وهو في تفسير سورة « يس » . وقد طُبع بمطبعة الترقتي في اللاذقيّة سنة ١٣٤٧ ه .

يذكر المؤلّف في المقدّمة أنّه يقصد إلى أن يصوّر ما لكتاب الله في أداء المعنى من أُسلوبٍ معجز (ص ٣) ويذكر معاييره لذلك ، وهي :

١ - أن معاني القرآن ممتازة "بنفسها .

٢ً – أنَّ التراكيب تابعة لها وحاكية عنهــا .

" \_ أن الكلام البليغ ليس حكاية الألفاظ عن المعاني فقط ، ولا موافقة المحكي المحكي عنه ، بل إن البلاغة عبارة عن أساليب بديعة وأنظمة تقرّب المعاني إلى المفكّرة بأسلوب حاك عن مقتضى الحال .

فهذه القضايا الثلاثة ، اقتضى (أي: الأمر) أن نجعلها معياراً في البحث عن الكلام ليظهر ما نريده واضحاً. وبناءً عليه بحثنا في تفسير سورة (يس) عن كيفية الإعجاز وعن المعاني ليظهر أنَّ لكلام الله صورة ممتازة بنفسها.

ثم تبيداً بتفسير سورة يس ويتصدّى خلال ذلك إلى عدّة أمور: فيتحدّث أوّلاً عن ارتفاع بيان القرآن إلى حدّ الإعجاز ، وعن أسلوب التّخاطب وقيمته وبيان الأسباب الموجبة للرّسالة وقيمتها ومصدرها ، ثم عن تأثير الأسلوب النّفسي واستبداله إيراد الحجّة بالقسم على الشيء المنكر ، وذكر أن هذا الأسلوب يعتبر معجزاً.

ونرى أن استبدال القسم بالحجة في القرآن ليس دائماً مطرداً، وأن هذا الأسلوب في حد ذاته ليس معجزاً ، فإن الناس يستعملونه في كلامهم العادي، وقد يكونون كاذبين في قسمهم ، كما أن التوفيق قد يخونهم في جعل أيْمانهم جميلة الأسلوب . وكان المفترض أن يبيتن المؤلف نواحي الجمال المعجزة في أيْمان القرآن وأسباب جمالها ، ولكنه لم يفعل .

ثمَّ ذكر أنَّ القرآن بني الحكم اللاحق على الحكم السّابق في هذه السّورة وأوضح علّية الحكم والأسباب الموجبة له ، واعتبر أنَّ هذا في البيان معجز . والحقيقة أنَّه لم يصل في ذلك إلى شيءٍ ، وذلك لعجزه الثّقافي البياني ، وليس لأنَّ السّورة غير معجزة . .

وتظهر حقيقة الشيخ ، وهي أنّه عامّيّ الفكر واللّغة والأسلوب في عدَّة مواضع فهو يذكر أنَّ القرآن ورسالة النّبيّ (عليه السّلام) من الأمور البديهيّة ، وأنَّ القرآن أورد ، لذلك ، أُسلوب الكلام على طريق تزييف الخصم .

ونرى أنَّ القرآن والرَّسالة إذا كانا من الأمور البديهيَّة لدى المشركين ، فلماذا تكون المعجزة ولماذا يحاوَل إعجاز القرآن ؟ . ثمَّ نرى أنَّ هذا الشيخ يسيءُ من حيث يريد الإحسان ، لقصوره الثّقافيِّ وأُمِّيَّته .

ويذكر المؤلّف استعمال القرآن المحسوس لتصوير المعقول في مثل الآية: « إنّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم ْ أَعْلَالاً فَهِيَ إلى الأَذْقَانِ فَهُم ْ مُقْمَحُونَ، وَجَعَلْنَا مِن ْ بَيْنِ أَيْدِيهِم ْ سَدّاً وَمِن ْ خَلْفِهِم ْ سَدّاً فَأَغْشَيْنَاهُم ْ فَهُم ْ لا يُبْصِرُونَ » [ يس : ٨ – ٩]. وهذه ملاحظة صحيحة.

ولكن من غرائبه في الته يشرح معنى الآية أوَّلاً ثمَّ يشرحُ معاني الألفاظ وذلك غير منطقي ، كما أنَّه يستعمل تعابير غير صحيحة ، كقوله : (تحتوي على لحاظين ) مكان (ملاحظتين ) .

ومن الإعجاز القرآني عنده تصوير ما سيكون ممّا ينكره المشركون ، وهو وجه قيّم في الإعجاز ذكره الأقدمون .

ويصل أُسلوبه من الخطأ النّحوي أحياناً بحيث يصبح كالعامّي الجاهل حين يحاول أن يقلّد المتكلّمين بالفصحى . ونراه متأثّراً بعلم المنطق القديم في مناقشة الأمور وشرحها ولكن دون قدرة على استعمال الحجّة المقنعة .

ونراه يستدلّ بالآيات في الطبيعة على عظمة الحلق ، وهذا حسن في ذاته ، ولكنّه لا يستخرج منها ما يتعلّق بالأمور الغيبيّة المستقبلة من نظريّات العلم، كما نراه يهتم كثيراً بإثبات قدرة الله على إعادة المعدوم . . .

وإن هذا الشيخ يمثل في نظرنا جماعة وصلوا إلى مراكز علمية اجتماعية وهم غير أكفاء ، وتصدّوا للكلام على أشياء خطيرة فوق طاقتهم فخابوا ، ولكن خيبتهم لا تُضعف من شأن الفكرة التي تصدُّوا إلى إثباتها وتأييدها

### ٨ ً – الرّافعي :

وللأديب مصطفى صادق الرّافعي كتاب مطوّل في الإعجاز اسمه (إعجاز القرآن) عرض فيه لشتى المذاهب التي قيلت فيه ونقدها ، كما عرض فيه عدَّة مسائل تتعلّق بهذا البحث ، وأبدى رأيه فيها ، وهو يعالج الموضوع بروح المسلم المتحمّس للإسلام

الثّائر على من يعانده ، ولهذا يصم من يخالف عقيدة المؤمن الصَّادق بألفاظ تحط منه ويميل إلى نصرة كلّ رأي يناصر الإسلام ولو كان بعيداً عن الرّوح العلميّة الصَّحيحة ويقد م أخيراً رأيه الخاص في الإعجاز . وتتلخّص الأفكار التي وردت في كتاب بما يلى :

١ - يعرّف الرّافعي معنى الإعجاز فيقول : إنّه ضعف الإنسان عن مزاولة المعجز واستمرار هذا الضّعف مع الزّمن .

٢ – يعرض لأوّل من طعن في الإسلام ، وهو لبيد بن الأعصم ومن خلفه ممّن ذكرتهم سابقاً ، ولفتنة خلق القرآن وظهور طبقة المعتزلة وتأثّرها بالفلسفة ومزجها بين هذه وبين الدّين .

٣ ً – يعرض لفكرة الصّرفة وبعض الذين قالوا بها ، كالنّظّام ، والمرتضى وابن حزم ، والجاحظ ، ويرفضها .

\$ \_\_ يتعرَّض لمذاهب مختلفة ، كالقول بإعجاز القرآن من ناحية النظم الغريب المخالف لنظم العرب ، ونثرهم في مقاطعه وفواصله ومطالعه ، وكالقول بأنَّه في سلامة الألفاظ ممّا يشين اللّفظ ، والقول بأنّه في خلوّه من التّناقض واشتماله على المعاني الدّقيقة ، والقول بأنّه في اجتماع هذه الأمور كلّها ، وهو يرفض هذه الآراء جميعها متهكّماً.

ه ً ــ يذكر مذهب عبد القاهر في الإعجاز ، وأنّه ليس السّابق إليه بل تقدّمه فيه الواسطي والرّمّاني .

7 – ثم ّ يذكر مذهباً آخر يقول : إنه لطائفة من المتأخرين ، وهو في الحقيقة مذهب يحيى بن حمزة اليمني صاحب ( الطراز ) وأضرابه ، وهو القائل بأن ّ الإعجاز في فصاحة الألفاظ وبلاغة المعاني وحسن النظم .

٧ً – ثُمَّ يذكر أنَّ بعض الطَّاعنين على القرآن قد ذكروا سفاسف تكلُّف بعض

العلماء الردّ عليها ، مع أنها لا تحتاج إلى ردّ لسخفها ، ويضرب عليها أمثلة ويقول بعد ذلك : إنَّ إنكار الإعجاز لم يقل به أحد من المتأخّرين .

٨ – يذكر جماعة ممين ينكرون الإعجاز كعيسى بن صبيح المزدار وأصحابه والحسينية .

9 سيد كر تأليف الجاحظ (كتاب نظم القرآن) ، ويذكر نقد الباقيلاني له وقد سبق هذا النقد ، ثم يذكر بعض الكتب التي ألفت في الإعجاز ككتاب الواسطي الذي يعد وقل هذه الكتب ، وكتاب الرماني ، وكتاب الباقيلاني ، ويقول فيه : إن المتأخرين أجمعوا على أنه باب في الإعجاز على حدة ، ثم ينقد كتاب الباقيلاني بما نقد به هذا كتاب الجاحظ (ص ١٥٢ من إعجاز القرآن للرافعي) ، وبأنه جمع فيه بين جنس وجنس من القول ، وحشر إليه أنظمة من كل قبيل من النظم والنثر واستراح إلى النقل . ولا ينكر قيمة الكتاب من حيث وفاؤه بكثير مما قصد إليه من أمتهات المسائل ، ويقول : إن الباقيلاني ما زاد على أن ضمين الكتاب روح عصر وأنه أقنع معاصريه في كتابه بما يتعلق بذوقهم إذ ذاك ، ولكنه لا يكفي لبيان إعجاز وجوه غتلفة من البلاغة والكلام وما إليهما الإمام الخطابي ، والرازي (فخر الدين) وجوه غتلفة من البلاغة والكلام وما إليهما الإمام الخطابي ، والرازي (فخر الدين) وابن أبي الإصبع ، والزملكاني ، ويقول : إنها كتب أخذ بعضها من بعض ، ثم يذكر وابن أبي الإصبع ، والزملكاني ، ويقول : إنها كتب أخذ بعضها من بعض ، ثم يذكر

1٠ – ويتكلّم بعد ذلك على التدرُّج في آيات التحدّي ، وأنّه كان بالأكثر فالأقلّ ، وجواب المشركين على هذا التحدّي بوصف القرآن والرّسول بعدّة صفات ذكرها القرآن نفسه ، ثمَّ يورد قول الجاحظ في كيفيّة تحدّي القرآن للعرب وما دار في ذلك من جدل .

11 ً – وينتقل من هذا إلى الكلام على المتنبّئين والمخالفين الّذين عارضوا القرآ نٍ ويذكر بعضاً من أخبارهم وأقوالهم ، وهم : مسيلمة ، والأسود العنسي ، وطليحة

ابن خويلد ، وسجاح بنت الحارث ، والنّضر بن الحارث ، ويذكر ممّن اتهموا المعارضة : ابن المقفّع ، وابن سينا ، وقابوس بن وشمكير ، وابن الرّاوندي ، والمتنبي والمعرّي ، ويدافع عن بعض هؤلاء المتّهمين ، ويحمل على ابن الرّاوندي ، ويقف موقفاً حيادياً من آخرين . وقد ذكرت ذلك عند الكلام على كلّ واحد منهم في ترتيبه الزّمني .

الفسهم عجز العرب عن مجاراة القرآن لأنهم كانوا يدركون في أنفسهم علوّ كعب القرآن عن متناولهم ، وذلك بقوّة طبعهم وذوقهم الفني .

١٣ ً – ويقد م بعد ذلك رأيه الحاص في سبب الإعجاز فيقول : إن أُسلوب الأديب نتيجة لمزاجه الخاص"، وإنا العجاز القرآن في أُسلوبه راجعٌ إلى أنَّه ليس من مزاج البشر ، ولولا ذلك لأشبه أُسلوباً من أساليب العرب أو مـَن جاء بعدهم إلى هذا العهد ، ولهذا خلا من التّناقض . ونلاحظ هنا أنَّ الرّافعي يجعل السبب مسبّباً والعلّة معلولاً ، فبدلاً من أن يسعى لإثبات أنَّ القرآن من عند الله بإثبات أنَّه معجزٌ نراه يثبت بأنَّه معجزٌ لأنَّه من عند الله ، وذلك بأن يعلُّل بأنَّه انفرد عن أساليب العرب بأسلوبه الخاص"، لأنته ليس وضعاً إنسانيّاً ألبتّة ، ولو أنّه أثبت قبل ذلك أن أُسلوب القرآن فوق طاقة البشر لكانت طريقته في البرهنة صحيحة لا غبار عليها بجمرالقرآن في رأيه معجز أيضاً بهذا الضرب الحالص من الموسيقي اللُّغويَّة في انسجامه واطَّراد نسقه واتَّزانه عَلَى أَجْزاء النَّفس ، مقطعاً مقطعاً ، ونبرة َّ نبرة ، كأنها توقَّعه توقيعاً ولا تتلوه تلاوة ً ، ويذكر بهذه المناسبة أثر موسيقى القرآن في نفس عمر بن الخطّاب حين أسلم وأثرها في نفس بعض المشركين ، وأنَّ مَن عارضه كمسيلمة لاحظ هذا الجانب الموسيقي فقلَّده وطوى عمًّا وراءه من التَّصرَّف في اللُّغة وأساليبها ومحاسنها و دقائق التركيب البياني ، ثم م يقول : ﴿ وَلا يَحْفَى أَنَّ مَادَةَ الصَّوْتِ هِي مَظْهُرُ الْانفعال النَّفسي ، وهذا الانفعال بطبيعته إنما هو سبب في تنويع الصَّوت ) ( ص ٢٢٢ إعجاز القرآ ن ، للرّافعي ) .

وخلاصة رأي الرَّافعي في هذا الموضوع أنَّ القرآن معجز :

١ً – بهذه الموسيقي التي فيه .

٢ – بهذه الرّوح المستشفيّة من نظم القرآن والتي تخاطب الرّوح ، وهي ليست ألفاظاً ذات معنى فقط بل هي حياة تضطرم ، وهي خلق روحي ( فيه صوت النّفس الطّبيعي في تركيب اللغة العربيّة وصوت الفكر أو العقل ، وقد توفّر للعرب ، ويمتاز القرآن بصوت ثالث هو صوت الحسّ في الألفاظ والمعاني الممثلة ) .

" حلو القرآن من الألفاظ التي تكون كمتّكاً ، وهذا المتّكاً يشاهد في كلام البلغاء ، وهو يرى أنَّ كلمات القرآن كلّها ضروريّة في تأدية المعاني التي يريدها .

٤ً – في اشتمال القرآن على مبادىء العلوم، وعلى كثيرٍ من المخترعات والنّظرات العلميّة الحديثة ، وقد ذكرت رأيه في ذلك قبل قليل ، كما أورده الأستاذ الخولي وذلك حين الكلام على نظريّة الإعجاز العلمي .

ويذكر الرّافعي بمناسبة الإعجاز العلمي كلام ابن رشد في احتواء القرآن على طرق التّعليم المنطقيّة ، وقد ذكرت ذلك أثناء الكلام على ابن رشد وبيّنت رأيي فيه . ويذكر أخيراً اختلاف أعداء النبيّ في الصّفة التي يجب أن ينعتوا بها القرآن إذا حضر العرب الموسم ، واتفاقهم آخر الأمر على وصفه بالسّحر .

و يحسن الرّافعي في أن يجعل سبب الإعجاز قائماً في الأسباب الثّلاثة الأولى ، ولو أنها لا تكفي في بيان الإعجاز لأن ّكلام المخلوقين لا يخلو من هذه الصّفات ، ولكن ّالرّافعي يخطىء إذ يجعل من القرآن موسوعة ً دينيّة دنيويّة لعلوم الأرض (١) .

#### ٩ - عبد العليم الهندي:

وننتقل من كتاب إعجاز القرآن للرّافعي إلى مقالة إضافية متعمّقة في تطوّر فكرة

<sup>(</sup>۱) راجع رأينا في ضرورة عدم المبالغة في النظرية العلمية ، وضرورة التريث في استنباط نظريات علمية من القرآن لم تثبت نهائياً بعد ، ص ۲۱۹ .

الإعجاز لعبد العليم الهندي ، نشرها في مجلّة الثقافة الإسلاميّة التي تصدر في الهند باللّغة الإنكليزيّة في العدد الأوَّل والثّاني من أعداد سنة ١٩٣٢ .

( The Islamic culture  $N^{o}$  1 and 2, 32 th year ) .

يصف الباحث في هذه المقالة حالة العرب زمن النّبيّ وبيانهم وأُمّيّتهم وعدم معرفتهم النّثر الفنتي ، ويعلّل ذلك ، ثمّ يصف مخالفة القرآن في أسلوبه لأساليب العرب حينئذ ، ويقول بأنّ القرآن تعبير عن التجربة الدّينيّة في نفس محمّد ، ثمّ يذكر آيات التحدّي والتّدرُّج في نزولها ، ويعلّل عجزهم عن معارضة القرآن وكيف نتجت فكرة أنّ القرآن فوق الطّاقة من هذا التحدّي ، ثمّ يتكلّم على الحوادث الاجتماعيّة والسياسيّة التي أدّت إلى تفكير المسلمين في القرآن ونشوء الأفكار الحرّة والزّندقة وبدء الكلام في الإعجاز .

ثمّ يتكلّم على ظهور ثلاث طرق في مناقشة مسألة الإعجاز في هذا الزّمن : طريقة التقسير وطريقة علم الكلام التي تقول بضرورة وجود فكرة المعجزة لإثبات النبوّة وطريقة المعتزلة وعلى العوامل التي أدّت إلى وجود كلّ منها وعلى اتّصال كلّ واحدة من هذه الثلاثة بالأخرى ، ثمّ على انبثاق طريقة رابعة من هذه الثلاث ، وهي طريقة علم البيان في الأدب ويقول بأن أوّلها ظهوراً طريقة المعتزلة ، ثمّ المتكلّمين ثمّ المفسّرين ، وأخيراً أرباب البلاغة ؛ ويذكر بعد ذلك المعتزلة النّين لهم رأي في الإعجاز ، وأول من بحث هذه المسألة من المتكلّمين ، وهو على بن ربن الطّبري وأول من بحثها فيما علمنا من المفسّرين ، وهو ابن جرير الطّبري ، وبعده القمّي وأشار إلى اتصال التّفسير بالكلام والفلسفة ، ثمّ تكلّم على ظهور الكلام في هذه القضية في الأدب ، ووضع بعد ذلك جدولاً بأسماء مَن ألنَّفوا كتباً أو أبحاثاً مستقلّة في الإعجاز ، ثمّ تكلّم على كتاب الباقـلاني منها بخاصّة ، ويورد ما انفرد فيه والحطة العامّة التي اتّبعها في دراسة الموضوع ، مُثمّ يذكر أسفه لضياع كتاب الشّريف الرّضي في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي تؤدّي صورة عن أقواليه في الموضوع في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي تؤدّي صورة عن أقواليه في الموضوع في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي تؤدّي صورة عن أقواليه في الموضوع في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي تؤدّي صورة عن أقواليه في الموضوع في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي تؤدّي صورة عن أقواليه في الموضوع في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي تؤدّي صورة عن أقواليه في الموضوع في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي تؤدّي صورة عن أقواليه في الموضوع في الإعجاز وفرحه لبقاء بعض المقالات التي يورد مي النفرد فيه والمورد عن المورد عن الموضوء في الإعجاز وفرد المورد المؤرد المؤرد

ويتكلّم بعد ذلك على أثر فكرة الإعجاز في إيجاد علوم البلاغة وأنّ النّاس انقسموا منذ البدء إلى قسم يقول بإعجاز القرآن في بيانه ، وقسم ينكرونه ويضعون أسباباً أخرى للإعجاز إلى جانب أنهم يرون القرآن بليغاً ، ثمّ يتكلّم على المؤلّفين في الإعجاز من أهل البيان كالجاحظ ، والجرجاني في كتابيه الدّلائل والأسرار وشرحيه الأكبر والأصغر على كتاب الحطّابي ، وفخر الدّين الرّازي ، وابن أبي إصبع القيرواني ، والزّملكاني ، وحازم القرطاجني — وهو يذكر أسماء هؤلاء وأسماء كتبهم فقط — ثمّ يتكلّم على أطوار مدلول كلمة (إعجاز)، ثمّ يذكر أسماء المفسّرين الدّين تكلّموا في الموضوع ، ثمّ يتكلّم على الفكرة لدى علماء الكلام وأسماء من نعرف أنهم ألّفوا فيها منهم .

ويتحدّث بعد ذلك عن كلمة الإعجاز ونشوئها من لفظة عجز وأطوار الفكرة ثم عن حجج المتكلّمين في إثبات إعجاز القرآن ، ثم عن رأي النظّام في الإعجاز ثم ألله المحاحظ ، ثم ابن ربن الطّبري ، ثم الرّمّاني ، ثم القمتي ، ثم الخطّابي ، ثم الباقـلاني ، ثم يتكلّم على تكامل علم الكلام في نهاية القرن الرّابع وعلى اتتكال المتأخرين على المتقدّمين ، ثم على رأي الشّريف المرتضى ، وبهذه المناسبة يذكر أن الصّرفة لدى المتكلّمين الشّيعة أكثر منها لدى المتكلّمين من أهل السنّة لأنهم أكثر ارتباطاً بالمعتزلة ، ثم يذكر أن عمل المتأخرين من المتكلّمين كالقاضي عياض ، والآمدي والشهرستاني ، هو مجرّد شرح وإنضاج لأدلّة المتقدّمين ، ثم يتحدّث عن الرّاغب الأصفهاني وابن حزم .

ثم يتحد ت عن المنكرين لفكرة إعجاز القرآن وعن الذين عارضوه ، كالنضر ابن الحارث ، ومسيلمة ، وابن المقفع وأصحابه ، وأبي الطيّب المتنبّي ، وقابوس بن وشمكير ، وأبي العلاء ، ويذكر سبب اتهامهم بالمعارضة وأثر الحيال الشّعبي في اتهامهم ، و لم توسّع خياله في هذا الاتهام ، ويتكلّم على اتهام القاسم بن إبراهيم الرّازي وغيره ابن المقفع ويدفع عنه تهمة القاسم هذا ، وينتقل بعد ذلك إلى ظهور الرّازي وغيره ابن المقفع ويدفع عنه تهمة القاسم هذا ، وينتقل بعد ذلك إلى ظهور

فتنة خلق القرآن زمن المأمون وأثرها في مناقشة هذه القضية ، ثم على مراسلة بين مسلم يدعو إلى الإسلام ويؤيد دعوته بإعجاز القرآن ومسيحي يرد عليه وينكر هذه الفكرة ، ثم على ابن الرّاوندي وطعنه على القرآن والإسلام ، ثم على رد علماء الكلام على من انتقدوا القرآن ويذكر تأليف كتاب واف في الدّفاع عن الإسلام لأبي الحسن عبد الجبّار الهمذاني الأسعد آبادي ( 10 ه ه ) ، واسمه ( تنزيه القرآن عن المطاعن ) ، ويختم مقالته بقوله : ( ومن المفيد جدّاً لدارس تاريخ الإسلام الدّيني وتاريخ اللّغة العربية الأدبي أن تجمع هذه الانتقادات كلّها مع الرّدود عليها وأن تنظّم تنظيماً علميّاً ) وبأنّه ربما بحث هذا الموضوع على انفراد .

#### ١٠ أمين الخولي :

ومن أجل ما كتب في عصرنا عن فكرة الإعجاز ما كتبه الأستاذ الخولي في ثلاثة مواضع من أبحاثه

الأوَّل : بحث البلاغة العربيَّة وأثر الفلسفة فيها .

والثاني : التَّفسير : معالم حياته ومنهجه اليوم .

والثالث : مقالة : البلاغة وعلم النفس التي نشرها في مجلّة كليّة الآداب ( المجلّد الرّابع ، الجزء الثاني ديسمبر سنة ١٩٣٦ ) .

ذكر في ( بحث البلاغة العربية وأثر الفلسفة فيها ) كيف أن البلاغة كانت وسيلة لمعرفة الإعجاز عند القدماء ، ثم ذكر رأي العسكري ( ص ٢٨ ) في ضرورة علم البلاغة لمن يريد أن يدرك الإعجاز وبعده رأي صاحب الطراز ، ثم أثر فكرة الإعجاز في كتب البلاغة ، كوجود كلمة الإعجاز ، في عناوين كثير من الكتب وتوجيه التأليف فيها ، وتكوين الآراء في وجه حسن الكلام ، وعظم أثرها فيما نرى من مذاهب في ذلك ، وفي ظهور مؤلفات في البلاغة مم الا يمكن فهمه الفهم الجيد كما يقول إلا بعد الرّجوع إلى مذاهب المتكلّمين في الإعجاز كما تشرحها كتب العقائد ، مُثم يذكر رأى ابن خلدون في أن فائدة البلاغة معرفة الإعجاز وقد ذكرته له أثناء الحديث عنه .

ثم يذكر ضرر الفكرة القائلة بأن الإعجاز يعلل وأن البلاغة هي طريق هذا الاستدلال ، وهو إزهاق الروح الأدبية وجعل البلاغة موازين جافة لا روح فيها ولا فن ولا ذوق وعدم جدوى دراستها في تكوين روح أدبية جيدة ، ثم يبين فساد هذا القول \_ وهو أن الإعجاز يعلل \_ ويورد رأي السكاكي ، وقد أشرت إليه أثناء الكلام عليه ، وهو أن الإعجاز يُدرك بالذوق وطول الممارسة لعلوم الأدب وبخاصة البلاغة، وأن هذا الإدراك وهذا الذوق يحتاجان إلى استعداد خاص في النقس ، ويستحسن الأستاذ الحولي رأي السكاكي هذا في أن يكون طريق معرفة الإعجاز تكوين الذوق الفنتي ودرس البلاغة على ما تقضي به أصول التربية الفنتية الصَحيحة ، ولا يرى ضرراً حيئذ من قصر البلاغة على بيان الإعجاز قصراً فنياً ويقول بأن قواعد البلاغة الجافة التي نجدها في شرح السعد التفتازاني لا تفيد في تربية هذا الذوق الأدبي ، وبأن الاقتصار عليها خطأ فني بل تقصير ديني ، لأنها لا تفيد شيئاً في فهم الإعجاز بل ترين على البصيرة وتضعف قوة الإدراك .

أمّا كتاب (التّفسير: معالم حياته ومنهجه اليوم) ، فيتعلّق ما يخصّ بحث الإعجاز فيه بنقد فكرة التّفسير العلمي التي أصبحت وجهاً من وجوه الإعجاز عند المتكلّمين ، ويذكر الأستاذ الخولي في البدء فكرة اتساع القول في احتواء القرآن جمل العلوم جميعاً واشتماله إلى جانب العلوم الدّينيّة: اعتقاديّة وعمليّة ظاهرة وخفييَّة سائر علوم الدّنيا ، ثمّ يذكر أنَّ الغزالي كان لعهده أكثر من استوفى بيان هذا القول في كتابه الإحياء ، وقد ذكرت رأي الغزالي سابقاً في الكلام عليه ، وقلت : إنَّه مهد لفكرة الإعجاز العلمي ، ثمّ يذكر الأستاذ الحولي هذه النزعة عند الفخر الرّازي ومحمد الإسكندراني ، وفكري باشا ، وعبد الرّحمن الكواكبي ، والرّافعي الّذي مهيّد له السّيوطي بالقول في الفكرة ، وطنطاوي جوهري ، ومحمّد توفيق صدّق وقد أوردتُ ما له صلة بهم في هذا الشأن عند الكلام عليهم وعلى فكرة التفسير العلمي .

ثمَّ يورد إنكار الشَّاطبي لهذا التفسير العلمي وردوده عليه في كتابه الموافقات وقد ذكرته حين الكلام على الشَّاطبي ، ثمَّ يضيف إلى هذا النَّقد ما يؤيَّده من الأنظار الحديثة فمنها :

اً – النّاحية اللّغويّة في حياة الألفاظ وتدرّج دلالتها ، فلا يجب أن نضيف للألفاظ معاني لم تكن فيها حين نزول القرآن ، وإنما اصطلح عليها لها فيما بعد .

آ — الناحية الأدبية أو البيانية من حيث مطابقة الكلام لمقتضى الحال ، فهل هذا التنفسير العلمي يوافق حال العرب حين نزل القرآن زمن النبي وهل يصح أن يخاطبوا به من حيث مدلولاته ؟ وهب هذه المعاني كانت موجودة في القرآن ولم نحمل الألفاظ معاني لا تطيقها ، فهل فهمها العرب يومئذ من القرآن ؟ وإذا كانوا فهموها ، فكم كم تبدأ نهضتهم العلمية بظهور القرآن فيهم ؟ وإذا لم يفهموها ، فكيف تكون هي المقصودة ؟

" الناحية الدّينيّة من حيث مهميّة كتاب الدّين ، وأنّه ليس كتاباً علمياً . وكيف تؤخذ منه جوامع العلوم وكتبها تتغير بتغيّر الأزمان والأجيال ؟ وذلك بتقدّم العلوم .

ثم يعقب على هذا بأن ضرر هذه الفكرة في الإعجاز أكثر من نفعها ، وأنه يكفي في الدّلالة على عدم مناقضة الدّين للعلم ألا يوجد نص صريح يخالف الحقائق العلمية ، على أن هذا تساهل منه — كما يقول — لأن تناول حقائق الكون ومشاهده يقصد به رياضة وجدانات النّاس ، ويقوم على المشهود البادي من حيث روعته في النّفس ووقعه على الحواس وانفعال النّاس به ، لامن حيث دقائق قوانينه ، ولا يجب الوفاء فيه بحماية الحقائق العلمية للاعتبار بعظمة القوة المدبّرة للكون . ثم يقول : إنّه قد يبدو فيه ما هو متعارض مع الحقائق العلمية ، ولا ضير عليه في ذلك لأنه ليس كتاب علم وليس من اللازم اللازم اللازب أن يتكلّف ربط الكتاب بالعلم .

ثم ّ نرى الأستاذ الخولي يقول بالإعجاز النّفسي في القرآن وذلك ( لأن ً ما استقر من تقدير صلة البلاغة بعلم النّفس قد مهد السبيل إلى القول بالإعجاز النفسي في القرآن ، كما كشف عن وجه الحاجة إلى تفسير نفساني للقرآن يقوم على الإحاطة المستطاعة بما عرف العلم من أسرار حركات النّفس البشريّة في الميادين التي تناولتها دعاوة القرآن الدّينيّة . . . الخ ) .

ويفصل الأستاذ الحولي القول في هذا الإعجاز النّفسي في مقالته: (البلاغة وعلم النّفس) في مجلّة كليّة الآداب (١) فبعد أن يعدّد القول في الإعجاز يقرّر أنّ إدراك العلاقة بين علم النّفس والبلاغة يهدي إلى قول محدث أو رأي جديد في فهم الإعجاز القرآني ، ولو لم يكن تعليلاً له بالمعنى العامّ ، ثمّ يعدّد المعاني التي يمكن أن تحتمل وتُفهم من إطلاق كلمة الإعجاز النّفسي والّتي لا يقصد إليها كوقع القرآن في النّفس مشلاً وغيره مميّا لا ينفيه ولكنّه لا يراه تعليلاً كافياً للإعجاز ، كذلك لا يريد أن يساير من يدّعي إمكان استنباط علم النّفس من القرآن وإنما يريد أن نستفيد من علم النّفس الحديث في بيان الإعجاز وهو يرى أنّ القرآن معجز إعجازاً نفسيّاً باستفادته من طبيعة النّفس البشريّة ومعرفته بشؤونها المختلفة والنّواميس التي نفسيّاً باستفادته من طبيعة النّفس البشريّة ومعرفته بشؤونها المختلفة والنّواميس التي نفسيّاً باستفادته من طبيعة النّفس تأييد دعوته وحجته .

ولمّا كانت هذه القواعد غير مقرَّرة زمن النبيّ ، وهو لا يعرفها ، كان ذلك قولاً في علّة الإعجاز منتهياً إلى علم ما لم يكن —(ممّا هو أساس الفنّ الأدبيّ و دعامته)— ويمكن الاستغناء بهذا عن بقيّة نظريّات الإعجاز .

ويضرب المثل على الإعجاز النّفسي بالتّكرار وما قال القدماء فيه ، ثمّ بيان ما قرّره علماء النّفس حديثاً فيه من أنّه أقوى طرق الإقناع ، وخير وسائط تقوية الرّأي والعقيدة في النّفس البشريّة على هينة وفي تؤدة دون استثارة لمخالفيها بالجدل والمشادة في نظم البرهان والتعرّض البادي للاستدلال إلى آخر ما يسوق علماء النّفس

<sup>(</sup>۱) المجلد الرابع ج ۲ ديسمبر سنة ۱۹۳٦ .

على ذلك من شواهد ومثُل عمليّة تُغني عن اختراع الوجوه في تعليل التّكرار القرآني وجعله مثار الجدل والاختلاف .

وينتهي من هذا إلى ضرورة تفسير القرآن تفسيراً نفسيّاً ولو لم ننته إلى اتخاذ الطّريق النّفسي في فهم الإعجاز ومحاولة دركه ، لأنَّ هذا الفنّ القرآني وهذا الموضوع الاعتقادي جانبان من جوانب الحياة الوجدانيّة .

ويضرب بعد ذلك مشلاً لمكانة القواعد النفسية في فهم التفسير بالآيات من سورة الشعراء : « نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمينُ ، علَى قلبكَ لتكُونَ مِنَ المُنْذُرِينَ ، بلِسان عَرَبِي مُبينِ » [ الشّعراء : ١٩٣ – ١٩٥ ] . ويذكر أن الحلاف فيها أدَّى ببعضهم إلى القول بأنَّ القرآن نزل بالمعنى لا باللَّفظ وأنَّ اللّفظ من عند الرَّسول ، وبذلك ينكر الإعجاز ، ثمَّ يبين كيف أنَّ الزّمخشري هوَّن المعضلة بأن جعل المعنى مرتباً هكذا : ( نزل به الرّوح الأمين على قلبك بلسان عربي مبين لتكون من المنذرين ) وذلك بإدراكه أنَّ الأعجميَّ يحتاج إلى أن يسمع الألفاظ وينظر فيها ليصل إلى معانيها ، على حين يدرك ابن اللّغة المعاني بقلبه رأساً من غير أن يفطن إلى الألفاظ .

ويعيد هنا رأيه الذي ذكره في ( البلاغة النّفسيّة ) ، وهو رأي السكاكي قبله من أنَّ الإعجاز لا يعلّل وهو يدرك بالذوق الأدبيّ والإحساس الفنتي .

ولا يجد تناقضاً بين رأيه في الإعجاز النّفسي ورأيه في أنّ الإعجاز يدرك بالذّوق فالوجه النّفسي رجوع بالبلاغة إلى مصدر الحياة الفنّية في الإنسان ووصل أصول الفنّ القولي بأصول الحسّ الفني ، ثمّ إنّ البلاغة في أيّة صورة درست هي مادّة تكوين الذّوق وإرهاف الحس لتهيئة أفكارٍ فنيّة صحيحة وإدراك جمال القول وإعجاز الكلام.

وأخيراً يقول: إنَّ هذا البيان في الجمال الفنتي لن يرتقي في بحث الإعجساز والشّعور بروعة الأدب إلى حدّ أن يكون من نوع التّعليل العلمي أو الفلسفي أو

المنطقي ، وليس إلا خبرة بالنّفس تهدي إلى ترجمة صحيحة صادقة عمّا تجده من حسّ أدبي ، والمسعف على درك الإعجاز المهيّىء للذّوق هو طول الحبرة النفسيّة ومعاناة الأدب تردفها هبة إلهيّة .

وما يقوله الأستاذ الخولي في أثر فكرة الإعجاز في نشأة علم البلاغة وخطأ الفكرة القائلة بأنَّ الإعجاز يعلُّل بموازين البلاغة الجافَّة التي لا روح فيها حق نقرَّره معــه كما نقرّر معه خطأ فكرة التفسير العلمي التي يُـراد منها إثبات إعجاز القرآن. ويبدو لأوَّل وهلة أنَّ الأستاذ الخولي الذي أطال القول في نقدها لم يستطع أن يتحرَّر منها تحرّراً تاميّاً ، لأنّه عندما شرح نظريّة الإعجاز النّفسي التي جاء بها قال : ﴿ وَلَمَّا كانت هذه القواعد ــ أي قواعد علم النّفس ــ غير مقرّرة زمن النّبيّ وهو لا يعرفها كان ذلك قولاً في علَّة الإعجاز منتهياً إلى علم ما لم يكن ــ ممَّا هو أساس الفنَّ الأدبيّ ودعامته \_ ويمكن الاستغناء بهذا عن بقيَّة نظريَّات الإعجاز ) ، وواضح أنَّ هذا القول يتَّصل بنظريَّة التَّفسير العلمي اتَّصالاً ظاهراً ، لأنَّه يقرَّر أنَّ القرآن معجزٌ لاستفادته في مخاطبة النَّاس من قوانين علميَّة لم تكن معروفة ً زمن النِّيي ؛ إلا أنَّ الأستاذ الخولي لا يقصد من قوله هذا أنَّ قواعد علم النَّفس يمكن أن تستنبط من القرآن ، وأنَّ اعتماد القرآن على هذه القواعد التي لم تكن معروفةً في زمنه هو علَّة الإعجاز ، وإنما يريد فيما أعتقد أن يبين السّبب الذي من أجله كان القرآن مؤثراً في نفوس العرب وبليغاً بلاغة معجزة قطعتهم عن أن يأتوا بمثلها ، وهو عدم معرفتهم بالنَّفس الإنسانيَّة معرفة خالقهم بها ، ولهذا لم يكونوا ليحسنوا مخاطبتها مثله . وبفهم قول الأستاذ الخولي على هذه الصّورة ، نرى أنَّ الإعجاز النّفسي في نظره أقرب إلى أن يرتبط بالبلاغة المتّصلة بعلم النّفس والقائمة عليه كما يريدها الأستاذ الحولي أن تكون من أن يكون مرتبطاً بنظريّة التفسير العلمي التي رأيناه ينكرها أشدّ الإنكار . وقد يقول قائل : إنَّ هذا الإعجاز النَّفسي إذا كان قاصراً على حسن استعمال القرآن للقواعد النفسيّة في خطاب النّاس وإقناعهم والدَّعوة لآرائه فليس كافياً إذ يمكن

وضع كتاب الآن يحسن مخاطبة النّاس والكتابة مع مراعاة القواعد النفسيّة ، فيزول بذلك إعجاز القرآن ، فيردّ عليه بأنّ القرآن قد استخدم هذه القواعد في وقت لم تكن فيه قد اكتشفت وتدارسها العلماء ، فإعجاز القرآن قائم في جزءٍ منه على علم ما لم يكن ، ثمّ إنّه قائم على شيءٍ آخر وهو أنّ القرآن أحسن استخدامها إلى درجة يعجز النّاس عن أن يأتوا بقريب منها .

وبهذا نرى أن إعجاز القرآن النفسي يحتاج للبرهان عليه إلى مقارنة نصوص القرآن بغيرها من النصوص الأدبية لنعرف مدى التفاوت بينهما في هذا الميدان النفسي ، وهنا نصطدم بعقبة اصطدم بها الأقدمون الذين قالوا بإعجاز القرآن ببلاغته ، وذلك أن الأستاذ الحولي يقول بما قال به السكاكي قبله ، وهو أن الإعجاز لا يعلل ، وإنما يترك للذوق الأدبي والإحساس الفني ، ومقياس الذوق مقياس مرن ليس له قوة البرهان الرياضي ، ثم إن الأذواق تتباين وتتفاوت بتباين آراء أصحابها وتفاوت عقائدهم ، فيكون هذا المقياس غير فاصل في تقرير إعجاز القرآن لا سيسما وأن كلام كل بليغ لا يخلو من مراعاة هذه القواعد النفسية التي يستعملها بالسليقة وبصورة عفوية ، وما من أثر أدبي يكتسب في الحقيقة صفة الأدب الخالد إذا لم يكن يفهم النقس البشرية فهما دقيقاً ، وعلى هذا تكون هذه النظرية كنظرية عبد القاهر الجرجاني ، القائمة على النظم ، ولا يمكن بها إثبات إعجاز القرآن إلا إذا أبناً بقصير غيره من النصوص الأدبية عنه في مراعاة هذه القواعد النفسية وليس ذلك بالأمر الهين . ومثال التكرار الذي جاء به الأستاذ الحولي على حسن استخدام القرآن بالأمرا الهينين قد استخدموا التكرار في أساليبهم قبل القرآن ، فنجده في قول (مهلهل) : الحاهليين قد استخدموا التكرار في أساليبهم قبل القرآن ، فنجده في قول (مهلهل) :

يا لَبَكْرٍ أَنشروا لي كُلْمَيْبِ ً يا لَبَكُرٍ أَينَ أَينَ الفِي رارُ وفي أقوال طائفة غيره ، وكثيراً ما نجد شعراء الجاهليّة يكرّرون شطراً في القصيدة عدّة مرّات بل نزيد فنقول : إنّ التكرار لم ينفرد به الأدب الغربيّ فقط ونراه في أساليب الأدب العربيّ وربما كان شعور الأستاذ الحولي بقصور هذه النظريّة عن أن تكون فيصلاً باتيّاً في قضيّة الإعجاز هو الّذي هيّـاً له القول: (إنَّ هذا البيان للجمال الفني لن يرتقي في بحث الإعجاز والشّعور بروعته إلى حدّ أن يكون من نوع التّعليل العلميّ أو الفلسفيّ أو المنطقيّ).

ومهما يؤخذ على نظرية أستاذنا الحولي من الأقوال فإن لما خطورتها وقيمتها وهي مظهر من مظاهر النشاط الفكري والتجديد في هذا العصر بعد الحمول الطويل الذي اعترى بحث هذه القضية منذ أواخر القرن الحامس الهجري . وهنا يجب أن نقد للرافعي أيضاً كلامه في الإعجاز الروحي والموسيقي في القرآن فذلك منه تجديد له قيمته . وهاتان الحركتان الفكريتان : حركة الرافعي ، وحركة الحولي ، تسايران حركة العصر الذي نعيش فيه ورقية الفكري إلى حد كبير .

#### ۱۱ ـ سيّد قطب:

من خير مَن كتب في موضوعات القرآن في هذا العصر: (سيّد قطب) ولم يؤلّف كتاباً خاصاً في الإعجاز، ولم يتكلّم عليه صراحة ً في كتابيه (التّصوير الفنّي في القرآن) و (مشاهد القيامة في القرآن)، ولكن قارىء الكتابين يشعر بأنّه يؤمن بالإعجاز إيماناً عميقاً، ويبيّن بالأمثلة التي يأتي بها من القرآن سحرة الفنّي الذي يُرادف في حقيقة الأمر إعجازه البياني.

وقد تكلّم على الإعجاز صراحة ً في تفسيره المسمّى ( في ظلال القرآن ) وقد طُبع في دار الشّروق ، بيروت ١٣٩٣ هـ ، المقابلة لسنة ١٩٧٣ م . وذلك خلال تفسيره آيات التحد ِّي في القرآن .

ولنبدأ بكتابيه الأوَّلين فنقول:

إنَّ اعتقادَه بالإعجاز يظهر صراحة ً في بعض مقاطع من كتابيه هذين ، وإليكَها:

الله المعلقة الثانية ) : فتحد الهم التصوير الفني ( الطبعة الثانية ) : فتحد الهم مرقة ومرة : « قُلُ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مَفْتَرَيَاتٍ » [ هود : ١٣ ] « قُلُ فَأَتُوا بِسُورَة مِثْلِهِ » [ يونس : ٣٨ ] ، وَلَكنتهم لم يأتوا بعشر سور ولا بسورة مفردة ! ولم يحاولوا هذه المحاولة أصلاً ، إلا ما قيل من محاولة بعض المتنبئين بعد محمّد ؛ وليس هذا من الجد في شيء ، ولا يجوز أن يُحسب له في هذا المجال حساب . أمّا الرّأي القائل بصرفهم عن المحاولة فلا يُقام له وزن !

٢ - وقال في (ص ١٦) من المرجع نفسه عند كلامه على أثر القرآن في سامعيه: فهو التّأثير الذي يلمس الوجدان ، ويحرّك المشاعر ويفيض الدّموع . يسمعه الّذين تهيئؤوا للإيمان ، فيسارعون إليه كالمسحورين ، ويسمعه الذين يستكبرون عن الإذعان فيقولون : « إن ْ هَذَا إلّا سحرْ مُبين ٌ » [ الصَّافــّات : ١٥ ] أو يقولون : « لا تَسمعه والها الله و الله

" وقال في (ص ١٠) من (مشاهد القيامة في القرآن): فهدفي هنا هدف في تخالص محض ، لا أتأثّر فيه إلا بحاسّة النّاقد الفني المستقلّ ، فإذا التقت في النّهاية قداسة الفنّ بقداسة الدّين ، فتلك نتيجة لم أقصد إليها ولم أتأثّر بها . إنما هي خاصّة كامنة في طبيعة هذا القرآن ، تلتقي عندها دروب البحث في النّهاية ، ولو لم يحسب السّالك حسابها في الطّريق . . .

وهذه المقاطع تبين بوضوح ، كما ترى ، أنّه يسعى إلى البرهان على إعجاز القرآن من حيث يتكلّم على مميّزته الفنيّة الأولى ، وهي التّصوير ، فكأنّه يريد أن يتحدّث عن الإعجاز تحت عنوان آخر حديث .

والفن في القرآن ــ وهو كما بياً عامة إعجازه عنده ــ قائم على الإبداع في العرض ، والجمال في التنسيق، والقوة في الأداء (مشاهد القيامة في القرآن ص٢٣٥) وهذه المميزات الثلاثة تنبعث فيه من استعمال التصوير الفني الذي هو منبع سحره

(كتاب التّصوير الفنتي ص ١٧ وما بعدها) ، ويرى أنَّ منابع سحر القرآن الأخرى التي يتحدّث عنها غيره من المؤلّفين والعلماء ليست شيئاً بالنّسبة إلى هذا المنبع الذي خصّه هو بعنايته ، وهو التّصوير الفنيِّي .

قال في (ص ١٧) من (التّصوير الفنيّي): (ينظر بعض الباحثين في القرآن إلى القرآن جملة مّ يجيب ، وبعضهم يذكر غير النّسق الفنّي للقرآن أسباباً أخرى يستمدّها من موضوعاته بعد أن صار كاملاً ، من تشريع دقيق صالح لكلّ زمان ومكان ، ومن إخبار عن الغيب يتحقّق بعد أعوام ، ومن علوم كونيّة في خلق الكون والإنسان .

ولكن البحث في هذا النّحو إنما يثبت المزيّة للقرآن مكتملاً ، فما القول في السّور القلائل التي لا تشريع فيها ولا غيب ولا علوم ، ولا تجمع بطبيعة الحال كلّ المزايا المتفرّقة في القرآن ؟ إنَّ هذه السّور القلائل قد سحر العرب بها منذ اللحظة الأولى ، وفي وقت لم يكن التشريع المحكم ولا الأغراض الكبرى هي التي تسترعي إحساسهم وتستحق منهم الإعجاب . . . . ) إلى أن يقول في ( ص ٢٣ ) :

(وإنّنا لنستطيع أن ندع ــ مؤقّتاً ــ قداسة القرآن الدّينيّة ، وأغراض الدّعوة الإسلاميّة ؛ وأن نتجاوز حدود الزّمان والمكان ؛ ونتخطى الأجيال والأزمان ، لنجد بعد ذلك هــذا الجمال الفني الحالص عنصراً مستقلّلاً بجوهره ، خالداً في القرآن بذاته ، يتملّلاه الفن في عزلة عن جميع الملابسات والأغراض .

وإنَّ هذا الجمال ليتملّى وحده فيغنى ، وينظر في تساوقه مع الأغراض الدّينيّة فيرتفع في التّقدير ) .

ويقول في ( ص ٣٢ ) : ( إنَّ لهذا الكتاب العظيم لخصائص مشتركة ، وطريقة موحدة في التعبير عن جميع الأغراض . . . . . هذه الطّريقة الموحدة ، هذه القاعدة الكبيرة . . . هي التّصوير الفنّي في القرآن ) .

ويقول في (ص 194): (وبعض النّاس حين ينظر في هذه الموضوعات عقصد الموضوعات الإلهيّة والتّشريعيّة – ويرى ما فيها من دقة وعظمة وصلاحية ومرونة ، وإحاطة وشمول ، يحسبها ميّزة القرآن الكبرى ، ويحسب أنّ طريقة التّعبير القرآنيّة تابعة لها ، وأنّ الإعجاز كلّه كامن فيها ، كما أنّ بعضهم يفرّق بين المعاني وطريقة الأداء ، ويتحدّث عن إعجاز القرآن في كلّ منهما على انفراد .

أمّا نحن فنريد أن نقول: إنَّ الطّريقة التي اتبعها القرآن في التّعبير، هي النَّي أبرزتُ هذه الأغراض والموضوعات، فهي كفاء هذه الأغراض والموضوعات).

ويشرح سيّد قطب هذه الطّريقة ويبين فضلها على غيرها في (ص ١٩٦) فيقول: ( لقد كانت السّمة الأولى للتّعبير القرآني هي اتّباع طريقة تصوير المعاني الذّهنيّة والحالات النّفسيّة وإبرازها في صور حسّيّة ، والسيّر على طريقة تصوير المشاهد الطّبيعيّة ، والحوادث الماضية ، والقصص المرويّة ، والأمثال القصصيّة ، ومشاهد القيامة ، وصور النّعيم والعذاب ، والنّماذج الإنسانيّة . . . كأنها كلّها حاضرة شاخصة بالتخيّل الحسّى الذي يفعمها بالحركة المتخيّلة .

فما فضل هذه الطّريقة على الطّريقة الأخرى ، التي تنقل المعاني والحالات النّفسيّة في صورتها الذّهنيّة التّجريديّة . . . . . ؟ إنَّ المعاني في الطّريقة الأولى تخاطب الذّهن والوعي ، وتصل إليهما مجرّدة من ظلالها الجميلة . وفي الطّريقة الثّانية تخاطب الحسّ والوجدان وتصل إلى النّفس من منافذ شتّى : من الحواس بالتّخييل . ومن الحسّ عن طريق الحواس ، ومن الوجدان المنفعل بالأصداء والأضواء . ويكون الذّهن منفذاً واحداً من منافذها الكثيرة إلى النّفس ، لا منفذها المفرد الوحيد .

ولهذه الطّريقة فضلها ، ولا شكّ ، في أداء الدّعوة لكلّ عقيدة ، ولكننا إنما ننظر إليها هنا من الوجهة الفنيّة البحتة . وإنّ لها من هذه الوجهة لشأناً . فوظيفة الفنّ الأولى إثارة الانفعالات الوجدانيّة ، وإشاعة اللّذّة الفنّية بهذه الإثارة ، وإجاشة

الحياة الكامنة بهذه الانفعالات ؛ وتغذية الخيال بالصّور لتحقيق هذا جميعه . وكلّ أُولئك تكفله طريقة التّصوير والتّشخيص للفنّ الجميل) (١) :

ويتساءل المؤلّف في ص ( ٢٠٥ ) من ( التصوير الفنّي ) عن طريقة التّصوير في التّعبير هل هي القاعدة الأولى في تعبير القرآن ؟ وهو يجيب على ذلك بهذه السّطور النّي أوردها في مقدّمة كتابه ( مشاهد القيامة في القرآن ) :

(هذه القضية ، لدي كل ما يؤكدها من الإحصاء الد قيق لنصوص القرآن . فالقصّة ، ومشاهد القيامة ، والنسماذج الإنسانية ، والمنطق الوجداني في القرآن مضافاً إليها تصوير الحالات النّفسية ، وتشخيص المعاني الذهنية ، وتمثيل بعض الوقائع التي عاصرت الد عوة المحمدية . . . تؤليف على التقريب أكثر من ثلاثة أرباع القرآن من ناحية الكم . وكلتها تستخدم طريقة التّصوير في التعبير . فلا يستثنى من هذه الطّريقة إلا مواضع التشريع ، وبعض مواضع الجدل ، وقليل من الأغراض الأخرى التي تقتضي طريقة التّقرير الذّهني المجرد . وهي على كل حال محصورة فيما يوازي ربع القرآن .

فليس هنالك من شطط حين أقول: إن التّصوير هـو الأداة المفضّلة في أُسلوب القرآن).

وإلى جانب هذه السّمات الّتي تكوّن في نظر المؤلّف سحر القرآن الفني المرادف في الحقيقة لإعجاز القرآن ، يعتقد المؤلّف بأن تكرار القرآن أكثر قصصه في صور مختلفة هو ضرب من الإعجاز ، ويقول في ذلك (ص ٨ من مشاهد القيامة في القرآن): (والعجيب حقاً أن تعد هذه المشاهد وأساسها واحد لم ينشىء نوعاً من التّكرار . فكل مشهد يختلف عن سابقه في كلّياته أو جزئيّاته . وذلك لون من الإعجاز شبيه بالإعجاز في خلق الملايين من النّاس ، كلّهم ناس "، ولكن لكل سحنة وسمة ، في هذا المتحف الإلهى العجيب ! ! ! ) .

<sup>(</sup>١) راجع الأمثلة على ذلك في ( ص ١٩٧ ) و ما بعدها و في مواضع أخرى كثير ةمن الكتاب .

ونستنتج من هذا كلّه أن المؤلّف لا ينكر إعجاز القرآن من حيث التشريع والإخبار عن الغيب والعلوم الكونيّة ، ولكنّه يرى أن إعجاز القرآن أو سحره والإخبار عن المؤلّف – قائم على الإبداع في العرض، والجمال في التنسيق، والقوّة في الأداء ، وهي تتمثّل أو تنبعث في ثلاثة أرباع القرآن من استعماله طريقة التّصوير الفنّي

وفي تفسيره (في ظلال القرآن) يتكلّم على الإعجاز بمناسبة تفسيره آيات التحدّي فيقول ، وهو يفسّر آية سورة البقرة ، (ج ١ ص ٣٨) :

(القرآن مؤلّف من مثل هذه الأحرف: (١، ل، م) . . . وهو ذلك الكتاب المعجز الذي لا يلكون أن يصوغوا من تلك الحروف مثله ، برغم تحدّيه لهم أن يأتوا بمثليه أو بعشر سورٍ منه أو بسورة .

والشأن في هذا الإعجاز هو الشأن في خلق الله جميعاً ، وهو مثل صنع الله في كلُّ شيءٍ وصنع النَّاس .

إن هذه التربة الأرضية مؤلفة من ذرّات معلومة الصّفات ، فإذا أخذ النّاس من هذه الذرّات فقلُصارى ما يصوغونه منها لبنة أو آجرّة ، أو آنية أو أسطوانة ، أو هيكل أو جهاز ، كائناً في دقيّته ما يكون . . . ولكن الله المبدع يجعل من تلك الذرّات حياة ، حياة أنابضة خافقة ، تنطوي على ذلك السرّ الإلهي المُعجز ، سرّ الحياة . . . ذلك السّر الذي لا يستطيعه بشر ، ولا يعرف سرّه بشر . . . وهكذا القرآن . . . حروف وكلمات يصوغ منها البشر كلاماً وأوزاناً ، ويجعل منها الله قرآناً وفرةاناً ، والفرق بين صنع البشر وصنع الله من هذه الحروف والكلمات هو الفرق ما بين الجسد الحامد والرّوح النّابض ، هو الفرق ما بين صورة الحياة وحقيقة الحياة ! ) .

وخلاصة كلامه في آية التحدّي من سورة البقرة ما يلي ( ص ٤٨ ) :

اً \_ يتحدّى القرآن اليهود والمنافقين والمشركين جميعاً ؛ لأن خطابه إلى النيّاس جميعاً :

٢ - يصف النبيّ بالعبوديّة ، وفي ذلك تكريمٌ له ، لأنتها عبوديّة لله وحده
 لا الله التي يعبدونها ، ويجعله موضع الوحى .

" - ينظر في التحدِّي إلى أوّل السّورة : (١، ل ، م) من هذه الحروف وأمثالها. \$ أ ـ قام التحدِّي زمن الرّسول وبعده ولا يزال قائماً . . . وسيظل مع القرآن باقياً تصديقاً لقول الله تعالى : « فاَإِن ْ لَمَ ْ تَفَعْلُوا وَلَنَ ْ تَفَعْلُوا فَاتَّقُوا النّارَ النّبي وقُودُها النّاس ُ وَالنّحيجارَة ُ أُعِدَّت ْ لِلْكَافِرِينَ » [ البقرة : ٢٤] .

ه ً \_ إن َّ التحدِّي هنا عجيب ، والجزم بعدم إمكانه أعجب .

آ ــ إِنَّ تَحَقَّق قوله تعالى : « وَلَمَن ْ تَـَفْعَـَلُوا » هو بذاته معجزة ٌ لا سبيل إلى الماراة فيها . وهي كلمة الفصل التاريخيّة .

٧ً – يرى سيّد قطب أنَّ وجوه الإعجاز في أساليب الأداء ، وأنَّ تصوّرات البشر للوجود والأشياء وللنظم والمناهج وما وصلوا إليه من نظريّات فلسفيّة واجتماعية هي كلّها شيءٌ آخر ليس من مادّة ما جاء به القرآن مستوى وعمقاً وروحاً . . .

ويقول سيَّد قطب وهو يفسَّر آية سورة يونس ( ص ١٧٨٧ ) :

ثبت هذا التحدي وثبت العجز عنه ، وما يزال ثابتاً ولن يزال . ويرى وجوه الإعجاز في البلاغة والجمال الفني ، والتناسق المعجز ، والنظام الاجتماعية والأصول التشريعية ، والنظام الذي جاء به القرآن ، والنظرة فيه إلى تنظيم الجماعة الإنسانية ، ومقتضيات حياتها من جميع جوانبها ، والفرص المدخرة فيه لمواجهة الأطوار والتقلبات في يسر ومرونة . . . كل أُولئك أكبر من أن يحيط به عقل "بشري واحد أو مجموعة العقول في جيل واحد أو في جميع الأجيال ، وكذلك حال من يدرسون النقس الإنسانية ووسائل الوصول إلى التأثير فيها وتوجهها ، ثم من يدرسون وسائل القرآن وأساليبه فيدركون عجز البشر عن بلوغ مراميه . فليس إعجاز لمرسون وسائل القرآن وأساليبه فيدركون عجز البشر عن بلوغ مراميه . فليس إعجاز

القرآن إذاً في اللّفظ والتّعبير وأُسلوب الأداء وحدها ؛ ولكنّه الإعجاز المطلق الذي يلمسه الخبراء في هذا وفي النّظُم والتّشريعات والنفسيّات وما إليها .

وإن الذين زاولوا فن التعبير ، والذين لهم بصر بالأداء الفنتي يدركون أكثر من غير هم مدى ما في الأداء القرآني من إعجازٍ في هذا الجانب ، والدّين زاولوا التّفكير الاجتماعي والقانوني والنفسي ، والإنساني بصورة عامّة ، يدركون أكثر من غير هم عدى الإعجاز الموضوعي في هذا الكتاب أيضاً .

ويرى سيّد قطب أنّه عاجزٌ عن بيان حقيقة الإعجاز ومداه وعن تصويره بالأسلوب البشري ، ويقد ّر أن ذلك يتطلّب كتاباً مستقللاً ، ولكنّه بحاول أن يلم المامة خاطفة بشيء منه : فيتحدّث عن قوّة تأثير القرآن في سامعه ، ويستشهد بحادثة جرت معه في سفينة أجنبيّة أقلته ورفاقه وأقام فيها صلاة الجمعة وخطب ، فتأثّر الأعاجم بسماع القرآن . . . وقالت يوغوسلافييّة : إن اللّغة التي يتحدّث بها ذات إيقاع موسيقيّ عجيب وإن كنت لم أفهم منه حرفاً . وقد فرّقت هذه اليوغوسلافيّة بالسّماع بين كلام الخطيب وبين الآيات التي يوردها في خطبته ، وأحسّت أن الفقرات القرآنيّة كانت تحدث فيها رعشة وقشعريرة ، كما لو كان الإمام مملوءاً من الرّوح القدُرُس ، بحسب تعبيرها المستمد من مسيحيّتها .

وضرب سيّد قطب مثلاً على ذلك أيضاً سماع العوام للقرآن ، فهم يتأثّرون به كتلك اليوغوسلافيّة ، دون أن يفقهوا شيئاً منه .

ويرى من وجوه الإعجاز: الأداء القرآنيّ الواسع الدّقيق الجميل المتناسق بين المدلول والعبارة والإيقاع والظّلال والجوّ.

ويرى أنَّ النّص الواحد يحوي مدلولات متنوّعة متناسقة في النّص ، وأنَّ كلّ مدلول منها يستوفي حظّه من البيان والوضوح دون اضطراب أو اختلاط . وأنَّ النص الواحد يستشهد به على مجالات شتّى ، وكأنّه جُعل لكل مجال منها على حيدة .

ويرى أنَّ في ذلك ظاهرة قرآ نيَّة بارزة (ويرجع هنا القارىء إلى المقتطفات الواردة في التَّعريف بالسَّورة «سورة يونس »).

ويرى سيّد قطب أنَّ للأداء القرآنيّ طابعـاً بارزاً في القدرة على استحضار المشاهد والتّعبير المواجه ، كما لو كان المشهد حاضراً بطريقة عير معهودة على الإطلاق في كلام البشر . . .

وقد ضرب على ذلك الأمثلة الآتية :

وهي قوله تعالى : « وَجَاوَزْنَا بِبَنِي إِسْرَائِيلَ الْبَحْرَ فَأَتْبِعَهُمْ فَرْعَوْنُ وَجُنُودُهُ بِعَنِياً وَعَدْ وا حَتَى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ وَجُنُودُهُ بَعَياً وَعَدْ وا حَتَى إِذَا أَدْرَكَهُ الْغَرَقُ قَالَ آمَنْتُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلَّا النَّذِي آمَنَتُ بِهِ بَنُو إِسْرَائِيلَ وَأَنَا مِنَ المُسْلِمِينَ » [ يونس : ٩٠ ] ثمَّ إتيانه بعدها مباشرة بخطاب موجه في مشهد حاضر : « آ لآن وقد عصيث قبل و كُنْتَ مِن المُفْسِدِينَ ، فَالْيَوْمَ نُنْتَجِيكَ بِبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَن فَبَلْ فَكُ آ يَتَكُونَ لِمَن عَلَى المشهد الحَاضر : « وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ عَن آ يَاتِنَا لَعَافِلُونَ » [ يونس : ٩٢ ] . ثمَّ عودته إلى التَّعقيب على المشهد الحَاضر : « وَإِنَّ كَثِيراً مِن النَّاسِ عَن آ يَاتِنَا لَعَافِلُونَ » [ يونس : ٩٢ ] . «

وكذلك يافت سيّد قطب النظر إلى الالتفاتات المتكرّرة في مثل هذه الآيات: « ويَوْمَ يَحَشُرُهُمُ مَ جَمِيعاً يَا مَعْشَرَ الجِنِ قَد اسْتَكُثْرَتُم مِن الإنْسِ وَقَالَ أَوْلِياوُهُم مِن الإنْسِ وَبَنَنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضَنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا أَوْلَياوُهُم مِن الإنْسِ وَبَنَنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضَنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الله إنَّ وَكَذَلِكَ نُولِنِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضاً بِمَا كَانُوا رَبَّكَ حَكِيم عَلِيم ، وكذلك نُولِني بعض الظَّالِمِينَ بَعْضاً بِمَا كَانُوا يَكُسُبُونَ ، يَا مَعْشَرَ الجِنِ وَالإنْسِ أَلَم يَأْتِكُم ورُسُلٌ مِنْكُم يَقُصُونَ عَلَي يَكْسُبُونَ ، يَا مَعْشَرَ الجِنِ وَالإنْسِ أَلَم يَاتِكُم ورُسُلٌ مِنْكُم عَلَى الْعُلُوا شَهِدُنَا عَلَى عَلَى الْنُوا شَهِدُنَا عَلَى أَنْفُسِهِم أَنَّهُم كَانُوا عَلَى أَنْفُسِهِم أَنَّهُم كَانُوا أَنْفُسِينَا وَغَرَّتُهُم عُالْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنْفُسِهِم أَنَّهُم كَانُوا كَافُوا مَا عَلَى أَنْفُسِهِم أَنْفُلُونَ يَوْلُونَ » [ الأَنعام : ١٢٨ - ١٣١ ] .

ويتكلَّمُ سيّد قطب على الإعجاز الموضوعي والطّابع الرّبّانيّ المتميّز من الطّابع البشريّ فيه فيورد اللّفتات التّاليـة :

(يخاطب القرآن الكينونة البشريّة بجملتها ، فلا يخاطب ذهنها المجرّد مرّة وقلبها الشّاعر مرّة وحسّها المتوفّز مرّة ؛ ولكنّه يخاطبها جملة ، ويخاطبها من أقصر طريق ويطرق كلّ أجهزة الاستقبال والتلقّي فيها مرّة واحدة كلّما خاطبها ، وينشىء فيها هذا الخطاب تصوّرات وتأثّرات وانطباعات لحقائق الوجود كلّها ، لا تملك وسيلة أخرى من الوسائل التي زاولها البشر في تاريخهم كلّه أن تنشئها بهذا العمق وبهذا الشّمول وبهذه الدّقة وهذا الوضوح وبهذه الطّريقة وهذا الأسلوب أيضاً!)

وقد اقتبس سيّد قطب فقرات من القسم الثاني من كتابه: (خصائص التصوّر ومقوّماته) تعين على توضيح هذه الحقيقة، وهي تتحدّث عن المنهج القرآني في عرض مقوّمات التّصوّر الإسلامي في صورتها الجميلة الكاملة الشّاملة المتناسقة المتوازنة.

وأبرز خصائص هذا المنهج في العرض ما يلي :

1 – أنّه يعرض الحقيقة كما هي في عالم الواقع ، في الأسلوب الذي يكشف كلّ زواياها وكلّ جوانبها وكلّ ارتباطاتها وكلّ مقتضياتها ، وهو مع هذا الشّمول لا يعقد هذه الحقيقة ولا يلفتُها بالضّباب ، بل يخاطب بها الكينونة البشريّة في كلّ مستوياتها ، لا يعتمد على سابق علم لها عندهم ، لأنّ العقيدة هي حاجة حياتهم الأولى ولأنّ التصوّر النّاشيء عنها يحدّد لهم علاقاتهم مع الآخرين ، وطريقة اتجاههم لتعلّم أي علم أو معرفة ، ليقوم علمهم ومعرفتهم على أساس من الحقّ المستيقن ، ذلك لأن كلّ ما عداه هو معرفة ظنّية و نتائج محتملة لا قطعيّة ، حتى ذلك ( العلم التّجريبيّ ) فإن ً طريقه هو القياس لا الاستقراء والاستقصاء ، وهذا على فرض صحّة جميع الملاحظات والاستنتاجات والأحكام البشريّة على الظّواهر .

والعلم المستيقن هو العلم الذي يأتيهم من ربّ العالَميِن ، ومن أجل ذلك تتلقّى \_\_\_\_\_\_\_\_\_

الكينونة البشريّة هذا الحقّ ، وتحسّ له سلطاناً ليس لغيره . وهذا أحد أسرار القرآن المعجزة من النّاحية الموضوعيّة .

٧ – أنّه مبرّاً من الانقطاع والتمزّق الملحوظين في الدّراسات العلمية ، والتأمّلات الفلسفية ، والومضات الفنية ، فهو لا يُفرد كلاً منها بحديث ، بل يمزج بينها فيضيف الشّهادة إلى الغيب ، والألوهية إلى حقائق الكون والحياة والإنسان ، والدنيا إلى الآخرة ، وحياة النّاس في الأرض بحياة الملأ الأعلى ، في أُسلوب تتعذّر مجاراته ... على الجهد البشري الذي يضطرب إذا حاول ذلك . .

ويختلف التركيز من موضع إلى آخر على واحدة من جملة الحقائق التي يتناولها ولكن هذا الترابط يبدو دائماً .

" أنّه مع تماسك جوانب الحقيقة وتناسقها يحافظ تماماً على إعطاء كل " جانب من جوانبها ، في الكل " المتناسق ، مساحته التي تساوي وزنه الحقيقي في ميزان الله – وهو الميزان – ( راجع خصائص التصوّر الإسلامي ومقوّماته ١٣٤ – ١٧٠ ، دار الشروق ) . ومن ثم تكون العبوديّة والإلهيّة هي موضوع القرآن الأساسي ( راجع من ص ١٧٥٢ – ١٧٥٥ من الجزء الحادي عشر ، المجلّد الثّالث ) .

وتشغل حقيقة عالم الغيب بما فيه القدر والدار الآخرة مساحة ً بارزة ، ثم َّ تشغل حقيقة الإنسان ، وحقيقة الكون ، وحقيقة الحياة ، أنصبة ً متناسقة مع عالم الواقع .

ولا يطغى الإعجاب بإحدى هذه النّواحي ، بل تتوازن . وهذا التّوازن هو طابع التصوّر الإسلامي ذاته ، وكذلك هو طابع منهج العرض القرآني لمقوّمات هذا التصوّر والحقائقالتي يقوم عليها، بحيثُ تبدو كلّها واضحةً في المشهدالفريدالذي يرسمه للكلّ في السّياق القرآني الواحد ، وهي خاصّة قرآنيّة لا يملكها الأداء الإنساني .

٤ – ما فيه من حيوية دافقة مؤثّرة موحية مع الدّقة والتقرير والتحديد الحاسم :
 وهي تمنح هذه الحقائق حيوية وإيقاعاً وروعة وجمالاً ، لا يتسامى إليها المنهج
 —٣٥٣ –

البشري في العرض ، ولا الأسلوب البشري في التّعبير ، ولا تجور الدّقة على الحيويّة والجمال ، ولا يجور التّحديد على الإيقاع والرّوعة .

ويقول سيّد قطب : إنّه أورد هذه المقتطفات لأنّ النّاس لم يعودوا قادرين كالصّحابة والتّابعين ، على تذوّق المنهج القرآني ذاته والاستمتاع بخصائصه ومذاقاته . ويبيّن أنّ القرآن يقد م حقائق العقيدة أحياناً في مجالات لا يخطر للفكر البشريّ عادة أن يلم من المنتها ليست من طبيعة ما يفكّر فيه عادة ، أو يلتفت إليه على هذا النّحه .

فعندما تناول حقيقة العلم الإلهي ومجالاته قال: « وَعَنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهُمَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةً إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةً فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبِ وَلاَ يَابِسِ إِلَّا فِي يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةً فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبِ وَلاَ يَابِسِ إِلَّا فِي يَعْلَمُهُا وَلاَ حَبَيْنِ » [ الأنعام: ٥٩] ، وبهذا صور شمول علمه وقرابه إلى الأذهان . ويبين سيد قطب أن هذه الآية إذا نظر إليها من أي جانبٍ رئي الإعجاز الناطق بحصدر هذا القرآن:

فمن حيث الموضوع لا يرتاد الفكر البشريّ هذه الآفاق من شمول العلم وإحاطته لأنّه ينتزع تصوّراته من اهتماماته . فالفكر البشري ، في رأيه ، لا يتتبّع ويحصي الورق السّاقط في أنحاء الأرض .

ولا يهتم الفكر البشري بهذا الإطلاق: « وَلا َ رَطْب وَلا َ يَابِس ٍ » ، وإنّما يتجه إلى الانتفاع بما يقع بين يديه منهما ؛ ولكنّه لا يتّخذه دليلاً على شموليّة العلم . ولا يفكّر البشر في أنَّ كلَّ ما صغر في الأرض من ورقة ٍ أو حبّة ٍ ، أو رطب أو يابس ، يكتب في سجل محفوظ .

وكذلك لا يتكشّف للعين البشريّة هذا المشهد الشّامل ، وإنّما يتكشّف لله المحيط بكلّ شيءٍ ، صغيراً أو كبيراً . ومثل هذا المشهد لا يخطر على القلب البشريّ كما لا يتأتنّى له مثل هذا التّعبير .

وهذه الآية كسائر الآيات تكفي لمعرفة مصدر هذا الكتاب الكريم .

وكذلك إذا نظرنا إلى هذه الآية من حيث الإبداع الفنتي في التّعبير ذاته ، رأينا آفاقاً من الجمال والتّناسق لا تعرفها أعمال البشر على هذا المستوى السّامق :

أَ فَهِي قُولُهُ تَعَالَى : ﴿ وَعَيِنْدَهُ مُنْفَاتِحُ الْغَيَّبِ لاَ يَعَلَّمُهُمَا إِلَّا هُوَ ﴾ آماد وآفاق وأغوار في المجهول المطلق ، في الزّمان والمكان ، وفي الماضي والحاضر والمستقبل ، وفي أحداث الحياة وتصورات الوجدان .

ب – وفي قوله: « وَيَعَلْمَمُ مَافِي الْبَرَّ وَالْبَحْرِ » آماد وآفاق وأغوار في ( المنظور ) على استواءٍ وسعة وشمول . . . وتناسب في عالم الشهود المشهود مع تلك الآماد والآفاق والأغوار في عالم الغيب المحجوب .

جــوفي قوله: « وَمَا تَسْقُطُ مِن ْ وَرَقَةً إِلَّا يَعْلَمُهَا » حركة الموت والفناء. دــوفي قولـه: « وَلاَ حَبَّةً فِي ظُلُمَاتِ الاَّرْضِ » حركـة البزوغ والنَّماء المنبثقة من الغور إلى السّطح، ومن كمون وسكون إلى اندفاع وانطلاق.

ه – وفي قوله : « وَلا َ رَطْبِ وَلا َ يَـابِسِ إِلَّا فِي كِـتَـابٍ مُبِينٍ » التّعميم الشّامل الذي يشمل الحياة والموت في كلّ حيّ ، والتّسجيل في كتاب .

وليس من أحد يقدر على مثل هذا إلا الله .

كذلك يورد سيّد قطب الآية : « يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْ النَّعْفُورُ » [ سبأ : مِنْهَا وَهُوَ الرَّحِيمُ النَّعْفُورُ » [ سبأ : ٢ ] ، ويسير على النَّمط نفسه في إثبات الإعجاز .

ويرى هنا أنَّ هذه الآية توحي بأنَّ هذا القرآن ليس من قول البشر .

وكذلك يبدو الطابع الإلهي في القرآن في طريقة استدلاله بأشياء وأحداث مثيرة صغيرة في ظاهرها ، وهي ذات حقيقة ضخمة تناسب الموضوع الضخم الذي يستدل بها عليه .

ويضرب مثلاً على ذلك الآية: « نَحْنُ حَلَقْنَاكُمْ فَلَوْلا تُصَدِّقُونَ ، أَأَنْتُمْ تَحْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْحَالِقُونَ ، نَحْنُ أَعْرَأَيْتُمْ مَا تُمْنُونَ ، أَأَنْتُمْ تَحْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْحَالِقُونَ ، نَحْنُ أَمْثَالَكُمْ قَدَّ وَمَا نَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ عَلَى أَنْ نَبَدِّل أَمْثَالَكُمْ وَنَنْ شَعْكُمُ فيما لا تَعْلَمُونَ ، وَلَقَد عَلَمْتُمُ النَّسْأَةَ الأُولَى فَلَوْلا تَذَكَرُونَ ، ..... أَفَرَأَيْتُمُ المَاءَ اللَّذِي تَشْرَبُونَ ، أَأَنْتُم أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ المُزْنُ أَمْ نَحْنُ المُنْزِلُونَ ، لَوْ نَسَاءُ جَعَلْنَاهُ أَجَاجاً فَلَوْلا تَشْكُرُونَ ، أَفَرَأَيْتُم أَنْشَأَتُم شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ المُنْشِئُونَ ، أَنْشَأَتُم شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ المُنْشِئُونَ ، فَصَبِّح بِاسْمِ رَبِلُكَ الْعَظِيمِ » أَفْرَأَيْتُم أُلْواقعة : ٧٥ — ٧٤ ] .

فالقرآن هنا يجعل من مألوفات البشر وحوادثهم المكرورة قضايا كونية كبرى يكشف فيها عن النواميس الإلهية في الوجود ، وينشىء بها عقيدة ضخمة شاملة ويجعل منها منهجاً للنظر والتفكير ، وحياة للأرواح والقلوب ، ويقظة في المشاعر والحواس ، وهو في هذا لا يكل الناس إلى حوادث فذة خارقة ، ولا فلسفات معقدة أو تجارب علمية ليست في ملكهم : فأنفسهم من صنع الله ، وظواهر الكون حولهم من إبداع قدرته ، والمعجزة كامنة في كل ما تبدعه يده ، وهذا القرآن قرآنه ، ومن ثم يأخذهم إلى المعجزات الكامنة فيهم ، والمبثوثة في الكون حولهم التي يرونها ولا يحسون حقيقة الإعجاز فيها لطول ألفتهم بها من دون تأمل فيها .

وهكذا يعرض عليهم القرآن آيات القدرة المبدعة في خلقهم هم أنفسيهم وفي كلّ شيءٍ حولهم ، ويصوّر لهم لحظة النّهاية : نهاية الحياة على الأرض ، وبدء الحياة في العالم الآخر .

وطريقة القرآن في مخاطبة الفطرة البشريّة تدلّ بذاتها على مصدره ، وهو المصدر الذي صدر منه الكون . . . وطريقة بنائه هي طريقة بناء الكون : فمن أبسط الموادّ الكونيّة تنشأ أعقد الأشكال وأضخم الخلائق : الذرّة يظن "أنّها مادّة بناء الكون

والخليّة يظن آنها مادّة بناء الحياة ، والذرّة عل صغرها معجزة في ذاتها ، والخليّة على ضاً لتها آية في ذاتها .

وهنا في القرآن يتخذ من أبسط المشاهدات المألوفة للبشر مادة لبناء أضخم عقيدة دينية وأوسع تصور كوني ، فالمشاهدات التي تدخل في تجارب كل إنسان من نسل وزرع وماء ونار وموت ، يخاطب بها كل إنسان في كل بيئة . وهذه المشاهدات البسيطة الساذجة بذاتها هي أضخم الحقائق الكونية ، وأعظم الأسرار الربانية ، فهي في بساطتها تخاطب فطرة كل إنسان ، وهي في حقيقتها موضوع دراسة أعلم العلماء إلى آخر الزمان .

ويذكر سيّد قطب ، وهو يفسّر آية سورة هود (ص ١٨٦١) ، رأي بعض المفسّرين القُدامي في تسلسل مقدار التحدّي من الكلّ إلى الجزء ، وهو الآية ، وقال : إنّه ليس عليه دليل ، ويذكر محاولة الشّيخ رشيد رضا إيجاد تعليل لتحدّي بعشر سور ( بعد التحدّي بسورة ) ، وقد جعل الشيخ رضا المقصود بالتحدّي هنا القصص القرآني ، وظهر له بالاستقراء أن السّور التي كان قد نزل بها قصص مطوّل إلى وقت نزول سورة هود كانت عشراً ، فتحد اهم بعشر لأن تحديهم بسورة واحدة فيه يعجزهم أكثر من تحديهم بعشر ، نظراً لتفرق القصص وتعدد أساليبه ، واحتياج المتحدّي إلى عشر سور كالتّي ورد فيها ليتمكّن من المحاكاة إن كان سيحاكي المتحدّي إلى عشر سور كالتّي ورد فيها ليتمكّن من المحاكاة إن كان سيحاكي .

ويرى سيّد قطب هذا تعقيداً ، وأنَّ المسألة أيسر ، وأنَّ التحدَّي كان يلاحظ حالة القائلين وظروف القول ، لأنَّ القرآن كان يواجه حالات واقعة محدّدة مواجهة واقعة محدّدة ، فأتنى بالتحدِّي دون مراعاة التدريج في الكمَّ ؛ لأنَّ التحدّي كان بنوع هذا القرآن لا بمقداره ، وعندئذ يستوي الكلّ والبعض والسّورة ، ولا يلزم ترتيب ، وإنّما هو مقتضى الحالة التي يكون عليها المخاطبون ونوع ما يقولون عن هذا القرآن في هذه الحالة ، فهو الّذي يجعل من المناسب أن يقول سورة ، أو عشر سور

أرِ هذا القرآن ، ونحن اليوم لا نملك تحديد الملابسات الَّتي لم يذكرها لنا القرآن .

ويرى سيّد قطب أنَّ القرآن معجزٌ ببلاغته ، وذلك حين دعا القرآن شهداء المشركين وفصحاءهم وبلغاءهم وشعراء هم وجنتهم وإنسهم إلى الإتيان بمثله ، كما يرى أنَّ القرآن معجزٌ بمضمونه حين قال : إنَّ الله وحده هو القادر على أن ينزله وإنَّ علم الله وحده هو الكفيل بأن ينزله على هذا النّحو الّذي نزل به ، متضمّناً ما تضمّنه من دلائل العلم الشّامل بسنن الكون وأحوال البشر ، وماضيهم وحاضرهم ومستقبلهم ، وما يصلح لهم في نفوسهم وفي معاشهم .

وفي آية سورة الإسراء ( المجلَّد الرابع ، ج ١٥ . . ) يقول سيَّد قطب :

كما أن الروح من الأسرار التي اختص الله بها ، فكذلك القرآن . فهو من صنع الله الله الذي لا يملك الحلق محاكاته . فهذا القرآن ليس ألفاظاً وعبارات يحاول الإنس والجن أن يحاكوها ، إنما هو كسائر ما يبدعه الله يعجز المخلوقون أن يصنعوه ، فهو كالروح ، من أمر الله لا يدرك الحلق سرة الشامل الكامل ، وإن أدركوا بعض أوصافه وخصائصه وآثاره .

ويذكر أنَّ القرآن ، بعد ذلك ، منهج كامل للحياة ، منهج ملحوظ فيه نواميسها الفطرية التي تصرّف النفس البشرية في كل أطوارها وأحوالها ، والتي تصرّف الجماعات الإنسانية في كل ظروفها وأطوارها ، ومن ثمَّ فهو يعالج النفس المفردة ، ويعالج الجماعة المتشابكة بالقوانين الملائمة للفطرة ، المتغلغلة في وشائجها ودروبها ومنحنياتها الكثيرة ، يعالجها علاجاً متكاملاً متناسق الخطوات في كل جانب ، في الوقت الواحد ، فلا يغيب عن حسابه احتمال من الاحتمالات الكثيرة ولا ملابسة من الملابسات المتعارضة في حياة الفرد وحياة الجماعة ، لأنَّ مشرّع هذه القوانين هو العليم بالفطرة في كل أحوالها وملابساتها المتشابكة .

أمَّا النظم البشريَّة ، فهي متأثَّرة بقصور الإنسان وملابسات حياته ، ومن ثمَّ فهي تقصر عن الإحاطة بجميع الاحتمالات في الوقت الواحد ، وقد تعالج ظاهرةً

فرديّة أو اجتماعيّة بدواءٍ يؤدّي بدوره إلى بروز ظاهرة أُخرى تحتاج إلى علاج جديد. إنَّ إعجاز القرآن أبعد مدى ً من إعجاز نظمه ومعانيه ، وعجز الإنس والجنّ عن الإتيان بمثليه هو عجز كذلك عن إبداع منهج كمنهجيه يحيط بما يحيط به .

وفي قوله تعالى : « قُلُ فَأَتُوا بِكَتَابِ مِن ْ عِنْدِ اللهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَتَّبِعُهُ إِنْ كُنْتُم ْ صَادِقِينَ ، فَإِنْ كَمْ يَسَتَّجِيبُوا لَكَ فَاعْلَم ْ أَنَّمَايَتَبِعُونَ أَهْوَاءَهُم ْ وَمَن ْ أَضَلَ مُرِمَّنِ اتَّبَعَ هُوَاه ُ بِغَيْرِ هُدَى مِن اللهِ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ » [ القصص : ٤٩ – ٥٠ ] ، (ج٧٠) . اكتفى لا يتهدي الثقوله : (هذه نهاية الإنصاف وغاية المطاولة بالحجة ، فمن لم يجنح إلى سيّد قطب بقوله : (هذه نهاية الإنصاف وغاية المطاولة بالحجة ، فمن لم يجنح إلى الحق بعد هذا فهو ذو الهوى المكابر الذي لا يستند إلى دليل ) .

وفي قوله تعالى : « فَلَـْيَـأَتُـوا بِحَدِيثِ مِثْلُهِ إِنْ كَانُـوا صَادِقِينَ » [ الطّور : ٣٤ ] — وقد وردت هذه الآية بعد قوله تعالى : « أَمْ يَـقُـولُـونَ تَـقَـوَّلَـهُ بَـلْ لاَ يُـؤُمِـنُـونَ » [ الطّور : ٣٣ ] — يقول :

وقد تكرَّر هذا التحدّي في القرآن الكريم وتلقّاه المنكرون عاجزين ، ووقفوا تجاهه صاغرين ، وكذلك يقف كلّ أحد إلى يوم الدّين . ويرى أنَّ في القرآن سرّاً خاصّاً ، وهو تأثير عبارات القرآن في الحسّ حين السّمع ، ويتساءل أهو العبارة ؟ أم هو المعنى الكامن فيها ؟ أو هو الصّور والظّلال ؟ أو هو الإيقاع القرآني الحاص المتميّز ؟ أو هو اجتماع هذه العناصر كلّها ؟ أو إنّها هي وشيء وراءها غير محدود؟!

ويأتي بعد هذا السرّ الأسرار المدركة بالتدبّر والنّظر والتّفكير في بناء القرآن كلّه ، وفي التّصوّر الكامل الصّحيح الذي ينشئه في الحسرّ والقلب والعقل ، التصوّر لحقيقة الوجود الإنساني ، وحقيقة الوجود كلّه ، وللحقيقة الأولى الّتي تنبع منها كلّ حقيقة ، حقيقة الله سبحانه ، وفي الطّريقة التي يتّبعها القرآن لبناء هذا التصوّر الكامل الصّحيح في الإدراك البشريّ ، فهو يخاطب الفطرة خطاباً خاصّاً ، لا يُعهد مثله في كلام البشر أجمعين ، وهو يقلّب القلب من جميع جوانبه ومن جميع مداخله، ويعالجه

علاج الحبير بكل زاوية وكل سر فيه ، وفي الشمول والتوازن والتناسق بين توجيهاته كلها ، والاستواء على أفق واحد فيها كلها ، مما لا يعهد إطلاقاً في أعمال البشر التي لا تستقر على حال واحدة ، ولا تستقيم على مستوى واحد ، ولا تحيط هكذا بجميع الجوانب ، ولا تملك التوازن المطلق الذي لا زيادة فيه ولا نقص ، ولا تفريط فيه ولا إفراط ، والتناسق المطلق الذي لا تعارض فيه ولا تصادم ، سواءً في ذلك الأصول والفروع .

فهذه الظواهر المدركة وأمثالها ، مع ذلك السرّ الخافي الذي لا سبيل إلى إنكاره ممّا يُسبغ على هذا الكتاب سمة الإعجاز المطلق في جميع العصور ، وهي مسألة لا يماري فيها إنسان يحترم حسّه ويحترم نفسه ، ويحترم الحقيقة التي تطالعه بقوّة وعمق ووضوح ، حيثما واجه هذا القرآن بقلب سليم . « فكُ يَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ » [ الطّور : ٣٤ ] .

## تلخيص ونقـد:

نستعرض من آراء سيّد قطب ما لم نتكلّم في مثله سابقاً إيثاراً للإيجاز:

الإعجاز . وهو أن الشأن في إعجاز القرآن هو الشأن نفسه في خلق الله جميعاً ، فالفرق الإعجاز . وهو أن الشأن في إعجاز القرآن هو الشأن نفسه في خلق الله جميعاً ، فالفرق بين كلام الله وكلام الناس كالفرق بين صنع الله وصنع الناس ، فعمل الناس في التراب لا يتجاوز صنع الأواني والآلات وسائر الأشياء التي ليس فيها حياة ، وعمل الله في التراب أنه يصنع منه الحياة الحيوانية والنباتية ، وكذلك الأمر في صناعة الكلام من الحروف يجعل الله منها قرآناً، ويصوغ البشر منها كلاماً عادياً لا يضاهي القرآن ولا يقاربه .

ونغض ُ النّظر عن نظريّة خلق القرآن التي اختلف فيها المتكلّمون قديماً من معتزلة وسلفيّين ، لأنها فلسفيّة كلاميّة لا نريد بحثها الآن ، على أنَّ سيّد قطب في كلامه

الذي جاء عن طريق التشبيه بين القرآن والكون يشعر بأنّه يقبل القول بها ، وقد أنكره السلفيتون قديماً ، وقال به المعتزلة ، وثارت حوله المعركة المشهورة زمن المأمون ومن بعده من الخلفاء ، نغض النظر عن الخوض في هذه النّظريّة ونقول : إن هذا التشبيه الذي جاء به سيّد قطب بديع في تمثيل مدى الفرق بين كلام الله وكلام النّاس ، ولكنّه إنما يتُوجّه به إلى المؤمنين الذين يسلّمون بالرّسالة وكون القرآن كلام الله . كلام الله ، ولا يخاطب به الكافرون المنكرون للرّسالة ، وكون القرآن كلام الله . فهؤلاء يجب أن يثبت لهم أن القرآن معجز للبشر أوّلا ، لينتقل من ذلك إلى إثبات أنّه كلام الله وأن رسالة النبي صحيحة . فيرجع إثبات الإعجاز أوّلا وأخيراً إلى إثبات أن القرآن فوق مستوى البشر أسلوباً ومضموناً وتأثيراً ، وهذا قد قام به سيّد قطب في مواضع أخرى من كلامه على الإعجاز .

ويرتبط بهذا الرّأي مباشرة ما جاء في تفسير آية التحدّي في سورة يونس ، وآية التحدّي في سورة الإسراء ، ثم في سورة الطّور من نظرة الإحاطة والشّمول التي يعالج بها القرآن قضايا الإنسان والكون ؛ لأن الله يحيط بكل شيء علماً ، ولذلك جاء القرآن كاملا أُسلوباً ومضموناً ؛ لأنه صادر عن الكامل وحده الذي هو الله تعالى . وطبيعي أن هذا الكلام يخاطب به المؤمنون لا المنكرون إلّا إذا أرفق بحجج تقطع دابر إنكارهم ، وقد قام بذلك سيّد قطب وغيره من العلماء قديماً وحديثاً .

ويتحدَّث سيّد قطب عن قوّة تأثير القرآن في سامعه ، ولو لم يكن يعرف العربيّة أو لم يكن بمستوى إدراك معانيه ومراميه كالعامة من العرب . ولعمري إنَّ هذه الخاصّة عرفت من زمن النبيّ ولا تزال مشهودةً مقرّاً بها إلى اليوم . ولكلام سيّد قطب هنا قوّة التجربة والملاحظة الشخصيّتين .

ويتحدَّث كذلك عن احتواء النصّ القرآنيّ الواحد مدلولات متنوّعة في وقت واحد ، دون اضطراب واختلاط بحيث يستشهد به على مجالات شتّى . وهذه الظّاهرة القرآنيّة العظيمة ترتبط من ناحية بنظريّة الشّمول والإحاطة ، نتيجة لصدور القرآن

عن الله الذي أحاط بكل شيءٍ علماً ثمَّ ترتبط من ناحية ٍ أُخرى بما يتَّصل بها من استعمال الألفاظ والتّعابير الموحية الواسعة الدَّلالات .

ومن نظرية الشمول والإحاطة هذه ما يتحدّث به سيّد قطب عن الإعجاز الموضوعي الذي يخاطب به الله الإنسان ، فيتحدّث إلى قلبه وعقله وحسّه وروحه في آن واحد ومن أقصر طريق ، وهذا الإعجاز الموضوعي ممّا توافر العلماء على بيانه ومنهم سيّد قطب .

ومن هذه النظرية كذلك المنهج القرآني في عرض القضايا عرضاً عميقاً شاملاً. ويمتاز هذا العرض بأنه يعرض الحقيقة كما هي في الواقع على أساس من الحق المستيقن ، لا المعرفة الظنيّة ، فيكون أقوى من العلم التجريبي في الوصول إلى المعرفة اليقينيّة . ومن أجل ذلك تتلقيّ الكينونة البشريّة هذا الحق وتحس له سلطاناً ليس لغيره ، وهذا أحد أسرار القرآن المعجزة من النّاحية الموضوعيّة .

ونقول: إن هذا الكلام يخاطب به المؤمنون لا المنكرون، ما لم نُقم لهم عليه دليلاً من المنطق والعلم. أو نتركهم لقناعتهم الوجدانية حتى يُدركوا الحق ويقروا به. ويتحد شيد قطب، في هذه الشمولية أيضاً، عن جمع القرآن بين الدراسات العلمية، والتأملات الفلسفية، والومضات الفنية، على صعيد واحد، وفي جو متناسق، وإن اختلف التركيز على واحدة منها بين موضع وآخر. ولكن الترابط يبقى بينها قائماً دائماً مع إعطاء كل منها مساحته وفق ميزان لا يخطى، وبحيث تبقى متوازنة، ويرى سيد قطب أن هذا هو طابع التصور الإسلامي ذاته.

وهذا التّوازن بين قوى النّفس الإنسانيّة المتمثّلة بالعلم والفلسفة والفنّ أمرٌ أثبته العلماء قديماً وحديثاً ، ومنهم سيّد قطب .

وقد ضرب سيّد قطب مثلاً على هذه الشموليّة في المضمون ، وفي الإبداع الفني في التعبير ، الآيتين : « وَعِنْدَهُ مُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهُمَا إِلّا هُوَ . . . » [ الواقعة : ٥٧] [ الأنعام : ٥٩] و « نَحْنُ خَلَقُنْا كُمْ فَلَوْلا تُصَدِّقُونَ . . . » [ الواقعة : ٥٧]

وأظهر من خلال تفسيره للآية الثانية كيف يستدل القرآن بأشياء وأحداث مثيرة صغيرة في ظاهرها ، على حقائق ضخمة يبرهن بها على الموضوع الذي يريد الإقناع به وبأبسط طريق ، مخاطباً الفطرة البشرية . ويذكر سيد قطب أنه إنما أوضح هذه المزايا ؛ لأن معاصريه ليسوا في مستوى الصّحابة والتابعين الذين كانوا يدركونها بسهولة ويسر .

وقد أجاد سيَّد قطب في إيراد أمثلته وفي شرحها ، وكان في كلاميه مقنعـاً .

ويرد سيّد قطب ، وهو يفسّر آية سورة هود ، على محاولة الشيخ محمد رشيد رضا إيجاد تعليل للتّحدّي بعشر سور ، فلا يرى رأيه في أنَّ المراد بها التحدّي بقصصها وأنّها السّور العشر التي عدّدها ؛ لأنَّ التحدّي كان يلاحظ حالة القائلين وظروف القول ، ونحن اليوم لا نملك تحديد الملابسات التي لم يذكرها لنا القرآن .

ولا شك في أن الشيخ رشيد رضا قد اجتهد في هذه القضية اجتهاداً خاصاً عنطا كان به أم مُصيباً ، وعلى أننا نتفق مع سيد قطب في أن المراد الأساسي هو نوع القرآن لا مقدارُه ، إلا أننا مع الشيخ محمد رشيد رضا في جانب من رأيه ، وهو أن القرآن لا مقدارُه ، إلا أننا مع السيورة شيئاً لم نعرفه نحن ، لأن القرآن لا ينطق أن القرآن أراد بذكر العشر بعد السورة شيئاً لم نعرفه نحن ، لأن القرآن لا ينطق عن الهوى . وقد اجتهد الشيخ رشيد في بيان المراد منه ، فله على اجتهاده أجره . على أن سيد قطب قد وافقه في أن التحدي كان يلاحظ حالة القائلين وظروف القول .

ويتحدَّث سيّد قطب ، وهو يفسّر آية سورة الإسراء ، عن أنَّ القرآن كالرّوح فكما أنَّ الرّوح من الأسرار التي اختص الله بها ، فالقرآن كذلك من صنع الله اللّذي لا يملك الخلق محاكاته ، وتشبيه القرآن بالرّوح هنا ليس إلّا جزءاً من تشبيه القرآن الذي هو كلام الله بصنع الله اللّذي لا يضارع به صنع البشر . وما قاله في الكلّ قبل ينطبق على الجزء هنا ، وهو الرّوح .

ويتحدَّث خلال تفسير ها عن أن القرآن منهج حياة كامل لا تضارع به النّظم البشريّة التي تدرك شيئاً وتغيب عنها أشياء ؛ لأنّه من عند الله الّذي أحاط بكلّ

شيء علماً ، ومن ذلك النّفس الإنسانيّة وأحوالها والمجتمعات ومتطلّباتها . وهذا الكلام جزء من نظريّة الشّمول التي تحدّثنا عنها وينطبق عليه ما ينطبق عليها .

وفي تفسير آية سورة الطور: يتساءل سيّد قطب عن السّر الحاص في تأثير عبارات القرآن ، ويذكر له أسباباً كثيرة: العبارة والمعنى ، والصّور والظّلال والإيقاع الحاص المتميّز. ويرى أنّه فيها جميعها وفي شيء آخر وراءها غير محدود. ثمّ يضيف إلى هذا السّر غير المدرك ، الأسرار المدركة بالتدبّر والنّظر والتّفكير: كالتّصور الكامل الصّحيح الّذي ينشئه القرآن في الحس والقلب والعقل ، والطّريقة التي يتبّعها القرآن لبناء هذا التصور الكامل ، والشّمول والتّوازن والتّناسق بين توجيهات القرآن كلّها .

فهذه الأمور كلّها تسبغ على القرآن سمة الإعجاز المطلق في جميع العصور وهي مسألة لا يماري فيها إنسان يحترم حسّه ونفسه والحقيقة .

وهي مساله د يماري ميه إسلامي و المسلوبية وأسلوبيه المسلوبية وأسلوبية القد انتهى سيد قطب ، كما نرى هنا ، إلى أن القرآن معجز ببلاغته وأسلوبية كما هو معجز بمضمونيه وهدفه ، وكونه منهجاً كاملا ً للحياة .

وإنّنا لنتَّفيق معه في رأيه الشّامل هذا ، وقد بيّنّا رأينا قبل في الإعجاز ونحن نقدّم لكتابنا (ص ٢٩).

## ١٢ ــ الأستاذ الشيخ محمد عبد العظيم الزّرقاني :

هو أحد علماء الأزهر المعاصرين ، وقد ألنّف كتاباً في إعجاز القرآن سمّاه : ( مناهل العرفان في علوم القرآن ) . جاء فيها بثلاثة عشر وجهاً لإعجاز القرآن بعضها تكرار لما قاله الأقدمون ، وبعضها قال به الأقدمون ، ولكنّه ضرب عليه أمثلة عديدة أو اجتهد فيه اجتهاداً أظن فيه بعض الجداّة في القالب لا في الجوهر . ومن أهم ما جاء في مقد مقد هذا الكتاب أن اختيار الألفاظ في القرآن يظهر فيه وجه من الإعجاز ، من حيث أن أهل كل عصر يفهمونها بما يناسب تفكيرهم

ويلائم ذوقهم ويوائم معارفهم ، ولو استبدلت تلك الألفاظ بغيرها لم يصلح القرآن لأن يخاطب به النّاس كافّة .

ويلاحظ أنَّ هذه الحاصَّة لا ينفرد بها القرآن ، بل يشاركه فيها على التّحقيق كلّ الكتب والآثار الأدبيّة القديمـة ، لأنَّ الألفاظ كالبشر تخضع لنواميس الحيـاة وتنتقل من طورٍ إلى طورٍ ، وتختلف مفاهيمها في الأذهان باختلاف العصور والبيئات .

ومن أهم ما جاء في مقد منه لوجوه الإعجاز في القرآن الأمور الأربعة التالية : 
الله النّغمة الصّوتيّة ، فسامع لحن القرآن لا يسأم ولا يمل ؛ لأنّه ينتقل فيه دائماً بين ألحان متنوّعة وأنغام متجددة ، وقد سبقه إلى القول بها الباقــّلاني والجاحظ والرّافعي وغيرهم .

٢ - إرضاء القرآن للخاصة والعامة ، وللمؤلّف فضل التوستع في هذه
 النّقطة وإيضاحها .

" — إرضاؤه العقل والعاطفة ، ويستمدُّ المؤلَّف هذه النَّقطة من عناصر البلاغة كما يفهمها الأدباء المعاصرون .

٤ - جمع القرآن بين الإجمال والبيان ، فالجملة فيه واضحة مع احتمالها عدة معان أخر ، أي : إن الجمل فيه موحية "بكثير من المعاني .

ويلاحظ أنَّ القرآن لا ينفردُ بهذه الخواص ، بل يشاركه فيها الآثار الأدبية الموفقة . ولعلَّ المؤلَّف يريد أنها لا تساويه درجة في هذه الخواص التي فاز منها بالسهم الأعلى .

ومن أَهُم وجوه الإعجاز التي ذكرها المؤلَّف ما يلي :

السّور التي نزلت آياتها متفرّقة هو الانسجام نفسه في السّور التي نزلت آياتهـــا دفعة ً واحدة .

٢ – هدايات القرآن وعلومه مع أُميّة النّبيّ . وهنا يقارن المؤلّف بين الإسلام والمسيحيّة واليهوديّة في عقيدة الإيمان بالله وفي عقيدة البعث والجزاء . وهنا يتكلّم على وفاء القرآن بحاجات البشر .

٣ ــ موقف القرآن من العلوم الكونية . والمؤلّف لا يريد أن يجعل استنباط العلوم الكونيّة من القرآن دليل إعجازه ، لأن هذه العلوم تتغيّر نظريّاتها باستمرار . ولكنّه يعتقد أن هذه العلوم إذا استقرّت وثبتت حقائقها أمكن حينئذ أن تستنبط من القرآن أو تطبّق عليه . وهو يرى أن عدم تعرّض القرآن لنظريّاتها دليل إعجازه . وهنا نرى أنّه يثبت النظريّة العلميّة في الإعجاز من حيث يريد إنكارها .

٤ – سياسته في الإصلاح ، وهي تتمثّل بالتدرّج في التّشريع وحسن الدّعوة
 إلى الإسلام بالموعظة الحسنة .

أنباء الغيب في القرآن ، ومنها أُمورٌ تتعلّق بالاجتماع ، كقوله تعالى : « إِنَّ اللهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُ وا مَا بِأَنْفُسِهِمْ » . [ الرعد : ١١ ] .
 ٣ ـ تأثير القرآن في نفوس أعدائه وأتباعه ونجاحه .

ويأتي المؤلّف بشبهات يوردها المناهضون لإعجاز القرآن على الأسلوب وغير الأسلوب، وينقضها واحدةً واحدة .

٧ ــ يذكر المؤلّف القول بالصّرفة ( ص ١١٥ ) من كتابه نقلاً عن أبي الحسن ويعلّق عليه بقوله : ( وعلى الطّريقتين فعجز العرب عنه ثابت . . . ) ويُفهم منه أنّه يقبل بالصرفة إلى جانب الأخذ بالإعجاز البلاغي .

17 \_ جماعة الأساتيذ الثلاثة: محمود محمد حمزة، حسن علوان، محمد أحمدبرانق محمل لل المؤلاء الأساتيذ الثلاثة تفسير بعنوان: (تفسير القرآن الكريم) طبع سنة ١٣٧٧ هـ الموافقة لسنة ١٩٥٧ م .

وهم يرون في الصفحة الرّابعة أنَّ القرآن معجزٌ لأنته من عند الله ، وليس في مقدور مخلوق أن يحاكيه أو يدانيه .

وهذا الكلام في مجموعه يخاطب به المؤمن وحده ، لا المنكر . فالمنكر يبرهن له على إعجاز القرآن ليثبت له أنّه من عند الله ، أمّا عجز المخلوق عن محاكاة القرآن أو مداناته فهو موطن الإعجاز .

ويرى الأساتيذ الثّلاثة أنَّ القرآن معجزٌ بأحكامه وحكمه وأُسلوبه ونظمه، وأنّه معجزٌ ؛ لأنّه يفحم المعاندين ويقنع المؤمنين ، وأنَّ دفّتيه قد ضمّتا ما اندثر في ضمير الزّمن من أنباء الأمم وآثارهم في قصص طوال أو جمل قصار ، وأنَّ له إشراقاً على نفْس كلِّ مسلم ، وأمّا الأمتيّ فيقشعر منه بدنه خوفاً وخشية .

ويرون أنَّ المتعلّم العالم . . . يدرسه فيعثر كلّما أمعن في الدّراسة والتّأمّل والبحث والتعمّق ، على جديد من العلوم وبديع من النّظم ، وينكشف له سرّ من أسرار الكون ، يوقن عنده أنَّ هذا القرآن – لا ريب فيه – تنزيل العزيز الحكيم . ويرون أنَّ اللّسان يذوق فيه عذوبة وحلاوة . . . فكلّ يوم يكشف منه العقل عجيباً ، ويعرف منه جديداً ، وأنَّ ما ذكروه شي يُ من عظمة القرآن وسرّ من أسرار إعجازه ، وهو الّذي : « لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلِ مِن ْ بَيْنِ يَدَيَهُ وَلا مِن ْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِن ْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ . » [ فصّلت : ٤٢ ] .

ويرون الاستدلال على إعجاز القرآن بما استجد في العلم وما تكشف من أسرار الكون وما تقضي به العادة والعرف وسنن الحياة يثبتون به أقوالهم وفهمهم ورأيهم . وحينما يتصدون للمماثلة المتحدى بها في سورة البقرة ، يرون أنها في فصاحة الأسلوب وحسن الديباجة وقوة البلاغة .

وتتلخّص آراؤهم في الإعجاز ببلاغته ، ومضمونه في الأحكام والحكم ، وفي اشتماله على الغيوب الماضية والمستقبلة ، وعلى حقائق الكون التي تكشفها اليوم العلوم والأبحاث الحديثة .

وجميع ما أَتَـوَّا به ممّـا أقرَّه العلماء أمثالهم ، ولم يأتوا بجديد كما لم يأتوا بما يتناقض .

## ١٤ ــ الدكتور محمد عبد الله دراز :

للدكتور محمد عبد الله دراز ، عضو جماعة كبار العلماء كتاب بعنوان : (النّبأ العظيم) ، وقد عرّفه صاحبه تحت العنوان بهذه العبارة الموجزة : (نظرات جديدة في القرآن) ، صدر سنة ١٣٧٩ هـ ، المقابلة لسنة ١٩٦٠ م ، عن مطبعة السّعادة بمصر .

وقد اطَّلعتُ على الجزء الأوَّل منه دون غيره .

يذكر المؤلّف في مقدّمته أنّ النّبيّ لم ينسب القرآن إلى نفسه ، وأنّ هذا كان كافياً لتصديقه في ذلك ، وقد عُهد عنه الصدق . وما كان ليضرّه لو نسبه إلى نفسه شيئاً لولا صدقه وصدق رسالته . ويدلّ على صدقه فرق ما بين القرآن وحديثه وفرق ما بين الحديث القدسيّ وحديث النّبيّ .

ثم يبين أن الأخبار الغيبية التي يأتي بها عن الماضين ، لا يمكن أن تأتي من التأملل الذاتي ومن الفطنة ، وقد كان النبي أُميّاً لم يقرأ في كتاب ، ولم يتعلّم على أحد ولا سمع ذلك من إنسان .

و مجمل أخبار القرآن كان معروفاً ، ولكن التّفاصيل الدّقيقة والكنوز المدفونة في بطون الكتب لم يكن ليعرفها مثله : كلّبَتْ نوح في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً وبقاء أهل الكهف ثلاثمائة سنة شمسيّة تزيد تسعاً قمريّة .

\* هذا فيما يتعلُّق بالمعلومات التَّاريخيَّة .

أمّا فيما يتعلّق بالمعلومات الدّينيّة ، فهناك تفصيلات عن الجنّة والنّار وافقت ما في الكتب السّماويّة الأخرى ، ولا يعقل أن يدركها – إذا لم يكن نبيّاً – إلا بالتّعليم ولكنّ هذا التّعليم لم يحصل له .

وأمّا النّبوءات الغيبيّة ، فلا يمكن أن يجزم بها إلا من كان لا يخشى الفضيحة إذا كان كاذباً ، أو مَن كان قد اتخذ عند الله عهداً فلن يخلف الله عهده ، وتلك سنّة الأنبياء والمرسلين .

ويدل على ذلك أن أخباره كانت كلّها صادقة ، ولم تكن خليطاً من الصّدق والكذب ، كما يفعل الخرّاصون أو المتكهـّنون .

وقد عُني المؤلّف بذكر ثلاثة أنواع من النّبوءات:

أ ــ ما يتعلّق بالإسلام .

ب ــ ما يتعلّـق بمستقبل حزب الله .

ج ــ وما يتعلّق بمستقبل حزب الشّيطان .

أ ــوقد ضرب الدكتور در از أمثلة على النّبوء ات المتعلّقة بالإسلام آيات كثيره، منه: ــ «كذّلك يَضْرِبُ اللهُ الحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَأَمّا الزّبَدُ فَيَذَ هَبُ جُفَاءً وَأَمّا مَا يَنْفَعُ النّاسَ فَيَمَ كُنُ فَيِي الأَرْضِ » [ الرعد: ١٧].

- ﴿ أَكُمْ ثَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلَمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةً طَيِّبَةً أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلُّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا » [ إبراهيم : ثابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ تُؤْتِي أُكُلَهَا كُلُّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا » [ إبراهيم : ٢٤ – ٢٥] .

- « إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ كَافِظُونَ » [ الحجر: ٩].

ويقول الدكتور دراز: إنَّ هذه الآيات مكتية نزلت في فترة ضعفِ النّبيِّ وغموض مستقبل أمره ، ومعروف أنّه لم يكن يطمع في النبوّة قبل نبوّته: « وَمَا كُنْتَ تَرْجُو أَنْ يُلْقَى إلَيْكَ الْكِتَابُ إلّا رَحْمَة مِنْ رَبِلُكَ » [ القصص: كُنْتَ تَرْجُو أَنْ يُلْقَى إلَيْكَ الْكِتَابُ إلّا رَحْمَة مِنْ رَبِلُكَ » [ القصص: ٨٦] ، ولم يكن يضمن لنفسه أن يستمر له الوحي: « وَلَئِنْ شئنا لَنَذْ هَبَنَ بَاللّهُ عِلَيْنَا وَكِيلاً ، إلّا رَحْمَة باللّه باللّه بي عَلَيْنَا وَكِيلاً ، إلّا رَحْمَة باللّه مِنْ رَبّكَ إن قَضْلَه كَانَ عَلَيْنُكَ كَبِيراً » [ الإسراء: ٨٦ - ٨٧].

فلا بدَّ مَن كَفيلٍ لهذا الجزم ببقاء الإسلام ونجاحه وخلوده على الزَّمن ، خارج عن نفس النّييّ ، وهو الله الذي بيده زمام الحوادث كلّها .

وبرهان "آخر: وهو أن جميع الحروب التي قامت لمحو القرآن (والإسلام) وجميع الأموال التي تُنفق لمحوه في الصّحافة وغيرها اليوم من أعدائه ، لم يظفر أهلُها بسوى الحيبة : «إن اللّذين كَفَرُوا يُنفقُونَ أَمْوَالَهُم ْ لييصُدُّوا عَن ْ سَبِيلِ اللهِ فَسَيَئنْ فَقُونَ هَا ثُمْ تَكُونُ عَالَيْهِم ْ حَسْرَة أَنُم ّ يُخْلَبُونَ » [الأنفال: ٣٦] الله فسيئن فقون آخر : هو التّحدّي في القرآن لمن يأتي بمثله : «قُلُ لئن إجْتَمَعَت وبرهان أَ آخر : هو التّحدّي في القرآن لمن يأتي بمثله : «قُلُ لئن إجْتَمَعَت الإنس والجن شَمَّ عَلَيْه الإنس والمناه عليه عليه المراه المناه ا

فكيف يأمن النبيّ لنفسه أن يتحدَّى قومه وسائر معاصريه ، مُثمَّ يتحدَّى الأجيال القادمة إلى يوم القيامة لو لم يكن صادقاً . .

وبرهان ؒ آخر: هو الآية الّتي تضمن ُ للنبيّ حماية َ شخصه: « يَا أَيَّهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَا أُنْزِلَ ۚ إِلَيْكَ مِن ْ رَبِّكَ وَإِن ۚ لَمْ تَفْعَلَ ْ فَمَا بِلَاَّغْتَ رِسَالِتَهُ وَاللهُ يَعْصَمُكَ مَنَ النَّاسِ » [ المائدة: ٦٧ ] .

وقد وثقَ النَّبيُّ بقول ربِّه .

روى الترمذي والحاكم عن عائشة، وروى الطّبراني عن أبي سعيد الحدريّ قال : كان النّبيّ يُحرُرَس باللّيل ، فلمّا نزلتْ هذه الآية ترك الحرَس وقال : ( يَا أَيُّهَا النّاس انصر فوا فقد عصمني الله ) .

ُ ثُمَّ ذكر المؤلّف حادثة الذي سلَّ السيفَ على النّبيّ ، وثباتَه عليه السّلام في غزوة حنين ( ص ٣٨ ) .

ب - وضَرَب الدكتور دراز أمثلة ، على مستقبل المسلمين ، الآيات : « وَعَدَ اللهُ اللهُ

وقد نزلت هذه الآية ، وأعداء المسلمين يحيطون بهم من كلِّ جانبٍ في المدينة ، وهم في خوفٍ شديدٍ . ( النّبأ العظيم ، ص ٣٩ ) .

« لَقَدَ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدَ خُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ الْعَدَ شَكُمُ مَاءَ اللهُ آمنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لاَ تَخَافُونَ » [ الفتح: ٢٧] ، وهذه الآية تتعلَّق بعمرة القضاء بعد صلح الحديبيّة.

وكذلك آية نصر الرّوم على الفرس ، وقد تراهن المسلمون والمشركون عليه وهي : « آلم ، غُلِبَتِ الرُّومُ في أَدْنَى الأَرْضِ وَهُمُ مِنْ بَعْدُ غَلَبِهِم ، وقد ربط سَيَعْلِبُونَ ، في بضع سنِينَ لله الأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ » ، وقد ربط به نصر المؤمنين ، فأكمل الآية : « وَيَوْمَئِذُ يَفْرَحُ المُؤْمِنُونَ ، بِنَصْرِ الله » فجمع بين نصرين بعيدين عن تصديق النّاس حيننذ ، وأكّد ذلك أعظم التأكيد : « وَعَدْ اللهِ لاَ يَعْلَمُونَ » في اللهُ وَعَدْ أَوْلَكِنَ أَكُثْرَ النّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ » الآيات [ الرّوم : ١ - ٢ ] .

وقد وقع النّصرانِ في يوم واحد بعد تسع سنين : نصر الرّوم على الفُرس ونصر المسلمين على المُشركين في بدرٍ ، كما رواهُ الترمذي عن أبي سعيد ، والطبريّ عن ابن عبّاس .

جــوقال الدكتور دراز في النّوع الثّالث ، وهو مستقبل المشركين :

استعصى المشركون على النبيّ فدعا عليهم بسنين كسنيّ يوسف ، ونزل قوله تعالى: « فَارْتَقَبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانِ مُبِينِ ، يَغْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابٌ أَلِيمٌ " إلى قولِه : « إنَّا كَاشِفُوا الْعَذَابِ قَلِيلاً إنَّكُم ْ عَائِدُونَ ، يَوْمَ نَبْطِشُ البَطْشَةَ الكُبْرَى إنَّا مُنْتَقِمُونَ » [ الدخان : ١٠ – ١٦ ] ، وقد تحقق ما نصّت عليه الآية : وقع فيهم قحط حتى أكلوا العظام ، ورأوا ما هو كهيئة الدّخان بين السّماء والأرض ، ثمّ خفّف الله عنهم ، ثمّ عادوا إلى المكر ، فانتقم الله منهم.

وتارة ً يعين القرآن العذاب بأنّه الهزيمة الحربيّة : « سَيُهُنْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولَنُونَ الدُّبُرَ » [ القمر : 20] . حتى إنَّ عمر نفسه قال : أيّ جمع هذا ؟ ثمَّ سمع النبيَّ يكرّرها يوم بدر .

وقال في اليهود: « ضُرِبَتْ عَلَيْهِمْ اللَّلَّةُ أَيْنَمَا ثُقِفُوا إِلَّا بِحَبْلٍ مِنَ اللهِ وَحَبْلٍ مِنَ اللهِ وَحَبْلٍ مِنَ النَّاسِ » [آل عمران: ١١٢]. وقد جاؤوا الآن إلى فلسطين ، فهل جاؤوا إلّا بحبلٍ من النّاس ، وماذا يفعلون حين ينقطع بهم هذا الحبل ؟

فانظر إلى عجيب شأن النّبوءات القرآ نيّة كيف تقتحم حجب المستقبل قريباً وبعيداً ، وتتحكّم في طبيعة الحوادث توقيتاً وتأبيداً ، وكيف يكون الدّهر مصداقاً لها فيما قلّ وكثُر ، وفيما قرُب وبعدُد .

أترى هذا النبيّ الأميّ جاء بهذا الحديث كلّه من عند نفسه ؟ لا بدّ أنّه جاء به من مصدر وثيق . والأنبياء عليهم السّلام ، ومنهم محمَّد وَلَيْنِ ، في أحاديثهم مع النّاس يخطئون ، وليس كذلك ما ينبيء به القرآن : « وَلَوْ كَانَ مِنْ عَنْدِ غَيْرِ الله لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتلا فَأ كَثيراً » [ النساء : ٨٢ ] .

ثُمَّ أَكَّد المؤلَّف أُمَّيَّة َ النَّبِيِّ ، وجهل البيئة العربيَّة التي عاش فيها ، وأنَّ النبيِّ لم يكن له معلّم ، بما يلي :

اً – أن القرآن وقف من المسيحيّين واليهود موقف المصحّح لأخطأتهم لاموقف المتعلّم منهم .

٢ أن المعلم الذي زعموه للنبي حداد رومي ، كان في مكة ، عرفته حوانيتها وأسواقها ، ولم تعرفه تلك العلوم في قليل ولا كثير ، ولكنه لم يكن أُميّاً ولا وثنيّاً مثلهم ، بل كان نصرانيّاً يقرأ ويكتب ، ولذلك جعلوه أُستاذاً لمحمد عليه الصّلاة والسّلام .

ثُمَّ يبيّن المؤلّف ضعف قولهم ويستحمقه ، ثمَّ يرى أنَّ اتّهامَ المشركين النّبيّ بأنّه معلّم مجنون [ اللاّخان : ١٤ ] ، هو الّذي يروّجه الملحدون اليوم باسم : ( الوحي

النفسي )، وهو أن النبي ذو خيال واسع وإحساس عميق ، فهو إذا شاعر ، فجعلوا وجدانه يطغى على حواسة كثيراً حتى يخيل إليه أنه يرى ويسمع شخصا يكلمه فهو إذا الجنون وأضغاث الأحلام ، ثم أضربوا عن الوحي النفسي إلى أنه علمه معلم خلال أسفاره للتجارة : «كذلك قال اللذين من قبلهم ميلهم مشل قولهم تشابه من تعليه به المقورة : ١١٨ ] . وهم يظهرون الاعتقاد بصدقه وأمانته فكيف يتوافق هذا مع تصريح القرآن بأنه لم يعلمه أحد . . وإذا كان قد علمه أحد فهو يكذب ، ومحور التعليم أنباء الماضي والحاضر . ومثل هذا الموقف وصف الله به المشركين : «فانه من لا يُكذّ بُونك ولكن الظاّل مين با يات الله يتج حد ون الأنعام : ٣٣] .

ويرى الدكتور دراز أنَّ الدّافع الحقيقي إلى تكذيب الوحي هو الاستكبار عن اتباعه والتمسلّك بتقاليد المكذّبين وأهوائهم : « بَلَ ْ جَاءَ هُمُ ْ بِالحَقِّ وَأَكْثَرُهُمُ وَلَيْحَقِّ كَارِهُونَ » [ المؤمنون : ٧٠] ، ويستدعي ذلك أن يتحدَّث عن ظاهرة الوحي ، وكيف كان يظهر حين يأتيه على نفسه ووجهه وجسمه ، ويستنتج أنّها لم تكن متكلّفة أو اختيارينة ، ويصفها بأنّها عارض فير عاديّ ولا مررضي ، وأنّها مصدر علم لا جهالة ، وأنّها لم تكن من طبيعة محمّد عليه الصَّلاة والسّلام ، ولو كانت كذلك لظهرت في حالة اليقظة العاديّة أكثر منها في حالة الغيبوبة عن النّفس ، (ولكان كذلك لظهرت في حالة اليقظة العاديّة أكثر منها في حالة الغيبوبة عن النّفس ، (ولكان كلام القرآن متساوياً مع الحديث النبويّ ) . ومن أين يجيء النبيّ بهذه المادّة الفكريّة الخصبة إلّا من مصدر الألوهيّة ؟ « عليّمة شدّ يد القُوكي ، ذُو مرزّة فاسْتَوَى »

ولو كانت هذه الظّاهرة شريرة لنسبت إلى الجن ، والسّماء مرصودة بشهب ِ تحول دون استماعهم ، ولا يتناسب الشرّ مع طهر النبيّ وسموّه .

ويرى المؤلّف أنّه إنّما يصدّق النبوّة مَن يؤمن بالغيب ، ويُنكرها مَن أُوتي بعض العلم فظن ؓ أنّه أُوتي كلّ شيءٍ . ويقول : إنّه لا يسوغ اليوم الشك ّ ، وقد مُلئت الأرض بالآيات العلميّة التي تفسّر لعقولنا تلك الحقائق الغيبيّة.

ومن هذه الآيات العلميّة في نظره ( الهاتف ) الّذي يُتخاطَب به دون رؤية ويتساءل أيفــّـر أزيزه الأزيز الذي يشبه أزيز النّـحل حين الوحي ؟

ومنها أُعجوبة التّنويم المغناطيسي الّذي لا يمكن أن يقوم به المرء مع نفسه ، وإنما يكون بين أقوى وأضعف إرادة . وقد فطن لأعجوبة التّنويم في الوحي الشيخ محمد عبد العظيم الزّرقانيّ ( مجلة الهداية الإسلاميّة ، ربيع الأوّل ١٣٥٢ ه ) . ويذكر أنّ المنوّم من البشر يبقى في حدود القدرة الإنسانيّة ولا يتجاوزها .

ويرى أنَّ ما يتجاوز طاقة البشر يدل على أنهم ليسوا مصدره ، ولا يخالف ذلك إلا المكابرون المعاندون الذين لا يؤمنون ولو جاءتهم كل آية ، وإلا الشاكون المضطربون .

مُ وانتقل المؤلّف إلى الكلام على وجوه الإعجاز ، فرأى أنّه في أُسلوب القرآن وعلومه ، وفي الأثر الذي أحدثه في العالم وغيّر وجه التاريخ ، مع السّماح للمختبر أن يفترض مختلف البيئات ومختلف القدرات البشريّة التي أحاطت بالنّييّ .

يبدأ المؤلَّف بأنَّ القرآن معجزة "لغويَّة (ص٧٧)، فيناقش عدَّة افتراضات:

- أ \_ أن يظهر المنكر في نفسه أنّه يحسن مثل القرآن.
- ب ــ أن يعرف قصوره هو ، دون أن يعرف قصور غيره من النّاس .
- ج ــ أن يعرف أن النّاس سكتوا عن معارضته ، ولكن َ سكوتهم ليس عن عجز وأنّه ليس من ناحية القرآن ذاته .
- د ــ أن يعرف أنهم عجزوا عنه ، ولكنّه لم يعلم أنَّ أُسلوبه سبب إعجازه .
- ه \_ أن يعرف أن القرآن كان ولا يزال معجزة بيانية ، ولكنه لا يوقن بأنه
   كان معجزاً لمن جاء به ، أي : للنتي نفسه .
  - و ـــ أن يؤمن بإعجازه ولكنّه لا يعرف أسراره وأسبابه .

ويردّ على هذه الافتراضات واحداً واحداً ، ونوجز ردّه بما يلي :

يتحدَّث عن ابن المقفّع ، وأبي الطيّب المتنبِّي ، وأبي العلاء المعرّي ، الذين نُسبت إليهم معارضة القرآن من القدماء ، وعن زعماء القاديانية والبهائية ، الذين حاولوا أن يضعوا دستوراً دينياً كالقرآن ، ويتحدَّث عن آيات التحدي ويجعلها مرتبة بحسب الكم المتحدَّى به من جميع القرآن إلى سورة منه ، ويذكر آية سورة البقرة من بينها ، وينتهي إلى أنه لم يستطع أحد معارضة القرآن ، ويتعرّض للصرفة ويذكر أن القرآن يستعمل ألفاظ العرب ، ولكنه يكييف هذه المادة الحام تكييفاً لم يستطيعوه ، كالمادة البنائية يستعملها المهندسون ؛ ولكنهم يتفاوتون في مدى الإجادة . فالقرآن يضع الشيء واللفظ في مواضعه ، ولا بد لن يريد أن يتذوق إعجاز القرآن البلاغي من أن يكون في مستوى كاف من الذوق والفهم الأدبيين في وناقش قضية البلاغي من أن يكون في مستوى كاف من الذوق والفهم الأدبيين في وناقش قضية الخيات الأساليب وخصوصيتها الذي يجعل كل كاتب عاجزاً عن مجاراة الآخر في أسلوبه ، وبين أن المقصود في التحدي ليس الإتيان بمثل أسلوب القرآن ، بل الإتيان بمثل أسلوب القرآن ، بل الإتيان بكلام يساويه في البلاغة مهما كان الأسلوب ، وقال : إن المسابقات الأدبية الإتيان بكلام واحداً .

ثم على البديهة والقول على الرقية ، لأن كلام المحمدي على بلاغته لا يقارب القرآن بلاغة فضلاً عن أن يساويه ، وأن الفرق بين القرآن وحديث النبي لا يمكن أن يكون الفرق بين القول على البروية ، لأن كلا من القرآن والحديث كانت تتناوبه المفاجأة والتريث ، ومع ذلك فهما متفاوتان . . .

وأسلوب المتكلم يختلف جودة بين الروية والبديهة، ولكن بعضه يبقى من بعض. ويقرّر المؤلّف أن الأسلوب القرآني يحمل طابعاً لا يلتبس معه بغيره، وأن العلم والفهم والذّوق تشهد أن أسلوب القرآن لا يُدانيه أي أسلوب آخر، فهو صنعة ليس كمثليها شيء لصانع ليس كمثليه شيء.

وينص المؤلّف أنّه سيأتي بأمثلة يبرز منها سرّ الإعجاز ؛ ولكنّه يقرّ بأنّـه كأسلافِه ومعاصريه ، عاجزٌ عن الاستقصاء ، وأنّه يأتي بأمثلة .

ويتحدث عن اسلوب القرآن ، فيرى أن الظاهرة الأولى فيه تأليفه الصّوتي في شكله وجوهره ، ففيه لحن عجيب لا يوجد في كلام آخر ، وفي هذا اللّحن اتساق واثتلاف يشبه أثر الموسيقى والشّعر ، ويزيد عنهما أنّه دائماً في لحن متنوّع متجدّد يطرد الملالة مهما تكرّرت التّلاوة . وهذا الجمال التّوقيعي يدركه الأعاجم الذين لا يعرفون لغة العرب .

وسبب ذلك التنظيم الصّوتي الذي عمدت العرب إلى شيءٍ منه في أشعارهـا ووجدته في القرآن عظيماً فبهرها . . . ولذلك قالوا : إنّه شعر ، ثمَّ رجعوا إلى أنفسهم فقالوا : ليس بشعر .

والظّاهرة الثانية في أُسلوب القرآن لدى المؤلّف أنّه استوفى فصاحة الكلام في النّطق من حيث تآلف الحروف وتفاوتها ، والجمع بين جزالة البادية وفخامتها ورقّة الحاضرة وسلاستها ، وامتزاجهما فيه امتزاجاً عجيباً .

وتتألّف من هاتين الظّاهرتين القشرة السطحيّة للجمال القرآني، وهماكالأصداف التي تحوي اللآليء، وهي في الوقت نفسه تصونها.

وذكر المؤلّف أن في نظم القرآن عزة وغرابة جعلاه فوق محاولة تقليده ، وعد ذلك مَنعَة طبيعيّة فيه ، وأرجع ذلك إلى غريب تأليفه في بنيته ، والنظام الفريدي الذي اتخذه في رصف حروفه وكلماته ، وجمله وآياته ، وخرج فيه عن هيئة كل نظم تعاطاه النّاس أو يتعاطونه . ولو أُدخل فيه كلام آخر لتكشّف للنّاس ضعفه : « وَإِنَّهُ لَكَتَابٌ عَزِيزٌ ، لاَ يَأْتِيهِ البّاطِلُ مِن ْ بَيْنِ يَدَيهُ وَلاَ مِن ْ حَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِن ْ حَكِيم حَميد » [ فصّلت : ٤١ – ٤٢ ] .

وقد ترك المؤلّف هنا الحديث عمّا حواه القرآن من العلوم الخارجة عن متناول البشر ؛ لأنّه سيبحثه في الإعجاز العلمي إلى النّظام المعنوي ، وفيه ما هو أروع وأبدع من التآلف اللّفظي . ويريد به النّظر إلى دلالة الألفاظ من حيث هي أداة لتصوير المعاني ، ونقلها من نفس المتكلّم إلى نفس السّامع ، ويرى أنّها أعظم النّاحيتين

أثراً في الإعجاز اللّغوي ، فاللّغات تتفاضل من حيث هي بيان أكثر ممّا هي أجراس وأنغـام .

وتعتمد الفضيلة البيانيّة دقّة التصوير وإجادة التّعبير عن المعنى كما هو ؛ سَواءً أكان من جنس ما تتناولـه عقول النّاس أو لم يكن ، وسواءً أكان حقيقـة أم خيالاً وهدى أم ضلالاً .

والفضيلة البيانيّة في هذه الأمور عكس الفضيلة العلميّة التي تعود إلى المعنى بغضّ النّظر عن الأسلوب واللّغة .

وقد جعل الدكتور دراز كلامه على خصائص القرآن البيانيّة أربعة مراتب:

١ً ــ القرآن في قطعة قطعة منــه .

٧ ً ــ القرآن في سورة منه .

٣ ً ـــ القرآ ن فيما بين بعض السّور وبعض .

٤ً ــ القرآن في جملتــه .

ويحمل المؤلّف على القول الّذي نقله الآلوسي عن مجهول يذهب به إلى أن التحدّي لم يقع بمطلق سورة ، بل بسورة ( تبلغ مبلغاً يتبيّن فيه رُتَب ذوي البلاغة ) لأن هذا القول كأنه ينفي أن يتبيّن الإعجاز في مقدار ثلاث آيات . وعلى أنه يعترف أن هذا القول ليس قادحاً في إعجاز القرآن ؛ فإنه يرى قصور قائله عن فهم بلاغة القرآن المعجزة في كل سورة منه مهما قصُرت .

## القرآن في قطعة قطعة منه:

يرى الدكتور دراز أنَّ أُسلوب القرآن معجزٌ في وصفه كما هو معجزٌ في نفسه وأنّه ( تلتقي عنده نهايات الفضيلة كلّها ، على تباعد ما بين أطرافها ) وأنّه يمتاز بمايلي:

أ ـ القصد في اللفظ.

ب ــ الوفاء بالمعنى واطّراد ذلك فيه جميعه على صعوبة الجمع بين الصّفتين .

ج - خطاب العامّة وخطاب الخاصَّة معاً على اختلاف الخطابين .

د \_ إقناع العقل وإمتاع العاطفة معاً على اختلافهما وتكافؤ القوّتين وانسجامهما .

ففي فسحة قصصه وأخباره لا ينسى حق العقل من حكمة وعبرة كما يرى في سورة القصص وسورة يوسف ، وفي معمعة براهينه وأحكامه لا ينسى حظ القلب فإذا نظرنا إلى البرهان : « لَوْ كَانَ فيهُمَا آلِهَةٌ إلا اللهُ لَفَسَدَ تَا فَسَبْحَانَ اللهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ » [ الأنبياء : ٢٧ ] نجد أنّه عقلي خطابي شعري ، وإذا نظرنا إلى الحكم : « يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا كُتب عَلَيْكُمُ القصاصُ في القتنلكي نظرنا إلى الحكم : « يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا كُتب عَلَيْكُمُ القصاصُ في القتنلكي الحُرُّ بِالحُرِّ بِالحُرِّ بِالْعَبْدُ وَالانْنْثَى بِالانْنْثَى فَمَن ْ عُفِي لَهُ مِن ْ أَخِيبهِ الحُرُّ بِالحُرِّ وَالعَبْدُ بِالْعَبْدُ وَالانْنْثَى بِالانْنْثَى فَمَن ْ عُفِي لَهُ مِن ْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ قَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ » [ البقرة : ١٧٨ ] .

ففي هذه الآية استدراج إلى الطّاعة : ياأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ، وترقيقُ للعاطفة بين الواترين والموتورين : أخيه ، بالمعروف ، بإحسان ، وامتنان : تخفيف من ربّكم ورحمة ، ثمَّ تهديد في ختام الآية .

ز ــالبيان.

ح – الإجمال: وهو يجمع بينهما على اختلاف وتناقض في طبيعتيهما م فأنت تكشف معاني جديدة كلّما عدت إليه. وكأن الجملة فص ماس بهرك بمنظره العام وكل وجه منه له إشعاعه. وهو يوحي بمعاني كثيرة. ويضرب المؤلّف مثلاً على ذلك الآية: «والله يروزق من يتشام بغير حساب» [البقرة: ٢١٢].

ويرى الدكتور دراز أن النس القرآني وسع الفرق الإسلامية على اختلاف منازعها في الأصول والفروع ، والآراء العلمية على اختلاف وسائلها في القديم والحديث . وأعتقد أن في هذا الكلام نظراً ولست أسلم به ولا سيما في أوجه الحلاف الشديدة إذا وقعت . فالحق يكون في جانب منها ما دام دقيق الأداء . وقولي هذا لا يخالف مميزة الإيحاء ؛ لأن الوجوه المختلفة في العبارة الموحية تصدر من

وقد ضرب مثلاً على الحاصتين الأولييين: دقة التعبير القرآني، ومتانة نظمه وتأديته المعنى الوافر في اللفظ القاصد من عرض القرآن ولم يأخذه من الأمثلة التي اختارها البلغاء منذ القديم وهي: «ولكمُمْ في القيصاص حياة "ياأولي الألباب.» [البقرة: ١٧٩] وهو: «وإذا قيل لهمُمْ آمنوا بيما أنزل اللهُ قالُوا نُؤْمِن بيما أنزل علكيننا ويكه فُرُون بيما وراء هُ وَهُو النّحق مُصد قا ليما معهم في البقرة : ١٩٩]. وقد أحسن حقاً في بيان مراده وهو يفسر الآية.

ثم ذكر خاصّة مهمة وهي أن القرآن يعرض الآية دون انفعال ، كما يكون في كلام البشر عادة ، وإنه تظهر فيه قوة أعلى من أن تنفعل ، فهي تؤثّر ولا تتأثّر وفي كبرياء وعظمة وعزّة .

ويستوي في الدّقة وفي الاقتصاد باللّفظ مقام الإيجاز ومقام الإطناب فيه على حدّ سواء ، ولذلك يجعله إيجازاً كلّه .

وقد ضرب مثلاً آخر على دقة التعبير القرآني الآية : « لَيَسْ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ » [ الشورى : ١١] ، وخطاً من قال بأنَّ الكاف فيها زائدة أو مؤكدة ، ولم يكتف بتفضيل بقائها على أصليها بل أعطاها وظيفة ً هامّة في الآية ، وأتى إلى ذلك من طريقين :

الأوَّل: لو قلنا: ليس مثله شيء، بحذف الكاف، لنفينا وجود المثل الكامل، وقد يخطر في الذَّهن وجود المثل المقارب، فدخول الكاف نفى وجود المماثلة أصلاً: نفى المثل المقارب.

الثاني: ليس كمثله شيء: يريد بالمثل الثانية: مثل فلان (في كمال صفاته) قياساً على قولك: مثل فلان لا يكذب ولا يبحل ، ويكون الأداء: لا مثل لمثل فلان. فمثل الثانية أدّت معنى كمال الصّفة، ونفي المماثلة جاء بمثل الأولى المنفيّة، أي: إنَّ هذا المثل الأعلى في صفاته لا يوجد له مثل.

وفي هذه الآية برهان على إثبات الصّانع لم يقم على إبطال التعدّد بإبطال لوازمه كما في الآية : « لَوْ كَانَ فيهِ مَا آلِهِ لَهُ لَا اللهُ لَفَسَدَتَا » [ الأنبياء : ٢٢ ] وإنما قام على نقض فرض التعدّد من أساسه ، وقرر استحالته الذّاتيّة في نفسه بقطع النّظر عن تلك الآثار . فهو يقوم على أنّ حقيقة الإله ليست من الحقائق التي تقبل التعدّد والتّماثل لأنها الكمال التّام المطلق ( لا الإضافي النّاقص ) ، المتقدّم على كلّ شيءٍ ، المبدع ( الحالق ) المستعلى ذو السّلطان على كلّ شيءٍ .

وقد يحذف القرآن في إيجازه بعض الأصول (إيجاز حذف) ، ثمَّ يجعل باقيها دالاً عليها موهماً القارىء أو السّامع أنَّ اللّفظ يفيض عن المعنى .

وقد عرف العرب إيجاز الحذف قبل ، ولكن لا في مستوى القرآ ن .

وضرب المؤلّف على ذلك مثلاً الآية: « وَلَوْ يُعَجِّلُ اللهُ لِلنَّاسِ الشَّرَ اسْتِعْجَالَهُمْ " بِالْحَيْرِ لَقُضِيَ إِلَيْهِمْ أَجَلُهُمْ " فَنَذَرُ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ » [ يونس: ١١].

وقد جاءت هذه الآية في جواب قولهم : « اللَّهُ مَ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقَ مِن عَنْدُكَ فَأَمْطُورْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِنَ السَّمَاءِ أَوِ اثْتَنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ » مِن عَنْدُكَ فَأَمْطُورْ عَلَيْنَا حِجَارَةً مِن السَّمَاءِ أَوِ اثْتَنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ » أَلَيْمٍ العَذَاب غروراً وتحديّاً : [ الأنفال : ٣٢ ] ، ثمَّ طغيانهم واستعجالهم بالعذاب غروراً وتحديّاً :

وقد حذف في الآية جملة (ولكنّه قد جرتْ سنّته التي لا تتبدَّل بأنْ يمهل الظّالمين ويؤخّر حسابهم إلى أجَل مسمّى ، وعلى وفق هذا النّظام المسنون نـَذَرُ...الخ)

والذي ساعد على هذا الحذف مع بقاء مفهومه ( لو ) الامتناعيّة في صدر الآية و ( فاء ) التقريع التي جاءت قبل الفعل ( نذر ) لكي تنمّ عن أنَّ لهذا الفرع أصلاً من جنسه .

وقد عزّز الفاء بقوّتين أُخريين خوفاً من أن تلتبس بالعاطفة ، فقد استعمل بعدها المضارع بعد استعماله الماضي (قضي) ، تُمّ الالتفات من ضمير الغيبة إلى ضمير

المتكلّم (نذر) بعد أن قال (يعجلّ الله) ، ليُشعر بالانقطاع عن العطف ، وكان مع ذلك الافتنان ُ في الأسلوب تجديداً لنشاط السّامع ، وإيراد ُ الوعيد إرهاباً .

ولمّا حذف طرفين من الأطراف الأربعة في الآية أبقى من كلّ منهما واحداً هو نظير ما حذفه من صاحبه لينبّه بالمذكور على المحذوف ، فكانت كلمة التّعجيل منبّهة على مقابلتها في المشبّه به ، وكلمة الاستعجال منبّهة على مقابلتها في المشبّه به ، وكلمة الاستعجال منبّهة على مقابلتها في المشبّة .

وبيّن سرّ الإمهال ، وهو عدم استجابته للاستفزاز وإجراؤه الأمور كما يريد ويقدّر ،وقد استعمل المضارع بعد (لو) مكان الماضي ليدلّ على التّكرار والاستمرار .

ولم يستعمل (لعجّله) في جواب لو (أي : لو عجّل الشرّ) ولكنّه عدل إلى ما هو أفخم وأهول ، أي : لعجّل منه نوعاً خاصّاً هم له أهل ، وهو العذاب المستأصل الذي تُقضى به آ جالهم .

ولم يقل ، ( فنذرهم ) ، بل قال : ( فنذرُ الذينَ لا يرجونَ لقاءَنا ) لغرضيْن : 1ً – بيان أنَّ سبب استعجالهم هو عدم إيمانهم بالبعث .

٢ - بيان أن قاعدة الإمهال من الله قاعدة "عامة .

# القرآن في سورة سورة منه :

انتقل المؤلّف من الحديث عن القطعة من القرآن التي قد تكون آية واحدة وقد تكون مجموعة آيات في موضوع واحد ، إلى الحديث عن السّورة الكاملة وهي التي تكوّن وحدة من كثرة من الآيات .

وهو يرى أنَّ الثروة المعنويّة ، على وجازة لفظها ، يزيّنها ويجمّلها تناسق أوضاعها ، وائتلاف عناصرها وأخذ بعضها بحجز بعض لتنتظم منها وحدة محكمة لا انفصام لها .

ويرى كذلك أنَّ حسن النّظم كالمرآة للمعنى ، وأنّه لا بدَّ لإبراز الوحدة الطّبيعيّة من إحكام الوحدة البيانيّة ، فحسن النّظم ضروريُّ في أداء المعنى الواحد وضروري في أداء المعاني المتعدّدة ؛ حتى لا تكون مجموعاً متنافر الأجزاء ، فإنّه

لا يكفي جودة الأجزاء ولا بدُّ من إجادة تر ابطِها .

ويزداد الأمر صعوبة ً إذا كانت الأغراض ُ المختلفة ترجع إلى ظروف ٍ مختلفة وأزمان متطاولة .

وقد عرض قبل ُ نظام َ تأليف القرآن البياني في القطعة منه ، ويريد ُ الآن بيان حسن تأليفه في السّورة التي تتنوّع فيها الموضوعات وتتفاوت الظّروف .

ويذكر أن القرآن لا يستمر على نمط واحد من التعبير كما لا يستمر على هدف واحد من المعاني ، وأنه في أداء المعنى الواحد يتنقل بين أساليب متعددة دون أن مضطرب أو يتعشّر ، بل يكوّن منظراً مؤتلفاً متسّقاً ، ممّا يجعل فيه طراوة ، وتجديداً للنشاط ، وطرداً للملل ، وسبب ذلك خاصّة القرآن الصّوتيّة . وأهم منها : الافتنان في الأساليب والأغراض ، بحيث يكون القارىء أمام سلسلة من المناظر الرّائعة لا أمام منظر واحد .

ثم ذكر أن القرآن كان يتنزّل آحاداً مفرّقة على حسب الوقائع والدّواعي المتجدّدة . وأن هذا الانفصال الزّماني بينها والاختلاف الذّاتي بين دواعيهاداعيان إلى ضرب من الاستقلال وعدم التّواصل والترابط ، فكيف اجتمعت في سورة واحدة سرداً وكوّنت حديثاً واحداً متّصلاً . هذا لا يتأتّى في الحديث النبوي ولا في غيره من الكلام .

ثم يقول: وشيء آخر عجيب يدل على أن القرآن معجز وأنه من لدن الله ذلك هو طريقة نزول القرآن وطريقة جمعه ، فقد نزل القرآن نجوماً بحسب الحوادث وكان النجم منها يوضع في مكان كذا من سورة كذا ، ولا يُراعى فيه التتالي التاريخي للنزول . فقد ينزل نجم متأخر يوضع قبل نجم متقد م ، ولم تكن الحوادث إلا طارئة ولم تكن مرسومة ولا مخططاً لها إلا من قبل الله خالق كل شيء ، فكيف تكون من المجموع على هذه الصورة سور متكاملة في المعاني منسجمة في المباني دون أن يكون المجموع على هذه الصورة سور متكاملة في المعاني منسجمة في المباني دون أن يكون

فيها خلل ، ودون أن تغيَّر فيها المواقع أو يُعاد فيها النّظر ، لولا أن يكون الذي أنزل القرآن وحدّد لكلّ نجم مكانه هو خالق الأكوان ومقدِّر الأحداث .

وقد اختار المؤلّف سورة البقرة على طولها وكثرة نجومها ، وعدم توالي هذه النّجوم في النزول بحسب تسلسلها في الترتيب ليجعلها شاهداً على حسن الانسجام والارتباط ، برغم أنتها بلغت نيّفاً وثمانين نجماً ، بحسب ما اطلّع عليه من أسباب النّزول ، وأنتها أطول سورة ، وقد بلغت بضعاً وثمانين ومائتي آية ، وكانت الفترات بين نجومها تسع سنين عدداً ، وفيها تذكر أحداث هامة ، كتحويل القبلة ، وصوم رمضان ، وأوّل قتال وقع في الإسلام وفي الشّهر الحرام . وقد نزل ذلك في السّنة الثانية للهجرة ، على حين نزلت آية الخاتمة ، وهي آخر آية ، نزلت من القرآن على الإطلاق في السنة الثامنة ، وهي الآية ٢٨١ منها : « وَاتّقُوا يَوْماً تُرْجَعُونَ فيه إلى الله الماروض بحسب الطّاقة الإنسانيّة ألا يأتلف الكلام ، وبين بعضه وبعض هذه الفترات الطّويلة .

وهو يرى بين أجزاء هذه السّورة وشائج وصلات قويّة : فكلّ جزءٍ يرتبطُ بما قبله وما بعده ارتباطاً وثيقاً ، ولذا نراه يعرض السّورة عرضاً واحداً يبيّن فيه خطّ سيرها إلى غايتها ، ويبرز وحدة نظامها المعنوي في جملتها ، ويظهر كيف وقعت كلّ حلقة موقعها من تلك السّلسلة العُظمى .

وقد استنار برأي الإمام الشاطبي في (الموافقات)، وذلك بصدد عرض سورة «المؤمنون» في المسألة الثالثة من الكلام على الأدلة تفصيلاً: (إنَّ السورة مهما تعدّدت قضاياها فهي كلام واحد يتعلّق آخره بأوّله وأوّله بآخره، ويترامى بجملته إلى غرض واحد، كما تتعلّق الجمل بعضها ببعض في القضيّة الواحدة، وإنّه لا غنى لمتفهيم نظم السّورة عن استيفاء النّظر في جميعها، كما لا غنى عن ذلك في أجزاء القضيّة).

ويقرّر الدكتور دراز أنَّ من الخطأ أن ينظر النّاظر إلى الصِّلات الجزئيّة بين

قضيتين منها دون النظرة الكلّية ، فإن ذلك يؤدي إلى رؤيات وأحكام خاطئة :
ويرى أن الباحث يجب أن يعلم أن الصلة بين الجزء والجزء لا تعني اتحادهما أو تماثلهما أو تداخلهما أو ما إلى ذلك من الصّلات الجنسيّة ، وقد خطّاً بعضهم ، كأبي العلاء محمّد بن غانم ، وعز الدين بن عبد السّلام ،حين زعما أن في القرآن اقتضاباً بني عليه أنه ينتقل من موضوع إلى آخر غير ملائم ؛ لأنه نزل نجوماً في فترات مختلفة ، وفي موضوعات متباينة .

ويذكر أنَّ من خصائص القرآن الأولى أنه لا يسترسل في الحديث عن الجنس الواحد بحيث يمل ، وأنه لا ينتقل في حديثه انتقالاً طفرياً ينتج عنه مفارقات صبيانية فهو القول الرّصين المحكم: إنه يجمع الأجناس المختلفة ويبرزها في صورة مؤتلفة حتى إنه يجعل من اختلافها نفسه قواماً لائتلافها . ولا يزال التأليف بين المختلفات العقدة التي يطلب حلتها في كل فن وصنعة جميلة ، وهو مجال تفاوت البراعات والأذواق ، وتعديل المزاج بين الألوان والعناصر المختلفة ، أصعب منه في أجزاء اللون الواحد .

وعلى هذا نرى القرآن يجمع بين الأضداد أحياناً ، فيبرز محاسنها ومساويها ، أو يجمع الأمور المختلفة من غير تضاد "، فيجعلها تتعاون في أحكامها فتتكامل ، أو يجمع بين النظم في معنيين لاقترانهما في الوقوع التاريخي أو في الوضع المكاني ، فيظن "غير الملم " بأسباب النزول وطبيعة المكان أنه خروج وليس بذلك ، وإنما هو استجابة لحاجات النقوس .

وقد لا يكون بين المعنسين نسب فيتلطسَّف في الانتقال من أحدهما إلى الآخر ، إمّا بحسن التخلّص والتمهيد ، وإمّا بإمالة الصيغ التركيبيّة على وضع يتلاقى فيه المتباعدان.

ويقول الدكتور دراز برولا بد لتذوق البلاغة القرآنية من مستوى رفيع . ومن وجد ما لا يعجبه فليتهم ذوقه ، شأن علماء التشريح الذين رأوا كمال الحلق في البدن فلمنا لم يهتدوا إلى وظائف بعض الأعضاء قالوا : لا بد من أن يكون له حكمة لم يكشف العلم بعد .

على أن روعة النظم القرآني لا تقوم على حسن التجاور بين الآحاد . فقد يتم طائفة من المعاني ، ثم ينتقل إلى طائفة أخرى تقابلها ، فيكون حسن التجاور بين الطائفتين مستدعياً لحسن المقابلة بين الأوائل من كل منهما أو بين الأواخر كذلك لا بين الأولى من هذه والآخر من تلك ) .

ثُمَّ يبيّن المؤلّف نظام عقد المعاني في سورة البقرة : تتألّف وحدتها من مقدّمة وأربعة مقاصد وخاتمة :

فالمقدّمة : في التعريف بشأن هذا القرآن ، وأنّه لا يصدّ عنه إلا مَن في قلبهمرض. والمقصد الأوّل : في دعوة النّاس كافّة إلى اعتناق الإسلام .

و المقصد الثناني: في دعوة أهل الكتاب بخاصَّة إلى ترك باطلهم و الدخول في الإسلام و المقصد الثالث: في عرض شرائع هذا الدّين تفصيلاً.

والمقصد الرابع: في ذكر الوازع الدّيني الذي يبعثُ على العمل بتلك الشرائع ويعصم من مخالفتها .

والخاتمة : في التّعريف بالذين استجابوا لهذه الدّعوة الشّاملة للمقاصد المذكورة وبيان ما يُرجى لهم في الدّنيا والآخرة .

ثم عبين المؤلّف ترابط الآيات في كل قسم من هذه الأقسام على حدة ، وترابط كل قسم مع الذي يليه وترابط المقدّمة بالخاتمـة .

# وختم حديثه بالعبارة التالية :

( لعمري لئن كانت للقرآن في بلاغة تعبيره معجزات ، وفي أساليب ترتيبه معجزات ، وفي نبوءاته الصّادقة معجزات ، وفي تشريعاته الحالدة معجزات ، وفي كلّ ما استخدمه من حقائق العلوم النفسيّة والكونيّة معجزات ومعجزات ، فلعمري إنّه في ترتيب آيه على هذا الوجه لهو معجزة المعجزة).

وقد لخيّص المؤلّف بهذه الخاتمة مجمل رأيه في الإعجاز ووجوهه المتعدّدة عنده - ٣٨٥ – إعجاز القرآن – ٣٦٥ وخص " بالذكر ترتيب آيه في كل " سورة ، وفق وحدة موضوعيّة منسجمة منطقيّة منسيّقة ، وهو ما كسر من أجله هذا المؤلّف كلّه .

وفي الجزء الثاني ، ولم أطلع عليه تفصيلاً ، يتحدَّث عن بقيّة خطّته في إثبات إعجاز القرآن وأوّله : ( القرآن بين سورة وسورة منه ) ثمّ ( القرآن في مجموعه ) ثمّ يتحدَّث عن ( الإعجاز العلمي ) و ( الإعجاز التشريعي ) وآ سف على أنّي لم أر الا الجزء الأوّل .

يتبين لنا من تلخيص ما جاء في الجزء الأوّل من كتاب الدكتور دراز (النّبأ العظيم) غنى هذا المؤلّف في إيراد الوجوه المقبولة من الإعجاز عقلاً ومنطقاً ممّا أورده الأقدمون ، ولم يقبل المؤلّف وجه الصّرفة ؛ لأنّه لا يستقيم في ذاته للتّفكير المنطقي كما أنّه ينتهى في حقيقته إلى إنكار الإعجاز .

وللمؤلِّف مميّزتان ، وهو يذكر هذه الوجوه :

الأولى: حسن عرضها، وتفصيل أجزائها ومناقشتها وجودة تقسيمها وترتيبهاعلميًّا بين إعجاز أُسلوبي ، وإعجاز علمي ، وإعجاز تأثيري . . . ثمَّ تفصيل كلّ منها وفق ترابطٍ منطقي قويّ .

والمميّزة الثانية : هي كثرة الشّواهد القرآ نيّة على كلّ فكرٍ من أفكاره مهما دقّ حتى ليكاد يستوفي هذه الشّواهد ، مع غزارة العلم وحرارة الدّفاع عن الرّأي .

ولا يعيب الكتاب ، لهاتين المميّزتين ، أن تكون أفكاره في أصولها مسبوقاً إليها لأنّه يفصّل فيها تفصيلاً يجعلها ملائمة لعصرنا : كجعله النّظريّات العلميّة الحديثة وجها من وجوه الإعجاز القرآني ، ثمّ تفصيله في حسن تأليف القرآن ، في الآية منه وفي السّورة ، وفي عدّة سور فيما بينها ، وفي القرآن كلّه .

وغرضه من ذلك الدّفاع عن القرآن وتقوية الإيمان به ، فقد هوجم القرآن في عصرنا أكثر من قبل في أنّه يفقد وحدة الموضوع في مجموعه وفي كلّ سورة منه وفي ترابط هذه السّور بعضها ببعض ، فتصدّى المؤلّف للدّفاع عنه ، وبرهن على

أن حسن تأليفه معجزة "قرآنية أعظم من سائر المعجزات ، وأنها ظاهرة بالبرهان بحيث لا ينكرها إلا مكابر .

فعلى أنَّ الآيات في أكثر السّور قد نزلتْ في أزمان متفاوتة وفي مناسبات مختلفة وفي موضوعات متباينة ، وعلى أنسها لم ترتب بحسب تتالي نزولها زمناً ، فإنسنا نجد السّورة منسجمة مترابطة . فكيف تم ذلك لولا أن منزِّل القرآن هو نفسه مقدرِّ الحوادث؟!

ولا يعيب المؤلّف أن يكون الشّاطبي قد سبقه إلى ذلك في ( الموافقات ) فقد أوجز الشّاطبيّ حيث فصّل هو ، فأحسن التفصيل والإقناع .

وقد أحسن المؤلّف حين اختار لإثبات رأيه هذا ، سورة البقرة ، لأنها أكثر السّور تعرّضاً لمهاجمة الخصوم لطولها ، وتباعد أوقات النّزول بين أوّل آية نزلت منها وآخرها ، وقد حدَّد المؤلّف ذلك بثماني سنوات ، وذكر كذلك كيف تختلف في مناسبانها وموضوعاتها ، ولكنّه بيّن لنا بياناً منطقيّاً واضحاً كيف تنقسم إلى مقدّمة وأربعة مقاصد وخاتمة ، وأوضح ترابط هذه الأقسام كلّها ، وأنكر رأي من يجدون في القرآن اقتضاباً وانقطاعاً ، وبذلك أسهم في دفع تهمة كبيرة وجبّهتْ إلى القرآن وهي فقدانه الوحدة الموضوعيّة في كلّ سورة منه وفيه جميعه . . . .

ونرجو أن يُتاح لنا الاطَّلاع على ساثر الكتاب ليكون حكمنا عليه أصحّ وأكمل ..

# ١٥ \_ أحمد مصطفى المراغي : معظم

للأستاذ أحمد مصطفى المراغي – أستاذ الشّريعة الإسلاميّة واللّغة العربيّة بكليّة دار العلوم سابقاً – تفسير نسب إليه ، أي سُمِّي بـ (تفسير المراغي) وقد اطلّعت على الطبعة الثالثة منه وهي صادرة سنة (١٣٨٢ ه المقابلة لسنة ١٩٦٢ م) عن مطبعة مصطفى البابي الحلى .

ذكر في مقدَّمته ( ص ٥ ) أنَّ كتاب الله فيه من الأسرار مَا لم يقفُ على كنهـِه -٣٨٧\_ جهابذة المفسّرين . وسيفسّره الزَّمن وتقدّم العلوم والفنون ، ورقيّ الفكر الإنساني كما قال سبحانه وتعالى : « وَمَا أُوتِيتُم ْ مِنَ الْعلِم ِ إِلَّا قَلَيلاً » [ الإسراء : ٨٥] .

وقد ذكر تعدّد أقوال المفسّرين والمفكّرين في الإعجاز ، وأنَّ منهم مَن وجهّ النّظر إلى البحث في أساليب الكتاب ومعانيه ، وبيان ما احتوى عليه من بلاغة وفصاحة وأطنب في ذلك . . . ليتبيَّن لهم كيف أعجز مقاويل العرب وفصحاءهم ، وكيف استَخْذَ وَا أمامه ووقفوا واجمين . . . كالزّ مخشري (صاحب الكشّاف) . (ص ١١)

وقد قال المؤلّف (ص ١٨) بالإعجاز العلمي في القرآن ، وسلك في الوصول إلى فهم الآيات التي أشارت إلى بعض نظريّات في مختلف العلوم ، استطلاع آراء المختصين العارفين بها ، كل جسب اختصاصه ، ليكون كلامه معتزّاً بكرامة المعرفة . وهذا ممّا يتحمّد ُ له ُ لأنّه لا يريد أن يتكلّم بما لا يعلم .

وسنورد كلامَه في الإعجاز خلال تفسيره القرآن جزءاً جزءاً ، وآية آية ، على التوالي مشيرين إلى أنّه يتحدَّث عن الإعجاز البلاغي حديثاً مجملاً من آية سورة البقرة (ج ١ ص ٦٥) ومضيفاً إلى ذلك أحياناً الإخبار بالغيب ، والتشريع والحكم والمواعظ والآداب ، ولكنّه يولي اهتماماً خاصّاً ببعض الآيات التي يوافق مضمونها بعض النّظريّات الحديثة في مختلف نواحي العلم .

ذكر المؤلّف في تفسير آية التحدّي في سورة البقرة (ج ١ ص ٦٥) أنَّ الإعجاز بالبلاغة والفصاحة ، وذكر في تفسير آية التحدّي في سورة يونس (ج ١١ ص ٨٥) أنَّ حجّة الني على نبوّته كتابه المعجز بهدايته وعلومه . ،

وأضاف إلى ذلك (ص ١٠٦): (فإن ما فيه من علوم عالية ، وحكم سامية وتشريع عادل ، وآداب اجتماعية ، وإنباء بالغيوب الماضية والمستقبلة ، ليس في طوق البشر ، ولا هو داخل تحت قدرته وفي حيّز مكنته . ولئن سللم أن بشراً في مكنته ذلك ، فلن يكون إلا أرقى الحكماء والأنبياء والملائكة ، ومثل هذا لن يفتري على الله شيئاً .

ونرى نحن هنا أن بعض علماء سابقين ، قد برهنوا أن هذا التسليم الذي يفرضه ليس ممكن الوقوع ، وأن الإعجاز يشمل المخلوقين كلهم ، أنبياء وملائكة وغيرهم . وذكر المؤلف بعد ذلك أن المماثلة المتحدي بها هي مماثلة في النظم والأسلوب والعلم المفترى في الموضوع المطروق .

وقال : ( إِنَّ جزم الكلام في قوله : « وَلَـنَ ْ تَـفُـعَـلُـوا » [ البقرة : ٢٤ ] ، دليلَ على صدق النّبي ّ ) .

وانتهى هنا إلى أنَّ إعجاز القرآن باللّفظ والمعني ، والإخبار بالغيب ، وأنَّ خصوم النيّ المشركين قد أسرعوا في تكذيبه قبل أن يتدبّروا أمره . . .

وذكر المؤلّف في تفسير سورة هود (ج ١٢ ص ١٢) مُوجّها الخطاب لمشركي قريش وسائر العرب: (أنتم أهل اللّسَنَ والبيان، والمران على المفاخرة بالفصاحة والبلاغة، وفنون الشّعر والخطابة. . . فادعوا من استطعتم ممّن تعبدون \_ غير الله \_ ومن جميع خلقه ليساعدوكم على الإتيان بهذه السّور العشر، ولتكن مثلة مفتريات تشتمل على مثل ما فيه من تشريع ديني ومدني ، وحكم ومواعظ وآداب، وأنباء غيبيّة ، إخباراً عن مستقبل، بمثل هذا النّظام البديع والأسلوب البالغ حد الإعجاز، والبلاغة السّاحرة للألباب، والسّلطان الحاكم على الأنفُس والأرواح \_ إنْ كُنّم صادقين في دعواكم \_).

وذكر وهو يفسر آية سورة الإسراء (ج ١٥ ص ٩٠) أنَّ القرآن قد اشتمل على الحكم والأحكام، والآداب التي يحتاج إليها البشر في معاشهم ومعادهم، وأنَّ المماثلة المتحدَّى بها هي مماثلة البلاغة وحسن المعنى، والتصرّف والأحكام، ممّا ينفهم أنتها مماثلة في المضمون وفي الشكل . ﴿ أَ عَدْ عَصْمُ عَلَى مُرَاعَى البراحي المنافقة المنافقة

على أنَّ المؤلّف بدأ يولي اهتمامه للإعجاز العلمي ، منذ تفسيره في سورة البقرة الآية : « مَثَلُ النَّذِينَ يُنْفَقِفُونَ أَمْوَالنَهُم ْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّة أَنْبَتَت ْ سَبُعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَة مِئْة ُ حَبَّة مِنَة مُ حَبَّة مِنَابِلَ فَي كُلِّ سُنْبُلَة مِئْة ُ حَبَّة مِنَه دُكر

خلال تفسيره لها أن التجارب هدت بعض أعضاء الجمعية الزّراعية في مزارع القمع إلى أن الحبّة الواحدة لا تنبت سنبلة واحدة بل أكثر ، وقد وصلت أحياناً إلى أربعين وأحياناً إلى سبعين ، كما دلتّهم على أن السّنبلة الواحدة تغل أحياناً سبعين ، كما دلتّهم على أن السّنبلة الواحدة تغل أحياناً سبعين حبّة أو أكثر ، وأن أحد مفتشي الجمعية عثر على سنبلة أنبت سبعاً ومئة حبّة .

وأتم َّ كلامَه بقوله: (والزَّمان كفيلُ بتأييد قضايا الكتاب الكريم، مهما طال عليها الأمد، وكلَّما تقدَّم العلم ذكر صدق ما أخبر به).

وذكر (ج٧ ص ١١٨) في تفسير الآية: «وَمَا مِنْ دَابَة فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرِيطِيرُبِجِنَاحَيْه إِلَّا أُمْمَ أَمْثَالُكُم ْ »[الأنعام: ٣٨]ما اكتشفه العلم الحديث من الحياة الاجتماعية لبعض الحيوان، وعلى على ذلك بقوله: (وهذا من أخبار الغيب الني دلَّ الحديث على صدقها) فقد أثبت الباحثون من علماء الفلك ، أنَّ بعض الكواكب كالمريخ فيه ماء ونبات ، فلا بدَّ أن يكون فيه أنواع من الحيوان ، بل فيه أمارات على وجود عالم اجتماعي صناعي ، كعالم الإنسان على الأرض ، منها ما يُرى على سطحيه بالمر ْقب ( التليسكُوب ) من جداول منظمة وخلجان ، وجبال وودبان إلى نحو أولئك).

الله القول هنا: إن كلام المؤلّف لم يثبت مضمونه بعد. وهذا ما يدعونا إلى القول بضرورة التثبّت في تحقق بعض النظريّات أو الأخبار العلميّة فعلاً ، قبل أن نقول بإشارة القرآن إليها لإثبات إعجازه العلمي ، خوفاً من أن تبطل النّظريّة ، فيستدعي ذلك ضعضعة الإيمان في بعض النّفوس ، التي لا تفرّق بين خطأ المفسّرين والباحثين وصحّة النّص القرآني ، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . فهذا الخطأ وإن كان صادراً عن حسن نيّة ، إلا أن ّضرره أكثر من نفعه .

وكان المؤلّف قد أورد قبل كلامه الأخير هذه الآية : « وَمَنِ ْ آيَاتِهِ خَلْقُ ٰ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضِ وَمَا بَثَ فَيهِمَا مِن ْ دَ ابَّةٍ وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِم ْ إِذَا يَشَاءُ قَـَد ِيرٌ » [ الشورى : ٢٨ ] ، وعلَّق َ عليها بأنَّها جعلت في السَّمواتِ مُخلوقات كما في الأرض .

ونحن نفهم ُ الآية كما فهمها ، ولكنتنا لا نخص ّ كوكباً معيّناً بوجود الحياة فيه إلا إذا ثبت ذلك يقيناً . ونصّها يدل ّ على احتمال وجود حياة ٍ في غير الأرض من الأجرام الكونيّة .

وذكر المؤلّف (ج٧، ص ١٥٤) أنّ الحروب الحديثة تفسّر قوله تعالى : «قُلُ هُوَ القادرُ عَلَى أَنْ يبعَثَ عَلَيْكُم عَذَاباً مِنْ فَوْقِكُم أُو مِنْ تَحْتِ أَرْجُلُكُم أُو يَلَابِسَكُم شيعاً وَيُلَابِي بَعْضَكُم بَأْسَ بَعْضَ » [ الأنعام: ٢٥] أرْجُلُكُم أُو يَلَابِسَكُم شيعاً وَيُلَابِي بَعْضَكُم نَا الآية في العصر الحديث . وذكر أنّ تنكير العذاب قصد به الإبهام والعموم لأجل الشّمول ، ودلالة اللّفظ على ما سيحدث في المستقبل ، أو ينكشف للنّاس فيه ما كان خفياً عنهم . ثمّ يطبّق المؤلّف المعنى على الحروب الحديثة ، من قذائف الطيّارات والغوّاصات وغيرها . . .

ونقول: إنَّ العموم في الآية يفيد وسائل الفَـتك، في الماضي والحاضر والمستقبل من قبل الله مباشرةً بكوارث طبيعيّة، أو منه بالواسطة، بأن يفتك بعض البشر ببعض ليقضى اللهُ أمراً كان مفعولاً.

؟ ﴿ وقال المؤلّف (ج ٨ ص ٢٩) وهو يفسّر الآية : « وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمُ ﴿ جَمِيعاً يَا مَعْشَرَ الْجِنِ قَدَ اسْتَكُثْرَتُم ْ مِنَ الإنْسِ وَقَالَ أَوْلِياؤُهُم ْ مِنَ الإنْسِ رَبّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا اللّذِي أَجَلْتَ لَنَا قَالَ النّارُ مَثُواكُم ْ حَالِدِينَ فِيها إلّا مَا شَاءَ الله ُ إِنَّ رَبّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ » [ الأنعام : مَثْوَاكُم ْ حَالِدِينَ فِيها إلّا مَا شَاءَ الله ُ إِنَّ رَبّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ » [ الأنعام : مَثْوَاكُم ْ خَالِدِينَ فِيها إلّا مَا شَاءَ الله ُ إِنْ الإنسان والأرواح الشّريرة ، كما ثبت وجود الجراثيم ، أي : المكروبات ) ﴾

نقول : إذا كان المؤلّف يريد أنّ الجراثيم أرواحٌ شرّيرة ، يتّصل بها الإنسان بطبيعة الحياة ويستفيد من النّافع منها ويؤذيه منها الضّارّ ، فنحن ُ والعلم ُ معلَه ، أمّا

إذا أراد بالأرواح الشّرّيرة الجنّ ، فإنّ العلم لم يثبت بعد اتّصالها بالإنسان ، وإن كنّا نؤمن بوجود ها لذكرها في القرآن.

وقد أوضح المؤلّفُ ما يريده بالجنّة فقال: (ج ٨ ص ١٢٦): (فعل جنّة الشّياطين في أرواح البشر كفعل هـذه الجنّة التي يسمّيها الأطبّاء: الميكروبات في الأجسام، فكلاهما يؤثّر من حيثُ لا يُرى فيُتَّقَى، والثّانية تُتَّقَى بالأخذ بنصائح الأطبّاء، واستعمال الوسائل العلاجيّة الواقعيّة).

ونقول: إنَّ الجراثيم (الميكروبات) مادامت قد ظهرت لعين الإنسان تحت المجهر، فليست جنتاً وإنما هي أجسام لا تُرى بالعين المجردة لصغرها، وإنَّ الفَرْق بَعيدٌ بينها وبين الجنّ ، سواءً أكانوا أخياراً أم أشراراً . على أنَّ العلم الطبيعيّ قد يشت يوماً وجود الجنّ وقد ذُكرُوا في القرآن، ونحن نؤمن بوجودهم لذلك .

وأورد المؤلف (ج ٨ ص ١٦٩) الآية: « قُلُ أَنْدَ اَداً ذَلِكَ رَبُّ العَالَمِينَ ، خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمَينْ وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنْدَ اَداً ذَلِكَ رَبُّ العَالَمِينَ ، وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي مِن فَوْقِهَا وَبَارِكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةً وَجَعَلَ فِيهَا رَوَاسِي مِن فَوْقِهَا وَبَارِكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَةً أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ، ثُمَّ اسْتَوَى إلى السَّمَاء وهي دُخَانُ فقال لها أَيَّامٍ سَوَاءً لِلسَّائِلِينَ ، ثُمَّ اسْتَوَى إلى السَّمَاء وهي دُخَانُ فقال لها وَلِيلَا رُضِ ائْتِيا طَوْعاً أَوْ كَرْها قالتَنَا أَتَيننا طَائِعِينَ ، فَقَضَاهُنَ سَبْعَ وَلِيلًا أَرْضِ ائْتِيا طَوْعاً أَوْ كَرْها قالتَنا أَتَيننا طَائِعِينَ ، فَقَضَاهُنَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَينْ وَأُوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا السَّمَاء الدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظاً ذَلِكَ تَقَدْيِرُ العَلْيِمِ » [ فصلت : ٩ - ١٢ ] .

وربط المؤلّف بها الآية: «أَوَ لَمْ يَرَ اللّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقَنْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ المَّاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يَوُمْنُونَ » كَانَتَا رَتْقاً فَفَتَقَنْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ المَّاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ أَفَلَا يَوُمْنُونَ » [ الأنبياء: ٣٠].

جميه أثم عداً د أقوال العلماء في خلق الكون – والأرض منه – ووازن بينها وبين الأطوار التي ذكرها القرآن ، ثم قال : ( ولا شك في أن هذه الأقوال إذا صحت كانت بياناً ليما أجمل في الكتاب الكريم ، وإن لم تصح ، فالقرآن لا يُناقض شيئاً

منها ، ولكنتها أقرب النّظريّات إلى سنن الكون وصفة عناصره البسيطة وحركتها وتعتبر تفصيلاً لخلق العاكم أطواراً بسُنيَنِ ثابتة ِ وتقديرِ منظّم ﴾ .

﴾ ﴿ وأورد الآيات التَّالية تأييداً لقوله : ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَ ْنَاهُ بِقَدَر ﴾ [القمر: ٤٩]، «مَا لَكُمُ لاَ تَرْجُونَ للهِ وَقَاراً، وَقَدْ خَلَقَكُمُ أَطُواراً، أَكُمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَوَاتٍ طِبَاقاً ، وَجَعَلَ الْقَمَرَ فيهِنَّ نُوراً وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِيرَاجاً » [ نوح : ١٣ – ١٦ ] .

ثُمَّ قال : (فهذه الحقائق العلميَّة التي بيَّنها القرآن ، ولم يكن أحدُ من المخاطِبين في عصر التَّنزيل يعرفها ، من أكبر الأدلَّة على إعجازه ، وأنَّه من كلام العليم الخبير بكل شيءٍ ، لا من كلام البشر ) .

ونقول هنا : إنَّ كلام المؤلِّف الأخير يلائم المقام ، ويثبت الإعجاز العلميِّ حَقًّا ؛ ولكن "كلامه السَّابق بعد إيراده الآية : « قُلُ ۚ أَئِناً كُمُ ۚ لَـ تَكُفْرُونَ باللَّذِي خَلَتَ َ . . . » الآية . فيه إضعاف لقوّة النظريّة العلميّة في تتابع أدوارِ الأرض ، وقد ثبتت حقيًّا ، وهي من خير النَّظريّات العلميّة للبرهان على إعجاز القرآن العلمي و قدِ احتاط المؤلَّف في حديثه عنها حيث لا داعي للاحتياط ﴿

وقال في تفسير : « عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ » [ المؤمنون : ٩٢ ] ، (ج ١٣ ص ٧٥): أي: عالم ما هو غائب عنكم ، لا تدركه أبصاركم من عوالم لا نهاية لها فقد أَثبتَ العلمُ حديثاً ، أنَّ هناك عوالم لا تراها العين المجرّدة ، بل تُـرى بالمنظار المعظّم ( الميكروسكوب ) ، ومنها الجراثيم ( المكروبات ) .

وربط كلامَه بالآية : «وَمَايَعُلْمَ مُجُنُودَ رَبِّكَ ۚ إِلَّاهُوَ ».[المدثر: ٣١]وبالآية: « وَمَا يَعَنْزُبُ عَنَ ° رَبِّكَ مِن °مِثْقَالِ ذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ وَلاَ أَصْغَرَ مِن ۚ ذَٰ لَٰكِ ۗ وَلا ۚ أَكْبَرَ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبْيِنٍ » [ يونس : ٦١ ] .

وفي تفسير الآية : « وَإِن ْ مِن ْ شَي ْءٍ إِلَّا عَبِنْدَ نَا خَزَائِنُهُ ْ وَمَا نُنُزِّلُهُ ۚ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ ، وَأَرْسَلْنَمَا الرِّيَاحَ لَوَاقِيحَ فَأَنْزَلْنَمَا مِنَ السَّمَاءِ مِسَاءً فَأَسْفَيَنْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُم ْ لَهُ بِخَازِنِينَ ، وَإِنَّا لَنَحْنُ نُحْيِي وَنُمِينَا وَنَحْنُ لُكُم وَلَقَد ْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدْ مِينَ مِنْكُم ْ وَلَقَد ْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدْ مِينَ مِنْكُم ْ وَلَقَد ْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقَدْ مِينَ مِنْكُم ْ وَلَقَد ْ عَلِمْنَا الْمُسْتَأْخِرِينَ ، وَإِنَّ رَبَّكَ هُوَ يَحْشُرُهُم ْ إِنَّهُ حَكِيم م عَلِيم " الله الحجر: الحجر: الحجر: ١ الحجر: ١ المؤلف: (إرسال الرّياح لواقع لم يعرف إلا حديثاً).

﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَمَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٦٥ – ٦٩]: (وفيها ذكر ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَمَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٦٥ – ٦٩]: (وفيها ذكر ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ كَايَبَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: من بين فرثٍ ودم ، واتّخاذ السُّكر والرّزق الحسن من النّخيل والأعناب وعسل النّحل الذي فيه شفاء للنّاس ، وهو يخرج من بطون النّحل .

وعلّق أخيراً بقوله: (وقد أثبت الطبّ الحديث ما للعسل من فوائد، وأنّه يستعمل علاجاً، فالجلوكوز يستعمل مع الأنسولين، حتى في حالة التسمّم الناشيء عن مرض البول السّكّري..) ه

وفي تفسير الآيات من سورة النمل ج ٢٠ من المؤلّف ج ١ ص ١٧:

« إن هذا الْقُرْآنِ يَقُصُ عَلَى بَنِي إسْرَائِيلَ أَكُثْرَ اللّذِي هُمْ فيه يَخْتَلِفُونَ ، وَإِنَّهُ لَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ، إن ّرَبَّكَ يَقَضِي بَيْنَهُمْ بيحكُم وهُوَ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ، فَتَوَكَّلُ عَلَى الله إنَّكَ عَلَى الْحَقِ المُبينِ ، إن تَسْمِعُ الْحَقِ المُبينِ ، وَمَا إِنَّكَ لاَ تُسْمِعُ المَوْتَى وَلاَ تُسْمِعُ الصَّمَ الدُّعَاءَ إذَا وَلَوْا مُد بيرِينَ ، وَمَا أَنْتَ بِهَادِي الْعُمْنِ عَن ضَلا لَتِهِم أَن تُسْمِع لاَ لاَ مَن يُؤْمِن بِآياتِنا فَهُم مُسلّمُونَ » [ النّمل : ٢٦ - ٨١ ] . يذكر عدة وجوه من وجوه إعجاز القرآن :

١ً ــ ما فيه من قصص موافق لما في التّوراة والإنجيل.

٢ - أنّه جاء حكماً على بني إسرائيل فيما اختلفوا فيه ، فأبان لهم الحق
 كاختلافهم في أمر المسيح .

٣ ً ــ ما فيه من دلائل عقليّة على التّوحيد ، لا توجد في أيّ كتابِ آخر .

أنّه بلغ الغاية في الفصاحة والبلاغة ، فكان فوق قوى البشر .

وفي تفسير الآيات من سورة سبأ ، الجنزء ( ٢٢ ) من قوله تعالى : « لَقَدَّ كَانَ لِسَبَأَ فِي مَسْكَنْهِم ۚ آيَـة ً . . . » حتى قوله « . . . إَلَّا الْكَفُورَ » كَانَ لِسَبَأَ فِي مَسْكَنْهِم ۚ آيَـة ً . . . » حتى قوله « . . . إلَّا الْكَفُورَ » [ سبأ : ١٥ - ١٧ ] ، قال : ( وقد ظلَّ الباحثونَ والمنقبونَ في العصر الحديث في شكّ من أمر هذا السّد ، حتى تمكن المستعربُ الفرنسي ( أرنو ) من الوصول إلى مأرب سنة ١٨٤٣ م ، وشاهد آثاره ، ورسم له مصوراً نُشر في المجلة الفرنسية سنة ١٨٧٤ م ، وزار مأرب بعده ( هاليفي ) و ( غلازر ) ووافقاه فيما قال ، وصادقاه فيما وصف ، وهو يطابق من وجوه كثيرة ما قاله الهمداني في كتابه ، ثمَّ عثروا فيما بعد ، على نقوش كتابية في خرائب السّد وغيرها ، تحققوا بها صدق خبره . . .

أقول : إنَّ هذا لا يدخل في باب الإعجاز ، لأنَّ العرب في زمن النّبيّ كانوا يعرفون السّد معرفة ً يقينيّة .

وحين فسر الآية من سورة فاطر أو الملائكة ج ( ٢٢ ) : « إِنَّ اللهَ أَيْمُسِكُ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضَ أَنْ تَزُولا وَلَئِن ْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِن ْ أَحَد مِن ْ السَّمَوَاتِ وَالاَّرْضَ أَنْ تَزُولا وَلَئِن ْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِن أَحَد مِن الرّوال بعده إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً » [ فاطر : ٤١ ] ، فسر الإمساك من الزّوال بنظام الجاذبية ، وذكر أنَّ مثل ذلك قوله تعالى : « وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ بنظام الجاذبية ، وذكر أنَّ مثل ذلك قوله تعالى : « وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضَ إِلّا بِإِذْ نِهِ » [ الحج : ٦٥ ] ، وكذلك : « وَمَن ْ آياتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالاَّرْضُ بِأَمْرِهِ » [ الروم : ٢٥ ] .

واستنتج من الآيات ( في الجزء الرابع والعشرين ص ١٠٨ ) من سورة فصلت ( الآيات ٩ – ١٢ ) : « قُلُ ۚ أَئِنَّكُم ْ لَتَكَفْرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الآرْضَ فِي يَوْمَيْن ِ . . . ذلك تَقَدْ يرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ِ » عدّة أُمور :

١ً ــ خلق السّموات والأرض في أطوار .

٢ ً – نظام الجاذبية .

٣ ً ـــ أنَّ الحكمة في خلق الجبال الرواسي هي التَّوازن وحسن التَّقدير .

٤ - عالم السديم .

وفي تفسير الآيات ( ١٩ – ٢٤ ) من سورة فُصِّلت ( ج ٢٤ ص ١١٨ ) ذكر المراد من شهادة السّمع والأبصار والجلود : ﴿ وَمَا ظَنْنُمُ أَنَّ أَعْضَاءَكُمْ وَجَسَّمُكُمْ الأثيري ، اللّذي هو على صورة الجسم الظّاهري ، قد سطّرت فيه جميع أعمالكم كأنَّه لوح محفوظٌ لها ، فلذلك ما كنتم تستترون عنها ) .

وفي هذه الآيات إيماء إلى أنَّه لا ينبغي للمؤمن أن تمرُّ عليه حال إلا وهو يفكّر في أنَّ الله رقيبٌ عليه .

﴾ يعوفي الآيات الأولى من سورة الطُّور ( ج ٢٧ ص ١٦ – ١٧ ) : « وَالطُّور . . . ُ وَالْبَحْرِ الْمَسْجُورِ » فسّر المسجور بأنّه الموقد المحمّى، من سنّجرَ النّار، أَيْ : ` أَوْقَكَ هَا ، وعني بالبحر المسجور باطن الأرض ، وهو الَّذي دلَّ عليه الكشف الحديث ، ولم تعرفه الأمم قديماً ، وقد أشارت إليه الأحاديث ، فعن عبد الله بن عمر : ( لا يركبنَّ رجل "البحر إلَّا غازياً أو معتمراً أو حاجّاً ، فإنَّ تحت البحر ناراً ، وتحتَّ النَّار بحراً) 4

وحين يفسّر الآية : « فَلَيْمَأْ تُوا بِحَدِيث مثله إنْ كَانُوا صَادَقَينَ » [ الطُّور : ٣٤ ] ، يرى الإعجاز في الفصاحة ، وأنَّ العربَ الذين كانوا فصحاءً يجيدُونَ القولَ نظماً وشعراً قد عجزوا عن معارضة القرآن.

و في تفسير سورة النَّجم ( ج ٢٧ ص ٤٤ ) رأى أنَّ الله أقسم بالنَّجوم ، لما فيها من دلالة على عظم قدرته ، وأنَّ العلم الحديث قد أثبتَ سعة َ العاكم الهائلة ، وكثرة عدد النّجوم . . .

وقال بعد تفسير الآية : « الَّـذِي خَـلَـقَ سَـبْعَ سـَمـَوَاتِ طـبِـاَقاً » [ الملك : ٣ ] ( ج ۲۹ ، ص ۲ ) :

أي : هو النَّذي أوجد سبع سماواتِ بعضها فوق بعض في جَوِّ الهواء بلا عماد ولا رابط يربطها ، مع اختصاص كلِّ منها بحيِّز معيَّن ، وبنظم ِ ثابتة ِ لا تتغيَّر بل بنظام الحاذبيّة البديع ، بين أجرام الأرضين والسّماوات ، كما جاء في قوله : « الله ُ النّذي رَفَعَ السّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَد تَرَوْنَهَا مُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَرَ الشّمْس وَالنّقَمَر كُلُ يُجري لِأَجل مُسَمّى » [ الرعد : ٢] .

وعلّق بعــد الآيــة : « مَـا تَـرَى فِي خَـلْقِ الرَّحْمَنِ مِن ْ تَـفَـاوُتٍ فَـارْجِــعِــ النَّبَصَـرَ هـَـل ْ تَـرَى مِـن ْ فُطُـورٍ » [ الملك : ٣ ] بقوله : ( لا تفاوت ولا فقدللتناسب).

جه وذكر أثناء تفسير آيات من سورة (الطّارق: ج٣٠ ص ١١٢) وهي : «فَكُنْيَنْ طُرُ الْإِنْسَانُ مِم خُلُق ، خُلُق مِنْ مَاءٍ دَافِق ، يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ السَّرَائِرُ » إِلَّالُ مِم خُلُق مِنْ مَاءٍ دَافِق ، يَخْرُجُ مِنْ بَيْنُ السَّرَائِرُ » إلطارق: الصّلْب والسّرائِرُ » إلطارق: ٥ – ٩] كيفينة خُلْق الجنين ونمو الحمل ، كما أثبته العلم حديثا ، وهو يوافق هذه الآيات ، وأتبعها بآية : « وَنُقَرُ فِي الأرْحَامِ مَا نَسَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى » الآيات ، وأتبعها بآية : « وَنُقرُ فِي الأرْحَامِ مَا نَسَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى » وأتبعها بآية : « وَنُقرُ فِي الأرْحَامِ مَا نَسَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى » وأتبعها بآية : « وَنُقرُ في الأرْحَامِ مَا نَسَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى » ويخرج من الطّهر والترائب لكل منهما \* بعد أن استشهد على ذلك (ص ١١٣) ويخرج من الظهر والترائب لكل منهما \* بعد أن استشهد على ذلك (ص ١١٣) بكلام الطبيب (على العرابي بك) وكيل مستشفى الملك سابقاً ، وهذه شهادة الطّبيب : بكلام الطبيب (على العرابي بك) وكيل مستشفى الملك سابقاً ، وهذه شهادة الطّبيب :

(قال الله تعالى: \_ وذكر الآيات السَّابقة من سورة الطَّارق \_ ثمَّ قال:

اعلم أخي – وفقك الله – أنَّ في هاتين الآيتين وما شاكلهما من الآيات سرّاً من أسرار التنزيل ، ووجهاً من وجوه إعجازه ، إذْ فيهما معرفة حقائق علميّة تأخّر العلم بها والكشف عن معرفتها ، وإثباتها ثلاثة عشَر قرناً .

وبيان هذا أنَّ صُلب الإنسان هو عموده الفقري ــسلسلة ظهره ــ، وترائبه هي عظام صدره ، ويكاد معناها يقتصر على حافّة الجدار الصّدري السّفلي .

وإذا رجعنا إلى علم الأجنّة ، وجدنا في منشأ خصية الرّجل ومبيض المرأة ما يفسّر هذه الآيات التي حيّرت الألباب ، وذهب فيها المفسّرون مذاهب شتّى على قدر ما أُوتي كلّ منهم من علم، وإن كان بعيداً عن الفهم الصّحيح والرّأي السديد.

ذلك أنّه في الأسبوع السّادس والسّابع من حياة الجنين في الرّحم ينشأ فيه ما يسمّى ( جسم وولف وقناته ) على كلّ جانب من جانبي العمود الفقري ، ومن جزء من هذا تنشأ الكُلى ، وبعض الجهاز البولي ، ومن جزء آخر تنشأ الحصية في الرّجل والمبيض في المرأة .

فكل من الخصية والمبيض في بدء تكوينه يجاور الكلى ، ويقع بين الصّلب والتراثب أي بين منتصف العمود الفقري تقريباً ، ومقابل أسفل الضّلوع .

وجمًا يفسر لنا صحة هذه النظرية ، أنَّ الحصية والمبيض يعتمدان في نموهما على الشريان الأورطي ، في مكان يقابل مستوى الكلى ، الذي يقع بين الصلب والترائب ، ويعتمدان على الأعصاب التي تمد كلاً منهما ، وتتصل بالضَّفيرة الأورطية ، ثم بالعصب الصَّدري العاشر ، وهو يخرج من النخاع من بين الضّلع العاشر والحادي عشر . وكل هذه الأشياء تأخذ موضعها في الجسم فيما بين الصّلب والترائب ، فإذا كانت الحصية والمبيض في نشأتهما وفي إمدادهما بالدم الشرياني ، وفي ضبط شؤونهما بالأعصاب ، قد اعتمدتا في ذلك كله على مكان في الجسم ، يقع بين الصّلب والترائب ، فقد استبان صدق ما نطق به القرآن الكريم ، وجاء به رب العالمين ، ولم يكشفه العلم إلا حديثا ، بعد ثلاثة عشر قرناً من نزول ذلك الكتاب .

هذا وكل من الحصية والمبيض – بعد كمال نموه – يأخذ في الهبوط إلى مكانه المعروف ، فتهبط الحصية حتى تأخذ مكانها في الصَّفَن ، ويهبط المبيض حتى يأخذ مكانه في الحوض ، بجوار بوق الرَّحم . . . . ) ، ثمَّ يتحدَّث عن كيفيّة اللّقاح بين الرّجل والمرأة .

أقول ُ: رأيتُ تفسيراً آخر في موافقة هذه الآية للعلم فيما عرضناه عليك من تلخيص لكتاب ( موريس بوكاي ) بعنوان : ( دراسة الكتب المقدّسة ) .

وفي ص ١١٨ ، ج ٣٠ يورد الحديث : (كتاب الله ، فيه نبأً مَن ُ قبلَكم، وخبرُ

مَن ْ بعد كم ، وحكم ُ ما بينكم ) وفي هذا بيان أنَّ الإعجاز بالإخبار عن الغيوب الماضية والمستقبلة ، وتضمّن الأحكام .

وفي ص ( ١١٨ من ج ٣٠ ) يورد الحديث التّالي : أخرج الترمذيّ والدّارميّ عن عليّ كرَّم اللهُ وجهـَه قال : سمعتُ رسول الله وَيُسِيِّنُهُ يقول ُ :

وقال في تفسير سورة التّين ( ج ٣٠ ، ص ١٩٤ ) :

والتّين: أي: قسماً بعصر آدم أبي البشر الأوَّل ، وهو العهد الذي طفق فيه آدم وزوجه ، يخصفان عليهما من ورق الجنّـة .

والزَّيتون: أي: وقسَماً بعصر الزيتون ، عصر نوح عليه السّلام وذرّيته ، حينما أهلك اللهُ من أهلك بالطّوفان ، ونجتى نوحاً في سفينته ، وبعد لأي ما، جاءتُه بعض الطّيور حاملة ورقة من هذا الشّجر ، فاستبشر وعلم أن عضب الله قد سكت وأذن للأرض أن تبتلع ماء ها ، لتعمر ويسكنها النّاس . . .

وطور سينين : هو تذكير بعهد موسى وعيسى ، وما كان في الطّور من آياتٍ باهرات .

وهذا البلدِ الأمين : لفت إلى عهد النبيّ عليه الصَّلاة والسَّلام وتكريمه بالبيت الحرام .

يتبيّن لنا ممّا تَقدَّم أنَّ المؤلّف \_ الأستاذ المراغي \_ يهتم جدّاً بما يكشفه العلم عن أسرار كلّما أوغل في التقدّم ، لأنَّ القرآن لا تنقضي عجائبه . وهو يقول بهذا إلى جانب قول بإعجاز الفصاحة والبلاغة ، وما قاله السّابقون من الإعجاز بالغيب والتشريع ، والحكم والمواعظ والآداب . وقد أخذت عليه افتراضه إمكان أن يقول بشرٌ مثل القرآن ، فلا يكون حينئذ إلا أرقى الأنبياء والملائكة ، وذكّرت بقول سابقيه من العلماء ، بأنَّ المخلوقات كلَّها عاجزة من معارضة القرآن إنسها ، ومنهم: رسلُها وأنبياؤها ، وجنها وفيهم : الملائكة والشّياطين .

آخذت مدت له ، في قوليه بالإعجاز العلمي استطلاعه آراء المختصين ، وأخذت عليه استشهاده بما لم يجزم بعد به من وجوه العلم – كوجود حياة في المريخ – وبيتن خطر التسرع في هذه النّاحية ، على من لم يحصف عقله ويقوى إيمانه وتفكيره ، كما أخذت عليه احتياطه في بعض ما أصبح مسلّماً به من نظريّات العلم ، كالأدوار التي مرّت على الأرض حتى صارت قابلة للحياة . وحمدت له صحة استشهاد ، بما أصبح مسلّماً به من العلم ، مثل تكوّن المجموعة الشّمسيّة من سديم من ووجود السّائل النّاري في باطن الأرض ، وحمدت له كذلك كثرة استشهاده بالآيات والأحاديث النّبويّة ، ومنها: حديث علي رضي الله عنه عن النّبيّ عليه الصّلاة والسّلام . ونلفت النّبويّة به ومنها: حديث علي والزيّتون ، اختار وجهاً من التّفسير ، من جملة وجوه قال بها العلماء قبله .

وليس فيما أورده من وجوه الإعجاز أيّ تناقض . . .

## ١٦ ــ الشيخ الحاج ميرزا أبو الحسن الشعراني :

هو أحد المعاصرين ، وقف سنة ١٣٨٢ ه على التّصحيح الطّباعي لكتاب مجمع البيان الذي تكلّمنا عليه قبل ، وهو للشيخ الطّبرسي ، أحد علماء الشّيعة في القرن السّادس الهجري .

قال أبو الحسن الشّعراني ، في كلمة له في علم التّفسير وضعها قبل مقدّمة المؤلّف (ص ٣) ، ما يلي :

(وإعجازه وارد في النظم والأسلوب الذي يطلق عليه عبد القاهر ، إمام علماء البيان اسم النظم والصور والخواص والمزايا والكيفيات ونحو ذلك ، ويحكم قطعاً بأن الفصاحة من الأوصاف الراجعة إليها ، وأن الفضيلة التي يستحق بها الكلام أن يوصف بالفصاحة والبلاغة والبراعة وما شاكل ذلك ، إنها هي فيها ، لا في الألفاظ المنطوقة التي هي الأصوات والحروف ، ولا في المعاني التي هي الأغراض التي يريد المتكلم إثباتها أو نفيها ، وهي مطروحة في الطريق يعرفها كل أحد .

والنّظم والصّور هي التي استحسن السّعد التفتازاني أن يطلق عليها عند البحث في عبارات الشيخ عبد القاهر اسم الألفاظ والمعاني الأثوّل . )

ثُمَّ يأتي الشَّعراني في حاشية ( ص ١١٠ ) بالكلام التَّالي :

(إعجاز القرآن ثابت بأنتهم لم يأتوا بمثليه ، ولو كانوا آتين به لشاع وذاع ، ولم يكن أعداء الإسلام محتاجين إلى الحرب والتتوسل بوسائل أخرى لإقحام المسلمين وتذليلهم. وهذا القدر يكفي في العلم بالإعجاز ، وإن لم نعلم بالتقصيل وجه عدم قدرتهم وعلة عجزهم ، كما نعلم أن الشمس تشرق وتغرب ، ولا نعلم كيفية حركتها معلمة ان دولة الروم انقرضت ولم نعلم علة انقراضهم . فعدم علم العجمي الفصاحة ونكاتها لا ينافي علمه بعجز الناس جميعاً عن مثليه . وفي القرآن وجوه خرمن الإعجاز مذكورة في محلة .)

ويذكر وجهي المعنى في قولِه تعالى : « وَلَـمَـّا يَـأْتِهِـم ْ تَـأُوبِلُهُ ُ » [يونس : ٣٩] :

١ - أنتهم لم يطلعوا على حقيقة ما وعد في الكتاب ممتّا يؤول إليه أمرهم من العقوبة .

٢ - أنّهم لم يعرفوا تفسير (معناه) ، وكان عليهم أن يسألوا النّبيّ . ونقل عن أبي عبد الله عليه السّلام (يقصد الإمام الحسين بن علي ّكرَّم الله وجهه) أننّه قال : (إنَّ الله خص َ هذه الأمّة بآيتين من كتابه : أن لا يقولوا إلا ما يعلمون ، وأن لا ير دّوا ما لا يعلمون) .

ولنا على السيِّد الشِّعرانيِّ في كلامه السَّابق الملاحظات التَّالية :

اً \_ إنّه يتبنّى نظريّة عبد القاهر الجرجاني في الإعجاز ، وهي أنّه في النّظم لا في الألفاظ و لا في المعاني .

٢ - لم يكن مصيباً في فهمه أن النظم والصور عند الجرجاني هي الألفاظ والمعاني الأول عند التفتاز اني .

٣ ـ إن قوله بأن إعجاز القرآن ثابت بثبوت عجزهم عن التحدي صحيح ولكن رأيه بأن هذا القدر من العلم يكفي في العلم بالإعجاز فيه نظر ، لأنه يكفي العامي الذي يكتفي بالظواهر دون الوصول إلى الأسباب ودون التعمق في الحقائق . وينطبق كلامنا هذا على تمثيله بالشمس وبدولة الرومان . ولما كان المفترض أنه يخاطب ، وهو يضع حواشي على التفسير الذي يصحت طباعته ، المثقفين الذين يقرؤون مثل هذا التفسير ، فإننا نرفض قناعته العامية هذه ، لأنها تدعو إلى الحمول الفكري وعدم القدرة على الفهم والمناقشة . على أن مما يخفق من حكمنا عليه أنه وجمة الرأي للعجمي الجاهل بالفصاحة ، ولكن كيف يستطيع هذا العجمي فهم التفسير إذا لم يكن ملما بالعربية إلماماً جيداً ، فإذا ألم بها عرف الفصاحة ، وإذا لم يلم أخطأ في فهم التفسير .

\$ ً - في الفقرة الأخيرة من كلام السيّد الشّعراني مقارنة بين نمطين من السّلوك الفكري: نمط الكفرة المكابرين الذين لا يحاولون أن يفهموا آراء خصومهم عناداً ونمط المؤمنين الذين يتوخدّون ألا يتزيد وا فيقولوا ما لا يعلمون ، ويتريد ثون في رد ما لا يعلمون حتى يتثبتوا من صحته أو خطئه فيقبلوا به أو يرفضوه.

恭 荣 恭

#### ١٧ – الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي :

للدكتور البوطيّ كتاب بعنوان ( من روائع القرآن ) فيه تأمّلات علميّة وأدبيّة في كتاب الله عزّ وجلّ ، وأهم أغراضه بيان إعجاز القرآن في مضمونه وأسلوبه وقد أصدرت مكتبة الفارابيّ بدمشق طبعته الحامسة في رمضان من سنة ١٣٩٧ ه الموافق لأيلول من سنة ١٩٧٧ م ، وهي الطبعة التي استنبطت منها كلامي التّالي عليه وله مقال في مجلّة العربيّ العدد ٢٤٦ ، ورد على نقد في العدد ٢٥١ من المجلّة نفسها وقد اكتفينا بالكلام على المقال الأوّل ؛ لأنّه ضمّ جوهر نظرته إلى الإعجاز العلميّ .

أ - يبيّن المؤلّف في مقدّمة الطبعة الرّابعة سنة ١٩٧٥ م ( ص ٧ ) من روائع القرآن ، أن المهم من دراسة الإعجاز القرآني أن يصل منها القارىء إلى ما يدرك معه أن صياغة هذا الكتاب ليست ممّا من شأنه أن يخضع للطّاقة الإنسانيّة ، وأن معانيه ليست ممّا قد يأتي بمثله الفكر الإنسانيّ ) .

ثَمَّ تَحَدَّثُ عَن أُسلوبِ القرآن ، وألقى نظرةً عامّةً في خصائصه . ونعد دهـا خاصّةً خاصّةً موجزين :

المراخاصة الأولى: أن القرآن ليس على أعاريض الشّعر في رجزه ولا في قصيده وليس على سنن النثر المعروف في إرساله ولا في تسجيعه ؛ ولكنتّك مع ذلك تقرأ بضع آيات منه فتشعر بتوقيع موزون من تتابع آياته ، بل يسري في صياغته وتآلُف كلماته ، وتجد في تركيب حروفه تناسقاً عجيباً بين الرّخو منها والشديد ، والمجهور

والمهموس ، والممدود والمقطوع ، بحيث يؤلّف اجتماعُها بعضها إلى بعض ، لحناً مطرباً يفرض نفسه على صوتِ القارىء العربي كيفما قرأ إذا كانت قراءته صحيحة .

وضرب مثلاً على ذلك الآيات التي تلاها النبيّ على عتبة بن أبي ربيعة ، يوم جاءه رسولاً من قبل قريش يعرضون عليه بلسانه الملك والمال والزّعامة ؛ على أن يتخلّى عن دعوتهم إلى توحيد الله . وهي :

( بيسم الله الرّحمن الرّحيم . تحم ، تنذيل من الرّحيم ، السّمرة وتنذيل من الرّحمن الرّحيم ، كتاب فُصلَت مَاته فُرْ آناً عَرَبِيّاً لِقَوْم يَعْلَمُون ، بَشيراً وتَذيراً فَاعْرَض أَكْثَرَهُم فَهُم لا يَسْمَعُون ، وقالُوا قُلُوبُنا في أَكِنّة مِماً تَد عُونا إليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبيننك حجاب فاعمل إنّنا عاملُون ، قُل إنّما إليه وأي آذاننا وقر مثلكم يُوحي إليّ أنّما إله كم الله واحد واحد فاستقيموا إليه واستغفوروه وويل له للمشركين » [ فصلت : ١ - ٦] . ويقول الدكتور البوطي : لا يكفي أن تتقق الفواصل ليكون سجع ، بل لا بد معه من موالاة الكلام على وزن واحد . وقد يجتمع الفواصل وتوافق الوزن في بعض مقاطع القرآن ، ولكن ذلك يقع اتفاقاً ، غير متكلّف ، ولا يُسمّى سجعاً مقصوداً إليه ، وإنما يقع مغموراً في الخطاب كما يقول الإمام الباقلاً في (ص ٥٧) من كتابه إليه ، وإنما يقع مغموراً في الخطاب كما يقول الإمام الباقلاً في (ص ٥٧) من كتابه (إعجاز القرآن) .

أقول منا: إن المقصود بقول المؤلّف، والباقلاني قبله، بأن ما يقع من السّجع الين عن اتفاق الفواصل والوزن في القرآن إنّما يقع اتّفاقاً غير متكلّف أن القارىء يشعر بأنّه اتّفاقي غير متكلّف، أي: يشعر بأنّه واقع مواقعته الطّبيعيّة في أداء الكلام ولا يريدان أنّه جاء اتّفاقاً في القرآن ؛ لأنّه كلام الله المحيط بكل شيء علماً، فليس عنده ما هو اتّفاقي ، أي: يقع بالمصادفة التي لا يعرفها.

الخاصَّة الثانية : من أجل مظاهر الإعجاز في القرآن ، وهي أنَّ التعبير القرآني بظل جارباً على نسق رفيع واحد من السّمو في جمال اللّفظ ، ورقة الصّياغة

وروعة التتعبير ، برغم تنقله بين موضوعات مختلفة من التشريع والقصص، والمواعظ والحيجاج ، والوعد والوعيد ، وذلك ما يعجز عنه جميع من عرفنا من فحول العربية والبيان .

الخاصّة الثالثة: أنَّ معانيه مصوغة بحيث يصلح أن يخاطب بها النّاس كلّهم على اختلاف مداركهم وثقافتهم ، وعلى تباعد أزمنتهم وبلدانهم ، ومع تطوّر علومهم واكتشافاتهم . فالآية تعطي كلاً منهم من معناها بقدر ما يفهم ، وما يفهم المتأخرون من معانيه زيادة كان معامية يَّا عن السّابقين ؛ لعدم وجود ما ينبتههم إليه إذْ ذاك .

وضرب المؤلف على ذلك مثلاً الآية: « تَبَارَكَ اللّذِي جَعَلَ فِي السّمَاءِ بُرُوجاً وَجَعَلَ فِيها سِرَاجاً وَقَمَراً مُنيراً » [ الفرقان: ٦١]. فالعامتي يفهم أن كُلاً من الشّمس والقمر يبعثان بالضياء إلى الأرض ، وأنّه غاير في التعبير تنويعاً للفظ ، والمتأمّل من علماء العربية يدرك أن الشّمس تجمع إلى النّور الحرارة ، فلذلك سمّاها سراجاً ، والقمر لا حرارة مع نوره فسمّاه منيراً . والباحث المتخصّص في الفلك يفهم من الآية إثبات أن القمر جرم مظلم ، يضيء بما ينعكس عليه من ضياء الشّمس التي شبّهها بالسّراج بالقياس إليه ، والمعاني الثلاثة صحيحة ، وكل منها على مستوى من فهمه .

وكذلك ضرب المثل بالآية : « وَالأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَاهَا » [ النازعات : ٣٠ ] ، فالعربيّ العاديّ يفهم منها معنى الانبساط ، والمثقّف العادي يفهم منها معنى التّكوير والاستدارة ، وكلاهما موجود في اللّغة .

وكذلك بالآية: « وَالْحَيْلُ وَالْبِغَالُ وَالْجَمْيِرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ » [ النحل: ٨] فقال: تاه الأقدمون في الفقرة الأخيرة: «وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ » بين تأويل وتفسيرات كثيرة ، ولكن المعاصرين لا يشكّون في أن المراد بها هذه الوسائل الحديثة الأخرى التي أضيفت إلى الوسائل السَّابقة.

وهكذا تكون الآية خطاباً لأهل العصور المتتالية كلّها ، وليستْ خاصّة بجيل معيّن ، ولكن هذا يدخل في جملته تحت باب الإخبار عن المغيّبات ، وهو كثير في القرآن .

أقول: إنَّ المؤلّف الكريم قد أطلَّ بكلامه هذا على نظريّة الإعجاز العلميّ ولكنّه اعتدل فيها فأبقاها في حيّز ( الإخبار عن المغيّبات ) ، وهو وجه قال به السّلَف.

الخاصَّة الرَّابعة : لا تزال موضع البحث والدّرس وهي : التّكرار .

وذكر أنَّه نوعان :

١ً – تكرار بعض الألفاظ والجمل.

٢ً – تكرار بعض المعاني كالأقاصيص والأخبار .

فالنتوع الأوّل يأتي للتّأكيد ، وينطوي على نكت بلاغيّة أُخرى ، كالتّهويل والإنذار ، والتّجسيم والتّصوير . وللتّكرار أثرٌ بالغ في تحقيق هذه الوجوه البلاغيّة في الكلام ، ولكن ليس كلّ تكرار محقّقاً لذلك أو مستحسناً (ويحيل المؤلّف في ذلك على (مشكل القرآن) لابن قتيبة ، و (إعجاز القرآن) للباقلّاني و (البرهان) للزّركشي ) . وضرب على ذلك عدّه أمثلة من القرآن منها : «الْحَاقَةُ ، مَا الحَاقَةُ ، وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْحَاقَةُ ، مَا الحَاقَة ، الآيات . [الحاقة : ١ - ٣] .

وذكر المؤلَّف أنَّ كلّ ما في القرآن من تكرار الكلمة أو الجملة من هذا القبيل وعلى مثل هذا الإشراق .

وأمّا النّوع الثّاني منه ، وهو تكرار المعنى ، كتكرار بعض القصص والأخبار فله غرضان هامّان :

تثبيت هذا المعنى في الأذهان بأشكال متعدّدة ، وهذه طريقة تربويّة سيعود المؤلّف إلى الحديث عنها .

-2.1-

بظل جار

والغرض الثّاني : هو التفنّن في القول ليتجلَّى إعجاز القرآن وقصور الطّاقة البشريّة عن تقليده .

ومن هنا لا تعثر في القرآن على معنى يتكرّر بأُسلوبٍ واحد ، ويلاحظ مع تغيّر الأسلوب اللّفظي تغيّر الطّريقة في التّصوير والعرْض .

وضرب المؤلّف مثلاً على ذلك قصَّة نوح واختلاف أُسلوبها بين سورة هود (جاءبها في ٢٢ آية)، وسورة القمر ( في الآيات ٩ — ١٥)، وسورة نوح .

وسبب ذلك أن القرآن جاء خطاباً للنّاس كلّهم ، فمنهم مـَن لا يكفيه الموجز والخلاصة ، ولا يفيده إلا الإطناب .

الخاصّة الخامسة: تداخل الأبحاث والموضوعات في معظم الأحيان ، فإنَّ الآيات لم تنسّق وتبوّب في القرآن بحسب الموضوعات. وقد أرجع المغرضون ذلك إلى البدائية والبساطة في منهج البحث ، ونتج عن ذلك الدّس بأنّه فكر إنسان. وهو في الحقيقة مظهرُ انفرد به القرآن ، واستقلَّ عن كل مألوف ومعروف من طرائق البحث والتّأليف ، نسق غير معهود في منهجيه وأسلوبيه وتعبيره. ويرى المؤلّف أن من الحطأ أن نلزم القرآن بمعايير عصرنا في التّأليف ونقده ، وهو عرض ، وليس مثلاً أعلى إلزاميّاً ، ثم الناهج تتناسخ والأساليب تتطور .

ثم ان هذه الحاصة تابعة للحكمة عليا ، هي أن القرآن جميعة يدور على معنى كلتي واحد ، هو دعوة الناس أن يكونوا عبيداً لله بالفكر والاختيار ، كما خلقهم عبيداً له بالجبر والاضطرار ، وأن أمامهم حياة ثانية تضؤل أمامها الحياة الحاضرة . والقرآن يبث هذا المعنى الكلتي الحطير في جميع موضوعاته من تشريع ، ووعد ووعيد وقصة وأمثلة ووصف . وإنما يتحقق ذلك بهذا النسق من التداخل والتمازج في المعاني وذلك ليتنبه الفكر ، ويظل مستيقظاً للحقيقة الكلية الكبرى التي تطوف بها جميع المعانى والأيحاث .

والتَّصنيف الذي نعرفه يفوّت على القرآن هذه الغاية لو أنَّه اتَّبعـه .

نقول: لقد دافع المؤلّف عن اتهام القرآن بتداخل الموضوعات، وعن ان المغرضين عدّوا ذلك من البدائيّة والبساطة في التّأليف والبحث، بأنّنا يجب ألّا نلزم القرآن بمعايير عصرنا في التّأليف، وبأنّ القرآن جميعه يدور على معنى كلّي واحد هو دعوة النّاس إلى العبوديّة لله اختياراً، وبأنّ هذه الغاية العظيمة تتحقّق بالتّداخل والتّمازج بين المعاني والموضوعات المختلفة.

وأُذكر هنا بأن الدكتور عبد الله دراز رأى في كل سورة من القرآن، وبين كل سورة وسورة منه، وفيه جميعه، وحدة موضوعية برهن عليها حين استعرض سورة البقرة على طولها، فبين وحدتها الموضوعية، وأنها تتأليف من مقدمة وأربعة مقاصد وخاتمة، وأنها كلها مترابطة فيما بينها. وبذلك جعل القرآن وحدة تدور على معنى كلي واحد، كما فعل الدكتور البوطي هنا، وأضاف إلى ذلك أن القرآن لا يخرج على وحدة الموضوع في أجزائه وسوره ومجموعه، واستطاع أن يحول الاتهام إلى وجه من وجوه الإعجاز وصفه بأنه أعظمها.

وأنهى المؤلّف ( الدكتور البوطيّ ) كلامه على الخصائص بقوله : ( وبعد ، فهذه جملة خصائص الأسلوب القرآني ) .

والذي أراه أنَّ ما ذكره من الخصائص وليس جملة الخصائص . ثُمَّ انتقل المؤلّف إلى الكلام على :

إعجاز القرآن ، وتعريفه ، ووجوهه ، ودليله ، ومظاهره :

#### أ ــ بدأ بالتعريف وأورد له تعريفين :

اً ــ أنَّ القرآن فوق مستوى البشر في بلاغته أو تشريعه أو مغيّباته . وهذا هو رأي جمهور العلماء والباحثين .

٢ ً – أنَّ الله قد صرف قدرات عباده وسلب همّتهم وحبس ألسنتهم عن الإتيان بمثليه ، وممّن قال به النّظام المعتزلي ، وقد سخر الجاحظ وغيره بهذا الرّأي ، وممّن ردَ عليه الباقـُلاني في كتابه ( الإعجاز ) وقد أورد المؤلّف رّده ، وقد ذكرناه قبل في كلامنا على الباقـّلاني .

وذكر المؤلّف أنَّ ممّا يبطل القول بالصّرفة ؛ أنَّ المعارضة قد وقعتْ فعلاً ولكنتّها لم تجيء بشيءٍ ؛ وأنَّ ممّا يؤيّد إعجازه البلاغي قول المشركين : إنّه سحر وتواصيهم بعدم سماعه .

ومع ذلك فإن المؤلّف يرى أن قول النظّام أقوى في باب الإعجاز ومعرفة أنّه كلام الله ، لأن العجز عن الشيء المستطاع أعجب من العجز عن الشيء الذي لا يُدرك ولكن المنطق والواقع لا يقبلانه ، فانتهى المؤلّف إلى إنكار وجه الصرفة كأكثر سابقيه.

#### ب - وجوه الإعجاز فيه:

فرّق المؤلّف بين ما يخص العرب ، وهو بديع نظمه وعجيب تأليفه وسموه في البلاغة ، إلى الحد الذي يعجز الحلق عن الإتيان بمثله ، وهو حجة على العرب والعرب بدورهم حجة على سائر النّاس ، وبين ما يدركه النّاس كلّهم . وله ثلاثة وجوه :

اً - الإعجاز بالغيبيّات ، وذكر من الآيات فيها : «قُلُ لِللَّذِينَ كَفَرُوا سَتُعْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِئْسَ المِهَادُ » [آل عمران : ١٢] و « المّ ، غُلبَتِ الرُّومُ . . . » [الرّوم : ١ - ٢] ، والآية : « لَقَدُ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِ لَتَدَ خُلُنَ المَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُؤُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ » [سورة الفتح : ٢٧].

وقد وقعتْ هذه الأخبار المستقبلة بعد كما أخبر بها .

وأورد المؤلّف آيات أُخرى تتعلّق باليهود وبأشخاص بأعيانهم : أبي لهب « تَبَّتَ يَدَا أَبِي لَهَب وَتَبَّ » [ اللّهب : ١ ]، والوليد بن المغيرة « ذَرْنِي وَمَن فَ خَلَقَتُ وَحَيداً » [ المدثر : ١١ ] . ورأى أنَّ هذا الجزم دليل على أنَّه يصدر عمّن بيده مصير الزّمان والمكان .

وذكر أنَّ في القرآن آيات كثيرة تعلن في بيانات حاسمة قاطعة عن نواميس كونيّة ستبقى نافذة . ٢ - حديث القرآن عن الماضي السّحيق برغم أُمّية النّبي ، وعدم أخذه العلم عن أحد .

" - الإعجاز بالتشريع الدقيق المتكامل الذي يتناول شتى أُمور الحياة الحاصة والعامة ، ويقول المؤلّف بهذا الصّدد : إذا كانت المؤتمرات الفقهية الحديثة تجتمع من جميع أركان العالم في هذا العصر ، فتقرّ بعظمة التشريع الإسلامي الذي يرجع إلى ما قبل أربعة عشر قرناً ، وبأن ّ النّبي أُمتي ، وبأن ّ الأمة التي وُجد فيها كانت بدوية معتكم إلى الأعراف السّائدة ، فأنت تدرك أن ّ التشريع القرآني من أجل مظاهر الإعجاز في هذا الكتاب العظيم .

فمن البدهي أن آخر ما يتوج به تقدر أي أمة من الأمم هو تكامل البنية القانونية والتشريعية في حياتها . والذي ظهر في الجزيرة العربية بالإسلام عكس هذا القانون البدهي تماماً ، فقد ظهر تشريع كامل في أُمة بدائية لا ترى حاجة إلى قانون . وليس لهذا اللّغز حل إلا أن القرآن وحي من الله . . .

### ج - دليل الإعجاز البلاغي:

يأتي المؤلّف بقوله تعالى : « وقاللُوا لَوْلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ آيَاتٌ مِنْ رَبِّه قُلْ إِنَّمَا الآيَاتُ عِنْدَ اللهِ وَإِنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُبِينٌ ، أَوَ لَمْ يَكُفْهِمْ أَنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ اللّكِتَابَ يُتُلّى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذَكُرَى لِقَوْمِ عَلَيْكُ الْكِتَابَ يُتُلّى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذَكُرَى لِقَوْمِ يَعْلَيْكُ الْكِتَابِ يُتُلّى عَلَيْهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَرَحْمَةً وَذَكُرَى لِقَوْمُ يَعْلَيْكُ الرَحْمَة وَذَكُرَى لِقَوْمُ يَكُومُنُونَ » [ العنكبوت : ٥٠ – ٥١ ] ، وبقوله تعالى: « قَدْ سَمِعْنَا لَوْ نَشَاءً لِمُعْمِنُونَ » [ الانفال : ٣١ ] .

وذلك ليبيتن أنَّ المشركين طالبوا النّبيّ بمعجزات ، وأنَّ الله اعتبرَ القرآنَ معجزة كافيـة للهم إذا لم يكابروا ، ثمَّ ليبيتن بالآيـة الثانية أنّهم هدَّدوا بالإتيان ِ بمثـل ِ القرآن ، وظنّوا أنَّ ذلك في مقدورهم .

ثُمَّ أُورِد المؤلّف آيات التحدّي في سورة البقرة(الآيتين ٢٣ و ٢٤) والإسراء ( الآية : ٨٨) وهود ( الآيتين ١٣ و ١٤) والطّور ( الآيتين ٣٣ و ٣٤) وفيهـا يتحدّ اهم القرآن بالإتيان بسورة من مثل القرآن ، وبمثله جميعه ، وبعشر سور منه وبحديث مثله .

ثم ذكر عدم استطاعة أحد من النّاس أن يأتي بمثل سورة منه بحيثُ يصح أن يكون معارضة ، ليأتي بالدّلالة الملموسة على أنّه معجزة ، فهي دلالة الواقع عبر التّاريخ والقرون ، وذكر أن قلّة حاولت معارضته ، ولم تأت إلا بكل سخيف منهم مسيلمة ، وابن المقفّع ، وأبو العلاء المعرّي ، وابن الرّاوندي (في كتابه التّاج) ونفى ذلك عن المعرّي ، ويقرّر أنّك إذا وجدت أصحاب الخبرة والطّاقة قد عجزوا عن الإتيان بمثله ، فهو معجز "، وإلا فهو ليس كذلك ، ثم يَّ يبيّن أن المراد بالمماثلة في التحديّ ليس الإتيان بالأسلوب نفسه ، لأن لكل كاتب أو شاعرٍ أسلوبه ، بل المماثلة في البلاغة والبيان والتّأثير على النّفس .

## د – مظاهر إعجازه اللّغوي :

بين المؤلف أنه بقدر ما يتم التطابق الدقيق بين المعنى القائم في الذهن واللفظ الدال عليه والمصور له يوصف الكلام بالبلاغة والبيان ، ويرى أن اللغة مهما كان نوعها في التعبير البشري لا تُغطّي إلا جزءاً يسيراً من المشاعر والمعاني . فالألم يعبتر به عن أنواع مختلفة من الشعور والإحساس ، والحلاوة يعبتر بها عن أنواع مختلفة من الشعور والأوان والروائح ، واللغة تبعاً لذلك تتخلف عن المشاعر والإدراكات .

ومهما كان المتكلّم غزير اللّغة ، فإنّه لا يستطيع أن يستعرض في ذهنه جميع الألفاظ التي يمكن أن يختار أحدها للمعنى الذي يريد وفي اللّغة ما يُسمتى المترادفات ولكنتها عند سبر أغوارها تظهر فروقاً دقيقة بينها ، ولا ينوب بعضها عن بعض عاماً . والتّعبير العامي لا يُراعي هذه الفروق ؛ ولكن البليغ يهتم بها ، ولا ينيب لفظة مكان أخرى ليما بينهما من فرق . وقد عالج الباقلاني هذه النّاحية ( الإعجاز ص ١٨٤ ) .

وتضيق السبل على من ينشد الدقة الكاملة في الأداء من البشر ، وما من كاتب قديم أو حديث إلا وفيه نقائص في هذه النّاحية . وهذا مظهر للضّعف البشريّ ومصدر الإعجاز القرآني بمظاهره المختلفة أنّه لا يمت إلى هذا الضّعف البشريّ بأيّ سبب ، فكل من المعنى واللّفظ في القرآن مرآة للآخر ، ولا يرى أحدهما تابعاً والآخر متبوعاً ، بل يُرى أنتهما متطابقان منسجمان متلازمان ، لا اختلاف بينهما ولا تفاوت .

ولا يمكن إبدال كلمة من القرآن بأُخرى تنوبُ عنها تماماً ، ولو استطاع أحدٌ فلك لأبطل الإعجاز ، وإن عجز عنه كان ذلك دليل الإعجاز /

وضرب المؤلّف المثل بالآية : « فَالْقِ الْإصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَاناً ذَلِكَ تَقَدْيرُ الْعَزِيزِ الْعَلَيمِ » [ الأنعام : ٩٦] ورأى بالمقابل أن كلام البشر قابلُ للتبديلِ والتّحسين ، واعتبر أن هذه الظّاهرة هي أساس الإعجاز القرآني ، وأنه المصدر الأول لمختلف مظاهر الإعجاز البلاغي وأن إليه مرد كل ما يتحد ث فيه العلماء من خصائص أسلوبه ومميزاته البلاغية ﴾ وأن إليه مرد كل ما يتحد ث فيه العلماء من خصائص أسلوبه ومميزاته البلاغية ﴾ ثم يقد م المؤلّف بعض مظاهر الإعجاز البلاغي ، ونوجزها واحداً واحداً

المظهر الأوَّل: أُسلوب القرآن الفريد، ويشمل أربع خواص :

أ ــ النسق البديع الذي ليس من الشّعر ولا من النّثر المعروف .

ب ــ المستوى الرَّفيع الواحد في جميع البحوث والموضوعات .

ج \_ الألفاظ المصوغة بحيث يخاطب بها النّاس جميعهم على مختلف مستوياتهم .

د ـ تكرار المعاني بقوالب مختلفة متجدّدة مهما كان الموضوع .

المظهر الثّاني: الكلمة القرآنيّة التي تمتاز بجمال الإيقاع في السّمع والاتّساق مع المغنى فتشمّ رائحة المعنى أو تلمحه فيها ، وباتساع دلالتها بطريق الإيحاء والشّمول فتنوب كلمة عن كلمات أو جمل ، وقد توجد في بعض تعابير الأدباء إحدى هذه الخواصّ ، ولكن ّاجتماعتها كلّها لا يتوافر إلا في القرآن .

وقد ضرب المؤلّف مثلاً الآية: « وَاللّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ، وَالصّبْحِ إِذَا تَسْعَسَ ، وَالصّبْحِ إِذَا تَسْمَ اللّهُ السّمَاءُ تَسْفَسَ » [ التّكوير: ١٧ – ١٨ ] والآية: « أَأَنْتُم ْ أَشَدُ خَلْقاً أَمِ السّمَاءُ بَنَاها ، رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاها ، وَأَغْطَشَ لَيْلُهَا وَأَخْرَجَ ضُحاها » بَنَاها ، رَفَعَ سَمْكَها فَسَوَّاها ، وأَغْطِشَ لَيْلُها وأخْرَجَ ضُحاها » [ النّازعات: ٢٧ – ٢٩ ] . فهذه الألفاظ (عسعس ، تنفّس ، أغطش ) تُعطيك المغنى في تلافيف حروفها قبل أن تُعطيبَه في معناها المحفوظ .

وضرب مثلاً ، كذلك ، الآية : « فلكماً سمعت بمكرهين أرسكت إلكيهين وأعثدت لهمن ممتكاً هنا تصور لك أنها أعدات لهن لوناً من الطعام ( القرى ) ، الذي يُقدام إلى المجلس تفكها وتبسطا وتجميلا للمجلس ، وتوفيراً لأسباب المتعة فيه ، فيقبل عليه في حالة من الراّحة والاتكاء . .

وضربَ مثلاً أيضاً بالآية : «أَفَرَ أَيْتُمُ النَّارَ النَّتِي تُورُونَ ، أَأَنْتُمْ أَنْشَأْتُمْ شَجَرَتَهَا أَمْ نَحْنُ المُنْشِئُونَ ، نَحْنُ جَعَلْنَاهَا تَذَ كِرَةً وَمَتَاعاً لِلمُقْوِينَ » (الواقعة : ٧١ – ٧٧ ].

والمُقوون: جمع مُقُو، وهو النّازل في القواء، أي: القفر، ومن القوى وهو الجوع وهو الجوع وهو المستمتع أيضاً. (راجع لسان العرب والقاموس المحيط وتفسير القرطبي (ج ١٧ ص ٢٢١). وهذه الكلمة في موضعها من القرآن تؤدّي المعاني الثلاثة معاً. وهذا فوق طاقة البشر.

ومثلً بالآية : « إِنَّ لَـكَ أَلَّا تَـجُوعَ فِيهِمَا وَلاَ تَعْرَى ، وَأَنْلُكُ لاَ تَـطُمْمَأُ فيهمَا وَلاَ تَـضْحَى » [ طه : ١١٨ – ١١٩ ] . وبالآبة : « وَمَنَ ° قُتُولَ مَظْلُوماً فَقَدَ عَلَنْنَا لِوَلِيلَهِ سُلُطَاناً فَلاَ يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوراً » [ الإسراء: ٣٣] ، وبالآية: « أَمَّن ْ جَعَلَ الأَرْضَ قَرَاراً وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَاراً وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِي وَجَعَلَ بَيْنَ البَحْرَيْنِ حَاجِزاً » [ النّمل: ٦١] ضربها أمثلة على غنى الدّلالة وسعة الإيحاء والشّمول.

المظهر الثّالث: حسن صياغة الجملة بحيث تتلاءم كلماتها وتتّسق اتّساقاً كاملاً وتتلاحق ُ حركاتها وسكناتها بحيث يكون ُ لها إيقاع ٌ رائع . وضرب مثلاً على ذلك الآية : « وَلَقَدَ أَنْذَرَهُم ْ بَطْشَتَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ » [ القمر : ٣٦] ، وقد لفت المؤلّف النّظر إلى ما كتبه عنها الرّافعي في كتابه ( إعجاز القرآن ص ٢٥٨) وكذلك الآيتين : « فَفَتَحُنْنَا أَبْوَابَ السّمَاءِ بِمَاءٍ مُنْهُمَرٍ ، وَفَجّر ْنَا الأَرْضَ عَيُوناً فَالنّقَى المَاءُ عَلَى أَمْرٍ قَدْ قُدْرَ » [ القمر : ١١ – ١٢] .

ودليل التَّلاؤم والاتَّساق أنَّ حفظَ القرآن أيسر من حفظِ سائر النُّثر .

ومن خصائص الجملة القرآ نية دلالتها بأقصر عبارة على أوسع معنى ، ومثال ذلك قوله تعالى : « إِنَّ لَكُ أَلَّا تَجُوعَ فِيها وَلاَ تَعْرَى ، وَأَنَّكَ لاَ تَظْمَأُ فِيها وَلاَ تَصْحَى » [ طه : ١١٨ – ١١٩ ] ، والآية : « إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلاَ فِي الاَّرْضِ وَجَعَلَ أَهْلُهَا شيعاً يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُم ° يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُم ° وَيَسْتَحْيِي نِسَاءَهُم ° إِنَّهُ كَانَ مِنَ اللَّفْسِدِينَ » [ القصص : ٤ ] . والآية بعدها : « وَنُرِيدُ أَن ° نَمُن عَلَى النَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُم ° أَنْ مَنْ عَلَى النَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنَجْعَلَهُم ° أَنْ مَنْ الْوَارِثِينَ » [ القصص : ٥ ] .

وفي هذه الآية ، فضلاً عن إيجاز القصر ، إشعارٌ بالرّبوبيّة وسلطانها ينبعثُ من ألفاظ الآية وصوغها ، ومعنى عظيم في قوله : « وَنَجْعَلَهُمُ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ » الآية وصوغها ، ومعنى عظيم في قوله : « وَنَجْعَلَهُمُ أَئِيمَةً وَنَجْعَلَهُمُ الوَارِثِينَ » اللّية وصوغها ، ومعنى عظيم في قوله : « وَنَجْعَلَهُمُ وَالْعَلْمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ا

ومن خصائص الجملة القرآنيّة أنَّ القارىء لا يشعر بالملل حين يتلوهـــا مهما أكثر وكرّر . ومن خصائصها إخراج المعنى المجرّد في مظهر الأمر المحسّ الملموس ، وبث الرّوح والحركة في هذا المظهر نفسه ، بحيث تتحرّك في الحيال كأنّها قصّة تمرّ أحداثها على مسرح يفيض ُ بالحياة والحركة المشاهدة الملموسة . ويستقبل القارىء والسّامع معاني الآيات بكلّ من عقله وخياله معاً .

وكلام غير الله يتفاعل فيه العقل وحده مع الكلام والمعاني إلّا في الموضوعات التي تقوم في جوهرها على التخيئُل والتّصوير ، كالشّعر ؛ ولكن القرآن في موضوعاته كلّها تقوم أداتُه التّعبيريّة على التّصوير والتّجسيم ، وسيعود المؤلّف إلى هذا البحث حين يتكلّم عن التّصوير في القرآن.

وضرب لذلك مثلاً هذه الآيات التي تصوّر المستكبرين عن الحقّ:

- «إناً جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم أَغْلاَلاً فَهِي إِلَى الاَّذْقَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ، وَجَعَلْنَا مِن بَيْنِ أَيْدِيهِم سَدَّاً وَمَن خَلَفِهِم سَدَّاً فَأَغْشَيْنَاهُم فَهُم لَا يَبْصِرُونَ » [ يس : ٨ - ٩ ] .

ومُقمَحون: أي: رافعو رؤوسهم ، يقال: أقمحه الغل إذا ترك رأسهمرفوعاً.

- « إن ّ رَبّكُم ُ الله ُ النّذي خلق السّموات والأرْض في ستة أيّام مُم ً استُوَى على الْعَرْشِ يُغْشِي اللّيْل النّهار يَطْلُبُه ُ حَثِيثاً والشّمْس والقَمْر والنّجُوم مُسَخَرات بِأَمْرِه ألا له ُ الخلق والأمر تبارك الله رب العالمين الأعراف : ٥٤].

- « بَلَ ْ نَقَدْ فُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدَ مُغَهُ فَإِذَا هُوَ زَاهِقَ وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِعَلَهُ وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ » [ الأنبياء : ١٨ ] ،

فالقذفُ والدّمغ والزّهق كلمات لا يخطر ببال إنسان أن يستعملها في مجال التّعبير عن أنَّ الحقّ هو الذي تتقبّله النّفوس دون الباطل ، ولكن المعجزة القرآنيّة هي التي طوَّعت اللّغة لمختلف المعاني والأفكار .

المظهر الرابع: ما يتجلى في كثيرٍ من آياته من جلال الرّبوبيّة وكبريائها بقطع النّظر عن المعنى الّذي يؤدّيه اللّفظ، وهذا ممّا لا يقوى إنسان على اختلاقيه في أي صنف من المعاني والكلام، وهو أهم مظاهر إعجاز القرآن، ويضيف المؤلّف أنّه لم يجدمن تحدّث عنه قبله أو لفت النّظر إليه من الكاتبين، ويعجب من عدم التنبيّه إليه.

فالكلام هو مرآة لطبيعة المتكلّم ، ولا بدا أن تتجللًى واضحة فيه كلّما أوغل في موضوعاته وبحوثه ، ولا بدا أن تظهر طبيعة المتكلّم مهما أخفاها ، ومن هنا لا يستطيع إنسان أن يظهر في كلامه رهبة الرّبوبيّة وجبروتها في صياغة لا تكلّف فيها ولا تمثيل . ذلك لأن الطبيعة البشريّة لا يمكن أن تفارقه ، فيأتي كلامه متهافتاً مضطرباً .

وقد ضرب الدكتور البوطي مثلاً على ذلك الآية: « فَوَرَبِّكَ لَنَحْشُرَنَهُمُ " وَالشَّيَاطِينَ مُنَّ لَنَدْزِعَنَ مِن كُلِّ وَالشَّيَاطِينَ مُنَّ لَنَدْزِعَنَ مِن كُلِّ مَّ لَلْنَدْزِعَنَ مِن كُلِّ مَّ لَلْنَحْنُ مُعْ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ شَيعَةً أَيَّهُم فَأَعْلَمُ بِاللَّذِينَ هُمْ أَوْلَى بِهِمَا صِلِيّاً ، وَإِن مِن كُمُ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْماً مَقَّضِيّاً ، وَإِن مِن كُمُ إِلَّا وَارِدُها كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْماً مَقَّضِيّاً ، وَمُ النَّذِينَ اتَقَوْا وَنَذَرُ الظَّالِمِينَ فِيها جِثِيّاً » [ مريم: ٦٨ - ٢٧] .

ينتقل الدكتور البوطي بعد ذلك إلى الكلام على خاصَّتين توسّع فيهما المرحوم سيّد قطب، وهما: التّأثير والتّصوير في القرآن، فقال فيما يخصّ الأولى مبدياً رأيه في كتاب ( ظلال القرآن) لسيّد قطب:

( فقد نهج فيه نهجاً جديداً قد يكون بعيداً عن تحقيق المسائل والقضايا العلمية ولكنه لامس حاجة في نفوس كثيرين من الناس ، وهي التطلع إلى الكشف عن وجدانيات القرآن وأسراره وتبسيطها وتقريبها للأفهام بعيداً عن التأملات العلمية والفكرية العويصة . ) .

أُمُمَّ يتحدَّث الدكتور البوطيّ عن تدرّج التّصوير القرآني في مظاهر متعدّدة بوسائل متعدّدة ، ورأى أنَّ هذه المظاهر قد تجتمع كلّها في نصّ واحد ، وقد تتفرَّق في نصوص متعدّدة (ص ٢٠١). ومن هذه المظاهر :

أ – إخراج مدلول اللّفظ من دائرة المعنى المجرّد إلى دائرة الصّورة المحسوسة والمتخيّلة .

ب - تحويل الصّور من شكل صامت إلى منظرٍ متحرّك ٍ حيّ .

ج ـ تضخيم المنظر وتجسيمه حينما يكون الجوّ والمشهد يقتضيان ذلك .

ويقرّر الدكتور البوطي أن الوسيلة البعيدة في التتصوير القرآني لا نملك منها إلا الوصف التقريبي ، إذ هي سر إعجازه ، وهي الغاية التي تقف دونها طاقة أثمة البيان وأن كل ما يستطيع قوله: إنها الكيفية الله فيقة الدقيقة التي تتألّف الكلمات على وفقها وتتناسق الحروف والحركات وما يتبعها من مدود وشد ات على أساسها ، فتخر جالكلمة والجملة في قالب من اللفظ وطريقة الأداء يبث الإحساس ويثير الحيال ويقيم صورة مجسمة حية للمعنى ، ويذكر الدكتور البوطي أن العلماء قد عجزوا عن استنباط علمة لمحاكاتها ، على حين أنهم استنتجوا أصول الاستعارة والتشبيه والمجاز والكناية .

وقد تجد الجملة كلّها تحمل إلى خيالك صورة المعنى وتبثّ فيه الحركة والحياة وقد تجد كلمة واحده تؤدّي هذه المهمّة كلّها .

وضربَ مثلاً على التّصوير الّذي تنفرد به كلمة واحدة الآية : « مَا لَكُمُ ۚ إِذَا قَبِلَ لَكُمُ ۚ النّفِرُوا فيي سَبِيلِ اللهِ اثّاقَلْتُهُم ۚ إِلَى الاّرْضِ ِ » [ التوبة : ٣٨ ] .

ويقول الدكتور البوطيّ: (ولو حُذفت الشّدّة من الكلمة فقيل تثاقلتم لخفَّ الجرس وضاع الأثر المنشود وتوارت الصّورة المطلوبة التي رسمها اللّفظ واستقلّ برسمها) مُمَّ ينسب خلك إلى كتاب التّصوير الفنّي لسيّد قطب (ص ٨٧). وواضحٌ أنَّه يتوافق مع سيّد قطب في جميع ما يتعلّق ببلاغة القرآن ولا سيما التأليف والتّصوير. وينتقل بعد ذلك إلى الكلام على (أمثال القرآن):

فيرى أنها لوحات فنيّة تصور مشاهد الطبيعة من حياة العرب وغير هم . وفي ذلك إبراز لوحدة الحقائق الفنيّة . وتأخذ الأمثال غالباً طابع القصّة ، وفيها تفصيل وبسط للصّورة على غير عادة العرب . فالعرب ، مثلاً ، يضربون المثل للأمل الخادع بالسّراب ولكن القرآن يفصل الصّورة : « وَالنَّذينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمُ م كَسَرَابِ بِقِيعَة يَحْسَبُهُ الظّمَانَ مُاءً حَتَى إذا جاءَهُ كَمْ يَجِدهُ شَيْئاً وَوَجَدَ الله عَنْدَهُ فَوَقَاهُ حِسَابِهُ وَاللهُ سَرِيعُ الحِسابِ » [ النّور : ٣٩] .

وكثيراً ما يأتي المعنى الممثل له مطوياً ويأتي المثل كاملاً مستقلاً بذاته على غير عادة العرب ، كقوله تعالى : « وَمَا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هَذَا عَذَ بُ فُرَاتٌ سَائِعْ الْمَابُعُ مُرَاتُ سَائِعْ الْمَابُهُ وَهَذَا مَلْحٌ أُجَاجٌ » [ فاطر : ١٢ ] . فالبحران : مثل المؤمن والكافر . ولم يُذكرا صراحةً في المثل .

وقد أورد بعد الآية السّابقة الآية : « أَوْ كَظُلُمَاتِ فِي بَحْرٍ لُجِيِّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضُ إِذَا أَخْرَجَ يَكَهُ لَهُ يُكَدُ يَرَاهَا وَمَن لَمْ يَجْعَلَ اللهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِن لَا الله لَه لَه نُوراً فَمَا لَه مِن نُورٍ » [ النور : ٤٠ ] . وشرح صورتي الآيتين شرحاً جيّداً ، مُمَّ علتَق عليه بأن المثل الثّاني لا يعرفه إلا من يعبر المحيطات من البحّارة وأمثالهم حيثُ يتكاثفُ الظّلامُ المثل الثّاني لا يعرفه إلا من يعبر المحيطات من البحّارة وأمثالهم حيث يتكاثفُ الظّلامُ تَبَعَا لحالات وظروف معيّنة ، فالتّمثيل به ينطوي على دليلٍ من أهم ً أدلّة الإعجاز . هذا وقد أفردت أمثال القرآن بكتابٍ ألّفه أبو الحسن الماوردي ( ٣٦٤—٤٥٠ هـ). وينتقل المؤلّف إلى الحديث عن ( القصّة في القرآن ) فيقول :

إنها تشترك في الغرض الرئيسي وهو الدّعوة إلى العبوديّة المختارة لله ، ولكنّ لها أغراضاً فرعيّة تلخيّص في ثلاثة :

آ ـــ إثبات الوحي الإلهي للرسول الأمتيّ عن طريق أخبارٍ لم يتعلّمها وردت في الكتب السماويّة ، والقرآن ينصّ في نهاية القصّة على أنَّ النبيّ (عليه الصّلاة والسّلام)

لم يعرفها إلا من طريق الوحي المجرّد: « ذَلِكَ من ْ أَنْبَاءِ الغَيْبِ نُوحِيهِ إليَكَ وَمَا كُنْتَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِم ْ إِذْ يُلُقُونَ أَقْلاَ مَهُم ْ أَيَّهُم ْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِم ْ إِذْ يُحَتَّصِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٤٤].

ب ــ العبرة والموعظة وهي تتجلَّى في مظهرين :

١ً – بيان قدرة الله على الأمم الكافرة السَّابقة تخويفاً للآحقة .

٢ً ــ التنبيه إلى أنَّ الدين السَّماوي واحد ، وأنَّه لا اختلاف في الأديان .

ج – تثبيت فؤاد النبيّ في مجال الدّعوة ووعده بالنصر : « فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُوا العَزْمِ مِنَ الرَّسُلِ » [ الأحقاف : ٣٥ ] .

### सुन منهج القصّة في القرآن:

يبيّن الدكتور البوطي :

١ – أن القصة في القرآن ليست غرضاً مقصوداً لذاته ، فالغرض منها ديني :
 ٢ – أن القرآن يتخذ من الجمال الفنتي أداة التحقيق هذا الغرض .

" — أن المنهج القرآني للقصّة أثر من آثار هذا الغرض ، وهو يقوم على أروع مظاهر الجمال الفنّي والإشراق البياني .

ويتكوّن منهج القصّة في القرآن من المظاهر التالية :

اً التكرار ، ولكن القرآن يتناول في كل مرة جانباً تستدعيه المناسبة . وقد تتكرّر القصّة نفسها أو الجانب الواحد منها لعبرة غير العبرة في مكان آخر ، فيتغيّر أسلوبها وإخراجها التصويري بحسب هذا التغيير ، حتى تكون كأنّها قصّة جديدة . فالقصص الواردة في سورة هود جاءت في سورة القمر ، ولكن اختلف الأسلوب والعرض وجرس الألفاظ ، ووردت معان وعظات لم يتنبّه إليها القارىء في المرّة الأولى .

٢ – الاقتصار من حوادث القصّة على ما يتعلّق به الغرض . وضرب مثلاً على
 ذلك قصّة أهل الكهف في سورة الكهف ؛ فإنّه لم يذكر بلدهم وأسماءهم وعددهم...

وقصّة هبوط آدم إلى الأرض ؛ فإنّه لم يذكر مكان نزوله وكيف كانت معيشته وسكناه . .

وقد يورد القصة كاملة مع الجزئيّات دون أن تنطوي في الظاهر على عبرة أو فائدة توجيهيّة ، وذلك عندما يكون الغرض إثبات الوحي الإلهي وتأكيد نبوّة محمد (عليه الصّلاة والسّلام) أو تصحيح قصّة أو حادثة تاريخيّة .

فمن قبيل الأوّل قصّة يوسف ، ومن قبيل الثاني قصّة مريم في سورة آل عمران وولادة عيسي في سورة مريم .

" النصائح والعظات في ثنايا القصّة . وهو مظهر عام في جميع الموضوعات القرآنيّة ، ومثال ذلك قصّة موسى في سورة طه : ( ٤٩ – ٤٥ ) ، وفي سورة الكهف ( ٢٢ – ٢٣ – ٢٤ ) .

### الخصائص الفنية للقصَّة في القرآن:

تكلّم المؤلّف على الخصائص الفنّية التالية:

اً — العرض التّصويري : وأحال على كتاب ( التّصوير الفنّي في القرآن ) لسيّد قطب .

٢ – التنويع في استهلال القصة ووضع المدخل إليها : وهي تبدأ في أكثر الأحيان بأغرب مشهد يلفت النظر إليها ، ولو كان متأخراً في سياق القصة .

ومثال ذلك قصة موسى وفرعون في أوّل سورة طه : « وَهَلَ ْ أَتَاكَ حَدَيِثُ مُوسَى ، إذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لا هُلْهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَعَلِّي آتِيكُم ْ مُوسَى ، إذْ رَأَى نَاراً فَقَالَ لا هُلْهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَعَلِّي آتِيكُم ْ مِنْهَا بِقَبَسَ أَوْ أَجِدُ عَلَى النَّارِ هَدُى ً » [ طه : ٩ - ١٠] . ويعود القرآن فيستدرك ما سبق هذا القسم من القصة (طه : ٣٦ فما بعدها) .

وقد ينتزع أهم مظاهر العبرة من القصة فتصاغ بشكل خلاصة لها ، ثم توضع تمهيداً ومدخلاً إليها . مثال ذلك قصة أهل الكهف : « أم حسبت . . . » [ الكهف : ٩ ] .

وقد يبدأ بعبارات يكشف بها عن حكمة أحداثها وأسباب وقائعها تركيزاً على العبرة منها . وضرب مثلاً على ذلك قصّة فرعون مع بني إسرائيل : « إنَّ فيرْعَوْنَ عَكَا في الأَرْضِ . . . . » [ القصص : ٤ ] .

"" – العرض التمثيلي الذي يـُبرز المـَشاهد جليّة مشرقة أمام النّاظر ، ويطوي
 ما بينها من الرّوابط البديهيّة اعتماداً على سير المخيّلة وتصوّرها .

ومثال ذلك قصّة نوح في سورة هود : «وَأُوحِيَ إِلَى نُوحٍ أَنَّهُ لَنَ ْ يُؤْمِنَ مِن ْ قَوْمِكَ . . . » [ هود : ٣٦ ] ، وكذلك قصّة موسى وفرعون في سورة طه : « قَالَ لاَ تَخَافَا إِنَّنِي مَعَكُمُا أَسْمَعُ وَأَرَى . . . » [ طه : ٤٦ ] .

ثم انتقل المؤلّف إلى الكلام على القيمة التاريخيّة لقصص القرآن ، وقد دعاه إلى الحديث فيه كلام ورد في كتاب ( الأدب العربي الحديث ) لطلاب البكالوريا الأدبيّة (ص ٣٠٢) منه :

( فالقرآن الكريم أشار إلى كثير من القصص إشارات خاطفة ليبيتن موضع العبرة منها ، ولا شك أن إشارات القرآن الكريم إلى هذه القصص دليل على أنها كانت من القصص الشعبي السائر الذي يتداوله الناس في جزيرة العرب ) .

فبيّن المؤلّف أن ً كاتب هذه العبارة لا يستند إلى أساس علمي في هذه الدّعوى التي يكذّب بها القرآن في نصّه ؛ على أن ً قصصه لم يكن يعلمها النبيّ ولا قومه : « تبلك من أنْباء الغيّب نُوحيها إلينك ما كُنْت تعالمها أنْت ولا قوه كمك من قبل هذا فاصبر وإن العاقبة للمنتقين » [هود: ٤٩].

ويدحض المؤلّف هذا الاتهام ويُزري به قائلاً: (ولو كان كلام مؤلّفي كتاب الأدب صحيحاً لحمل المشركون على النبيّ حملة شعواء ولما سكتوا عنه . . .) . ويتساءل : (إلى أيّ وثيقة يستند هؤلاء المؤلّفون ؟ والقرآن باتفاق جميع الباحثين أوّل وثيقة في هذا الصّدد). وهو على حقّ .

ثم ينتقل المؤلّف إلى الكلام على (المنهج التربوي في القرآن) فيرى أنّه لا بدّ منه في القرآن لحدمة غرضه من الدعوة إلى عبو ديّة الحلق الطوعيّة . . . إلخ ، وأنّه أعظم كتاب في التربية ؛ إلى جانب أنّه أعظم كتاب يقدّم للكون حقائق الكون كلّه .

ويتحدَّث عن المظاهر التربويَّة في القرآن، ونلخَّصها فيما يلي :

اً — صيغت فيه جميع الموضوعات بصيغة الهدى والموعظة والإرشاد ، فصيّرها بذلك وحدة كاملة متضامنة .

٢ – تدرَّج في أحكامه ، فبدأ بالعقيدة الصحيحة أوّلاً ، ثمَّ الإصلاح النفسي والاجتماعي ثانياً ، ثمَّ إنّه تدرّج في تحويلهم عن عاداتهم وفواحشهم .

٣ ـ سار بالنّاس نحو السّهولة واليسر ، وأشعرهم أنَّ شرائعه أسس لإصلاحهم وليست قيوداً : « يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اليُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ العُسْرَ » [ البقرة : ١٨٥ ] ، وأنَّ الاستجابة للدّين حياة للمستجيبين .

٤ - يضع المتأمل في آياته في حالة وسط بين خوف عقابه ورجاء عفوه
 ويربتي المؤمن بطريقين :

الأوّل: أنّه يذكر أحوال أهل النّار وما ينالهم من عذاب ، وأحوال أهل الجنّة. وما ينالون من ثواب .

والثاني : أنّه يجمع في كلامه بين الحالين المتناقضين من الثواب والعقاب ، والشدّة والرّخاء . والحكمة في ذلك ألا يصل الإنسان إلى حالة اليأس ، ولا إلى حالة القعود والكسل اعتماداً على رحمة الله . ويورد المؤلّف آيات كثيرة شواهد على ذلك .

وتحدّث الدكتور البوطي بعد ذلك عن (النزعة الإنسانية في القرآن) فقال: إنَّ القرآن كتاب عربيّ ، نزل بلغة عربيّة وبلهجة أوسط القبائل العربيّة ، ولكنّه ليس فيه إلا السمة الإنسانيّة المطلقة ، ولم يتأثّر في مبادئه وأفكاره بالبيئة أو الإقليم أو القوم الذين ظهر بينهم ، فهو إنسانيّ النزعة . وكان فيما يخصّ العقيدة للعالمين طرّاً ولم يكن لقوم دون آخرين .

وفيما يتعلق بالتشريع لم يختص ببيئة إنسانية واحدة ، وإنما ينبثق عن أسس ومبادىء إنسانية مطلقة . مثال ذلك أنه استهل سورة النساء التي تنظم شؤون الأسرة بالآية : « يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِن نَفْس وَاحِدة وَخَلَقَ مَنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَ مَنْهُمَا رِجَالاً كَثِيراً وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللهَ اللَّذِي تَسَاءً لُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَيْكُمُ مُ رَقِيباً » [ النساء : ١ ] .

ويشمل هذا المنطلق جميع الأحكام التي وردتْ في السّورة ، كحقوق اليتامى وحقوق النساء ، وفرائض الميراث ، وأحكام النكاح ، ومقوّمات الأسرة ، ونظام الحكم ، وسلطان الحاكم ، والعدالة الاجتماعيّة وميراثها .

ويجسد الميزان القرآني الإنساني هذا الذي وضع لمعنى العدالة أساساً للتشريع . وقد ذكر المؤلّف قصة طعمة بن أُبَيْر ق الذي سرق درعاً من جارٍ له ووراً بالتهمة يهوديّاً (ص ٢٦٣) ، ثم ذكر آيات من سورة النساء تتعلّق بالحادثة : «إنّا أَنْزَلْنَا إليّكَ الكتاب بالحق ليتحكُم بَيْن النّاس بِما أَرَاكَ اللهُ ولا تَكُن للنْخَائِنِينَ حَصِيماً » [ النساء : ١٠٥ – ١١٣] .

وقد ذاب في ميزان العدالة الإسلامي العرق والقرابة ، والطائفيّة والتبعيّة ولتبعيّة ولم يبق إلا اعتبار واحد هو الحقيقة الإنسانيّة المطلقة .

وربط المؤلّف الأخلاق والمبادىء الإسلاميّة بالفطرة الإنسانيّة الشاملة ، ولم يربطها ببيئة معيّنة محدودة ، ولهذا لم يكن فيها قابليّة للتّغيير بين بيئة وأُخرى .

من ذلك مبدأ المساواة بين بني الإنسان: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْثَنَى . » [ الحجرات: ١٣ ] . وحسن معاملة الأبوين: « وَوَصَيْنَا الإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنْاً عَلَى وَهُنْ . . . » [ لقمان: ١٤ – ١٥ ] الإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنْاً عَلَى وَهُنْ . . . » [ لقمان: ١٤ – ١٥ ] وأنَّ الإِنسانَ لا يؤخذ بجريرة غيره: « وَكُلُّ إِنْسَانَ أَلْزُمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَأَنَّ الإِنسانَ لا يؤخذ بجريرة غيره: « وَكُلُّ إِنْسَانَ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنَّ الإِنسانَ لا يؤخذ بجريرة غيره: « وَكُلُّ إِنْسَانَ أَلْزُمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنَّ الإِنسانَ لا يؤخذ بجريرة عَيره: « وَكُلُّ النَّالَةُ مَنْ مُنْ أَلْوَالُهُ وَالْمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا تَرْرُهُ الْمُتَدَى فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا تَرْرُهُ الْمُتَدَى فَإِنَّمَا يَضِلُ عَلَيْهَا وَلا تَرْرُهُ

وَآذِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَى وَمَا كُنَا مُعَذَ بِينَ حَتَى نَبَعْتَ رَسُولاً » [الإسراء: 10]. وتحدَّث المؤلّف عن النزعة الإنسانية في القرآن من حيث الأسلوب ، فرأى أنَّ القرآن يتبجه بالحطاب إلى النّاس أو بني آدم أو المؤمنين لا إلى قريش أو العرب أو أهل كذا: «يا أَيْهَا النّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُم وإنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَي عُ عَظِيم . أو أهل كذا: «يا أَيْهَا النّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُم وإنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَي عُ عَظِيم . [ الحج : ١ ] و «يا بني آدم قد أنْزَلْنَا عَلَيْكُم ولِبَاساً يُوَارِي سَوْآ تِكُم وريشاً ولِبَاس ُ التَّقُوى ذَلِكَ خَيْرٌ » [ الأعراف : ٢٦ ] . . . الخ .

وبرغم أن القرآن نزل منجماً بحسب الوقائع والمشكلات ، ولكنه لم يسجل أي اسم من أسماء أو لئك الذين نزلت في حقيهم آيات وأحكام ، وإنما نزلت الآيات موضوعية عامة كي يبقى القرآن إنسانياً يضع المبادىء والمناهج للبشر جميعهم ، وهناك آيات نزلت مدحاً أو ذماً لأشخاص بأعيانهم ، ولكنها جاءت بصيغة العموم :

نقول: وبعبارة أخرى نرى الآيات التي نزلت في مناسبات تتعلّق بأشخاص معروفين بأسمائهم في أسباب النزول لا تعتبر خاصة وإنما تعتبر عامّة يُقاس عليها وتطبّق على جميع البشر على السّواء.

وحتى ما يظن أنّه استثناء ، كسورة (اللهب) ، فإنّه لا يُسراد به أبو لهب وامرأته وحدهما ، بل كل إنسان اتتّصف بالصفة نفسها وقام بالعمل نفسه .

ويقول الدكتور البوطي: من القواعد الفقهية في الإسلام أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، أي: إن خصوصية السبب لا تؤثر في عموم الصيغة ولا تضيق شيئاً من عمومها ؛ لأن منهج القرآن أنه يبني على الوقائع الخاصة أحكاماً ومبادى عامة ويتحد أن المؤلف بعد ذلك عن ( فلسفة القرآن فيما يخص الإنسان والكون والحياة ) فيقول : يحمل القرآن ، فضلا عن جميع ما تقد من أنه معجزة اللغة العربية وبيانها وكتاب في التشريع والقانون ومعلم للفضيلة والأخلاق ، أسس حضارة إنسانية شاملة بمفهومه عن كل من الكون والإنسان والحياة ووجه التفاعل والتناسق بنفسا .

ففيما يتعلق بالكون يبصر القرآن الإنسان به على أنّه من إبداع الله لغرضين اثنين:

١ على الله الإنسان فيه ليؤمن بالخالق وأنّه عبد له : « إن في خلق السّمَوَاتِ وَالا رُض من . . . » [ البقرة : ١٦٤ ] و [ آل عمران : ١٩٠ – ١٩١ ] .

٢ على الظاهر الكونيّة مسخرة لحدمة الإنسان ومصلحته وحاجاته . . . «وَ النّذِي خَلَقَ لَكُمُ مَا فِي الا رُض جَمِيعاً . . . » [ البقرة : ٢٩ ] .

وفيما يتعلق بالإنسان: وصفه القرآن بأنه مخلوق يحمل أخطر المميّزات والصّفات من عقل وإدراك وقدرة على تحليل الأشياء، وأثرة، ومنافسة، وحبّ تملّك، وقوّة وحبّ عظمة، ونزوع إلى السيطرة والكبرياء. وهي أسلحة ذات حدّين يمكن أن تستغلّ في الحير وفي الشرّ، ولذلك سمّاها القرآن أمانة فقال: «إنّا عَرَضْنَا الأَمَانَة عَلَى السّمَوَاتِ وَالأَرْض ...» [ الأحزاب: ٧٧].

ووجّه الدكتور البوطي القارىء إلى مطالعة كتابه: (كبرى اليقينيّات الكونيّة) لأن َّ فيه تفصيلاً لهذه الناحية . ورأى أن َّ الذي اقتضاه هذه الأمانة أنّه لا يستطيع من غيرها تسخير شيء من مظاهر الكون .

وذكر أنَّ الإنسان في القرآن خليفة الله في الأرض فشاءت قدرته أن يكون مظهرًا لعدالته وتطبيق أوامره وهداه: « وَإِذْ قَالَ رَبَّكُ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلِ في لعدالته وتطبيق أوامره وهداه: « وَإِذْ قَالَ رَبَّكُ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلِ في الأَرْضِ خَلَيفَةً » [ البقرة: ٣٠ ] . وقوله تعالى: « أَمَّنْ يُجِيبُ المُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشُفُ السُّوءَ وَيَجَعْلَكُمُ م خُلَفَاءَ الأَرْضِ » [ النمل: ٢٢ ] . وتحتمل الآية الثانية معنى آخر ، هو توارث عمارة الأرض وسكناها ، إلا أنَّ كلاً من المعنيين صحيح .

ويصف القرآن الإنسان ، بعد هذا ، بصفتين :

١ - أنّه خلقه من ماء دافق يخرج من بين الصلب والترائب ، أي : من نطفة ومن تُراب . . . » [ الطارق : ٥ - ٧ ] .

٢ أنه كرّمه وفضله: « وَلَقَد ْ كَرَّمْنَا بَنِي آ دَمَ وَحَمَلْنَاهُم ْ فِي البَر وَاللَّهُم ْ فِي البَر وَاللَّهُم ْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّن ْ خَلَقْنَا وَالبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم ْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُم ْ عَلَى كَثِيرٍ مِمَّن ْ خَلَقْنَا تَقْضْيلاً » [ الإسراء: ٧٠].

والإنسان في القرآن ، أوّلاً وأخيراً ، عبد الله : « وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ، مَا أُرِيدُ مِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ وَمَا أُرِيدُ أَنْ يُطْعِمُونِ » [ الذاريات : ٥٦ – ٥٧ ] .

وفيما يتعلق بنظرة الإنسان إلى الحياة يتحدَّث القرآن عن الحياة الدّنيا منجانبين: جانب قيمتها الحقيقية وعلاقتها بما وراءها وبالوجود بأسره والحياة كلّها وما يجب أن تكون عليه حالة الإنسان تجاهها.

فقيمتها الحقيقيّة أنّها فانية ومتاع الغرور .

والجانب الآخر من الحياة الذي يتحدَّث عنه القرآن أنَّها وسيلة إلى تقويم معاشه ومعاده وإسعاد نفسه وبني جنسه .

وعلى ذلك يأمر القرآن الإنسان بالاستفادة من الحياة على أن لا تكون همّ الأوّل وعلى أن تكون وسيلة للغاية الكبرى التي خلق من أجلها وسبيلاً إلى سعادة الآخرة : « وَابْتَغ فِيما آتَاكَ اللهُ الدّار الآخِرة وَلا تَنسْ نَصِيبَكَ مِن اللهُ نُسْا » [ القصص : ٧٧ ] .

ويقول القرآن في معارضة الانقطاع عن متعة الحياة الدّنيا وطيباتها: «يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعَتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُ المُعْتَدِينَ ، وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلاً لاَ طَيِّباً ، وَاتَّقُوا اللهَ اللهُ عَلَا لمُعْتَدِينَ ، وَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلاً لاَ طَيِّباً ، وَاتَّقُوا اللهَ اللهُ يَ أَنْتُم وَبِهِ مُؤْمِنُونَ » [ المائدة : ٨٧ – ٨٨ ] .

ويقول أيضاً: « لَيْس عَلَيْكُم ْ جُناحٌ أَنْ تَبَّتَغُوا فَضْلاً مِن ْ رَبِّكُم ْ » [ البقرة: ١٩٨]:

ويتبيّن من هذا أنَّ محور المخلوقات كلّها في الرتبة والأهميّة إنما هو الإنسان وأنَّ الغاية التي خُلق من أجلها أن يكون مظهراً لحكمة الله تعالى وعظمته وعدالته في الأرض بما يلتزمه من منهج العبوديّة لله تعالى ، وأنَّ محور الوجود كلّه هو الدار الآخرة ، وأنَّ الدنيا مزرعة لها .

وتلك هي أُسس الحضارة الإنسانيّة التي جاء بها القرآن وجعلها للإنسانيّة دستوراً ومنهجاً في هذه الحياة .

وتحدّث المؤلّف بعد ذلك عن توجمة القرآن فبيّن أنّه لا يمكن ترجمته لما فيه من إعجازٍ بلاغيّ وخصائص رأيناها سابقاً ، وأنّه يمكن تفسيره للنّغات المطلوبة ، ولكنّه لا يمكن أن يُنقَل إليها جميعُ ما فيه من نواحي الجمال .

ب ــ نشر الدكتور البوطي مقالاً في العدد ٢٤٦ من مجلة العربي الصّادر في جمادى الثانية ١٣٩٩ هـ ، الموافق لمايو (أيّار) ١٩٧٩ م ، بعنوان : لماذا التعسُّف الباطل في تفسير القرآن بجرّ العلم إليه أو حجبه عنه .

وقبل أن يتحدَّث الدكتور البوطي عن رأيه في هذا الموضوع أورد ميزاناً للتفسير اتَّفق الأئمة منذ القديم على أُسسه وهي :

١ أ- أن يخضع التفسير لدلالات اللّغة العربيّة وقواعدها الّي لا خلاف فيها .
 ٢ أ- أن يخضع لقواعد تفسير النصوص المتّفق عليها ، كأحكام العموم والخصوص والإطلاق والتقييد ، والمنطوق والمفهوم .

" – ألا يتعارض التفسير معارضة ً حادّة مع مضمون أيّة آية أُخرى في القرآن بحيث لا يكون من سبيل للجمع بينهما تحت ظلّ أيّ قاعدة من قواعد تفسير النّصوص.

٤ – ألا يتعارض التفسير معارضة حادة مع الدّلالة الثابتة لنص حديث نبوي صحيح ، بحيث لا تترك هذه المعارضة سبيلاً سائغاً للتوفيق بينهما .

ونحبّ أن ننبّه إلى أنّ التفسير في الأساس الرّابع يـُرَاد به اجتهاد المفسّر في فهم الآية ، وهو غير الآية نفسها أو مضمونها الحقيقي الذي يريده المتكلّم وهو الله جلّ

شأنه . وهذا التفسير كلام البشر ، ولذلك كان الحديث النبويّ الصّحيح مقدّماً عليه أمّا الآية نفسها أو مضمونها الحقيقي فإن ّ الحديث النبويّ مهما صحّ وتواتر فهي مقداً مة عليه وأصل له فهو لا يبطلها .

وبهذا تكون الأسس الأربعة التي أوردها الدكتور البوطي صحيحة مسلماً بها .

وبهذا المقياس يرفض إرهاص الصعود إلى القمر بموجب الآية: «يا مع شكر الجين والإنس إن استطعته أن تنفذ وا مين أق طار السموات والا رض فان فذ وا لا تنفذ ون إلا بسلطان » [ الرحمن : ٣٣ ] ، إلى أساس أن القرآن قال : «مين أقطار » لا (إلى أقطار) وعلى أساس أن المعنى المراد هو أنهم لا يستطيعون النجاة من سلطان الله .

على أني أرى من الوجهة اللّغويّة أنَّ النفاذ من أقطار السموات والأرض يحتمل أن يكون من بعضها إلى بعض ، لا منها جميعها ، وحينئذ ٍ يزول المانع اللغوي ويبقى المانع المعنوي الذي أورده .

ويرفض كذلك أن تحتمل الآية: «مَا لَكُمْ الآ تَرْجُونَ لِلهِ وَقَاراً ، وَقَدْ خَلَقَكُم أَطُوراً » [ نوح: ١٣ – ١٤]. مضمون نظرية دارو ن من حيث تطوّر المخلوقات ، لأن ذلك معارض للآية: « لَقَدْ خَلَقْنَا الإنسان في الرّحم، فتكون تقويم » [ التين: ٤] ، ويرى أن الأطوار هنا أطوار خلق الإنسان في الرّحم، فتكون مطابقة للآية: « يَخَلُقُكُم في بُطُون أُمَّهَاتِكُم خَلُقاً مِن بَعْد خَلْق في ظُلُمُات ثلاَث » [ الزمر: ٦] وللآية: « يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُم في في ظُلُمُات ثلاَث في الرّعم مِن عُلَقة وغير مُخلَقة وغير مُخلَقة لِنُبِينَ لَكُم » [ الحج: ٥].

ويقبل معنى الجاذبيّة في الآية: ﴿ أَلَمْ نَجُعُلَ الْأَرْضَ كِفَاتاً ، أَحْيَاءً وَأَمْوَاتاً » [المرسلات: ٢٥–٢٦] ، وكذلك يقبل أنَّ الشمس مصدر إشعاع للحرارة والنور ، وأنَّ القمر خامد عاكس للنّور وحده ، في الآية التالية ، وأمثالها : ﴿ أَكُمْ تَرَوُا كَيْفَ

خلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمَوَاتِ طِبِاقاً ، وَجَعَلَ القَمَرَ فِيهِنَ نُوراً وَجَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجاً » [ نوح: ١٥ – ١٦ ] .

وكذلك يقبل معنى تلقيح الرّياح للسّحب بالكهربائيّة حتى تمطر ، وذلك في الآية: « وَأَرْسَلُنْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَسْقَيَنْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُم ْ لَهُ بِخَازِنِينَ » [ الحجر: ٢٢ ] .

نتبين ممّا لحسناه من آراء الدكتور البوطي في الإعجاز أنّه كان مهتماً فيسه بالمضمون والشكل معاً ، وأنّه كان مثل سيّد قطب في القدرة على بيان الجمال الفني في القرآن من حيث الموسيقا التي تطرد الشعور بالملل خلال تلاوته ، وروعة التعبير عن جميع الموضوعات ، والصيّاغة التي تصلح لمخاطبة النّاس جميعهم ، وحسن التّكرار والتجدّد فيه ، وأنّ وضع اللّفظة في مواضعها هو الأساس في جمال الأداء وفي الإيحاء الواسع ، وفي الاتساق والانسجام بين ألفاظ الجملة ، وبين الجمل والآيات ، ومن حيث إشعار الألفاظ بسلطان الرّبوبيّة ، والاهتمام بالأمثال القرآنيّة ، والقصّةالقرآنية.

وأنه مثل الدكتور دراز في الإلمام بجوانب الموضوع واستيفائه وحسن تنظيمه . وقد دافع مثله عن تداخل الموضوعات ونفى تهمة فوضى التأليف ؛ ولكن المكتور دراز أثبت عكس ما يئتهم به القرآن : وهو أن وحدة الموضوع قائمة في القرآن كله وبين سوره وفي السورة الواحدة ، وفي الجملة من الآيات ، وفي الآية الواحدة . وشاركه الدكتور البوطي في تقرير أن هناك معنى كلياً ينتظم القرآن جميعه .

- وقد نفى الدكتور البوطي الصرفة ، وكان معتدلاً في النّظريّة العلميّة لم يبالغ بها أميل َ إلى جعلها نوعاً من المغيّبات المستقبلة في الإعجاز التي قال بها الأقدمون . وقد شارك سيّد قطب في القول بإعجاز التّشريع ، وتحدّث أنّه انفرد بالكلام على جلال الرّبوبيّة في المعاني والألفاظ ، وقد رأينا (سيّد قطب) يتكلّم في تفسيره عن الطّابع الرّبّاني المتميّز عن الطابع البشري في القرآن ، ولكنّه كاد يقصره على ناحية الإحاطة الرّبّانيّة بعلم كلّ شيء ، على حين تناول به الدكتور البوطي ناحية العظمة الرّبّانيّة

والفخامة والجلالة في توجيه الخطاب ، وكان في هذه النّاحية أكثر دقّة ووضوحاً وتفصيلاً ، وجاء بآية مثلاً على كلّ ما قرّره فيها .

وكذلك تكلّم عن جلال الرّبوبيّة الدكتور درّاز ، ولكنّه لم يبلغ مبلغ الدكتور البوطيّ في الدّقيّة والتّفصيل.

وقد اهتم فضلاً عن ذلك بالعمق الإنساني في القرآن وبالأخلاق الصّالحة لبناء الإنسانية ، وبأن القرآن ليس خاصاً بالعرب ، بل هو عام للإنسانية كافة ، كما اهتم بالمنهج التربوي في القرآن ، وبفلسفة القرآن فيما يخص الإنسان والكون والحياة ورأى أن هذه العناصر الثلاثة هي الأسس التي تبني بتفاعلها الحضارة الإنسانية ، وقد سبقه سيّد قطب إلى مثل هذا المضمون تقريباً حينما قرّر أن القرآن يبني منهجاً متكاملا للحياة الإنسانية ، ولكن الدكتور البوطي زاد في هذه الناحية دقة وتفصيلاً .

وتحدَّث الدكتور البوطي كذلك عن ترجمة القرآن فرأى أنّها غير ممكنة إلا في حــَـيِّزِ المعاني والأحكام ، وأنّها عاجزة عن نقل نواحي الجمال القرآني .

ونحن نوافقه على هذا الرّأي كلّ الموافقة .

## ١٨ ـ الدكتور محمد علي سلطاني :

ليس للدكتور سلطاني كتاب خاص بالإعجاز ، ولكنّه تحدّث عنه في كتابه (مع البلاغة العربيّة في تاريخها ، القسم الأوّل ، طبع دار المأمون بدمشق ) بعنوان (اتجاهات الدراسات في الإعجاز ) قبل عبد القاهر الجرجاني وعنده (ص ١٢١ – ١٨) . ولم يبد الدكتور في الإعجاز رأياً خاصّاً به ، واكتفى بتعليقات على أُمور تخص الإعجاز خلال حديثه على مـنن ألقف فيه .

َ نراه في (ص ١٣١) يعد عمل أبي عبيدة في كتابه (إعجاز القرآن) فاتحة البحث في سرّ إعجاز القرآن من الناحية البلاغيّة ، وذلك حين سئل عن المراد بقوله تعالى :

« طَلَعْهُمَا كَأَنَّهُ رُؤُوسُ الشَّيَاطِينِ » [ الصَّافات : ٦٥ ] ، فأجاب بأنّه من نمط قول امرىء القيس :

أَيكَتْتُلُنِي وَالْمَشْرَفِيُّ مُضَاجِعِي وَمَسْنُونَة ٍ زُرْق كَأَنْيَابِ أَغْوَال ِ - ورأيته يذكر من كتب الإعجاز الرسالة الشافية لعبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١هـ) ولا أعرف عنها شيئاً.

وذكر أن فئة المتكلّمين قامت بالنّصيب الأوفى من البحوث الدائبة للكشف عن سرّ إعجاز القرآن البلاغي (ص ١٢٢) مستخدمين الجدل والحطابة وتحبير الرّسائل (ومنها صحيفة بشر بن المعتمر) (ص ١٢٣) ، وقد اتّفق في رأيه هذا مع عبد العليم الهندي في مقاله عن الإعجاز ، ومعي في مقدّمة كتابي (تاريخ فكرة إعجاز القرآن).

وقد أورد في (ص ١٧٤) نصاً للجاحظ وجتهه إلى قاضي القضاة أبي الوليد بن أبي دؤاد نقله عن ( الجاحظ ، للدكتور الحاجري ص ٣٢٥) ، وقد أخذه الحاجري من رسائل الجاحظ ( الرحمانية ١٩٣٣ ، ص ١٤٧ – ١٤٨ ) يفهم منه أنه أرسل إليه كتاباً أجهد فيه نفسه في الاحتجاج للقرآن والرّد على الطّعان ، وذلك عن طريق نظم القرآن.

وذكر للجاحظ كلاماً في كتابه الحيوان (ج١، ص٩)، وفي عصر المأمون رج١: ٢٨٣)، والحيوان أيضاً (ج٣: (ج١: ٢٨٣) ، والحيوان أيضاً (ج٣: ٨٦) يدافع فيه عن القرآن حتى ضد جماعة أستاذه النظام القائل بالصرفة . (ص ٣٩: مع البلاغة العربية ، القسم الأول) .

- وينكر المؤلّف أن يكون لكتاب الواسطي (ت ٣٠٦ه) في الإعجاز ذكر عند الأقدمين ، ويرى أنَّ الرّافعي هو الذي ذكره وأشاد به ، وذكر أنَّ عبد القاهر تتلمذ على كتابه وشرحه شرحين : كبيراً باسم المعتضد ، وشرحاً آخر أصغر منه . (عن إعجاز القرآن والبلاغة النبويّة للرّافعي ص ١٥٢) . ويرى أنَّ الرّافعي قد تسرّع وأنّ ذلك لا أصل له ، وأنَّ الذي شرحه الجرجاني في ثلاثين مجلّداً هو كتاب الإيضاح في

1

النحو لأبي علي الفارسي (ت ٣٧٧ه) ، كما تنطق بذلك المراجع التي ترجمت للجرجاني ، وأن الجرجاني لم يعرف شيئاً عن الواسطي لأنه لم يذكره مطلقاً في دلائل الإعجاز ، على حين أنه ذكر الجاحظ في مناسبات كثيرة وذكر غيره . (ص ١٢٧ – ١٢٨ ، مع البلاغة العربية ) . ولكن الدكتور سلطاني لم يتابع البحث فيداتنا على سبب الحطأ عند الرّافعي ومصدره ، ولم يذكر لنا من أين جاء باسم كتاب المعتضد ، وأرجو أن يتم بحثه في ذلك .

\_ ويرى الدكتور سلطاني أن الباقلاني لم يوفق إلى تحقيق ما يريد ، لتأكيد إيمانه الرّاسخ بأن إعجاز القرآن كائن في بديع نظمه وعجيب تأليفه ، لا لشائبة في ذوقه أو ضعف في قدرته البيانية ، بل لقصور فني عن التعليل وقف به في منتصف الطريق. (ص ١٣٣)

وعلل ذلك بأن الباقلاني لم يستطع تحليل الأمثلة من القرآن بقدرة فاثقة تبين سر إعجاز القرآن البياني ، وأنه في نظم جزئيات الأداء في اللفظ والتركيب والصورة كما فعل عبد القاهر الجرجاني بعده ، بل ظل في حيز الأحكام النظرية . وكل ما فعله دل على الطريق بإيراد أمثلة من القرآن والحديث النبوي وخطب العرب وأشعارهم ليدرك القارىء منها إدراكاً ذوقياً عاماً أن القرآن أبلغ . لقد كان عنده إحساس غامض بإعجاز النظم ، ولكنه لم يستطع إبرازه والبرهنة عليه للناس . (ص ١٣٣ – ١٤٣ ولا سيتما ص ١٤٢) .

وأرى أنَّ الدكتور سلطاني صحيح الحكم ، فقد كان الباقلاني عالماً بالأدب أكثر منه أديباً ناقداً محلّلاً .

\_ يأخذ على عبد القاهر أنه اكتفى من وجوه إعجاز القرآن بالنظم ، وأنه أنقص دور المعاني والدفق الشعوري والإحاطة الشاملة وسائر وجوه الإعجاز ، ويتبيّن من ذلك أنه يقول بوجوه الإعجاز كلها مجتمعة ولا يقتصر على واحد منها ، وقد تبنيّى

في ذلك رأيي وأورد جانباً من قولي في ذلك خلال مقدّمة كتابي ( تاريخ فكرة إعجاز القرآن ص ٢٨) ، (ص ١٦٥ ، مع البلاغة العربيّة في تاريخها . ) .

- وهو يرى أنَّ عبد القاهر نظر إلى المعاني نظرة عبزئية وبحسها حقيها ، وأنيّنا إذا تعمقنا على الحقيقة في ذواتنا أدركنا أنَّ المعاني في النّفس هي التي توجّه النّظم ليكون على هذا الشكل أو ذاك . . . وبذاك تكون المزيّة في المعاني دون غيرها ، بوصفها تقف فاعلة وراء النّظم وأُسلوب الأداء .

أقول: إن المعنى قد يكون في النفس ولكن صاحبه لا يستطيع التعبير عنه تعبيراً دقيقاً جميلاً مؤثراً. فالتعبير بالكلام اللفظي عن الكلام النفسي لا يتوافر لكل إنسان بغض النظر عن الاختلاف في مقدار توافر المعاني نفسها وبافتراض التساوي فيها وتتفاوت فيه الأقدار. وكان هذا ما صال فيه عبد القاهر وجال حين عرض نظرية النظم. وهو مجال من مجالات الإعجاز القرآني البلاغي الكثيرة. لهذا أرى لعبد القاهر بعض العذر في هذه الناحية. ناحية قيمة الأداء والقدرة عليه.

- يخطتىء المؤلّف الجرجاني في إنكاره دور الفاصلة والتوازن وغيرها من الجوانب الموسيقيّة في الإعجاز القرآني لعظم شأن الإيقاع في جمال الكلام وتأثيره (حاشية ص ١٦٨ من كتابه)، والمؤلّف محقّ في ذلك، وقد عدّ التأثير الموسيقي القرآني وجهاً من وجوه الإعجاز.

- هذا ما رأيته من خطرات للمؤلّف وتعليقات وهو يتكلّم على الإعجاز عند عبد القاهر حتى يصل إلى عصرنا الحاضر.

# تلخيص ونقد لفكرة الإعجاز في القرن الرابع عشر الهجري :

يأتي القرن الرابع عشر الهجري هو والقرن الخامس الهجري في طليعة القرون الإسلامية خصباً من حيث معالجة فكرة الإعجاز ، مقداراً ونوعاً ، وعمقاً وتنويعاً - ٤٣٣ – إعجاز القرآن – ٢٩٣

في وجوهه المقبولة ، وأخصبهما القرن الحالي ، وإن احتفظ القرن الحامس بفضل السبق الزمني ، وهذا يدلّنا على أمرين :

الأوَّل : أنَّ الله يحقّقوعده في حفظه قرآنه ودينه كما يقول تعالى في الآية الكريمة : « إنَّا نَحَنْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَـهُ كَـافِظُونَ » [ الحجر : ٩ ] .

والثاني: \_ وهو متفرّع عن الأوّل وثيق الصّلة به \_ أنَّ المسلمين لم يقفوا أمام التقدّم العلمي في الغرب وأمام الهجوم المنظّم على الإسلام والقرآن ، لمحوهما أو إضعاف شأنهما ، موقف المتفرّج غير المُبالي ، بل ظهر فيهم علماء أفادوا من الاطلاع على العلوم الكونيّة الحديثة ، ومن التعمّق في فهم القرآن ، وأصول الجدل المنطقي ، ومن تذوّق الحمال الأدبيّ الفني البلاغي في اللّغة العربيّة ، والأداء القرآني بخاصة ، ما جعلهم قادرين على المنافحة عن كتاب الله ودينه ، بل الانتقال من ذلك إلى إثبات أنَّ الإسلام هو دين المستقبل ، ومحاولة إقناع غير المسلمين بهذه الفكرة ، وقد وُفِقوا في ذلك توفيقاً حسناً لم يبلغ غايته بعد .

وقد قلنا ، ونحن نقد م لهذا العصر ، إن المؤلفين فيه فئتان : فئة قصرت كلامها المفصل على الإعجاز العلمي الذي هو سمة هذا العصر الأولى ، وإن عد وأصحابها وجوه الإعجاز الأخرى ما عدا الصرفة تعداداً مجملاً ، علماً بأن هذه السمة قد سبق إليها المتقد مون تحت عنواني ( الإخبار عن الغيوب المستقبلة ) و ( احتواء القرآن على جميع العلوم ) ، وفئة جعلت وجه الإعجاز العلمي أحد الوجوه ووز عت عنايتها على هذه الوجوه جميعها ، ولا سيما الوجه البلاغي ، والوجه الموضوعي ، والوجه التأثيري ، والوجه التأليفي ، ولم يخل كلام هذه الفئة من نظرات جديدة في تفصيلها مسبوق إليها في مجملها على تفاوت في العمق والإدراك ، والإحاطة والقدرة على الأداء والتعبير . وبين رجال هذه الفئة من استطاعوا تحليل بعض آيات القرآن تحليلاً عميقاً دقيقاً جميلاً ، وكانوا في مستوى عبد القاهر الجرجاني في قدرتهم على التحليل ، ولعلهم أربو اعليه في جمال أسلوبهم .

وإذا استعرضنا رجال الفئة الأولى (أرباب النزعة العلميّة) على التّوالي استعراضاً سريعاً، عارضين أهم ملامحهم انتهينا إلى ما يلى :

ا ً ـ حاول عبد الله فكري التوفيق بين العلم والدّين . ولم يصرّح بالإعجاز العلمي ، بل تركه لاستشفاف القارىء ، ووضع ضوابط لهذا التّوفيق :

أ ـ فما يتوافق فيه العلم الحديث مع نصَّ القرآن أخذ به دون تردُّد .

ب ــ وما ثبت بالعلم ولم يوافق النّص ّ القرآني أُوِّل َ له النص ّ القرآني إذا كان يحتمل التأويل ، أو ترك أمره إلى الله .

ج ــ وما لم يقطع به من العلم لا نوليه شأناً ولا نتأوَّل له .

وقد رأينا أنَّ الضابط الثاني (ب) لا يرتضي قسمَه الأوَّل ، وهو التّأويل ، عمر الملباري من الحديثين ، كما لم يرتضه من القدماء الإمامان الرّازي والنيسابوري .

٢ – ولم يصرّح الدكتور محمود صدقي بفكرة الإعجاز ، واكتفى ببشّها بشّاً غير مباشر ، وكان غرضه بيان حكمة الشرع وبثّ الإيمان في النّفوس ، واهتم ّ كثيراً بشرح أطوار خلق الإنسان ، وبحمل مريم بعيسى .

٣ – وحث طنطاوي جوهري في كتابه ( الجواهر في تفسير القرآن الكريم ) على التأمّل في الكون وعلى تعلّم العلوم العصرية ؛ لأنتها ضرورية لتقدّم المسلمين ولجأ إلى تفسير رمزي في ضرب النبي موسى الحجر بعصاه ، وتجاوز ما يحتمله نص الآية : « فأذ نُوا بحرُب مِن الله ورَسُوله » [ البقرة : ٢٧٩ ] في خطاب المرابين فجعل هذه الحرب – الحرب العالمية الأولى – التي قامت بسبب أطماع الرئاسماليين المرابين ، وأورد من كلام الغزالي ما استدلاً به استدلالاً صحيحاً على أن النظام الاقتصادي الإسلامي خير من البلشفي .

وأضاف في كتابه (القرآن والعلوم العصريّة) إلى جانب حثّ القرآن على التأمّل في الكون والتعمّق في العلم ، وحثّه هو على طلب العلم العصري ، إعجاز القرآن العلميّ مصرّحاً حيناً ، ومكتفياً بالتّلميح حيناً آخر ، ومورداً آياتٍ كثيرة للوصول إلى هدفه .

النّص" القرآني ما لا يحتمله من المعاني . وهذا يعطي – في رأينا – مردوداً عكسياً لل يهدف إليه .

ه ً \_ والتزم الأستاذ محمد أحمد جاد المولى بك جانب الاعتدال والمنطق في إثبات الإعجاز العلمي من خلال بعض الآيات ، وأضاف إلى ذلك تصوير عظمة الحضارة العربيّة الإسلاميّة ؛ ولا سيّما في الميدان العسكري . ونعتقد أنّه بالغ هنا بعض المبالغة في نسبة أوّليّات للعرب وسائر المسلمين سنبقوا إليها .

آ \_\_ واقتصر عمر الملباري على بيان إعجاز القرآن في آية اللّؤلؤ والمرجان وبيّن أنّهما يستخرجان اليوم من الماء العذب كما يستخرجان من الماء المالح ، وأنّ القدماء والحديثين الذين اعتقدوا أنّهما لا يستخرجان من العذب وتأوّلوا في معنى الآية كانوا مخطئين ، وإنتهى من ذلك إلى تقرير قاعدة دينيّة صحيحة ، وهي أنّ المؤمن الحق يسلم بصحة ما يقوله القرآن وصدقه ، ولا يجوز له أن يتأوّل ما لا يحتمله النّص أو أن يأخذ بما يخالفه مخالفة صريحة .

٧ً ــ وذكر الأستاذ محمود مهدي الاستامبولي أنَّ الإعجاز ليس مقتصراً على الناحية الأدبية وقوّة التأثير في القرّاء، فهنالك الإعجاز بالحكم العالية، والنّظم الدستورية الراقية ، وبخاصّة الأخبار العلميّة التي أثبتها العلم الحديث ، ورأى أننّه لا يمكن ترجمة القرآن بما فيه من بلاغة وجمال ، وإنما يمكن نقل معانيه إلى اللّغات الأخرى .

وبعض ما جاء به الأستاذ الاستامبولي موضع جدال لمبالغته أحياناً في الاستنتاج . فاستنتاجه ، على سبيل المثال ، أنَّ ضيق الصّدر حين ارتفاع الإنسان في الجوّ لم يكن معروفاً في زمن النبيّ لا يوافقه عليه موريس بوكاي لوجود مرتفعات في بلاد العرب تزيد على ثلاثة آلاف متر ، ولا شك في أنتهم كانوا يصعدون عليها زمن النبيّ وقبله ويشعرون بضيق النَّفَس حين صعودهم ، واستنتاجه من تشبيه السفُن بالأعلام ويشعرون بضيق النَّفَس على اختراع البواخر في العصر الحديث موضع نظر – أي : الجبال – في القرآن مايدل على اختراع البواخر في العصر الحديث موضع نظر

على ان آكتر ما جاء به ليس موضع خلاف : مثل اختلاف بصمات الأصابع والجاذبيّة على الأرض وبين الكواكب ، ووجود أكثر من مشرق ومغرب ، وحركتي الأرض والشّمس المحوريّة والانتقاليّة ، والنفاذ إلى الكواكب بسلطان العلم ، واندثار النجوم والشمس .

٨ً – ولم يذكر موريس بوكاي الإعجاز صراحةً ، ولكن كلامه يؤدّي إليه حكماً ، والفكرة المستمرّة في الكتاب هي أنَّ القرآ نصحيح سالم منالتّبديل والتحريف وأنَّه منزل من عند الله لما فيه من مقولاتٍ علميَّة لم تكن معلومة زمن النبيُّ وعرفت في عصرنا . وأنَّ كلُّ ما فيه من مقولاتٍ علميَّة لا يتناقض مع العلم الحديث . وهو لا يشذ "مطلقاً عن المنهج العلمي" ، ولا يبالغ ، ويحسن تذوّق الألفاظ القرآ نيّة ، ويختار من معانيها ما يتَّفق مع معطيات العلم الحديث . وهو يرى أنَّه لا يستطيع أن يفهم القرآن على حقيقته في مقولاته العلميّة إلا مَن استطاع أن يجمع بين العلم والذّوق اللُّغويِّيْن وبين الثقافة العلميَّة الحديثة . وهو يرى أنَّ القرآن وحده ــ دون التُّوراة والأناجيل والأحاديث النّبويّة ـ هو الذي تتّفق جميع مقولاته العلميّة مع مقرّرات العلم الحديث . ونراه هنا يحدّد هذه المقرّرات ــ التي يسلّم بأنّها حقائق ــ بأنّهـا كلُّ ما ثبت بشكل نهائي أو بشكل ٍ كافٍ لعدم الوقوع في الخطأ ، ونراه لا يتناول قضایا دینیّة صرفة ، مثل ظهور الله لموسی ، وولادة عیسی دون أب ، ویأبی أن يتقبُّل اختلاف الأناجيل في رواياتها ، ومخالفتها للعلم ، وإجراء تعديلات فيها يقوم بها بشر مهما كان السبب ، ويحاول إثبات أنَّ الإنجيل حدث فيه تغيير في تفسير كلمة ( فارقليط ) إذا صحّح تبيَّن أنّه قد نصّ على مجيء رسول بعد عيسي عليه السّلام الذي لم يكن خاتم الرّسل ، ويثبت أنَّ الأناجيل صحّحت أكثر من مرّة ، وأنَّ المسموع فيها ليس صوت المسيح المباشر .

ونراه يعجب بدعوة القرآن إلى المثابرة على طلب العلم والمعرفة والتأميّل في الكون رفي النّفس . ولا يوافق على كل ما جاء به المؤلّفون المسلمون في الإعجاز العلمي

ولكنّه يضيف إلى ما وافق عليه من أقوالهم مقولات علميّة قرآ نيّة أُخرى انفرد بها على أنّه لم ينتبه في بعض الأحيان إلى ما انتبهوا إليه . ومثال ذلك استخراج اللّؤلؤ والمرجان من الماء العذب .

ومن مميتزاته أنه نظر في القرآن ليرى إذا كانت فيه إشارات إلى ظواهر علمية لم يقرّرها العلم الحديث بعد ، فوجد منها وجود كواكب صالحة للحياة كالأرض والعلم لم يثبت هذا بعد ، ولا يزال في حيّز التخمين .

وقد رد على من خافوا أن يتوقف الإيمان بالإعجاز القرآني حين تبطل النظريات التي وافقتها نصوصه بأنه لا خطر من ذلك ، فإن ما يتغيّر في العلم هو النظرية المفسّرة للظاهرة أو الظيّواهر الطبّيعية ولكن الفعل موضوع الملاحظة يبقى قائماً ، وضرب على ذلك مثلاً دوران الأرض حول الشّمس ، والقمر حول الأرض ، فهما يبقيان حقيقتين ، ولكن قد توضع لدورانهما نظرية أكثر دقة من النظرية الحالية . وبهذا المقياس لم يوافق على استنتاج عالم فيزيائي مسلم وجود مفهوم (ضد المادة) في القرآن ووافق على أن الماء أصل الحياة وإن لم يصل العلم إلى حكم نهائي في ذلك . وقد وازن بين القرآن والتوراة في مسألتي الخلق والطبّوفان ، فرأى أن القرآن قد انفرد بصحة جميع معطياته ، وأثبت أن القرآن لم ينقل عن التوراة المعروفة شيئاً ، ووجد أن القرآن قد صحتح بعض مفاهيم التوراة الخاطئة ، كفهوم تعب الله من الخلق وراحته يوم السبت ، وأوضح أن القرآن لم يأخذ أي مفهوم خاطيء من المفاهيم التي كانت يوم السبت ، وأوضح أن هذه مميزة عظيمة له .

ويمتاز المؤلّف بجودة الخطّة وصحّة المنهج في مجموع كتابه وفي كلّ قسمٍ من أقسامه .

<sup>9</sup> \_ وانفرد الدكتور محمد رشاد خليفة باكتشاف الإعجاز العبدديّ في القرآن الكريم، فقد وجد أنَّ للعدد ( ١٩ ) قيمة خاصّة فيه، فهو عدد حروف « بسم الله الرّحمن الرّحمن الرّحيم » المكتوبة كتابة قرآ نيّة توقيفيّة ، ووجد أنَّ كلماتها قد تكرّرت في

القرآن أعداداً من المرّات هي من مضاعفات هذا العدد ، كما وجد أنَّ الحروف النّورانيّة في القرآن ، وهي الحروف التي تبدأ بها بعض السّور ، تتكرّر في سورها عدداً من المرّات هو من مضاعفات العدد ( ١٩ ) ، سواءً أكانت مفردة أم متعدّدة مثل « كهيعص » وقد استعان على إحصاءاته العدديّة بالعقل الإلكترونيّ . ولكنّه ذكر أنّ هذه الإحصاءات قد حقّقها علماء العرب قبل بشكل صحيح ، وهناك كتب مؤلّفة فيها ، ودفع بذلك ما يمكن أن يتهم به من تزوير هذه الإحصاءات لإثبات نظريّته .

وقد أدَّى ذلك بالمؤلف إلى أن يفسّر العدد (١٩) في الآية الكريمة من سورة المدثر «علَيهُ السِّعة عَشَرَ» [ المدثر : ٣٠] بأنتها هذه الحروف التي تحرس القرآن وتثبت سلامته من التغيير والتحريف ، وأن يترك التفسير القديم لها بأنَّ التسعة عشر هو عدد الملائكة الجنود الذين يحرسون جهنّم.

وينتهي من ذلك إلى أن الذي تكلّم بالقرآن كلّه وحقّق فيه هذه المعجزة العددية هو الله سبحانه، وأنه لايستطيع ذلك غيره، ويقول: إن الله قد أبقى هذه العلامة العددية سرّاً حتى عصرنا الحاضر لتكون معجزة للقرآن ماد يّة حسيّة عدديّة في عصر لا يفهم أهله شيئاً غير الماد ة والحس والعدد.

ونراه يبرهن على الإحكام القرآني في مضاعفات العدد ( ١٩ ) بأن القرآن قد يستعمل مكان كلمة مرادفها ، لتسلم له هذه المضاعفات . ومثال ذلك استعماله « إخوان لوط » [ ق : ٣ ] مكان « قوم لوط » التي يستعملها في القرآن كله ، وكلمة «بصطة» ، بالصاد، مكان «بسطة» ، بالسين ، وذلك توقيفي ولم يستعمله العرب ، وكذلك استعمال « بكة » مكان « مكة » ..

ونحن نشكر للدكتور جهده المستمرّ القيّم واكتشافه هذه النظريّة ؛ ولكُّنتنا نودّ أن يستكملها بالإجابة على هذه الأسئلة التي تردّدت في ذهننا ، ولعلَّ الأجوبة عليها جاهزة لديه :

١ — ما شأن الأحرف غير النتورانية في القرآن ، أليس لها قاعدة تحفظها وتحفظ كلماتها من التتحريف ؟ والذي خطر في ذهننا من الجواب هو أن الناس لم يكونوا يعلمون بهذه النظرية من قبل فيغيروا هذه الحروف وحدها دون تغيير النورانية وإذا فإن سلامة الأحرف النورانية تصلح مثلا لسلامة القرآن جميعه ، ثم تقضنا رأينا هذا بأن الناس قد عرفوها الآن ، وقد يأتي مغرض فيغير ما لم يخضع إحصاؤه بعد لقاعدة مقررة تضبطه .

٢ — إن قاعدة التكرار العددي وحدها ليست كافية لحفظ القرآن من التحريف لأنه لو بدل أحدهم في السورة الواحدة أماكن بعض الفواصل فوضع «حليم»مكان «رحيم»، ونقل هذه إلى موضع الأولى لما تغيير الإحصاء ، وهناك في نظرنا ضابط أهم نص عليه القدماء المتذوقون للبلاغة القرآنية ، وهو ملاءمة الفاصلة لمعنى الآية ملاءمة تمنع من أن يستبدل بها غيرها .

٣ - ثم ماذا يحدث لو بدل مغرض أماكن الحروف في الكلمة الواحدة فجعل (جبذ) مكان (جذّب) . إن الإحصاء العددي يبقى ولكن التحريف يحصل .

٤ — إن المؤلف بحاول أحياناً التوسع في البراهين لزيادة التأثير على القارىء مثل قوله: بأن مجموع عدد فواتح السور المركبة هو أيضاً من مضاعفات العدد (١٩). وهذا تحصيل حاصل ، وقد وضعت المعادلة الرياضية فيه وأنا أتكلم على نظرية المؤلف قبل. وهذا التوسع في تحصيل الحاصل يعطى ردة فعل غير ملائمة.

والمعنوية والتوجيهية مقنع للباحث والمعنوية والتوجيهية مقنع للباحث والحميع البشر أهم من الإحصاء العددي . إن المؤلف قد تدارك ذلك حين رأى أن هذا الإحصاء وجه من وجوه الإعجاز وليس الوجه الوحيد ، وأنه يريد أن يقنع به الذين لا يفهمون غير المادة والحس والعدد .

٦ - نحب أن نذكر بأن الإمام الباقلاني قد ذكر لوناً من الإعجاز العددي في الأحرف النورانية ؛ ولكنة غير الـ ( ١٩ ) ومضاعفاتها .

الحديث بعض نظرات ولمسات ، منها : إعجاز تعليم اللّغة باستعمال الأسماء أوّلاً وأضاف إلى ذلك دفاعه عن القرآن في قضيّة علم ما في الأرحام من المغيّبات الحمس وأضاف إلى ذلك دفاعه عن القرآن في قضيّة علم ما في الأرحام من المغيّبات الحمس وامتاز بالجمع بين الفائدة وحسن العرض والطّرافة والإيجاز والسّهولة .

وإذا استعرضنا رجال الفئة الثانية ، وهم كُثُر ، تتنوع مستوياتهم الثقافية وآفاقهم العلمية بين من يقرب من العامية ، ومن يبعد غورُه في العلم والأدب والذوق الجمالي والاختصاص ، وجدنا أنهم ينقسمون إلى زمر أربع على أساس من مدى خدمتهم لفكرة الإعجاز ، وعلى تفاوت في ذلك بين رجال الزمرة الواحدة خلال كتبهم، فبعضهم كسر كتابه كلة عليها، وبعضهم خصص لها فصلا صغيراً فيه.

فالزّمرة الأولى: يغلب عليها الطّابع الصّوفي وضعف العبارة حتى تقرب من العاميّة، ومع ذلك فلكل ِّ من رجالها سمته الخاصّة:

فالنخجواني: يعتمد على الكشف الصّوفي ، لا على البحث والدرس والمناقشة ويرى الإعجاز في الأخلاق الإلهيّة ، والبلاغة ، وأخبار الغيب.

وأبو الفيض الناكوري : تحتاج عربيّته إلى ترجمة ، ووجوه الإعجاز عنده البلاغة والمدلول ، والأحكام والحركم ، والعلوم والكمال .

والشيخ عبد الله الدّهلوي النّقشبندي: يرى الإعجاز في البلاغة والمعاني، ويرى أنّ القسم يحلّ محلّ الحجّة في الإقناع، ويعدّ الإيمان بالقرآن والرّسالة من الأمور البديهيّة. ولو كان الأمر كما يرى لآمن المشركون جميعهم دون حاجة إلى الجدال والحرب، وهو قاصر عن بيان نواحي الجمال في الأداء القرآني. ويترى أنّ من وجوه الإعجاز تصوير القرآن لما سيكون، وهذا هو الإخبار بالغيب نفسه، ويورد آيات في الكون دون بيان إعجازها العلميّ.

والزّمرة الثانية : بعيدة الغور في العلم ، ولكنّها درست الإعجاز في كتب السّابقين ولم تكوّن لأنفسها آراء خاصّة فيه ، فهي تورد آراء السّابقين معلّقة عليها

حيناً وغير معلقة حيناً آخر . ويتفاوت رجالها في المستوى العلمي وفي النّصيب الذي خصّصه كلّ منهم لفكرة الإعجاز في كتابه :

فالشيخ محمّد جمال الدين القاسمي : يرى الإعجاز في البلاغة وقوّة المعنى بما يقطع البشر ، ولم يفصّل في كلامه عليه خلال تفسيره .

والشيخ محمد عبده: يرى الإعجاز في بلاغة القرآن وصدوره عن أُمّي وأُمور أُخرى ، وتكاد أقواله أن تكون اختصاراً لآراء الباقلاني .

والأستاذ عبد العليم الهندي: كسر مقالاً متسلسلاً في المجلّة الإسلاميّة في (دلهي) لفكرة الإعجاز ، ولكن معنه كان تاريخيّاً صرفاً ، ولم يأتِ فيه برأي ٍ خاص .

والأساتذة الثلاثة: حمزة ، وعلوان ، وبرانق ، رأوا أنَّ الإعجاز في كون القرآن من عند الله ، وبأحكامه ، وحكمه ، وأسلوبه ، ونظمه ، وفصاحته ، وتضمنن أنباء الأمم الماضية ، والغيوب المستقبلة ، وبتأثيره الرّوحي ، وإعجازه العلمي ، ولا جديد عندهم ولا تناقض . ولكنتهم عكسوا الأمر ، فالأقدمون أثبتوا الإعجاز في القرآن ليثبتوا أنّه من عند الله وصحة رسالة النبيّ ، وهم رأوا أنَّ القرآن معجز لكونه من عند الله .

والشيخ الحاج ميرزا أبو الحسن الشّعرانيّ : رأى ، كعبد القاهر الجرجاني ، أنَّ الإعجاز في النّظم ، لا في الألفاظ ولا في المعاني ، وأنَّ الإعجاز ثابتُ بثبوت العجز عن التحدّي ، واعتبر هذا القدر من العلم كافياً . وفي هذا نظر .

والدكتور محمد على سلطاني : خصص للإعجاز فصلاً في كتابه عن البلاغة العربية ، ولم يورد رأياً خاصاً به . ويُستفاد من قراءة هذا الفصل أن جميع وجوه الإعجاز صحيحة ما عدا الصرفة ، وأن القرآن معجز بجميع ما فيه ، أي : روحاً وهدفاً ومضموناً وشكلاً وتوجيهاً . . . وقد استشهد على ذلك بمقطع من مقدمة كتابي (تاريخ فكرة إعجاز القرآن) .

والزمرة الثالثة : بعيدة الغور في العلم ، ألّفت في الإعجاز القرآني كتباً مستقلة ً به ، أو أفاضت فيه خلال تفاسيرها ، وكانت لها بعض آراء أو اجتهادات في وجوهه وبعض نواحيه . وقد نجد عند بعضها تفسيراً لبعض الآيات يظهر فيه جمالها الفني . ولذا نرى عندها بعض الذّاتيّة في البحث .

فالكواكبي: أحد رجالها يرى الإعجاز في البلاغة والأخبار الغيبيّة ، ويضيف إلى ذلك الإعجاز العلميّ الذي سيستمرّ ما بقي الزمان ، وقدَّم أمثلة ً عديدة من الآيات مع تفاسيرها. وخلا كلامه من أيّ تناقض.

والشيخ محمد رشيد رضا ، في تفسيره ( المنار ) ، يرى الإعجاز في أسلوب القرآن البليغ ، ومضمونه ، والعلم ، ولا سيّما علم الغيب ، ومنه قضايا العلوم العصريّة ، ويرفض الصرفة ، ويرى أنَّ الزّمان عاجزٌ عن إبطال شيءٍ منه . وله مناقشات كثيرة حول أُمورٍ تتفرَّع عن فكرة الإعجاز ، كترتيب آيات التحدّي . وهو يرى ، كالأقدمين ، أنَّ العجز عن المعارضة حجّة للنبوّة .

ومصطفى صادق الرّافعي: يؤرّخ فكرة الإعجاز، ويتحدَّث عن الكتب التي أُلّفتْ فيه ومؤلّفيها، ويرى أنَّ الإعجاز في موسيقا القرآن، والحسّ الرّوحي الذي يبعثه، وفي البلاغة، وفي خلوّه من ألفاظ زائدة، واحتوائه العلوم.

وأمين الخولي: يأتي بفكرة تاريخيّة عن الإعجاز، ويرى من وجوهه الإعجاز النفسيّ الذي يدرك بالذّوق البديعيّ.

والأستاذ محمّد عبد العظيم الزّرقاني : يجمع بين ما قاله الرّافعي وما قاله الباقلاني ويثبت النظريّة العلميّة من حيث يريد عدم الأخذ بها .

والأستاذ أحمد مصطفى المراغي: يتحدَّث عن أسرار القرآن التي سيكشف عنها تقدَّم الفكر والعلوم والفنون ، ويذكر قول القدماء بالإعجاز البلاغي ، ويقول بالإعجاز العلميّ ، ويكون دقيقاً ذا روح علميّة ، فيستطلع آراء المختصين ، كلّ بالإعجاز العلميّ ، ويذكر من وجوه الإعجاز الإخبار بالغيب \_ ومنه بيان القرآن في علميه وفنّه ، ويذكر من وجوه الإعجاز الإخبار بالغيب \_ ومنه بيان القرآن

الحق فيما اختلف فيه بنو إسرائيل ، ومنه اختلافهم في أمر المسيح – ويذكر التشريع والحكم والمواعظ والآداب والعلوم ، ويعطي اهتمامه الأوّل للآيات التي يوافق مضمونها النظريّات العلميّة الحديثة ، ويبيّن أنَّ جزم القرآن في قوله : « وَلَن ْ تَفْعَلُوا » [ البقرة : ٢٤ ] دليل صدق النبيّ . وقد سنبق إلى ذلك ، ويذكر ما في القرآن من دلائل عقليّة على التّوحيد ، وأنّه بلغ الغاية في الفصاحة والبلاغة .

وقد أخذت عليه التسرّع في تقرير التّوافق بين بعض الآيات وبين بعض قضايا العلم التي لم تثبت بعد صحّتها ، كما أخذت عليه التردّد في إثبات بعض ما يجب إثباته لأنّه أصبح مسلّماً به .

والزمرة الرابعة: تمتاز بالإلمام بالموضوع والإفاضة فيه منذ عهد النزول حتى العصر الحاضر، وبالكلام المفصل فيه، وباجتهادات ذاتية قيمة، وتضيف إلى ذلك قدرة على التحليل الأدبي والاستنباط العلميّ الذّوقيّ، وعلى إقناع القارىء والسّامع بالفكرة من أيسر سبيل، ودون مشقّة، وتثير فيه الشوق إلى المعرفة، وإلى تذوّق الحمال في الكلمة والفكرة، كما تضيف القول بالإعجاز العلميّ في حيّز الاعتدال.

فسيّد قطب: يرى أنَّ إعجاز القرآن في تصويره الفني وإبداعه في العرض وما فيه من جمال التنسيق وقوّة الأداء، ويرى أنَّ الفرق بين كلام الله وكلام البشر كالفرق بين إبداعه الخلق وبثه الحياة فيه، وبين صنع البشر للأشياء، ويتحدَّث عن قوّة الطّابع الرّبّاني في القرآن، وعن مخاطبته قوى النّفس الإنسانيّة، وهي العقل والشّعور والإرادة، ويرى من وجوه إعجازه ما فيه من نظم اجتماعيّة وأصول تشريعيّة كاملة لا يقدر على مثلها البشر، لأنّه لا يستطيع الإحاطة بالحاضر والمستقبل إحاطة الله ، ومن أين لهم شمول علمه الذي ينُنظتم به الجماعة الإنسانيّة.

ومن وجوه الإعجاز عنده ، قوّة تأثير القرآن بموسيقاه في السّامعين ، وما فيه من إيحاء الألفاظ بمعاني متعدّدة متعاونة غير متنافرة ، ومن فُرَص مدّخرة لمواجهة الأطوار والتقلّبات في سر .

وإذا أردنا أن نختصر قول سيّد قطب في الإعجاز ، قلنا : إنّه القول بالإعجاز المطلّق .

والدكتور عبد الله دراز : يبيتن الفرق بين القرآن والحديث القدسي وحديث النبي ، ويرى من وجوه الإعجاز الأخبار الغيبية الماضية والمستقبلة ــ على أُميّة النبي \_ وبقاء القرآن دون تحريف ، وعجز العرب وسائر البشر عن المعارضة ، ويفنّد الرأي الحديث القائل بالوحي النّفسي الذي يهدف إلى نفي الوحي الإلهي ، ويستشهد على إمكان الوحي بالمختر عات العلمية كالهاتف والتنويم المغناطيسي .

ومن وجوه الإعجاز عنده أُسلوب القرآن وعلومه ، وأثره في القارئين والسّامعين. ونراه ينفي الصّرفة نفياً باتـّاً. وهذا بدهيّ لأنها تخالف المنطق العلميّ الذي أخذ نفسه به.

وللإعجاز عنده ثلاثة وجوه رئيسيّة : الإعجاز اللّغويّ البلاغيّ ، والإعجاز التّشريعي ، والإعجاز العلميّ ، ومنه توافق القرآن مع مقرّرات العلم الحديث الثّابتة . ولم أطلّع إلا على جزءٍ واحدٍ من كتبه في ذلك ، وهو يتناول جانباً من الإعجاز اللّغويّ البلاغيّ ، وهو ما سألختصه الآن .

فالدكتور دراز يرى أن القرآن معجزة لغوية ، وأن العلم والفهم والذوق تشهد بإعجاز القرآن اللّغوي البياني . ففيه الجمال التّوقيعي المؤثّر ، وفصاحة الكلام وعزّة وغرابة في الأداء يميّزانه ، وفيه قدرة في الألفاظ على أداء المعاني أعظم شأناً من فصاحتها اللّفظيّة ، وفيه دقّة التصوير وإجادة التّعبير عن أيّ معنى .

وقد جعل خصائص القرآن البيانية أربعة مراتب: القرآن في قطعة قطعة منه والقرآن في سورة سورة منه ، والقرآن في جملة سور ، والقرآن بمجموعة . ووصل من دراسة ذلك كله دراسة موضوعية فنية إلى أن في القرآن وحدة موضوع في الأجزاء ، صغرت أو كبرت ، وفي المجموع كله ، خلافاً لما ينتهم به القرآن من تشتث الموضوعات في السورة الواحدة ، والانتقال المفاجىء من زمرة من الآيات

إلى زمرة أخرى ، وقرّر أنَّ القرآن يجمع بين وحدة الموضوع والهدف وتنوّع الأسلوب ، وأنّه في كلّ أحواله يخاطب العقل والعاطفة معاً .

ويتحدّث الدكتور دراز عماً في القرآن من الكبرياء الإلهي الظّاهر في مخاطبته الخلْق .

ويثبت أنَّ كلّ حرف في القرآن له معنى ووظيفة ، وليس فيه حرف زائد يمكن أن يحذف ، ويضرب أمثلةً عديدةً على بلاغته .

ويرى أنَّ ترابط القرآن الموضوعيّ الأسلوبيّ معاً ، مع نزوله في فترات متباعدة بحسب الوقائع والمناسبات ، وكون المتأخِّر منه نزولا ً في الزّمن قد يأتي في الترتيب قبل ما نزل قبله ، مع تحقيق الانسجام في الموضوع والمعاني والأسلوب ، وكون ذلك ما نزل قبله ، مع تحقيق الانسجام في الموضوع والمعاني والأسلوب ، ويعلله الترتيب كلّه توقيفيّاً ، يرى أنَّ اجتماع ذلك كلّه معجزة في حد ذاته ، ويعلله بأنَّ الذي رتّب سور القرآن وآياته في هذه الصّورة الكاملة .

وقد طبتى الدكتور دراز نظريّته هذه في وحدة الموضوع القرآنيّة على سورة البقرة ، أطول سورة ، تطبيقاً منهجيّاً عقلانيّاً .

وهو يمتاز بخطة تأليف محكمة منهجية، وبالإكثار من الشواهد القرآنية وتحليلها . ويرى الدكتور محمد سعيد رمضان البوطي أن إعجاز القرآن في مضمونه وفي شكله – أي: نظمه وأسلوبه – . وله قدرة كبيرة على بيان نواحي الجمال الفني فيه من موسيقا، وحلاوة تلاوة، وروعة تعبير ، وصياغة تخاطب النّاس جميعهم . ووضع اللّفظة في القرآن هو – عنده – الأساس في جمال الأداء ، وسعة الإيحاء والاتساق وبيان سلطان الرّبوبية .

ويلم الدكتور البوطي بالموضوع ويستوفيه ويحسن تنظيمه بحيث يؤدي إلى غايته من بيان الإعجاز . وقد رأى أن تداخل الموضوعات القرآنيّة ليس فيه فوضى لأن

فيها جميعها وحدة هدف ومعنى كلّيّاً ينتظمها ، وهذا الكلام قريب ممّا قاله الدكتور دراز ، ولكنّه أقلّ منه تفصيلاً وتنويعاً ?

وقد نفى الدكتور البوطي الصرفة ، وهذا منطقيّ من مؤلّف منطقيّ ، واعتدل في النّظريّة العلميّة ، فعدّها نوعاً من المغيّبات المستقبلة ، وذلك ما فعله الأقدمون .

وتحدّث عن إعجاز التشريع . وذكر أنّه انفرد بالكلام على جلال الرّبوبيّة . ومن الحقّ أن نقول : إنَّ سيّد قطب قد قال بها ، ولكن ضمن فكرة الإحاطة الإلهيّة العلميّة بالأشياء ، وإنَّ الدكتور عبد الله دراز تحدّث أيضاً عن الكبرياء الإلهي حديثاً موجزاً ، ولكنَّ الدكتور البوطي كان أكثر منهما دقّة وتفصيلاً .

وتحدَّث الدكتور البوطي كذلك عن أنَّ القرآن يقدَّم منهجاً متكاملاً للحياة كما تحدَّث سيَّد قطب قبله ، ولكن ّ الدكتور البوطي كان أكثر دقة ً وتوستُّعاً في هذا الموضوع .

وفرَّق الدكتور البوطي في الإعجاز بين ما يخص العرب وحدهم ، وهو الإعجاز البلاغي ، وبين ما هو مشترك بينهم وبين غيرهم من أُمم الأرض ، وهو الإعجاز التشريعي والإعجاز العلمي .

وفي إثبات الإعجاز البلاغيّ الفني تحدّث عن الحركة والحياة في المشاهد، وإخراج المجرّد في صورة المحسوس، وعن تفاعل العقل مع الخيال، وتطويع اللّغة لمختلف المعاني والأفكار. وبيّن أنَّ التّصوير يكون في الجملة ويكون في الكلمة، وأنَّ أمثال القرآن لوحات فنّـنة.

وتحدَّث الدكتور البوطيّ كذلك عن الرّوح الإنسانيّ السّاميّ في القرآن مضموناً وأُسلوباً . ولم ينُغفل هذا الجانب الهام ّ جداً في القرآن .

#### إلمامة عامّة موجزة :

بدأتُ ببيان معنى العجز والإعجاز لغة ، وبيّنتُ أنَّ استعمال لفظ الإعجاز لمعنى الآية الإتيان بما يُعجز البشر أن يأتوا بمثله – وهو الذي اشتقَّت منه المعجزة بمعنى الآية والبرهان – قد جاء متأخراً عن عهد النبوّة . وربّما كان ذلك في بدء القرن الرابع الهجري ، استناداً إلى أنَّ الواسطي ألّف حينئذ كتاباً بعنوان (إعجاز القرآن) . ولمّا كان هذا الكتاب غير موجود بين أيدينا اليوم ، وقد شك الدكتور محمّد على سلطاني في أنَّ للواسطيّ كتاباً بهذا العنوان ، فقد يتأخر هذا البدء إلى النّصف الأخير من القرن الرّابع ، وفيه ألّف الرّمّاني والجطّابي كتابيهما في الإعجاز ، على أنّي توقّعتُ أن تكون كلمة يعجزون قد استعملت بمعنى : « لا يَأْتُونَ بِمثله » ومعجزة في المعنى الاصطلاحي بزمن طويل .

وتحد أنت عن المعركة الفكرية الكلامية بين القرآن والمشركين وكيف تحد الهم إلى الإتيان بمثليه . وبيتنت أن معجزة النبي معنوية بالإضافة إلى معجزات الأنبياء الآخرين التي كانت حسية ، وأن القرآن فذ في بيانه لم يستطع أحد معارضته ، وذكرت الختلاف العلماء في ترتيب نزول آيات التحدي ، وفضّلت الترتيب الموافق لتتالي الآيات في النزول ، ترجيحاً ، على الترتيب المتناقص في المقدار من القرآن جميعيه السورة الواحدة .

وبيّنتُ أنَّ معنى المشل في آيات التحدّي هو المماثلة في كلّ شيء لا في البلاغة فقط ، وأظهرتُ تفاهة ما جاء به بعضُ المعارضين ، كمسيلمة ، والأسود العنسي وذكرتُ احتمال أن يكون قد وُضع للتندّر .

ثم ذكرتُ رأيي في إعجاز القرآن ، فقلتُ : إنّه معجزٌ بمميّزات واضحة ومميّزات داخليّة تدرك بالذّوق ويصعب بيانها وتحليلها ، وإنّ من الدّاخليّة اتّصافه بصفات الأدب الحالد بما يقطع قوى البشر ، وما فيه من جلال الهدف وعظمة

التّشريع وفي استهدافه بناء مجتمع عادل جديد ، وفي إخباره بالغيب ، وفي كماله المطلة. .

وقلتُ : إنَّ الكلام في معنى الإعجاز زمن النبيّ كان بسيطاً بساطة الأفكار حينئذٍ ، متناسباً مع سذاجة الثقافة وعدم تعقدها بخلطة الأعاجم ودراسة الفلسفة والعلوم الأخرى .

ثم انتقلت إلى الإعجاز بعد عصر النبي ، فبيتنت كيف أد ى اختلاط العرب بأرباب الديانات الأخرى من عرب وأعاجم إلى النقاش ، واضطرار المسلمين إلى الدفاع عن قرآنهم ودينهم أمام من بهاجمهما ، وكيف بدأ الكلام في خلق القرآن في آخر العهد الأموي ، وكيف استفحل في العصر العباسي مع الحرية الدينية وكيف توجة الاتهام بالمعارضة إلى بعض الأدباء الكبار ، كابن المقفع ، والمتنبي والمعري ، وظهر تيار المفكرين الأحرار (وقد أردت بهم من لا يتقيدون من والمعري ، وهناقشاتهم بنضوص الشرع) ، وتيار أرباب الديانات الأخرى وكيف وقف أمامهما أول ما وقف تيار المعتزلة في القرن الثاني الهجري ، ثم جماعة المتكلمين ، ثم جماعة المتكلمين عن القرآن .

ولاحظتُ أنَّ أكثر نظريّات الإعجاز لدى علماء الكلام قد أخذتْ شكلّها النّهائي في نهاية القرن الرّابع لدن وفاة الباقلاني تقريباً . (٤٠٣ هـ) .

وبدا لي أن ً المتكلمين من رجال الشيعة كانوا أكثر كلاماً في دليل الصرفة من أهل السنة . وهذا يثبت العلاقة بين الشيعة وبين بعض المعتزلة .

وبيتنتُ أنَّ ابن جرير الطبري (ت ٣١٠ه) قد تحدَّث في تفسيره عن الإعجاز وأنّه كان مفسّراً متكلّماً ، وأنَّ أكثر المفسّرين وأنّه كان مفسّراً متكلّماً ، وأنَّ الإعجاز في علم قد استعانوا بآراء المتكلّمين وحججهم ، وأنَّ الأدباء درسوا قضية الإعجاز في علم البلاغة ، وأنَّ الجاحظ بدأ بكتاب ( نظم القرآن ) ، ولكن ّ الجرجاني كان أوَّل سن نظم الأفكار التي قبلت في الموضوع في كتابه ( دلائل الإعجاز ) . وأضيف هنا الموضوع في كتابه ( دلائل الإعجاز ) . وأضيف هنا الموضوع في كتابه ( عجاز القرآن – ٩٠٠ )

أن ما زُعِم من كتاب قبله لمحمّد بن يزيد الواسطي ، ومن أنّه مهمّد له الطريق لا نستطيع الاحتجاج به ، لأنّ الكتاب ليس بين أيدينا .

وذكرت كيف سرّعت فكرة الإعجاز في وضع علم البلاغة ، وكيف كان يجمع الباحث في الإعجاز أحياناً بين الاعتزال والكلام ، والتّفسير والأدب ، أو بين صفتين منهما أو ثلاثة ، فجمع الجاحظ بين الأدب والاعتزال والكلام ، والزنخشري بين الاعتزال والكلام والتّفسير . . .

و لاحظتُ أنَ أقوم الطرق في البرهنة على الإعجاز ما جاء متأخّراً على يد المؤلّفين في علم البلاغة من الأدباء.

وأذكر الآن أهم مالاحظته في القرون الهجريّة بدءاً من القرن الثاني حتى القرن الرابع عشر الذي نكاد نختتمه :

فالقرن الثاني: شهد تأليف كتاب في نقد القرآن ومهاجمة الإسلام، وقد اختـُلف في مؤلّفه، وشهد اتبّهام أحد الأدباء وهو ابن المقفّع بمعارضة القرآن.

والقرن الثالث: شهد أكثر النظرات الرئيسة في الإعجاز ، واحتدم فيه الجدل بين المسلمين وغيرهم ، وتصد ي المعتزلة للد فاع . ومثل ابن الراوندي وعيسى بن صبيح المزدار منكري الإعجاز ، وكان النظام المعتزلي على رأس القائلين بالصرفة ومثل الجاحظ المعتزلة الأدباء ، وكان علي بن ربن الطبري أوّل من نعوفه من المتكلمين. كان كتاب الجاحظ ( نظم القرآن ) ، كما يقول الباقلاني ، أوّل كتاب أفرد في الإعجاز وترد د فيه الجاحظ بين الصرفة على غرار أستاذه النظام وبين إعجاز القرآن بنظمه وغريب تأليفه ، ثم هاجم الصرفة وأصحابها واستقر على النظم وغريب التأليف . وظهرت مسألة الأسلوب في الإعجاز مبكرة في كتاب ( الدين والدولة ) لعلي بن ربن الطبري المتكلم . والمعجز عنده هدف الإسلام الإصلاحي وتعاليمه وإخباره عن الجنة والنار وأسلوبه الطللي ، برغم أمية النبي .

## والقرن الرابع الهجري :

لم يأت أهله بجديد غير دخول المفسّرين معركة الإعجاز ، وتأليف كتب مستقلة فيه متأثّرة قليلاً أو كثيراً بعلم الكلام، ككُتُب إعجاز القرآن: للواسطي – إذا صحّ وجوده له – ، وللرّمّاني، والحطّابي، وشيوع استعمال (الإعجاز) عنواناً للكتب المتكلّمة عليه ، وفي استعمال كلمة ( الإعجاز ) مكان ( عدم قدرة البشر على الإتيان بمثله ) . وممّن تكلّم عليه في هذا العصر : أبو هلال العسكري في كتابه ( الصّناعتين ) .

ونسبت للمتنبّي معارضة القرآن ، ومثّل بذلك أحرار الفكر في عصره ، ولم يكن في حداثته يعتقد بإعجازه ، ورمى بادّعاء النبوّة .

# والقرن الخامس الهجري :

امتاز بخصب التأليف فيه وبكثرة الرّجال الذين تحدّثوا عنه . ولكن ّ أكثرهم حاكى أقوال الأقدمين ، وكان عمله مجرّد جمع ، وظهر القول بصورة أصرح بنظرية أن القرآن معجز ٌ لأنه كلام الله على لسان ابن حزم ، كما ظهر الإعجاز بمعاني الحكمة على لسان داعى الدّعاة .

ورأى عبد القاهر أن التيار الفكري في زمنه كان متجها إلى الإعجاز بالألفاظ رأى أن تقليدها سهل فاستبدل بها نظرية النظم ، مستفيداً فيما يظهر بعض الاستفادة من الجاحظ ، مؤمناً بها ، متحمساً لها ، محسناً شرحها . ويقوم النظم عنده على لاؤم المعاني في خدمة الغرض العام المقصود تلاؤماً يُراعى فيه التصوير وحسن التعبير الصياغة . وظهر في كتابه ( دلائل الإعجاز ) التفريق بين الكلام النفسي والكلام للفوظ ، وأن الثاني يجب أن يكون صورة للأول .

وظهر في هذا العصر القول بأن بعض القرآن أفصح من بعض على لسان ابن سنان لخفاجي ...

### والقرن السادس الهجري :

ظهرت فيه النظريّة العلميّة في الإعجاز أوَّل مرّة على لسان الإمام الغزالي ، 'ثمَّ — ١٥٤ —

القاضي عياض ، ثم ابن رشد . وكان الباقون مقلدين أو جامعين . وقال الزمخشري بإعجاز القرآن من حيث البيان في كشافه ، وكان لمه فضل شرح الجمال والدقة البيانيين المعنوييين ( نسبة إلى علمي البيان والمعاني في البلاغة ) في كثيرٍ من الآيات ولكنة قال بأن القرآن حادث ( مخلوق ) ومن غير ذلك لا يكون معجزاً ، لأن التحدي يبطل حينئذ ولا يصح ، لاستحالة الإتيان بمثل القديم .

و نرد " الآن هنا على قوله الأخير ، إذ ْ لم نرد " من قبل عليه ، بأن ا إثبات أنه معجز " بوجوه الإعجاز المتعددة لا ينافي قدم القرآن ، بل يؤيده ، لأن عجز البشر عن الإتيان بمثليه يتخذ دليلا على أنه كلام الله القديم .

### والقرن السابع الهجري :

كان المؤلّفون فيه مجرّد ناقلين أو جامعين ، أو شارحين . ويصلح الآمدي من بينهم ليكون مثالاً على المتكلّمين المتأخّرين الذين يوستّعون حجج من قبلهم . وقد أنكر الإمام فخر الدّين الرّازي الصرفة في كتاب ، ونصرها في آخر ، وجمع بذلك بين النّقيضين !

#### والقرن الثامن الهجري :

كثر فيه الحمع والنقل عن الأقدمين ، ولكن فيه أموراً جديرة بالذكر. فالأصبهاني يقول ، كعبد القاهر ، بالإعجاز في النظم ، ولكنه يخالفه في قضية الصرفة فيقبلها على تناقضها مع النظم .

الآيات وقدم القرآن ، ويرفض الكلام النّفسي ، وابن قيّم الجوزيّة على عمقه واستقصائه يقع في التّناقض بين رفض الصرفة ثمّ قبولها ، بالإضافة إلى التناقض بين الصرفة ثمّ قبولها ، بالإضافة إلى التناقض بين الصرفة ووجوه الإعجاز الأخرى التي يأخذ بها . وأخصتها البلاغة والنّظم .

وأحسن شيء عنده محاولته إظهار الإعجاز البلاغي في سورة الكوثر أقصر سورةً .

وابن كثير يخالف الإمام الرّازي في أنَّ السّور القصار جدّاً ليست معجزة ، ويرى أنَّ القرآن كلّه معجز ، ويتّفق في ذلك مع ابن قيّم الجوزيّة . وهذا دليل على أنّه قد شاع في عصرهم القول بعدم إعجاز السّور القصار ، فتحرّكوا للدّفاع عنها . وكان ابن قيّم الجوزيّة أحسنهم دفاعاً لأنّه أتى بدراسة جيّدة لأقصر سورة ، مثالاً على شمول الإعجاز كلَّ سورة من القرآن مهما صغرت .

وابن كثير يُعنى عناية عاصة بما يشعر به المؤمن وهو يسمع كلام الله الذي يشعره أن كلام المخلوقات لا يضاهيه ، كما أن صفاته تعالى لا تشبهها صفات المخلوقين . ولعل سيد قطب في عصرنا قد تأثير برأيه هذا حين قارن الفرق بين كلام الله عالى وكلام العباد بالفرق بين خلقه المبدع للحياة وخلقهم الصّناعيّ الحالي منها .

وينكر الشاطبيّ الإعجاز العلمي الذي يقوم على احتواء القرآن جميع العلوم يُحتُجُّ لرأيه بعدَّة حجج . ويؤيده في عصرنا المرحوم الأستاذ أمين الحولي ، ويضيف عججاً إلى حججه .

ويأتي الزركشي بفكرة ٍ قيّمة هي إمكان ظهور وجوه ٍ جديدة في الإعجاز لم تُـقـَـل ْ نتى عهده .

# والقرن التاسع الهجري :

لم يأت بجديد ، ووجه الإعجاز عند مؤلّفيه الجامعين النّاقلين عمّن سبقهم هو لاغة التي تدرك بالذوق . ومنهم ابن خلدون على مكانته الكبيرة في عالم الفكر .

## والقرن العاشر الهجري :

لم يأتِ مؤلّفوه بجديد . وقد انفرد ابن كمال باشا من بينهم بالقول بالصرفة وحدها في الإعجاز بالبلاغة ، وهذا أمر غريب في هذا العصر ، ولا سيّما أنَّ هذا القائل ثر من المناقشات الكلاميّة حول موضوع الإعجاز .

وقد جمع الشربيني بين وجهي الصرفة والبلاغة المتناقضين ، وأضاف إليهما عجاز بمضمون القرآن ، ومنه الإخبار بالغيب .

وقصر الأنصاري الإعجاز على البلاغة ، وشاركه طاش كبري زاده في ذلك ولكنّه أشار في الوقت نفسه بإيجاز إلى مضمون القرآن .

واتّفق كلّ من أبي السّعود وشيخ زاده ومعين الدين بن صفيّ الدين على أنَّ الإعجاز في البلاغة وفي الإخبار بالمغيّبات .

وكان أبرز المؤلّفين في هذا العصر السّيوطي الذي قال بالإعجاز العلمي ، والإخبار عن الغيب ، والإعجاز البياني ، والموسيقا التّأثيري ، وعدم التّناقض ، ورفض الصرفة وكان له فضل كبير في عرض فكرة الإعجاز لدى سابقيه عرضاً تاريخياً موجزاً . وذلك في كتابه (الإتقان).

### والقرن الحادي عشر:

تكلّم فيه على الإعجاز مؤلّفان: شهاب الدين الخفاجي، والسّيلكوتي. وكان الخفاجي أخصب من السّيلكوتي. وقد نفى الصرفة، على حين تردّد السيلكوتي فيها. وتردّد الخفاجي في المغيّبات أيعدّها أم لا يعدّها وجها من وجوه الإعجاز، ونفى الوجه القائل بتضمّن القرآن العلوم، وكان صريحاً في قبول وجه آخر من وجوه الإعجاز هو حسن النّظم والتّناسق وعدم التّناقض وإحكام البناء.

## والقرن الثاني عشر:

لم أر فيه كتاباً مطبوعاً بل ثلاثة مخطوطات : (التّحرير) و(تفسير شمس الدين الضرير) و (حاشية الحمـَل).

وقد خطئاً مؤلّف ( التّحرير ) المعتزلة في أنَّ القرآن ليس جميعه معجزاً ورأى أنَّ الكلام لا يحكم على حسنه مجرّداً من مواضعه ومناسباته ، فأصاب في حكميه ولكنّه أخطأ في نسبة القول الأوَّل لجميع المعتزلة ، وبينهم الجاحظ ، والزّمخشري ماحب الكشّاف . ولم يتحدّث عن وجوه الإعجاز وكأنّه اعتبره قضيّة مسلّمة .

وتحدَّث شمس الدَّين محمَّد الضرير في أرجوزته الطَّويلة ، وكلَّها في تفسير القرآن عن الإعجاز ، ولم يأتِ فيه بشيءٍ جديد ، وإنَّما كان يذكر آراء السَّابقين

ويفضّل منها أحدها . وقد جمع بين وجهي الصرفة والبلاغة ، وهما متناقضان ؛ ولكنّه أعطى الصرفة المقام الأخير بين وجوه البلاغة .

وليس لسليمان بن عمر العجيلي المشهور بالجمل آراء مستقلة في الإعجاز ، وإنها هو ناقل عن سابقيه . ويقوم الإعجاز عنده على الفصاحة والإخبار بالغيوب ، ويرى كالسمين أن الحروف في أوائل بعض السور قد جيء بها لتحد ي العرب في أن يؤلفوا من مثلها كلاماً كالقرآن .

# والقرن الثالث عشر :

يتتفق فيه الشوكاني وصدّيق القنّوجي البخاري الذي أخذ عنه في أنَّ الإعجاز بالبلاغة ، وحسن النّظم ، وفخامة المعاني ، والإخبار بالغيوب ، كما يتّفقان في إنكار الصرفة .

ويزيد عليهما الآلوسي الموافقة على قضيّة العقل وأن ً له مذهبه في التّفسير الإشاري .

ولأوليا زاده الصّوفي مزيّة ، وهي ذكره التّشابه بين كلام الله وذاته فإنّه لا مثل لكلّ منهما لدى البشر ، وينفي التفاضل البلاغي بين الآيات ، ويتأثّر بابن عربيّ في بعض آ رائه الصّوفيّة .

ويهتم الإسكندراني من بينهم باستخراج العلوم الحديثة من الآيات القرآنية ممّا يوحي بإعجاز القرآن في هذه الناحية دون تصريح . وهو يمهمّد بذلك للنزعة العلميّة في إثبات الإعجاز التي قويت في القرن الرّابع عشر . وغرضه تحبيب المسلمين بالعلوم الحديثة . وقد نجح في ذلك .

# والقرن الوابع عشر الهجري :

رأيتُ أنّه من أخصب العصور في معالجة فكرة الإعجاز ، بل لعلّه أخصبها . وذلك نتيجة لتلاقي الفكر الدّيني ، منبثاً من القرآن ، بالعلم الحديث المادّي منبثاً بن أوربا .

وقد جعاتُ فيه المتكاتمين في الإعجاز فئتين : الفئة ذات النزعة العلميّة ، والفئة التي يجمع أكثر رجالها إلى النزعة العلميّة وجوه الإعجاز الأخرى .

وقلم حاول بعض رجال الفئة الأولى التوفيق بين القرآن والعلم الحديث دون أن يصر حوا بالإعجاز العلمي ، كعبد الله فكري ، والدكتور محمود صدقي . ومن رجالها من صرّح بالفكرة حيناً دون آخر ، مثل طنطاوي جوهري .

ومن رجال النزعة العلمية من بالغ في الاستنتاج وتحميل النّص ما لا يحمله كطنطاوي جوهري أحياناً ، وكعلي فكري ، همّا يُخشى منه إحداث رد فعل لدى القارىء ، ومنهم من لزم الاعتدال ولم يستشهد إلا بالمسلّم به من التّطابق بين نصوص القرآن ومقرّرات العلم الصّحيحة ، مثل : محمّد أحمد جاد المولى بك ، وعمر الملباري الذي اقتصر على قضية واحدة من قضايا الإعجاز العلمي ، هي قضية استخراج اللّؤلؤ والمرجان من المياه العذبة كما يستخرجان من المياه المالحة . وممّن بالغ أحياناً قليلة عض المبالغة الأستاذ الاستامبولي .

وممّن لزم الاعتدال والمنطق المقنع دائماً: موريس بوكاي ، وقد استنج من مقارنة مقولات القرآن العلمية بمقرّرات العلم الحديث المسلّم بها أن القرآن لم يعتره أي تبديل أو تغيير ، وأنه من عند الله ودليل على صدق رسالة النبي ، على خلاف التوراة والاناجيل والحديث النبوي . ولم يوافق على كل ما قرّره العلماء المسلمون من شؤون الإعجاز العلمي ، ولكنه انفرد بإيراد بعضها . ومن مزاياه أنه نظر في القرآن ليرى إذا كانت فيه إشارات إلى ظواهر علمية لم يثبتها العلم الحديث بعد فوجد منها ظاهرة إمكان الحياة على كواكب أخرى غير الأرض . وقد انتهى إلى أن القرآن قد صحت التوراة ولم يأخذ منها ، وأن انفراده دونها ببقاء جثة فرعون الغريق آية لمن بعده معجزة له .

وانفرد الدكتور محمد رشاد خليفة بالبرهان على الإعجاز العدديّ في العدد ( ١٩ ) الذي هو عدد حروف « بسم الله الرّحمن الرّحيم » ، وفي رأينا أنَّ النظريّـة التي جاء بها قوية ؛ ولكنّها تحتاج إلى بعض الاستكمال ، كما أنّنا نرى أنّه لا ضرورة للمبالغة في الإتيان بالشّواهد تزيئُداً منها ؛ لأنَّ ذلك قد يحدث ردَّة فعل لدى القارىء .

وانفرد الشّيخ محمّد متولي الشّعراوي بالإعجاز في تعليم اللّغة بدءاً من الأسماء وبالدّفاع عن علم ما في الأرحام من المغيّبات الخمس ، وشارك الآخرين في كثيرٍ من القضايا التي عرضها ؛ ولكن بأسلوب سهل مفيد شائق .

ووجدنا من رجال الفئة الثانية مَن يغلب عليهم الطّابع الصُّوفي ، كالنخجوانيّ وأبي الفيض الناكوري ، والشيخ عبد الله الدّ هلوي النّقشبندي ، وأنّه لا ينقصهم الغنى بالمضمون وحده لمعالجة فكرة الإعجاز ، بل تنقصهم القدرة اللّغويّة على الأداء .

ووجدنا منهم من لم ينصرف إلى الإعجاز في كتابه انصرافاً كلّيّاً ، ولم يكن له رأي خلص فيه ، وإنما حكى آراء سابقيه . ومن هؤلاء القاسمي ، ومحمد عبده وعبد العليم الهندي ، وحمزة وعلوان وبرانق ، والحاج ميرزا الشّعراني ، والدكتور محمد على سلطاني .

ووجدنا منهم زمرة كانت لها بعض آراء واجتهادات في وجوه الإعجاز ونواحيه ، أو أفاضت في البحث فيه . ومن المفيضين في البحث : الكواكبي ، والشيخ عمة رشيد رضا ، وكلاهما يقول بالإعجاز العلمي أيضاً . ومن المفيضين ذوي الاجتهاد : مصطفى صادق الرافعي ،الذي اهتم عوسيقا القرآن ، والحس الروحي الذي يبعثه ، وفي احتوائه العلوم ، وأمين الحولي الذي قال بالإعجاز النقسي المدرك بالذوق البديعي ، والأستاذ محمد عبد العظيم الزرقاني الذي جمع بين ما قاله الرافعي وما قاله الباقلاني ، والأستاذ أحمد مصطفى المراغي الذي قال بوجهي الإعجاز العلمي والبلاغي ، وتسرع في بعض الأحكام الحاصة بالعلم .

ومن هذه الفئة زمرة رابعة امتازت بالتعمّق بالبحث ، وببعض الآراء الذاتية وبشيء آخر هو تحليلها الشواهد القرآنيّة تحليلاً فنيّيّاً بلاغيّاً علميّاً تثبت به إعجاز القرآن ، ثمّ بقولها بالإعجاز العلميّ في اعتدال ودعوة إلى التثبّت ، وقوامها : سيّد قطب، والدكتور محمّد عبد الله دراز، والدكتور محمّد سعيد رمضان البوطي .

وقد أضاف سيّد قطب إلى قوّة التحليل قوله بإعجاز القرآن المطلق ، وبأنّه – أي: القرآن –، بالإضافة إلى كلام البشر ، كخلق الله بالإضافة إلى الحلق : يصنع الله الحياة ، ويصنع الإنسان جرّة لا حياة فيها . . . . والإعجاز عنده في البلاغة والتتصوير ، وفي سمو التشريع وإحكامه وشموله ، وفي موافقة القرآن للحقائق العلمية . وأضاف الدكتور محمّد عبد الله دراز أن القرآن يمتاز بوحدة الموضوع والهدف في أصغر جزء منه وفيه جميعه ، وأن ترتيبه على هذه الصورة الكاملة مع نزوله في فترات متباعدة معجزة قائمة بذاتها .

وأضاف الدكتور البوطي عنايته بنواحي أخرى: منها ناحية ظهور الكبرياء وأضاف الدكتور البوطي عنايته بنواحي أخرى: منها ناحية بوسعة الإلهي في ألفاظ القرآن، وناحية جعله اللفظة القرآنية أساس جمال الأداء، وسعة الإلهاء، وبيان سلطان الربوبية، وتقديم القرآن منهجاً كاملاً للحياة، والرّوحُ الإنساني السّامي فيه.

# جدول

بأسماء المتكالمين الذين لم أطلع على آرائهم في الإعجاز ، وبأسماء كتبهم التي ألتفوها في هـذا البحث ولم أظفر بهـا لأطالعها ، وقـد اقتبسته عن مقالة الأستاذ عبد العليم الهندي السابقة :

عبد الواحد بن إسماعيل الرّوياني ، تو في سنة ( ٢٠ ٥ ه ) (١) .
ابن ببجوك البقالي ، تو في سنة ( ٢٠ ٥ ه ) (٢) .
قاسم بن فرُّوه (٣) ، تو في سنة ( ٢٠ ٥ ه ) (٤) .
ناصر بن عبد السيّد المطرّزي ، تو في سنة ( ٢١٠ ه ) (٥) .
ابن كمال باشا ، تو في سنة ( ٢٠٠ ه ) (١) .
إبراهيم بن أحمد الجزري ، تو في سنة ( ٢٠٠ ه ) (١) .
عسن بن حسين النيسابوري الجوزئي ، ٢٠ (١) .

<sup>(</sup>١) انظر حاجي خليفة تحت اسم إعجاز ، وليس لهذا الكتاب أثر .

<sup>(</sup>٢) انظر فهرس الكتب العربية MSS ، بر لين، المجلد الأول، ص ٢٨٨ – ٢٨٩، برلين. MS. Spr. 819

<sup>(</sup>٣) لفظ هذا الاسم معمى . في المعارف هو ( فبره ) و يمكن أن يكون محرفاً . وفي الإرشاد المجلد الرابع ( ص ١٨٤ ) هو ( فبره ) ، و بروكلمان يقرأه : ( فروه ) ، المجلد ( ص ٢٠٩ ) ، ويذكر أنه يمكن أن يكون اسماً اسبانياً قديماً .

<sup>(</sup>٤) و (ه) انظر المعارف المجلد ( ١٨ ) عدد سنة ( ١٩٢٦ ) ص ( ٣٣١ ) و الاثنان موجودان في خزانة المدينـــة .

<sup>(</sup>٦) و (۷) انظر فهرس خزانة برلين MSS ، المجلد ( ص ۲۸۸ – ۲۸۹ ) فقط ( ۸ ) غير موجود MS برلين Spr سنة ( ۸۱۹ ) .

<sup>(</sup>٨) انظر كشف الحجب عن أسماء الكتب ، كلكوتا ( ١٩١٢ ) ص ( ٥٢ ) ، وهو مفقود .

<sup>(</sup>٩) وممن لم تصل كتبهم إلينا أيضاً : أبو إسحاق الإسفراييني ، المتوفى سنة ٤١٨ ه في كتابه : ( جامع الجلي و الخفي في أصول الدين في الرد على الملحدين ) .

# جدول

بأسماء مؤلَّفين جعلوا هـذا البحث جزءاً من كتبهم التي وصلت إلينا ولم أتحدَّث عنهم:

١ ــ عبد القاهر بن طاهر البغدادي ( ٢٦٩ هـ) ، في كتابه أُصول الدين المنشور في استامبول سنة ١٩٢٨ م .

٢ علي بن محمد الماوردي ، المتوفى سنة ٤٥٠ ه ، في كتابه أعلام النبوَّة
 المنشور في القاهرة سنة ١٣١٥ ه .

عبد الملك بن عبد الله الجويني ( أبو المعالي إمام الحرمين ، المتوفقى سنة
 ٤٨٨ هـ) في كتاب الإرشاد في أصول الاعتقاد ( ليدن ) .

٤ - محمد بن عبد الكريم الشهرستاني ( ٥٤٨ ه ) ، في كتاب نهاية الإقدام في
 علم الكلام ( اكسفورد ) .

• - تقي الدّين بن تيميّة ( ٧٢٨ ه ) ، في كتاب الجواب الصّحيح لمن بدّل دين المسيح ( ط القاهرة ١٣٢٣ ه ) .

- عبة الله البارزي ( ٧٣٨ ه ) ، في كتاب توثيق عرى الأديان في تفضيل حبيب الرّحمان ( مخطوط في برلين ) .

٧ ـ بدر الدين بن عمر بن حبيب ( ٧٧٩ ه ) ، في كتاب النّجم الثاقب في أشرف المناقب ( MS. Berlin Pet. 342 ) .

٨ ــ سعد الدين التفتاز اني ( ٧٩١ هـ ) ، في كتاب شرح مقاصد الطاّلبين في أُصول الد"ين ( طبع استامبول سنة ١٢٧٧ هـ ) .

٩ ــ الشريف الجرجاني ( ٨١٦ ه ) ، في كتاب شرح المواقف ( تأليف الأيجي المتوفقي سنة ٧٥٦ ه ) ، طبع ليبزيغ ١٨٤٨ ، مخطوط في برلين .

1 - أبو الحسين سعيد بن هبة الله الرّاوندي ( القطب ) ، في كتاب الحرائج والجوارح ( مخطوط برلين ) . وقد أدخل هذا الكتاب محمّد باقر المجلسي ، المتوفّى سنة ١٠١١ ه ، في كتابه ( المعلمة ) ، المسمّى بحار الأنوار المطبوع في طهران سنة ١٠١١ ه – ١٣١٥ ه . ( راجع فيما يتعلّق بمحمّد باقر المجلسي معجم الكتب العربيّة المطبوعة والمعرّبة لسركيس ) .

وقد وجدت في كتاب أعلام الشّيعة للعاملي (مؤلّف حديث) ترجمة قطب الدين سعيد بن هبة الله الرّاوندي ، فقال : إنّه تلميذ صاحب مجمع البيان ، وذكر أنّ له خلاصة التّفاسير في عشرة مجلّدات وتفسير القرآن في مجلّدين ، وذكر أنّه عاش في المئة السّادسة ؛ ولكنّه لم يذكر أنّ له كتاب الحرائج والجوارح.

۱۱ – یحیی بن حسن القرشي الزّیدي ، في کتاب منهاج التحقیق و محاسن التّلفیق ( MS. Berlin G ls. 96 ) .

١٦ – رحمة الله الهندي ، في كتابه ( إظهار الحق ) المنشور في القاهرة ١٣٠٩ ه .

### KKK

ذكرتُ رأيي في إعجاز القرآن ، وأفضتُ فيما ثار من النّزاع بين العرب في حياة النبي ، ولا أرى الآن بداً من القول بأن فكرة الإعجاز عقيدة دينيّة مثل غيرها من العقائد التي قد يكون لها برهان عقلي أو حسّي حاسم يقنع الذي يتوختّى الحقيقة و لا يقنع المعاند الذي تعصفُ به عاطفة الكراهية فتصرفه عن إدراك قوّة البرهان الذي ليس له على كل حال صفة البرهان الرياضي الذي يقنع به جميع البشر على اختلاف دياناتهم وأجناسهم ونزعاتهم ؛ لأنَّ العاطفة لا تتدخَّل فيه .

فالحصم المعاند يعارض حتى البرهان الحسّي ، وإنَّ الذي يجعل قضيَّة الإعجاز قطعيّة مسلّمة هو التجربة ، فكلّ معتقد أو منتقد ِ في وسعه أن يمتحن نفسه بالإتيان بسورة أو أكثر من القرآن ، فإذا استبان له عجزه وعجز غيره عن الإتيان بمثليه آمن عقلُه وحسُّه بالعجز الذي آمنت به نفسه ( عن مقدَّمة المرحوم الأستاذ الشيخ محمَّد بهجة البيطار لطبعة هذا الكتاب الأولى ) .

فالتّصديق بقضيّة الإعجاز قائم على القناعة الوجدانيّة ، فالحجّة التي تقنع المناصر قد تزيد المنكر إنكاراً . والمؤمن بفكرة الإعجاز يرى أن عجز العرب عن معارضة القرآن دليل على إعجازه وعلى رسالة الرّسول ؛ على حين يرى من لا يؤمن بها أنَّ عجزهم حينئذ ٍ دليل ٌ على أن ّ النبي خيرهم بياناً ، وليس دليلاً على أنَّه رسول الله وعلى أنَّ القرآن كلام الله ، وذلك – في رأي المنكر – كما لو عجز النَّاس عن معارضة امرىء القيس من شعراء العرب أو شكسبير من أدباء الإنكليز ، فإن عجزهم لا يجعل من أحدهما رسولاً .

ولا شك في أن تذوق جمال القرآن الأدبي يختلف من شخص إلى آخر باختلاف عقبدته وذوقه الفنّي الأدبيّ ومنشئه وميله . وليس من المكن أن يتذوّق الملحد ومن لا يرى القرآن مُنزَلاً من عند الله حلاوة القرآن كما يتذوّقها مَن يراه دستور الإنسانيّة الحالد الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه .

على أنَّ عاطفة الكراهية وصفة المعاندة مهما كانتا قويتين ؛ فإنهما لا يمكن أن تمحُوا ما هو واضحٌ وضوح الشمس من مقومات الجمال . ولذا حدَّثنا تاريخ البعثة النبوية عن تأثير القرآن النفسي والموسيقي في كثيرٍ من المشركين الذين بهرهم جماله ولا نزال نرى في عصرنا هذا التأثير قائماً .

وقد رأينا أن فكرة الإعجاز ، شأن كل فكرة علمية أو أدبية ، تساير روح العصر الذي تعيش فيه ، فيظهر فيها التجديد والقوة حيث تكون نهضة متوثبة ، ويظهر فيها الجمود واجترار ما قاله المتقد مون ، حيث يهيمن الحمود والموت الاجتماعي ويبدو التناقض لدى القائلين بها حيث يخيم ظلام الجهل وضعف التفكير ، ويناهضها الإنكار أو محاولة المعارضة حيث يحصل تصادم واحتكاك قوي بين الثقافات والديانات واللتغات والشعوب ، فيثور من جراء ذلك كله نقاش شديد في المسائل الاجتماعية والدينية والأدبية يشتد فيه إنكار المنكرين كلما اشتد ت فيه مناصرة المؤيدين لتتوازن قوى المجتمع ، ولكن الحق لا بد من أن ينتصر أخيراً مهما قامت أمامه من عقبات .

وقد أدّى الاحتكاك في العصر الحاضر ، بين الثقافة الإسلامية والعلوم الحديثة إلى فهم جديد لآيات القرآن التي تتناول موضوعات علمية ، وتبيّن أن القرآن في هذه الآيات لا يخالف العلم ، وأنّه تحدّث عن بعض قضاياه حديثاً صحيحاً في وقت لم تكن فيه هذه القضايا معروفة ، فكان من ذلك ازدهار القول بإعجاز القرآن العلمي ، الذي قال به العلماء القدماء من قبل ، تحت اسم الإنباء بالغيوب المستقبلة أو احتواء القرآن لحميع العلوم ؛ ولكنّه اتخذ في عصرنا طابعاً جديداً ، وكان ازدهار نتيجة لازدهار العلم الطبيعي نفسه .

وقد انتهيت من دراسة أفكار من تكلّموا في الإعجاز إلى أنَّ فكرة الإعجاز باللاغة كانت أقوى هذه الأفكار ، ولكنَّ القدماء الذين أرادوا أن يثبتوها لم يكن عندهم آراء ونظرات فنيّة كاملة في فنون البلاغة ، فقد كانت في زمنهم قاصرة إذا قسناها بفنون البلاغة الحديثة كما يدركها الغربيّون وكما يجب أن تكون عندنا اليوم فلم يستطيعوا أن يبلغوا شأو بعض المحدثين ، كالأستاذ الحولي الذي يقول بالإعجاز النفسي ، والأستاذين: سيّد قطب ، والدكتور محمّد سعيد رمضان البوطي ، اللّذ ين يقولان بسحر القرآن بفضل التّصوير الفنّي الرّائع الذي فيه ويأتيان على ذلك بالأمثلة ويكاد ينفرد الثاني عن الأول بالحديث عن الكبرياء الإلهيّة في خطاب الله عز وجل لعباده . ونستثني من القدماء عبد القاهر الجرجاني صاحب نظريّة النّظم في البلاغة والزّمخشري صاحب الكشّاف ، فلهما نظرات ثاقبة ، وأبعاد عميقة .

ويلي وجه الإعجاز البلاغي في عصرنا الحاضر وجه الإعجاز العلمي ، وهو ، وإن بالغ فيه بعضهم ، أصلح لإقناع غير العرب من الأمم بفكرة إعجاز القرآن ، وأنه كلام الله ودليل الرّسالة .

ويليهما إعجاز التشريع السّامي ، ووحدة الموضوع والهدف في القرآن ، وقد قال بهما كلُّ من الأساتذة: سيّد قطب ، والدكتور محمد عبد الله دراز ، والدكتور محمّد سعيد رمضان البوطي ، وشاركهم في الأوّل كثيرٌ من المعاصرين .

وإن كان لا بد من كلمة نختم بها هذا البحث ، فهي أن هذه المسألة الفرعية من علم الكلام كانت ولا تزال مرآة للحركة الفكرية عند العرب والمسلمين منذ بعثة النبي إلى الآن ، وستبقى كذلك مرآة وميداناً للأخذ والرّد والجدل ما بقيت الأرض ولكن الله حافظ دينه وقرآنه إلى يوم القيامة .

### e e e

# المراجع

إعجاز القرآن للرافعي .

إعجاز القرآن للباقلاني .

تفسير الطبري .

مقدمة حسن الصنيع .

مقدمة التلخيص للقزويني .

ر دلائل الإعجاز للجرجاني .

كتاب الطراز ليحيى بن حمزة العلوي اليمني .

نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز لفخر الدين الرّازي .

التفسير الكبير : مفاتيح الغيب لفخر الدّين الرّازي .

مفتاح العلوم للسكاكي .

الفصل في الملل والنّحل لابن حِزْم الأندلسي .

رسالة التّوحيد للشيخ محمد عبده .

البلاغة العربيّة وأثر الفلسفة فيها : الأستاذ أمين الحولي .

التفسير معالم حياته ومنهجه اليوم : الأستاذ أمين الحولي .

البلاغة وعلم النّفس في مجلة كلية الآداب ، المجلّد الرّابع ، الجزء الثاني سنة ١٩٣٦ : الخولي .

ترتيب نصوص آي الذكر الحكيم في أبواب الدّين القويم : وضع سلامة محمّد . تفسير الكشاف للزمخشري .

الإتقان في علوم القرآن للسّيوطي .

مفردات الرّاغب، ومختار الصّحاح، والقاموس المحيط.

إعجاز القرآن ــ م٣١

A Company of the Company of the Company

تفسير الآلوسي .

سرّ الفصاحة لابن سنان الخفاجي .

كشف الظُّنون لحاجي خليفة .

مقالة للأستاذ كراوس ، مجلة الأديب ، ص ٣٢ ، سنة ١٩٤٣ – ١٩٤٤ .

الملل والنّحل للشهرستاني .

مقد مة ابن خلدون .

كتاب الحيوان للجاحظ .

كتاب الصّناعتين لأبي هلال العسكري .

( مقالة في الإعجاز لعبد العليم الهندي في مجلة الثقافة الإسلامية التي تصدر في الهند ) باللّغة الإنكليزيّة العدد ١ و ٢ من سنة ١٩٣٢ ) .

« The Islamic culture N.1 and 2. 32 th year : Concluded Abdul Aleem Hindi. »

التّصوير الفني في القرآن لسيّد قطب .

مشاهد القيامة في القرآن لسيد قطب.

الفواتح الإلهية : نعمة الله النخجواني

سواطع الإلهام : أبو الفيض الناگوري

طبائع الاستبداد : الكواكبي

أُم القرى : »

تفسير القاسمي : جمال الدين القاسمي

تفسير المنار : الشيخ محمد رشيد رضا 🖈

محكم البيان في تفسير القرآن : عبد الله الدّهلوي النّقشبندي

تفسير المراغى : أحمد مصطفى المراغي

تفسير سيّد قطب : سيّد قطب

تفسير القرآن ألكم يم : حمزة وعلوان وبرانق

النّبأ العَظيم : د. عبد الله در از

مجمع البيان في تفسير القرآن : الطّبرسي

من روائع القرآن : د. محمّد سعيد رمضان البوطي

مقال في مجلة العربي ، العدد ٢٤٦ ـ سنة ١٩٧٩ : د. محمد سعيد رمضان البوطي

رسالة في مقارنة بعض مباحث الهيئة : عبد الله فكري

دروس سنن الكائنات : د. محمّد توفيق صدقي

تفسير الجواهر : طنطاوي جوهري

القرآن و العلوم العصرية : » »

القرآن ينبوع العلوم والعرفان : على فكري

مقالة لجاد المولى في القرآن : محمد أحمد جاد المولى

إعجاز القرآن في مسألة اللؤلؤ والمرجان : الملباري

حاشية الكازروني على البيضاوي : الكازروني

معجم الأدباء : ياقوت الحموي

معجزات القرآن الكريم في العلوم: محمود مهدي الاستامبولي

طيف الحيال : الشريف المرتضى

محصّل أفكار المتقدّمين : الفخر الرّازي

معالم أصول الدّين : » »

تلخيص المحصّل : نصير الدّين الطّوسي

تفسير البيضاوي : البيضاوي

الفوائد المشوق : ابن قيتم الجوزيتة

تفسير القرآن العظيم : ابن كثير

تنوير المقباس من تفسير ابن عبّاس : الفيروزآ بادي

رسائل ابن كمال باشا : ابن كمال باشا

حاشية شيخ زاده على البيضاوي : شيخ زاده أبو الفداء إسماعيل القونوي

السّراج المنير : الشّربيبي

حاشية الأنصاري على السّراج المنير: زكريّا الأنصاري

إرشاد العقل السليم ( تفسير ) : أبو السُّعود أفندي

شرح الجزريّة المناس كبري زاده المناس المناس

حاشية الحفاجي على البيضاوي : شهاب الدّين الحفاجي المستحد

جواب أهل العلم والإيمان . . . : ابن تيميّة

معجزة القرآن الشُّعراوي الشَّيخ محمَّد متولِّي الشُّعراوي ا

فتح القدير الإمام الشوكاني

مفتاح التّفاسير : إسماعيل حقّي الكوتاهي : أوليا زاده

تبيان الأسرار الرّبّانيّة : لمحمد بن أحمد الاسكندراني الله الله

البراهين البيتنات المراهين البيتنات المراهين المراهين البيتنات المراهين البيتنات المراهين الم

فتح البيان في مقاصد القرآن : أبو الطيّب صدّيق القنّوجي البخاري

### مخطوطات:

، التحرير : ربّما كان من تأليف أحمد بن محمّد الكواكبي ، ت ١١٢٤ هـ دار الكتب الظّاهريّة الرقم ٤٥

رتحفة الفقير في بعض ما جاء في التفسير : منظوم لشمس الدين أبي عبد الله محمد ابن سلامة الضرير المالكي (ت ١١٤٩هـ)

الرقم من ١٩٠٥ – ١٩١٣ عشرة أجزاء رأيتُ منها تسعة .

الفتوحات الإلهيّة : سليمان بن عمر بن منصور العجيلي الشّافعي الأزهري (ت ١٢٠٤ هـ) المشهور بالجمل والتّفسير مشهور بحاشية الجمل

الرقم ١٥٨ (١٥٨ التّفسير)

# الفهرك

#### الصفحة

### الإهسداء.

أ ــ ل مقدّمة الأستاذ المرحوم الشيخ بهجة البيطــار .

١ مقدّمة الطبعة الأولى .

٤ مقدّمة الطبعة الثانية.

٧ \_ معنى العجز لغة ً والإعجاز اصطلاحاً ، وتاريخ استعمال كلمتي معجزة وإعجاز.

على المعركة الفكرية الكلامية بين القرآن وبين العرب.

٢٩ رأيي في إعجاز القرآن (تابع للمعركة الفكرية).

# فكرة الإعجاز بعد عصر النبي

٣٥ مقدمــة

# الكلام بالتفصيل على الفكرة عند العلماء

٤٨ القرن الثاني الهجري: اتهام ابن المقفع بالمعارضة.

٥٠ القرن الثالث:

٥١ - ابن الواوندي : منكر ومعارض .

۵۳ ۲ – عيسي بن صبيح المزدار : منكر للإعجاز معتزلي .

٥٣ نقد وتلخيص

٤٥ ٣ ـ النظـّـام : رالصرفة والإخبار بالغيب.

الجاحظ \_ ٥ \_ على بن ربن الطبري القرن الرابع الهجري : ١ ً ــ المتنبى 01 ٢ً ــ أبو الحسن الأشعري 01 ٣ ً ــ بندار الفارسي 09 ٤ ً \_ الطبري ٦. هً \_ القمتّى 11 ٦ - الواسطى 11 سسلاً ٢ الرّماني 77 ٨ \_ الحطابي ٩ أ ـ العسكري نقد و تلخيص . 77 القرن الخامس الهجري : ۱ً ــ قابوس بن وشمكير 77 ۲ <u>| ابن سینا</u> ( 77 ''۳'' ــ. أبو العلاء المعري ـــ ٦٨ ٤] -- الشريف المرتضى : رالصرفة ، والبلاغة مرّة . م ً \_ داعي الدّعاة

برالنظم وقال بالصرفة حينـــأ . : الأسلوب والبلاغـة .

﴿ كُلُّ الْهُمْ بِالْمُعَارِضَةِ .

: المعجز هو القديم .

: معجز في كل شيء ولأنّه قرآن.

: البلاغة والنّظم

مفسّر : إدراك الإعجاز ذوقي لا يعلَّل .

: النِّظم. <u>: الصرفة</u> والنّظم وأمور غيرها .

: اللَّفظ والمعنى والنَّظم وأثره في النفس.

: البلاغـة.

اتهم بالمعارضة بمجلت

اتهم بالمعارضة وناصر الإعجاز ضد ابن الرّاو ندي .

،: الإعجاز بالمعنى ، بالحكمة ..

الغيوب والنَّظم .

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           |                                                                                         | الصفحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                           | ~*) . [ #                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| كل الوجوه التي ذكرها العلماء صواب .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                           | ' ً ۔۔۔ ابن سراقة<br>ع                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| القرآن معجز لأنه قرآن بر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                           | رً _ ابن حزم<br>ا                                                                       | <b>∧</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| رالصرفة والبلاغة .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                           | "_ الْحُفَاجِي                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| النظم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اپي :                     | ١ ً _ عبد القاهر الحرجا                                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Bergele and the second of the  | and a trade of the second | خيص و نقد .                                                                             | ات ۹۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           | ن السادس الهجري :                                                                       | القر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| الإعجاز العلمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | <b>V</b>                  | رًـــ الغز الي                                                                          | 7 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| رأي البَاقلاني وجمع العلوم والمعارف .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •<br>•                    | مرالقاضي عياض                                                                           | 7 97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| البيان والمعماني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                           | اً _ الزَّمخشري                                                                         | 4 94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| نظم ومعاني و إحاطة الله بالألفاظ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | :                         | ً – ابن عطية                                                                            | ٤ ٩٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| البلاغة والإخبار بالمغيتبات والعلوم وجودة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | :                         | ً ــ الطبر سي                                                                           | - 40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                           | <del></del>                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| and the second s |                           | 490                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| المضمون والانسجام . الإعجاز العلميّ وقواعد المنطق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Control and the second    |                                                                                         | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| المضمون والانسجام.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Control and the second    | رابن رشد<br>خیص و نقد .                                                                 | ۹۸<br>الله عام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| المضمون والانسجام. الإعجاز العلميّ وقواعد المنطق الإعجاز العلميّ وقواعد المنطق مرّة بلاغة ومرّق صرفة وبلاغة معاً وأمور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Control and the second    |                                                                                         | ۹۸<br>۹۹ قا<br>القر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المضمون والانسجام. الإعجاز العلمي وقواعد المنطق مرة بلاغة ومرتقرصرفة وبلاغة معاً وأمور أخرى.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                           | ابن رشد<br>خيص ونقد .<br>ن السابع الهجري :                                              | ۹۸<br>۹۹ قا<br>القر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المضمون والانسجام. الإعجاز العلميّ وقواعد المنطق مرّة بلاغة ومرّق صرفة وبلاغة معاً وأمور أخرى. الإعجاز بالبلاغة والنّظم و هو يدر كبالذوق.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                           | ابن رشد<br>خيص ونقد<br><b>ن السابع الهجري :</b><br>- فخر الدّين الرّازي<br>۲ - السّكاكي | ع م م م م م م م م م م م م م م م م م م م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المضمون والانسجام. الإعجاز العلمي وقواعد المنطق مرة بلاغة ومرقرصرفة وبلاغة معاً وأمور أخرى. أخرى. الإعجاز بالبلاغة والنظم وهويدر كبالذوق. أسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيبات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           | ابن رشد<br>خيص و نقد .<br>ن السابع الهجري :<br>" _ فخر الد"ين الر"ازي                   | ع م م م م م م م م م م م م م م م م م م م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المضمون والانسجام. الإعجاز العلمي وقواعد المنطق مرة بلاغة ومرقرصرفة وبلاغة معاً وأمور أخرى. أخرى. الإعجاز بالبلاغة والنظم وهويدر كبالذوق. أسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيبات. معجز بجملته وبالنظم والبلاغة والإخبار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                           | ابن رشد خيص ونقد .  السابع الهجري :  - فخر الدّين الرّازي  السّكاكي  - السّكاكي         | ع م م م م م م م م م م م م م م م م م م م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| المضمون والانسجام. الإعجاز العلمي وقواعد المنطق مرة بلاغة ومرقرصرفة وبلاغة معاً وأمور أخرى. أخرى. الإعجاز بالبلاغة والنظم وهويدر كبالذوق. أسلوبه وبلاغته وإخباره بالمغيبات.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                           | ابن رشد خيص ونقد .  السابع الهجري :  - فخر الدّين الرّازي  السّكاكي  - السّكاكي         | مرا القر<br>القر<br>المرا المرا المر المر |

- ٤٧١ --

١١٠ ٢ - حازم القارطاجني

۱۱۰ ٧ ً ــ البيضــاوي

١١١ تلخيص ونقهد

القرن الثامن الهجري :

١١٢ ١ ً ـ الزّملكاني

۱۱۲ ۲ – ابن تیمیت

١٢٤ (٣) الحطيب القزوينيّ

﴿ ١٧٤ ٤ - ابن جزي الكلبي

١٢٩ ﴿ وَكُلُّ يَحْمَى بن حَمْرَةُ العَلُوي

١٣٦ ٦ \_ الأصبهاني

١٣٨ ٧ - ابن قيتم الجوزية

: استمرار الفصاحة في القرآ ن كله .

: البلاغة والكمال في المعنى والغيوب الماضية

والمستقبلة :-

: تأليفه الحاص"، وقع كل فن في مرتبته العليا.

: البلاغـة

خ الإعجاز بالمضمون وبالبلاغة والأسلوب تعداداً دون أمثلة ، لا رأي جديد ، الحمع بين العجز الفعلي عن المعارضة وبين الصرفة مع ترجيح الأول واعتباره الصحيح .

: كوجز العرب عن المعارضة ، فصاحةو بلاغة في كل أقسامه ، نظم حسن .

: صِرْفَة ، نظم مع البلاغة والفصاحة .

: استقصاء ، ردر الصرفة وقبولها . ذاتيسة ومنطقية في البحث غالباً ، إثبات الإعجاز في سورة الكوثر . قدرة الله ينقطع البشسر دونها .

الصفحة

۱٤٨ ٨ - ابن کثير

البلاغية ، مضمون القرآن وموضوعيه وتأثيره ، كلام الله مثل صفاته تنقطع

دونهما المخلوقات ، نفي الصرفة .

9 ّ ـ الشاطبي سر

١٠ - الزركشي

: إنكار التفسير العلمي . : كلّ الأقوال في الإعجـاز وما سيقال ممّــا سكشف عنه.

تلخيص ونقسد .

القرن التاسع الهجري :

۱۵۶ / <sup>۱</sup> - ابن خلدون

منو الإعجاز البكلاغي الذي يُدرك بالذوق . والممارسة .

√۲ ً \_ الفير وزآ بادي 107

> ٣ ً – المراكشي 101

: ﴿ البيانَ ، وعجز العرب عن المعمارضة لممه

: رواية عن ابن عبّاس دون رأي شخصي

العشر المتحدّي بها العشر الكبار

معنی خاص عنده .

تلخيص ونقـــد . 109

القرن العاشر الهجري :

 أ - معين الدين بن صفى الدين : البلاغة والإحبار بالمغيّبات 17.

٢ \_ السيوطي ٣ \_ الأنصاري : سرد لأقوال السّابقين واحتواؤه علىالعلوم ﴿ 171

: البلاغة وحسن النّظم: مماثلة القرآ نأومماثلة 174

النبيّ في أُمّيَّته .

٤ ً ــ ابن كمال باشا الصرفة لا البلاغة: الإعجاز لا يقتضي 175

كونه كلام الله .

### الصفحة

١٦٦ هـ ً ــ شيخ زاده القونوي

\_\_\_ ١٦٩ ٦ أبو السّعود

۱۷۱ ٧ً ــ الكازروني

- [ ۱۷۲ ۸ ـ طاش کبري زاده

١٧٢ ٩ ـ الشربيني

: الفصاحة والبلاغة . فضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه ، المضمون والهدف الخلقي ، والغيب .

بر أسلوب القرآن وبلاغته ومضمونه ، ومنه الغيب .

: البلاغة ، والغيب إلى يوم القيامة .

: الأسلوب وحلاوة التّلاوة .

: الجمع بين البلاغة والصرفة ، المضمون والشكل .

# القرن الحادي عشر الهجري :

١٧٦ ١ ً ـ السيلكوتي

١٧٩ ٢ \_ الشهاب الخفاجي

١٨٢ تلخيص ونقسد.

القرن الثاني عشر الهجري:

١٨٣ ١ - أحمد الكواكبي

ي : موافقة البيضاوي : البلاغة ، نفي ِالصرفة

أو إضعافهما ، الإسهاب في قضايا النحو.

: بلاغة ، حسن نظم ، تناسق ، نفي الصرفة تردد في المغيبات ، نفي احتواء العلوم عدام الثبات في ترتيب آيات التحدي .

: لا كلام في وجوه الإعجاز ، تحطئة المعتزلة في قولهم بتباين آيات القرآن بلاغـــة لا يحكم على جودة الكلام مجرداً من مواضعه ومناسباته . لا تأكّد من كونه مؤلّف مخطوط « التّحرير » .

الله شمس الدّين محمّد ﴿ نَفْسِيرُ مَنْظُومُ ، لاذَاتيّةُ ، جمـــع آراء الضرير المالكي

السَّابقين ، الجمع بين متناقضين : البلاغة والصرفة.

٣ ــ سليمان العجيلي المعروف : مجاراة السَّابقين : الفصاحة والغيــيوب . 198 C الحروف في صدور السُّور ، آيات تحدُّ بالجمل إلى المعارضة .

تلخيص ونقد .

القرن الثالث عشر الهجري:

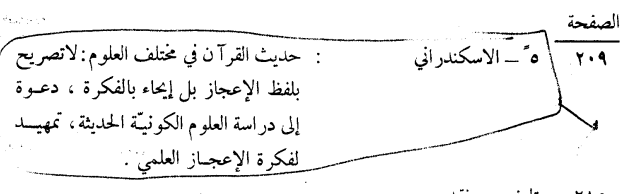
: البلاغة والغيوب وفخامة المعاني ، ورفض ١ - الإمام الشوكاني 199

: النَّظم والبلاغة آخر ما استقرَّ رأيه عليه . ۲ ً ــ الآلوسي

: البلاغة وحسن النَّظم وقوَّة المعنى والإخبار ٣ - أوليازاده

بالغيب ، كلام الله كذات الله ليس لهما مثل عند المخلوقين . لا تفاوت في البلاغــة بين الآيات ، تأثّر بابن عربي في حيــاة الجماد ونطقه ، لا ينسى إنطاق الجمـــاد في علم البيــان .

٤ – صدّيق القنتوجي البخاري: البلاغة والغيوب ومجاراة الشوكاني .



۲۱۵ تلخيص و نقد .

القرن الرابع عشر الهجري = العشرون الميلادي

: حثّ على التأمّل في الكون وتعلّم علـوم. الطّبيعة ، رمز في ضرب موسى بعصـاه الحجر ، مبالغة أحياناً في التفسير العلمي التصريح أحياناً بالإعجاز العلمي ، النّظام الاقتصادي الإسلامي خيرٌ من البلشفي . عبالغة في التفسير العلمي ، الحوف من .

۲۳۰ ٤ – علي فكري

ه ً \_ محمد أحمد جاد المولى ( الاعتدال والمنطق في إثبات الإعجاز العلمي بعض المبالغة في نسبة أوّليّات إلى الحضارة

مردود عکسي .

۲۳٤ ٦ - عمر الملباري

العربيـة . الاقتصار في إثبـات الإعجاز العلمي على آية اللؤلؤ والمرجان .

- £Y7 -

٢٣٨ ٧ ً – محمود مهدّي الاستامبولي : الإعجاز بالحكم العالية والنظم الدستوريّـة

۲٤۲ ٪ ۴ ـ موریس بو کاي

ولا سيّما بالأخبار العلميّة ، بعض المبالغة في محاولة إثبات الإعجاز العلمي أحياناً . لم يتحدّث عن الإعجاز صراحة بل عن صدق المقولات العلميّة في القرآن كلّها بخلاف التوراة والأناجيل والحديث النبوي لا بد الأمن الاعتراف بأنّه كلام الله ولم يعتره تبديل ، دراسة منهجيّة منطقيّه علميّة لا مبالغة فيها ، تحرّي آفاق جديدة علميّة تستشف من القرآن ، نحريف في إنجيسل

بِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُو اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

٢٩٣ - أ - محمد متولتي الشعراوي (بر الإعجاز العلمي ومنه تعليم اللّغة بالأسماء) وبعض النّقد له .

# رجال الفئة الثانية المهتمون بوجوه الإعجاز الأخرى :

٣٠٤ - ١ - النخجواني - ٠

: ضحالة الثقافة واللّغة ، الكشف الصّـوفي الوجوه : الأخلاق الإلهيّة ، الغيب ، البلاغة

: سوء اللّغة عنده ، الوجوه : البلاغـــــة . والمدلولوالأحكاموالحكموالعلوموالكمال ٣٠٧ - أبو الفيض النَّا گوري

الصفحة

٣ \_ محمد جمال الدين القاسمي : \_ البلاغة وقوَّة المعنى . 4.9

٣١٠ / ٤ - الشيخ محمد عبده - البلاغة مع أُمِّيَّة النِّي : يختصر الباقلاني . وَ \_ الْكُواكبي (عبدالرحمن) <: البلاغة ، الأخبار الغيبيّة ، الإعجاز العلمي 41.

٣١٣ . ٦ - الشيخ محمد رشيد رضا : الأسلوب ، المضمون ، العلم ولا سيّما الغيب ومنه قضايا العلوم العصريّة، اجتهاد

في ترتيب آيات التحدي

٧ ً ــ عبد الله الدهلوي النقشبندي: البلاغة والمعاني، الغيب ، إيراد أبيات دون بيــان إعجازهــا .

الزَّائدة ، العلوم . عبد العلم الهندي ١٠ \_ أمين الحولي

اً ١١ ـ سيّد قطب

مصطفى صادق الرَّافعي : تاريخ للفكرة ، موسيقا القرآن ، الحسَّر الرّوحي ، البلاغة ، الحلوّ من الألف\_اظ

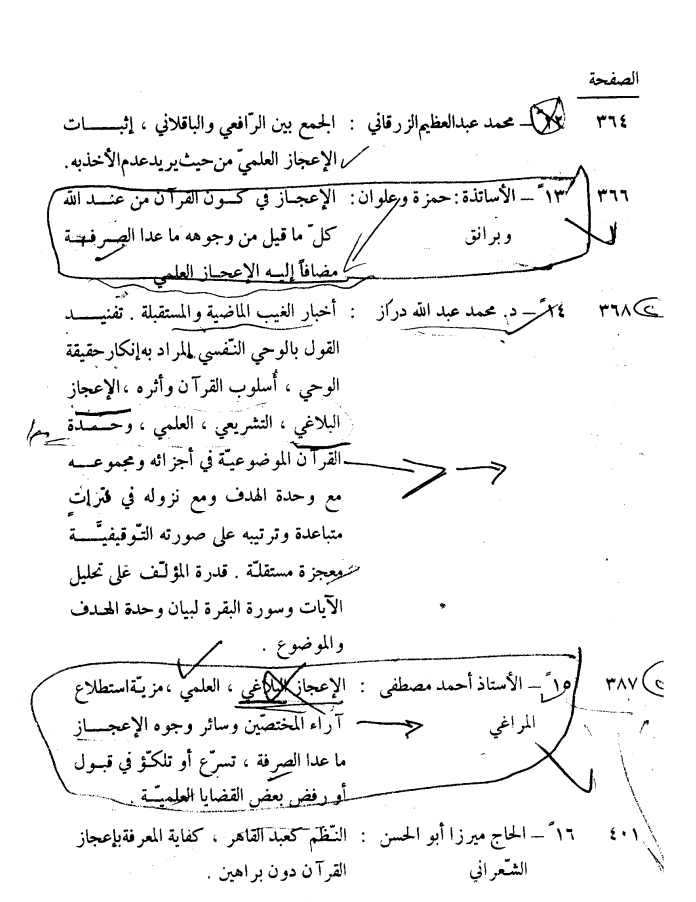
: بحث تاریخی ، لا رأی خاصاً به .

فكرة تاريخيّة ، الإعجاز النفسي المدرّك ىاللة وق .

التصوير والإبداع ، التّنسيق وقوّة الأداء فضل كلام الله على غيره كفضل خلقه الحياة على صنع البشر أدواتٍ من الطـــين قوة الطّابع الرّبّاني ، مخاطبة قوى النّفس جميعها ، كمال التشريع ، الموسيقا . . . الإعجاز المطلق . . . .

قدرة المؤلّف على التّحليل الفني لبيك الإعجاز .

تلخيص ونقــــــــ .



ع. ٤٠٣ ـ د. محمد سعيد رمضان : في المضمون والشَّكل ، قدرة على بيان رِ نواحي الجمال الفنتي في القرآن. مخاطبــة : النَّاس جميعهم ، وضع اللفظة أســاس جمال الأداء والإيحاء والاتساق وبيـــان كبرياء الرّبوبيّة . وحدة الهدف في القرآ ن نفي الصرفة ، اعتدال في آلإعجاز العلمي إعجاز التشريع ، يكاد ينفرد بالكلام على جلال الرّبوبيّة . منهج متكامل للحيـــاة . الإعجاز البلاغيّ خاص بالنّاطقين بالعربية وباقي وجوَّه الْإعجاز مشاعٌ بين الْأَمْم . التَّفصيل في نواحي الجمال الفنِّي بتحليل الأمثلة من القرآن. الرّوح الإنساني السّامي ليس له رأي خاص": وجوه الإعجـــاز كالها ما عدا الصرفة ، استشهاد ببعض

رأبي في الأعجاز .

١٨ ً ـ د. محمد على سلطاني

تلخيص ونقمد. 244

إلمامة عامّة موجزة . 2 2 1

جدول بأسماء المتكلّمين الذين لم أطلّع على كتبهم . 209

جِدُول بأسماء مؤلَّفين تحدُّ ثوا في كتبهم عن الإعجاز ولم أتحدُّث عنهم ٤٦٠

> خاتمسة .. 277

المراجسع. 270

الفهرس. ٤٧٠