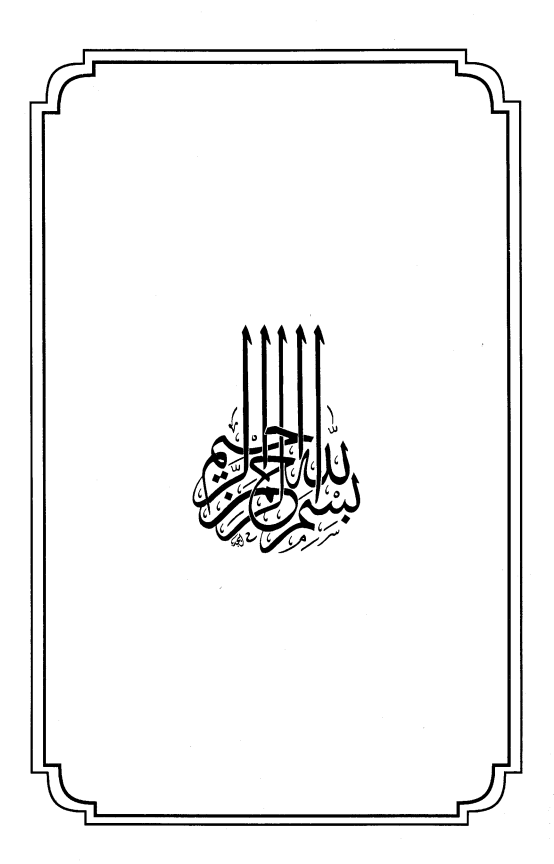
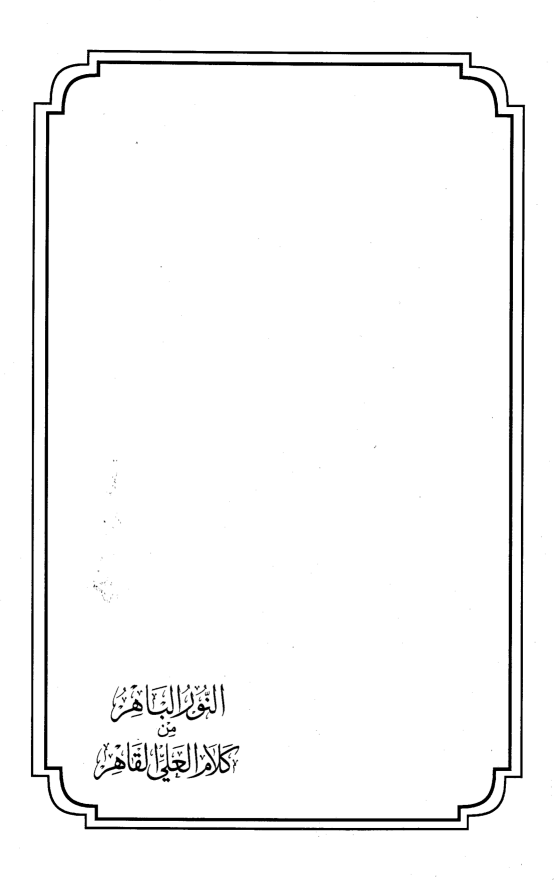
# البود الدين المرابع ال

تَفَسَّ بِيُ جُنْزِء عَتِّمَّ الْمُؤْنِ الْمُلْانُونِ الْمُلْانُونِ الْمُلْانُونِ

تأليف فيَصَلُ بِنَ هَا يِدُبِنَ مُحَدَّ لِلْخِطَائِي

> توزيع مكتبة السوادي للتوزيع





جَمِيعُ الْمُحَقُّونَ مَحَفُّوظَةٌ الطَّبْتَةِ الأولِى الطَّبْتَةِ الأولِى 1818 هـ - ٢٠٠٧م

# توزيع

# مكتبة السوادي للتوزيع

ص.ب: ٤٨٩٨ جلة ٢١٤١٢

هاتف/ ۲۸۸۶۲۱۲ ناسوخ: ۲۸۷۸۶۹۶

المملكة العربية السعودية



### مكية وآياتها أربعون

# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَمَ بَسَانَهُ لُونَ ﴾ عَنِ النَّبَا الْعَظِيمِ ۞ الَّذِى هُمَّ فِيهِ ثُمَّنَالِمُونَ ۞ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ ۞ ثُوَ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ ۞ أَلَوْ جَعَلِ الْأَرْضَ مِهَدُا ۞ وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا ۞ وَخَلَقَنَكُمْ أَزُوكِهَا ۞ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ۞ وَجَعَلْنَا الْيَّلَ لِبَاسًا ۞ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ۞ وَبَنْيَنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ اللَّمْعُصِرَتِ مَلَّهُ فَجَابًا ۞ لِنَحْجَ بِهِ حَبًا وَبَنَاتًا ۞ وَجَنَّتٍ أَلْفَافًا ۞ ﴾.

تمتاز السور المكية غالباً بقصر الآيات والسور وإيجازها وحرارة تعبيرها والدعوة إلى أصول الإيمان بالله تعالى واليوم الآخر، والبعث والجنة والنار، والدعوة إلى مكارم الأخلاق، والاستقامة على الخير، ومجادلة المشركين وتسفيه أحلامهم.

وهذه السورة الكريمة نزلت على الرسول على بمكة في مجتمع جاهلي ضال لا يؤمن ببعث ولا نشور ولا حساب، فَقرَّرت أمر البعث، وهددت المنكرين له، وأقامت الأدلة على إمكانه بما عرضت من مظاهر القدرة التامة، وأكدت حصوله، وذكرت بعض علاماته، ثم ذكرت مآل الكافرين ومآل المؤمنين، وخُتمت بذكر هول يوم القيامة على وجه الإنذار والتخويف حتى إن الكافر يتمنى أن يكون تراباً ولا يواجه الحشر والحساب، وفي ذلك موعظة عظيمة لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

<sup>(</sup>١) ﴿عَمَّ﴾ وقف عليها بهاء السكت يعقوب والبزي بخلف عنه.

قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَسَاءَلُونَ ﴿ اَي عن أَي شيء يسأل هؤلاء الجاحدون بعضهم بعضاً؟ وأصل «عم»: عن ما، فأدغمت النون في الميم وحذفت ألف ما، كقولهم: فيم، بم، والإدغام مسوّغ الاستفهام، وليس المراد مجرد الاستفهام، وإنما المراد تفخيم الأمر وتعظيمه.

وعن ابن عباس على قال: كانت تجلس قريش لما نزل القرآن فتتحدث فيما بينها، فمنهم المصدق ومنهم المكذب به فنزلت ﴿ عَمَ يَسَاءَلُونَ ۞ ﴿ اهـ.

وهذا يعنى أنهم كانوا في جدل عقيم، وتنازع فيما بينهم أو فيما بينهم وبين الرسول ﷺ أو المؤمنين، وقد قال بعضهم: هو سحر أو شعر أو كهانة، وكل ذلك ينبئ عن شدة جهلهم وشكهم واستبعادهم للبعث بعد الموت، حتى إن قائلهم قال: ما هي إلا أرحام تدفع وأرض تبلع، وما يهلكنا إلا الدهر، فأنكر الله تعالى على المكذبين منهم هذا الجدل والخوض ارتياباً في البعث فقال تعالى: ﴿عَمَّ يَنَسَآءَلُونَ ۞﴾، ثم أجاب عن هذا السؤال بقوله: ﴿عَنِ النَّـاَإِ ٱلْعَظِيدِ ﴾ ٱلَّذِي هُمْ فِيهِ تُعْنَلِفُونَ ﴾، النبأ العظيم هو الخبر الكبير الهائل، والمراد هنا خبر البعث، ويشمل كل ما جاء به النبي ﷺ من البينات والهدى والقرآن وخبر البعث بعد الموت والحشر والحساب، فكان الناس في هذا النبأ العظيم بين مصدق ومكذب وشاك، فأما المصدق فقد فاز وأفلح؛ وأما المكذب والشاك فقد رَدَّ الله تعالى عليهم متوعداً بقوله تعالى: ﴿ كُلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴿ وَ الْبَعْثُ بِعَدِ الْمُوتِ، أَي لِيسَ لَهُم أَنْ يَخْتَلَفُوا فِي أَمْرِ الْبَعْثُ بَعْدُ الْمُوت، فهو حق لا ريب فيه، وكل ما جاء به الرسول محمد ﷺ حق، وكذلك جميع رسل الله تعالى عليه جاءوا بالحق الذي بعثهم الله به، فلماذا الاختلاف ولماذا التساؤل؟ ألا فليرتدعوا عن هذا التساؤل وهذا الاختلاف، وليؤمنوا بالله ورسوله وما أنزل عليه، وهذا يستلزم الإيمان بالبعث، وإذا أصروا على التكذيب فسيعلمون عاقبة تكذيبهم أو إنكارهم حين تنكشف الأمور ﴿ ثُو كُلَّا سَيِّعَلُّونَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَيْهِ مِ الرَّاعِ ، فعليهم أن يتركوا هذا التساؤل ويقبلوا ما جاءهم به الرسول ﷺ من ربهم، وسيعلمون علم اليقين عذاب الكافر المكذب عند النزع ولات حين مناص. فما أشدَّ خسارة المكذبين، وما أعظم سعادة المصدقين!

ثم تحدثت الآيات عن أدلة قدرة الله التامة، ونعمه العامة على الناس كافة، وأنه تعالى كما أحسن كل شيء خلقه، وأوجدنا من العدم ولم نك شيئاً، قادر على أن يحيي الموتى، قال تعالى: ﴿أَلَرَ يَخِيلِ ٱلأَرْضَ مِهَدا ﴿ الله الاستفهام هنا تقريري، والمهاد: المكان الممهد الموطأ، والمعنى: أنه تعالى جعل الأرض، أي خلقها فراشاً ووطاءً للحياة عليها والانتفاع بها حسب حاجة الإنسان.

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْجِبَالُ أَوْتَادًا ﴿ ﴾ أي جعل الله تعالى الجبال أوتاداً للأرض تثبتها، حتى لا تميد بأهلها، كما تثبت الخيمة بالوتد، وقال علماء الأرض: يبلغ سمك الجزء الصلب من القشرة الأرضية نحو ٢٠ كيلومتراً، وتكثر فيه التجاعيد فيرتفع حيث الجبال وينخفض ليكون بطون البحار وقيعان المحيطات، وهو في حالة من التوازن بسبب الضغوط الناتجة من الجبال ولا يختل هذا التوازن إلا بعوامل التعرية، فقشرة الأرض اليابسة ترسيها الجبال كما ترسى الأوتاد الخيمة.

وقوله تعالى: ﴿وَخَلَقَنَكُرُ أَزْوَبُمَا ﴾ أي ذكوراً وإناثاً، ليسكن كل من الصنفين للآخر بالتناكح والتناسل، وهي نعمة عظيمة جعلها الله تعالى سبباً لعمارة الأرض، كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنَيِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْفَجًا لِعَمَارة الأرض، كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنَيِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْفَجًا لِتَسَكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمُ مَوَدَّةٌ وَرَحْمَةً إِنَّا فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُرُونَ ﴾ [الروم: ٢١].

وقيل: ﴿أَزْوَبَكَا﴾ أي أصنافاً متقابلة في اللون والصورة وغيرها.

وقوله: ﴿وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ﴿ أَي راحة لكم من عناء العمل، فالنوم يقطع ما سبقه من التعب ويجدد النشاط، وفي ذلك نعمة عظيمة وآية من آيات الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿وَمِنْ ءَايَنِهِ مَنَامُكُم بِالنِّيلِ وَالنَّهَارِ وَآبَيْغَا قُكُم مِن فَضَياء أَن الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿وَمُو النَّهِ مَنَامُكُم بِالنِّيلِ وَالنَّهَارِ وَآبَيْغَا قُكُم مِن فَضَياء إِن فَي ذَلِك لَا يَكُ لَكُ لَا يَكُ لَكُ مَا عَرَحْتُه للعباد بالموت كما قال تعالى: ﴿وَمُو الَّذِي يَتَوَفَّنكُم بِالنِّيلِ وَيَعْلَمُ مَا جَرَحْتُه بِالنَّهَارِ ثُمّ يَبْعَثُكُم فِيهِ لِيُعْفَى أَجَلٌ مُستَى ثُمّ أَلَدِي يَتَوفَّنكُم بُمُ يُنْفِعُكُم بِمَا كُنتُم بِعَالَى، والعباد تَعْمَلُونَ ﴿ وَهُو الله تعالى، والعباد يعوقون ثم يبعثون، وربما كانت اليقظة بعد النوم تذكر بالبعث.

وكما قال أصحاب الاختصاص في موضوع النوم، قالوا: النوم هو توقف نشاط الجزء المدرك الواعي من المخ، أي قشرته أو هبوط ذلك النشاط هبوطاً كبيراً متفاوت الدرجات في نشاط كافة أعضاء الجسم وأنسجته مما يترتب عليه انخفاض في توليد طاقة الجسم وحرارته - ثم يأخذ الجسم أثناء النوم نصيباً من الهدوء والراحة بعد عناء المجهودات العضلية أو العصبية أو كليهما، فتهبط جميع وظائف الجسم الحيوية؛ ما عدا عمليات الهضم وإفراز البول من الكليتين والعرق من الجلد، فإن في وقف هذه العمليات الأخيرة ضرراً على حياة الفرد أما التنفس مثلاً فيبطى ويصير أكثر عمقاً ويغدو صدرياً أكثر منه بطنياً. وينخفض ضغط الدم؛ وتبطئ سرعة النبض ويقل مقدار ما يدفقه من القلب من كل ضربة، ويضعف توتر العضلات ويصير من الصعب الحصول على الحركات العكسية وكل هذا بسبب الراحة للإنسان أثناء نومه.

وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا الْتَلَ لِاسًا ﴿ أَي مظلماً لسيتركم بظلمته لتستريحوا، وساتراً لكم عن العيون إن أردتم تهجداً، أو قضاء مصلحة مباحة، ﴿وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا ﴿ إِلَى وقت سعي لتحصيل أسباب المعايش، إذ يتقلب فيه الخلق في حوائجهم ومكاسبهم. ﴿ وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبّعًا شِدَادًا ﴿ أَي سبع سموات قوية محكمة، لا يؤثر فيها مرور الزمان وتعاقب العصور، ولا فطور فيها ولا فروج، جعلها الله تعالى كالسقف للأرض، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مُعْرِضُونَ ﴿ الْانبياء: ٣٢].

وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴿ الله أي متلألئاً وقاداً وهي الشمس مضيئة وقّادة، وحرارتها في أيام الصيف حرارة شديدة مع بعدها الساحق عن الأرض، فما ظنك بما يقرب منها، ثم إنها تكون في أيام الحر في شدة حرها من فيح جهنم، كما قال النبي عليه الصلاة والسلام: ﴿إذا اشتد الحر فأبردوا بالصلاة، فإن شدة الحر من فيح جهنم». وقال عليه الصلاة والسلام: «اشتكت النار إلى الله فقالت: يا رب، أكل بعضي بعضاً، فأذن لها بنفسين، نفس في الشتاء، ونفس في الصيف، فأشد ما تجدون من البرد من زمهرير جهنم، وأشد ما يكون من الحر من فيح جهنم» [متف عليه من حديث أبي هريرة ﷺ].

وقال المختصون عن الشمس: ثبت علمياً من أن درجة حرارة سطحها

المشع تبلغ ٢٠٠٠ درجة مطلقة؛ أما المركز فتزيد فيه درجة الحرارة على ٣٠ مليون درجة بسبب ما تعانيه المواد فيه من الضغوط العالية، وتشع الشمس النسب الآتية من الطاقات ٩٪ أشعة فوق البنفسجية، ٤٦٪ أشعة ضوئية، ٤٥٪ أشعة حرارية، أو تحت الحمراء، ولذلك عبرت عنها الآية الكريمة بالسراج الذي يطلق للضوء والحرارة معاً.

وقيل: المطر هو المصدر الوحيد للماء العذب على الأرض. والأصل في المطر تكاثف أبخرة المياه المتصاعدة من المحيطات والبحار ونحوها على شكل سُحب وتحويلها إلى نقط من الماء أو بلورات من الثلج أو هما معاً؛ وتتساقط هذه المكونات عندما تزداد حجومها على هيئة مطر أو برد بإذن الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ لِنَخْرِجَ بِهِ حَبّاً وَبَاتاً ﴿ إِنْ أَيْ لَنخرج بهذا الماء الذي نزل من السماء إلى الأرض أنواعاً من الحبوب والزروع التي تنبت في الأرض غذاء للناس وللحيوان. ﴿ وَجَنّتٍ أَلْفَافًا ﴿ أَن بساتين ذات أشجار ملتفة بعضها إلى بعض، وتشمل جميع أنواع الأشجار التي ينتفع الناس بثمارها أو بغيره، والمقصود أن ما ذكر من الحب والنبات والأشجار ومختلف الزروع يخرج بالماء، سواء كان من ماء المطر مباشرة أو باستخراجه من باطن يخرج بالماء، سواء كان من ماء المطر مباشرة أو باستخراجه من باطن الأرض، لأن أصل الماء العذب على الأرض من المطر كما أسلفنا، قال تعالى: ﴿ فَالْزَلْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُمُ يَنَابِعَ فِ الْأَرْضِ وَالزَرِيَا مِنَ اللَّمَاءَ مَاءً فَسَلَكُمُ يَنَابِعَ فِ الْأَرْضِ الزمن الزم الرماء الماء العذب على الأرض من المطر كما أسلفنا، قال وقال تعالى: ﴿ فَالنَّمَ لَمُ مِنَا اللَّمَ لَرَ أَنَّ اللَّهُ أَنْزَلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكُمُ يَنَابِعَ فِ الْأَرْضِ الزمر: ٢١]،



﴿ ﴿ وَأَنَ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَنَتَا ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصَّورِ فَنَأْتُونَ أَفُواَجًا ﴿ وَمُؤْخِتُ اللَّهِ مَا اللَّهَا اللَّهَ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُو

بعد أن بين الله تعالى دلائل قدرته التامة على البعث والجزاء الذي أنكره المشركون وتماروا فيه وتساءلوا وأكثروا الجدال فيه أخذت الآيات تعرض أحداث يوم القيامة، وهو يوم الفصل بين الخلائق ونهاية العالم الدنيوي، وهو يوم معلوم محدود في علمه الله لا يتقدم ولا يتأخر عن وقته، وتلك الأحداث تعرض صوراً جلية لما يكون في ذلك اليوم العصيب، منها: نفخ الصور، وتصدع السماء، وإزالة الجبال عن أماكنها وصيرورتها كالسراب يظنه من رآه ماء، وما هو إلا هباءً منبثاً، ثم بينت الآيات مآل الطاغين وأنواع ما يعذبون به.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ يَوْمَ الْفَصْلِ﴾ وهو يوم القيامة، سُمِّيَ بذلك لأنه يوم يفصل الله فيه بين الناس، ويفرق السعداء من الأشقياء، ويقضي فيه بين الخلائق. ﴿كَانَ مِيقَنَا﴾ أي ميقاتاً للجزاء، وموقوتاً لأجل معدود ينتهي إليه أمر الخلائق، وهو كائن لا محالة كما قال تعالى: ﴿وَمَا نُؤَخِّرُهُۥ إِلَّا لِأَجَلِ مَعْدُودِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّل

<sup>(</sup>١) ﴿ وَفُتِحَتُ ﴾ قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف العاشر بتخفيف التاء على الأصل وقرأ الباقون بتشديدها للتكثير.

<sup>(</sup>٢) ﴿لَبِثِينَ﴾ قرأ حمزة وروح بغير ألف بعد اللام «لَبِثينَ» صفة مشبهة. وقرأ الباقون بإثبات الألف «لابثين» اسم فاعل من لبث.

<sup>(</sup>٣) ﴿وَغَشَاقًا﴾ قرأ حفص وحمزة والكسائي وخلف العاشر بتشديد السِّين وقرأ الباقون لتخففها.

ملاحظة: فخّم ورش الراء في «مرصاداً» كبقية القراء لوجود حرف الاستعلاء بعده، وهو «الصاد» ومعلوم أن حروف الاستعلاء هي: «خُصَّ ضَغْطٍ قِظْ».

وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يُنفَخُ فِي ٱلصُّورِّ﴾ أي يوم ينفخ إسرافيل نفخة البعث، وهي النفخة الثانية ﴿فَأَتُونَ أَفَوَاجًا﴾ وفي الآية إيجاز بالحذف، والمعنى: فتبعثون فتأتون أفواجاً، أي فوجاً مع فوج أو يتلو فوجاً، والفوج يعني الجماعة، أي حال كونكم أمماً كل أمة مع إمامها كما في قوله تعالى: ﴿يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَّاسٍ بِإِمَدِهِمْ ﴾ [الإسراء: ٧١]، أو زمراً وجماعات مختلفة باعتبار اختلاف أعمالهم في الحياة الدنيا، فمنهم من يحشر على صورة القردة أو الخنازير أو منكوسون أرجلهم فوق وجوههم، ولقد جاء في ذلك أثر الله أعلم بصحة سنده، نورده كما هو، فقد أخرج ابن مردويه عن البراء بن عازب: «أن معاذاً بن جبل قال: يا رسول الله ما قول الله: ﴿ بَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ فَنَأْتُونَ أَفْوَاجًا ﴿ ﴾؟ فقال: «يا معاذ سألت عن أمر عظيم»، ثم أرسل عينيه ثم قال: «عشرة أصناف قد ميزهم الله من جماعة المسلمين، وبدل صورهم، فبعضهم على صورة القردة، وبعضهم على صورة الخنازير، وبعضهم منكبين أرجلهم فوق ووجوههم أسفل يسحبون عليها، وبعضهم عمي يترددون، وبعضهم صم بكم لا يعقلون، وبعضهم يمضغون ألسنته وهي مدلاة على صدورهم، يسيل القيح من أفواههم لعاباً، يقذرهم أهل الجمع، وبعضهم مقطعة أيديهم وأرجلهم، وبعضهم مصلبون على جذوع من نار، وبعضهم أشد نتناً من الجيف، وبعضهم يلبسون جباباً سابغات من قطران لازقة بجلودهم. فأما الذين على صورة القردة فالقتات(١) من الناس، وأما الذين على صورة الخنازير فأكلة السحت، والمنكوسون على وجوههم فأكلة الربا، والعمي من يجور في الحكم، والصم البكم المعجبون بأعمالهم، والذين يمضغون ألسنتهم فالعلماء والقُصَّاص من الذين يخالف قولهم أعمالهم، والمقطعة أيديهم وأرجلهم الذين يؤذون الجيران، والمصلبون على جذوع من نار فالسعاة بالناس إلى السلطان، والذين هم أشد نتناً من الجيف الذين يتمتعون بالشهوات واللذات ويمنعون حق الله وحق الفقراء من أموالهم، والذين يلبسون الجباب فأهل الكبر والخيلاء والفخر».

وقوله تعالى: ﴿ وَفُيْحَتِ ٱلسَّمَآةُ فَكَانَتُ أَبُوٰبًا ۞ ﴿ وَهَذَا مَنَ أُوصَافَ يُومَ

<sup>(</sup>١) القتات: هو النمام.

الفصل العظيم المخيف، حيث تتشقّق السماء وتتصدع من كل جانب وتكون أبواباً لنزول الملائكة كما قال تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَشَقّقُ ٱلسَّمَاءُ بِٱلْفَكِمِ وَنُزِلَ ٱلْمَلَتِكَةُ تَنزيلًا الفرقان: ٢٥] وهذا دليل على كمال قدرة الله تعالى، فهذه السماء المحكمة والتي كانت سقفاً محفوظاً تصير في ذلك اليوم أبواباً، وتلك السبع الشداد تكون كالمهل ﴿يَرْمَ تَكُونُ ٱلسَّمَاءُ كَاللَّهُلِ ﴿ الله المعارج: ٨].

وقوله تعالى: ﴿وَسُيِّرَتِ اَلِّهَالُ﴾ أي عن وجه الأرض ﴿فَكَانَتْ سَرَابًا﴾ أي هباءٌ منبثاً كالسراب في عين الناظر ﴿إِنَّ جَهَنَهَ كَانَتْ مِرْصَادًا ﴿ إِنَّ جَهَنَهُ كَانَتْ مِرْصَادًا ﴿ إِنَ مُرصَادًا ﴿ وَعِلَ النَّاسِ، روى ابن ومعدة للطاغين، وقيل: في الآية إشارة على أن عليها مجاز الناس، روى ابن جرير وابن المنذر عن الحسن أنه قال: لا يدخل أحد الجنة حتى يجتاز النار، فإن كان معه جواز نجا، وإلا أحتبس. اهد. والمراد بالجواز هنا الأعمال الصالحة التي تؤهله بعد مشيئة الله تعالى لدخول الجنة.

وعن ابن عباس: أن على جسر جهنم سبع محابس يُسئل العبد عند أولها عن شهادة أن لا إله إلا الله فإن جاء بها تامّة جاز إلى الثاني، فيُسئل عن الصلاة فإن جاء بها تامّة جاز إلى الثالث، فيُسئل عن الزكاة فإن جاء بها تامّة جاز إلى الرابع، فيُسئل عن الصوم فإن جاء به تامّاً جاز إلى الخامس، فيُسئل عن الحج فإن جاء به تامّاً جاز إلى السادس، فيُسئل عن العمرة فإن جاء بها تامّة جاز إلى السابع، فيُسئل عن المظالم فإن خرج منها وإلا يقال: انظروا فإن كان له تطوّع أكمل به أعماله، فإذا فرغ انطلق به إلى الجنة. اهد.

وقوله تعالى: ﴿ لِلطَّغِينَ مَابًا ﴿ إِلَّ للمتجاوزين حدود الله ، المعتدين على حقوق العباد مرجعاً ومنزلاً يصيرون إليه ، وهي نار جهنم أعاذنا الله منها ﴿ لَبِنِينَ فِهَا آَحْقَابًا ﴿ أَي ماكثين دهوراً متتابعة إلى غير نهاية كقوله تعالى: ﴿ فَلِينِينَ فِهَا أَبَداً ﴾ [الأحزاب: ٦٥] ، ورُوي عن الحسن قال: إن الله تعالى لم يجعل على النار مدة بل قال: ﴿ لَبِنِينَ فِهَا آَحْقَابًا ﴿ فَهُ ، فوالله ما هو إلا أنه إذا مضى حقب دخل حقب آخر ، ثم آخر إلى الأبد فليس للأحقاب عدة إلا الخلود ورُوي عن عبد الله بن مسعود قال: «لو علم أهل النار أنهم يلبثون في النار عدد حصى الدنيا لفرحوا ، ولو علم أهل الجنة أنهم يلبثون في الجنة عدد حصى الدنيا لحزنوا » . اهر .

ودل القرآن والسنة على أبدية الجنة والنار، وأن من دخل أيهما وهو من أهلها فإنه مخلد فيها بلا نهاية، وأما عصاة المؤمنين الذين يدخلون النار، فإنهم يبقون فيها ما شاء الله، ثم يكون مآلهم الجنة كما دل على ذلك أحاديث صحيحة عن النبي على وليس في الآية الكريمة ما يدل على تناهي تلك الأحقاب، بل المعنى أحقاباً كثيرة لا نهاية لها.

وقوله تعالى: ﴿ لَا يَذُونُونَ فِيهَا بَرْدُا وَلَا شَرَابًا ﴿ إِنَّ اللهِ يَجدُون في جهنم برداً لقلوبهم ولا شراباً طيباً يتغذون به، وقيل: برداً، أي نوماً. وقيل: ليس لهم في جهنم ما يبرد ظاهر الجسم ولا ما يبرد داخله مما يُشرب ليسكن العطش ويطفئ حرارة البدن، والظاهر أن كل هذا وارد لأن من دخل جهنم والعياذ بالله له لا يجد فيها راحة ولا نوماً ولا طعاماً إلا ذا غصة، ولا شرابا إلا الحميم، والفساق كما قال تعالى: ﴿ إِلّا حَمِيماً وَغَسَاقاً ﴿ وَالحميم هو الماء الحار المنتهي في الحرارة، كما قال تعالى: ﴿ يُعَافُوا بِمَا وَكُالُمُهُلِ يَشُوى الماء الحار المنتهي في الحرارة، كما قال تعالى: ﴿ وَسُقُوا مَاءً جَمِيماً فَقَطّعَ أَمَاءَهُم ﴾ [محمد: الواعماق: هو ما يسيل من صديد أهل النار، فلا يُستطاع من شدة برودته ولا يواجه من نتنه، وقوله تعالى: ﴿ وَسُقُوا مَاءً وَفَاقًا ﴿ فَا يَا مُوافقاً لأعمالهم ولا يؤلا يَظُلِمُ رَبُكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

قال مقاتل: وافق العذاب الذنب، فلا ذنب أعظم من الشرك ولا عذاب أعظم من النار.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴿ أَي لَم يكونوا يتوقعون الحساب والجزاء لأنهم لم يؤمنوا أصلاً بالبعث. فكان الجزاء موافقاً للعمل ﴿وَكَذَبُواْ بِعَيْنِنَا كِذَابًا ﴿ أَي كذبوا بآيات الله تعالى وحججه تكذيباً زائداً ﴿وَكُلُ شَيْءٍ (١) أَخْصَيْنَكُ كِتَبًا ﴾ أي كل شيء من أعمالهم ضبطناه بالكتاب عليهم في صحائف نفوسهم، فقد كانت الملائكة تكتب أعمالهم وتحصيها عليهم، وهذا يوم الحصاد، فيقال لهم تبكيتاً وتوبيخاً لهم وهم يقاسون أشد

<sup>(</sup>۱) ﴿وَكُلُّ شَيْءٍ﴾ أي كل شيء من الأشياء، ومن جملتها أعمالهم فاللفظ عام في كل شيء، كما قال تعالى: ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ مِقَدَرٍ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْتُهُ مِقَدَرٍ ﴾ [القمر: ٤٩].

العذاب: ﴿فَذُوثُواْ فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا ﴿ أَي فَذُوقُوا مَا أَنتَم فَيه مِن العذاب الأليم، فلن نزيدكم إلا عذاباً من جنسه، وذلك تيئيساً لهم من تخفيفه وإعلاماً بمضاعفته.

رُوي عن أبي برزة أنه قال: سألت رسول الله ﷺ عن أشد آية في القرآن فقال: «قوله تعالى: ﴿فَذُوتُوا فَلَن نَزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا ﴿ اللَّهُ ﴾ ».



﴿ ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ۞ حَدَآبِقَ وَأَعْنَبًا ۞ وَكَوَاعِبَ أَنْرَابًا ۞ وَكَأْسًا دِهَاقًا ۞ لَا رِيَسَمَعُونَ فِيهَا لَغَوْا وَلَا كِذَّابًا ' ۞ جَزَآة مِن زَلِكَ عَطَآة حِسَابًا ۞﴾.

بعد أن بين الله تعالى حال الكافرين وما أعده لهم من أليم العذاب بين حال المؤمنين وما أعده لهم من النعيم المقيم في دار كرامته، فقال تعالى: ﴿إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا ﴿ ﴾ المتقون هم الذين اتقوا محارم الله تعالى وخافوا عقابه بفعل ما أمر الله واجتناب ما نهى عنه، فأولئك لهم الفوز بجنات نعيم والنجاة من عذاب النار، ثم فسر هذا الفوز وفصله بقوله تعالى: ﴿ حَدَابِقَ وَأَعْنَا الله الحدائق جمع حديقة، والمعنى: بساتين مسوَّرة، فيها أنواع الشجر المثمر، ومن جملتها الأعناب، وخصها بالذكر لشرفها.

وعن مجاهد في قوله تعالى: ﴿لِلْمُتَقِينَ مَفَادًا﴾ قال: فازوا بأن نجوا من النار، وقال قتادة: أي مفازاً من النار إلى الجنة، وعن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَاذًا ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَاذًا ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَاذًا ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَاذًا ﴿ إِنَّ لِلْمُتَقِينَ مَفَاذًا لِلللهِ ﴾ قال: منتزهاً.اه.

وقوله تعالى: ﴿وَكَوَاعِبَ﴾ جمع كاعب، وهي الجارية التي برز ثديها واستدار مع ارتفاع يسير، وقال ابن عباس: ﴿وَكَاعِبَ﴾ أي نواهد.اه. وقوله تعالى: ﴿أَزَابًا﴾ أي مستويات في السن ﴿وَكَأْسًا دِهَاقًا ﴿ اللهُ أَي ملأى من خمر لذة للشاربين، وقوله تعالى: ﴿لَا يَسْمَعُونَ فِيهًا﴾ أي في الجنة ﴿لَغُوّا ﴾ أي كلاماً باطلاً لا فائدة فيه ﴿وَلا كِذَبًا﴾ أي مكاذبة، أي لا يكذّب بعضهم بعضاً، وهذا

<sup>(</sup>١) ﴿ وَلَا كِنَّا ﴾ قرأ الكسائي بتخفيف الذال وقرأ غيره بتشديدها .

من تمام النعيم، إِذْ إِنَّ اللغو والتكذيب مما تتألم له النفوس المؤمنة، وتنفر منه الطباع السليمة.

وقوله تعالى: ﴿جُزَاءَ مِن تَلِكَ عَطَاءَ ﴾ أي جزاء لهم على صالح أعمالهم تفضلاً منه تعالى وإحسانا ﴿حِسَابًا ﴾ أي كافياً وافياً، ومنه: حسبي الله، أي كافي.

وهكذا وعد الله تعالى عباده الأبرار بنعيم لا يحول ولا يزول في جنات الخلد، لهم فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ الأعين، ولهم زوجات حسان من الحور العين ومن نسائهم الصالحات، نعيم دائم وسعادة أبدية، لا يسمعون ما يكدر من القول، ولا يرون ما يسيء، لأن الجنة دار النعيم الكامل، من أوصافها أن أهلها: ﴿لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَنُوا وَلَا تَأْتِيمًا ﴾ إلّا قِيلاً سَلَمًا سَلَمًا ﴾ [الواقعة: ٢٥ ـ ٢٦]، فنسأل الله الجنة ونعوذ به من النار.



﴿ وَيَتِ (' اَلسَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّمْنَةِ '' لَا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَوْمَ يَقُمُ الرَّمْنَةِ ' لَا يَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَقَمُ الرَّمْنَ اللَّهِ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ يَنَكُلُمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ فَا يَلُكُ اللَّهُ مُلْكُ اللَّهُمُ الْحَنْقُ عَذَابًا قَرِيبًا يَوْمَ يَنْظُرُ الْمَيْوَةُ مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَلْلِتَنِي كُنْتُ ثُرَابًا ﴿ إِنَّ الْمَذَهُ مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَلْلِتَنِي كُنْتُ ثُرَابًا ﴿ ﴾.

كانت الآيات قد تحدثت من أول السورة عن إنكار المشركين البعث ومجادلتهم وترددهم في حقيقة الرسالة والكتاب والمرسَل، فنعت الآيات عليهم ذلك، وأقامت الأدلة على إمْكان حصول ما أنكروه، ثم عرضت بعض

<sup>(</sup>۱) (۲) ﴿رَبِّ . . . الْكَثِّ ﴾ قرأ «ابن عامر، وعاصم، ويعقوب» بخفض باء «رب» ونون «الرحمن» على أنهما بدل من «ربك» بدل كل من كل، وقرأ «حمزة والكسائي، وخلف العاشر» بخفض باء «رب» على أنه بدل من «ربك» ورفع نون الرحمن على أنه مبتدأ والجملة بعده خبر، أو خبر لمبتدأ محذوف، أي هو الرحمن، وقرأ «نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وأبو جعفر» على أنهما خبر لمبتدأ محذوف، أي هو رب، وهو الرحمن.

أحداث يوم القيامة، وبيَّنت أن مآل المكذبين النار، وبشَّرت المتقين بالفوز في جنات النعيم، ثم عاد الكلام عن أهوال يوم القيامة، وتجلَّىٰ الواحد القهار القوي المتين، ليعذر إلى الخلق أجمعين، فمن صدق واتقى، نال مرضاة الله تعالى، ومن كذب وأبى خسر خسراناً مبيناً، وفي ذلك اليوم لا يتكلم أحد إلا بعد أن يأذن له الله تعالى، وأن يكون قوله صدقاً وصواباً، فتهاب كل المخلوقات الكلام، حتى جبريل مقدَّم أهل السماء وأمين الوحي، ثم بيان شدة ندم الكافر عندما يرى عمله السيء في الحياة الدنيا، ويبلغ به التحسر ذروته، والخوف نهايته، فيتمنى أن يكون تراباً ولا يواجه الحساب العذاب الأليم، ولات حين مندم.

قوله تعالى: ﴿ رَبِّ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّمْنَيْ ﴾ الله تعالى هو رب كل شيء ومليكة ، فهو رب السموات والأرض وما فيهما وما بينهما ، ما علمنا من ذلك وما لم نعلم ، فإنه تعالى خالق كل شيء وعالم بكل شيء ورحمته وسعت كل شيء ، أما سبب كسر الباء في قوله: «رب» والنون في قوله: «الرحمن» فقد بيناه مع مذاهب القراء العشرة فيها . ﴿ لَا يَلِكُونَ مِنهُ خِطَابًا ﴾ أي لا يقدر أحد على ابتداء مخاطبته إلا بإذنه تعالى ، كقوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكُلُمُ نَفْسُ إِلّا بِإِذْنِهِ عَالَى : ﴿ مَن ذَا اللَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ مَ إِلّا بِإِذْنِهِ عَالَى : ﴿ مَن ذَا اللَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ مَ إِلّا بِإِذْنِهِ عَالَى : ﴿ مَن ذَا اللَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ مَ إِلّا بِإِذْنِهِ عَالَى .

وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَقُومُ اَرْأُوحُ﴾ وهو جبريل ﴿ وَعلى ذلك الجمهور، ومما يؤيده قوله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ الرُّحُ الْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِدِنَ اللهِ وَمما يؤيده قوله تعالى: ﴿ وَنَلْ بِهِ الرُّحُ الْأَمِينُ ﴿ عَنا أقوال أخرى للمفسرين، والله أعلم. وقوله تعالى: ﴿ وَالْمَاتَ كَمُ مَنَا ﴾ أي صفوفاً صفاً بعد صف، كما جاء في الحديث، قال: «تنزل ملائكة السماء الدنيا فتحيط بالخلق، ثم ملائكة السماء الثانية من وراءهم، ثم الثالثة والرابعة والخامسة » [ذكره ابن كثير في البداية والنهاية].

وكما قال تعالى: ﴿وَمَا مِنَاۤ إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعَلُومٌ ۞ وَإِنَّا لَنَحَنُ السَّافُونَ ۞ وَإِنَّا لَنَحْنُ السَّافُونَ ۞ وَإِنَّا لَتَحْفُونَ ۞ وَإِنَّا لَتَحْفُونَ مَا تصفُ لَيَحْنُ السَّبِّحُونَ ۞﴾ [الصافات: ١٦٤ ـ ١٦٦]، قال ﷺ: «ألا تصفون ما تصف الملائكة عند ربهم؟ قال: «يكملون الصف الملائكة عند ربهم؟ قال: «يكملون الصف

الأول ويتراصون في الصف». وقال: «فضلنا على الناس بثلاث: جعلت لنا الأرض مسجداً، وتربتها لنا طهوراً، وجعلت صفوفنا كصفوف الملائكة». وكذلك يأتون يوم القيامة بين يدي الرب على صفوفاً كما قال تعالى: ﴿وَجَاءَ رَبُكَ وَالْمَلَكُ صَفًا صَفًا شَهُ [الفجر: ٢٢]، ويقفون صفوفاً بين يدي ربهم على يوم القيامة كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّيحُ وَالْمَلَيْكَةُ صَفًا لَا يَنَكَلَّمُونَ إِلَا مَنَ أَذِنَ لَهُ الرَّحَنُ وَقَالَ صَوَابًا فَيَهُ إِلَيْهُ الرُّيحُ وَالْمَلَيْكَةُ صَفًا لَا يَنَكَلَّمُونَ إِلَا مَنَ أَذِنَ لَهُ الرَّحَمَٰ وَقَالَ صَوَابًا فَيَهُ إِلَى النبا: ٣٨].

وقوله تعالى: ﴿ لَا يَتَكَلَّمُونَ ﴾ أي لا يتكلم أحد من الملائكة ولا من غيرهم بشفاعة أو بغيرها ﴿ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ بالكلام، والإذن بالشيء إعلام بإجازته والرخصة فيه، فلا يستطيع أحد أن يتكلم إلا من بعد أن يأذن الله ﴿ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ أي قولاً صواباً موافقاً للحق والصدق، ومن حديث الشفاعة في الصحيح أن نبينا محمد على هو أول من يكلم الله على في الموقف، حيث يأتي تحت العرش، فيخر ساجداً، فلا يزال ساجداً يحمد الله تعالى بمحامد يُلهمها ساعتئذ، فيقول له الرب تعالى: ارفع رأسك وسَلْ تُعط واشْفع تُشَقّع.

وقوله تعالى: ﴿ وَالِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلْمَقَّ ﴾ أي ذلك اليوم الثابت وقوعه، المتحقق لا محالة، وهو يوم الفصل بين الخلائق، فيه تتكشف الأمور، ويظهر المستور، ويحكم فيه بالعدل الحي الغفور ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَن المستور، ويحكم فيه بالعدل الحي الغفور ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَن اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

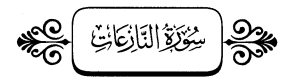
قال ابن عثيمين كَلَّلَهُ في هذه المسألة: وهذه المشيئة المطلقة هنا قيدتها آية أخرى وهي قوله تعالى: ﴿لِمَن شَآة مِنكُمْ أَن يَسَتَقِيمَ ﴿ وَمَا نَشَآءُونَ إِلَا آَن يَشَآءُ لَكُ اللّهُ رَبُّ ٱلْعَلْمِينَ ﴿ وَمَا نَشَآءُونَ إِلَا آَن يَشَآءُ لِللّهُ الله الخيار فيما نذهب إليه الله أحد يُكرهنا على شيء؛ لكن مع ذلك خيارنا وإرادتنا ومشيئتنا راجعة إلى الله ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَا آَن يَشَآءُ اللّهُ وإنما بين الله ذلك في كتابه من أجل أن لا يعتمد الإنسان على نفسه وعلى مشيئته، بل يعلم أنها مرتبطة بمشيئة الله، حتى يلجأ إلى الله في سؤال الهداية لما يحب ويرضى. ولا يقول الإنسان: أنا حر أريد ما شئت وأتصرف كما شئت، نقول: الأمر كذلك لكنك مربوط بإرادة الله كلى. فما نشاء من شيء إلا وقد شاءه الله من قبل. انتهى.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنَذَرْنَكُمْ عَذَابًا فَرِيبًا ﴾ أي خوقناكم عذاب يوم القيامة، وهو قريب جداً، لأن كل ما هو آت قريب، كما قال تعالى: ﴿كَانَهُمْ يَوْمَ يَرُونَهُا لَهُ عَشِيّةً أَوْ ضُعَهَا ﴿ إِلَا عَشِيّةً أَوْ ضُعَهَا ﴿ إِلَا النازعات: ٤٦]، وإن كان الإنذار هنا موجها للكفار من منكري البعث كما في أول السورة إلا أنه عام لكل مكلف ليستعد ليوم المعاد، ومن ثم مِنْ قُرْبِ العذاب أنه يبتدي بالموت، والإنسان لا يعلم متى يموت، فالعاقل يكون أبداً في ترقب واستعداد له حتى يأتيه اليقين، فنسأل الله التوفيق والسداد.

وقوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَنُظُرُ ٱلْمَرَهُ مَا قَدَّمَتَ يَدَاهُ ﴾ أي من خير أو شر، أي ينظر جزاءه ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلْتَتَنِي كُنُتُ تُرَبًا﴾ وهذا عندما يعاين أعماله الفاسدة التي تورده النار، فيتمنَّى الموت من شده الحسرة والندم، ولات حين مناص.

وقيل: إنما يود ذلك حين يحكم الله تعالى بين الحيوانات التي كانت في الدنيا بحكمه العادل، ثم يصيّرها تراباً. كما روي عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: "يقضي الله بين خلقه الجن والإنس والبهائم، وإنه ليقيد يومئذ الجماء من القرناء، حتى إذا لم يبق تبعة عند واحدة لأخرى، قال الله: كونوا تراباً، فعند ذلك ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلْيَتَنِي كُنتُ ثُرَّباً﴾» ومعنى "يقيد الجماء من القرناء»: أي يقتص للبهيمة التي لا قرون لها من ذات القرون التي نطحتها بقرونها.

تم بحمد الله تفسير سورة النبأ



### مكية وآياتها ست وأربعون آية

## بِشَيرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

َ ﴿ وَالنَّذِعَتِ غَوْاً ۞ وَالنَّشِطَتِ نَشْطًا ۞ وَالسَّبِحَتِ سَبْمًا ۞ وَالسَّبِحَتِ سَبْمًا ۞ وَالسَّبِعَت سَبْقًا ۞ فَالْمُدَرِّرَتِ أَمْرًا ۞ يَوْمَ نَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ ۞ تَبْعُهَا الرَّادِفَةُ ۞ فَلُوبٌ يَوْمَهِذ وَاجِفَةُ ۞ أَبْصَدَرُهَا خَشِعَةٌ ۞ يَقُولُونَ أَوِنًا لَمَرْدُودُونَ فِي الْمَافِرَةِ ۞ أَوِذَا كُنَّا عِظْنَمًا نَخِرَهُ ۖ ۞ قَالُواْ نِلْكَ إِذَا كَرَّةً خَاسِرَةٌ ۞ فَإِنَّا هِى زَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ۞ فَإِذَا هُم بِالسّاهِرَةِ ۞﴾.

إن لله تعالى ملائكة كرام، يأمرهم بما يشاء، ويفعلون ما يؤمرون، فأقسم الله تعالى في أول هذه الآيات بخمسة أصناف من مخلوقاته (٢)، ولله تعالى أن يقسم بعير الله تعالى.

أقسم الباري جلّ وعلا بما ذُكر على أنه لا بد من البعث والجزاء، ليرتدع المكذبون، ويرجع المتشككون، وليصدقوا بالبعث بعد الموت، وأنه لا مرية فيه ولا جدل.

والمفهوم العام للآيات أن لله تعالى ملائكة يقومون بقبض أرواح العباد، عندما يأذن الله تعالى لهم في ذلك.

فإذا كان العبد كافراً أو فاجراً تولت قبض روحه ملائكة العذاب، حيث

<sup>(</sup>١) ﴿ يَجْرَهُ ﴾ قرأ شعبة وحمزة والكسائي ورويس وخلف بألف بعد النون، وقرأ الباقون للمخذفها.

<sup>(</sup>٢) الجمهور على أن الخمسة الأصناف المقسم بها هم طوائف الملائكة.

تأتيه في أبشع صورة وأفظع منظر، وأشد هول، لتبعث الرعب في نفسه، حيث تتفرق روحه في جسده من شدة الخوف والهلع، لهول ما يرى، وذلك عقاباً له على كفره أو فجوره، لأن عذاب الكافر أو الفاجر يبدأ عند موته.

فتأخذ في نزع روحه الهاربة في أرجاء جسمه بشدة وعسر، فيجد لها ألماً شديداً لا يمكن أن يصفه إلا من قاساه، وهيهات! الروح تفرق في البدن، وتتفرق فيه، والملائكة تخرجها من كل عضو، ومن كل عرق، ورد أنها تُخرج كما يُخرج السفود من الصوف المبلول، أي بشدة وتعسر، أما المؤمن، فإنه إذا أذن الله تعالى لملائكته في قبض روح المؤمن، فإنه تأتيه ملائكة الرحمة في أحسن صورة، وأبهج منظر مع البشارة بالجنة والسعادة الأبدية، فيفرح بذلك فرحاً لم يسبق له مثله، فتنشط الملائكة روحه نشطاً بسهولة ويسر لا يجد له ألماً، كما ينشط العقال من يد البعير، وورد في الحديث: «أنها تسيل كما تسيل القطرة من في السقاء».

ويُبَشَّر المؤمن بالجنة ويبدأ نعيمه الأخروي بموته.

فلا بد لكل مخلوق أن يموت، إذا انتهى أجله، فإذا أذن الله تعالى بقيام الساعة تَحْدُث الراجفة، وهي النفخة الأولى التي بها يفنى كل شيء، ويتزلزل كل شيء معها ثم تتبعها الرادفة وهي النفخة الثانية نفخة البعث من القبور أحياء، وبين النفختين أربعين سنة كما ورد في الحديث.

ثم بعد ذلك ماذا يحدث؟ أخبر الله بما يحدث فقال: ﴿يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوْتُ وَبَرَزُوا لِلَّهِ ٱلْوَبِدِ ٱلْقَهَارِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

هناك يكون الحشر، هنالك يكون الجزاء، هنالك يكون فصل القضاء.

قَــال تــعــالـــى: ﴿وَيَسَـٰتُلُونَكَ عَنِ ٱلِجَبَالِ فَقُلَ يَنسِفُهَا رَبِّى نَسْفًا ۞ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ۞ لَّا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَا أَمْتُنَا ۞﴾ [طه: ١٠٥ ـ ١٠٧].

إنها أرض جديدة، لم يعص الله تعالى عليها.

فهذه الآيات من أول السورة إلى قوله: ﴿ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَةِ ﴾ بينت شدة ما يلاقيه الكافر عند الموت، وسهولة احتضار المؤمن، ورؤية كل منهما

منزله في الآخرة بعد الموت، وأرشدت إلى وجوب الإيمان بالنفختين، ودلَّلت دلالة قاطعة على البعث والنشور يوم القيامة.

أقسم الله تعالى بطوائف الملائكة الكرام وأفعالهم الدالة على كمال إنقيادهم لأمر الله تعالى، والتأنيث باعتبار الطائفة، كأنه قال: والطائفة النازعات.

ويرى بعض المفسرين أن المقسم بها النجوم، ويرى بعضهم أنها جماعات الخيل الغازية، والرماة والفرسان.

وقال ابن جرير في جامع البيان (٢٨/٣٠): والصواب عندي أن يقال أنه تعالى أقسم بالنازعات غرقاً، ولم يخصص نازعة دون نازعة، فكل نازعة غرقاً، فداخلة في قسمه، مَلكاً أو نجماً أو قوساً أو غير ذلك، وهكذا البقية.اه.

وقال الشوكاني: الجمهور من الصحابة والتابعين ومَنْ بعدهم على أن الأصناف المقسم بها هنا الملائكة.اه.

قوله تعالى: ﴿وَالنَّزِعَتِ ﴾ يعني الملائكة تنزع أرواح الكفار ﴿غَرَّا ﴾ أي نزعاً شديداً ﴿وَالنَّشِطَتِ نَشَطا ﴿ وَالنَّرِعَاتِ المؤمنين ، فتخرجها بسهولة ويسر ، وتسلها برفق .

وفي المسند<sup>(۱)</sup> من حديث البراء بن عازب رضي الله تعالى عنه بسند جيد قال: خرجنا مع النبي على في جنازة رجل من الأنصار، فانتهينا إلى القبر، ولما يُلحَد، فجلس رسول الله على وجلسنا حوله كأن على رؤوسنا الطير وفي يده عود ينكتُ به في الأرض، فرفع رأسه فقال: «استعيذوا بالله من عذاب القبر» مرتين أو ثلاثاً ثم قال: «إن العبد المؤمن إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبالٍ من الآخرة، نزل إليه ملائكة من السماء؛ بيض الوجوه، كأن وجوههم الشمس، معهم كفنٌ من أكفانِ أهل الجنة، وحنوطٌ من حنوطِ الجنة، وحير عبد على عند حتى يجلس عند

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد تَظَلُّهُ.

رأسه، فيقول: اخرجي أيتها النفس الطيبة، اخرجي إلى مغفرةِ من الله ورضوان، فتخرج تسيل كما تسلُ القطرةُ من فِيِّ السقاء، فيأخذها، فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين، حتى يأخذوها، فيجعلوها في ذلك الكفن، وفي ذلك الحنوط، ويخرج منها كأطيب نفحةِ مسكٍ وجِدَتْ على وجه الأرض، فيصعدون بها، فلا يمرون بها على ملا من الملائكة، إلا قالوا: ما هذه الروحُ الطيبة! فيقولون: روحُ فلانِ ابنِ فلان، بأحسن أسمائه التي كانوا يسمونه بها في الدنيا. فيستفتحون له، فيفتح له: فيشيعُه من كل سماءٍ مقربوها إلى السماءِ التي تليها، حتى يُنْتَهى به إلى السماء السابعة، فيقول الله على: اكتبوا كتابَ عبدى في عليين، وأعيدوه إلى الأرض، فإني منها خلقتهم وفيها أعيدهم ومنها أخرجهم تارة أخرى. قال: فتعاد روحه إلى الأرض، فيأتيه ملكان، فيجلسانه، فيقولان له: من ربُّك؟ فيقول: ربي الله على، فيقولون له: ما دينك؟ فيقول: ديني الإسلام، فيقولا له: ما هذا الرجل الذي بُعِثَ فيكم؟ فيقول: هو محمد رسول الله عليه الله عليه فيقولان له: وما علمك؟ فيقول: قرأت كتابَ الله على، فآمنت به وصدقت، فينادي منادٍ من السماء: أن صدق عبدي، ففرشوا له من الجنة، وألبسوه من الجنة وافتحوا له باباً إلى الجنة. قال: فيأتيه من رَوْحِها وطيبها، ويُفْسَحُ له في قبره مد بصره، قال: ويأتيه رجل حسنُ الوجه؛ حسن الثياب، طيب الريح، فيقول: أبشر بالذي يسرك، هذا يومك الذي كنت توعد؛ فيقول: من أنت؟ فوجهك الوجه الذي يجيء بالخير، فيقول: أنا عملك الصالح، فيقول: رب أقم الساعة، رب أقم الساعة، حتى أرجع إلى أهلي ومالي».

قال: "وإن العبد الكافر إذا كان في انقطاع من الدنيا، وإقبال من الآخرة نزل إليه ملائكة من السماء، سود الوجوه، معهم المسوح، فيجلسون منه مد البصر، ثم يجيء ملك الموت، حتى يجلسَ عند رأسه، فيقول: أيتها النفس الخبيثة، اخرجي إلى سخطٍ من الله وغضب، قال: فتفرق في جسده، فينتزعها، كما ينتزع السُّفود من الصوف المبتل، فيأخذها، فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين، حتى يجعلوها في تلك المسوح، ويخرج منها كأنتن ريح جيفةٍ وجدت على وجه الأرض، فيصعدون بها، فلا يمرون بها على ملاٍ من الملائكة إلا قالوا: ما هذه الروح الخبيثة؟ فيقولون: روح فلان ابن فلان، بأقبح أسمائه

وفي لفظ لأحمد أيضاً: «ثم يُقَيَّضُ له أعمى أصمُّ أبكمُ في يده مِرزبة، لو ضرب بها جَبَلاً كان تراباً، ثم يعيده الله ﷺ، كما كان، فيضربه ضربةً أخرى، فيصيح صيحةً يسمعها كلُّ شيء إلا الثقلين».

قال البراء: ثم يُفْتَحُ له بابٌ إلى النار، ويُمَهَّدُ له من فرش النار.

وقوله تعالى: ﴿وَالسَّبِحَتِ سَبْحًا ﴿ ﴾ يعني الملائكة تسبح بأمر الله وَقالسَّبِقَتِ تعالى، أي تسرع كما يسرع السابح في الماء، مسرعين لتنفيذ أمر الله ﴿قَالسَّبِقَتِ سَبْقًا ﴿ ﴾ يعني الملائكة تسبق سبقاً إلى ما أُمِروا به، ووكلوا عليه، فيصلون بسرعة، أو تسبق بأرواح المؤمنين إلى الجنة، وكذلك أرواح الكافرين إلى النار، والملائكة أسبق إلى أمر الله، وأقوم بأمر الله من بني آدم، كما قال تعالى: ﴿عَلَيْهَا مَلَيْهَا مَلَيْكَةً غِلَاظُ شِدَادٌ لَا يَعْصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُم ويَفْعَلُونَ مَا يُؤمَرُونَ وَالتحريم: ٦]، وقوله تعالى: ﴿فَالْمُدَرِّتِ أَمْرَا ﴿ فَيَ الملائكة الموكلين بتدبير شؤون الكون حسب أمر الله تعالى، فجبريل موكل بالوحي، يتلقاه من الله تعالى وينزل به على الرسل، وإسرافيل موكل بالصور والنفخ فيه إذا أراد الله، وميكائيل موكل بالموت موكل بقبض

الأرواح، ومالك خازن النار، ورضوان خازن الجنة، وكذلك الحفظة وغيرهم مما لا يعلمه إلا الله.

أقسم الله تعالى بهذه الأصناف الخمسة من الملائكة دلالة على شرفها وشأنها العظيم، وجواب القسم محذوف لدلالة ما بعده عليه، وتقديره: لتبعثن ولتحاسبن، كما قال تعالى: ﴿ وَعَمَ اللَّيْنَ كَفَرُوا أَن لَن يُبَعثُوا فَلْ بَلَى وَرَقِي لَتُبَعثُنَ ثُمُ لَلْبُبَوّنُ ولا يَعلَمُ وَوَلِك عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ ﴿ فَ اللّهِ يَسِيرٌ ﴿ وَهُ اللّه الله عَلَى الله يَسِيرٌ ﴿ وَهُ اللّه الله عَلَى الله وهما النفختان في الصور النفخة الأولى يفنى فيها كل شيء إلا ما شاء الله، والثانية نفخة البعث من القبور أحياء، وبينهما أربعون سنة كما في الحديث الصحيح، وقال الترمذي: حدثنا هناد وحدثنا قبيصة عن سفيان عن عبد الله بن محمد بن عقيل عن الطفيل بن أبيّ بن كعب عن أبيه قال: كان رسول الله عليه إذا ذهب ثلثا الليل قام فقال: «يا أيها الناس اذكروا الله، اذكروا الله، اذكروا الله،

وقال الحسن البصري: هما النفختان، أما الأولى فتميت الأحياء، وأما الثانية فتحيي الموتى، ثم تلا قول الله تعالى: ﴿وَنُفِخَ فِي اَلْصُورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءً اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنُظُرُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

وقوله تعالى: ﴿يَقُولُونَ﴾ أي منكروا البعث ﴿ أَوِنًا لَمَرْدُودُونَ فِي اَلْحَافِرَةِ ﴾ أي أنرد بعد الموت إلى الحياة من جديد كما كنا أول مرة؟ والحافرة اسم لأول الأمر، يقال: رجع فلان إلى حافرته، أي في طريقه التي جاء فيها فحفرها برجليه، والحافرة هنا في الآية بمعنى الحياة. ﴿ أَوِذَا كُنّا عِظْمًا غَيْرَةُ ﴿ آَلُ اللّهِ مَنفتة، والمعنى أنهم قالوا: أنرد إلى الحياة إذا صرنا عظاماً بالية قد

رمَّت؟ وهو استبعاد منهم للبعث وإنكار له ﴿ قَالُواْ يَلِكَ إِذَا كُرَّةً خَاسِرَةٌ ﴿ الله عَلَى سبيل الاستهزاء واستبعاد البعث، وجعة خاسرة، قالوا هذا القول الآثم على سبيل الاستهزاء واستبعاد البعث، ويعنون أنها لو صحت العودة إلى الحياة فستكون خاسرة، وهي في حقهم كذلك، لتكذيبهم، وذلك من سخف عقولهم وجهلهم، فقد كان أمامهم نبي مرسل يتلو عليهم كتاب ربهم، ثم هم يقولون ما قالوا..!!، نسأل الله السلامة، ونحمده على نعمة الإسلام، فردَّ الله عليهم، وكأنه قيل: لا تستصعبوا ذلك ﴿ فَإِنّهَ عَلَى نعمة الإسلام، فردَّ الله عليهم، وكأنه قيل: لا تستصعبوا ذلك ﴿ فَإِنّهَ هُو رَجِّرَةٌ ﴾ أي صيحة واحدة، وهي النفخة الثانية، نفخة البعث، ﴿ فَإِذَا هُم بِالسّاهِ مَن الفلاة ساهرة، لأن سالكها لا ينام من كانوا في جوفها أمواتاً، والعرب تسمِّي الفلاة ساهرة، لأن سالكها لا ينام من أجل الخوف، والساهرة في الآية هي أرض المحشر.

روى البخاري ومسلم عن سهل بن سعد الساعدي قال: قال رسول الله ﷺ: «يُحشر الناس يوم القيامة على أرض بيضاء عفراء، كقرصة النَّقى، ليس فيها عَلَمٌ لأحد».



﴿ هُلَ أَنَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ۚ فَي إِذْ نَادَنُهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ (١) الْفَتَسِ طُوَى (٢) إِنَّ اَنْهَبْ إِلَى فِيْجُوْنَ إِنَّهُ طَفَى ﴿ فَا فَكُ إِلَى أَنِهُ أَنَهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ (١) الْفَتَسِ طُوَى (٢) ﴿ الْفَدَنِ اللَّهِ فَاخَشَى ﴿ فَا أَنْهُ إِلَى اللَّهِ فَا أَنْهُ إِلَى اللَّهِ فَا أَنْهُ إِلَى اللَّهِ فَا أَنْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَا أَذَرَ يَسْعَى ﴿ فَا فَا مَنْهُ لَكُ أَنْهُ اللَّهُ لَكُا الْآخِرَةِ وَالْأُولَةِ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لِعَبْرَةً لِمَن يَغْشَقَ ﴾ .

ثم أخذت الآيات تتحدث عن جانب من قصة موسى عليه مع فرعون الطاغية تسلية للنبي ﷺ مما يعاني من تكذيب قومه، وتهديداً لمن كذبه بعقوبة

<sup>(</sup>١) ﴿ بِٱلْوَادِ﴾ يقف عليه يعقوب بزيادة ياء ساكنة بعد الدال وغير بتركها.

<sup>(</sup>٢) ﴿ طُورَى ﴾ قرأ ابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف العاشر بتنوينه مع كسره وصلاً وإبداله ألفاً وقفاً وقرأ الباقون بحذف التنوين في الحالين.

 <sup>(</sup>٣) ﴿إِنَّ أَن تَرَكَّى قرأ نافع وابن كثير وأبو جعفر ويعقوب بتشديد الزاي وغيرهم .
 بتخفيفها .

تنزل بهم كعقوبة فرعون الذي كان أشد منهم بطشاً، فلما كفر هو وقومه أخذهم الله أخذ عزيز مقتدر، ولم يجدوا لهم من دونه ولياً ولا نصيراً.

قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ اَي خبره حين ناجاه ربه؟ والخطاب للنبي ﷺ وقد أحزنه والخطاب للنبي ﷺ وقد أحزنه إنكار قومه ليوم الحساب، وتهديد للمنكرين، وعظة باقية إلى آخر الزمان، والاستفهام هنا جاء بأسلوب التشويق والترغيب للسامع ليستمع إلى ما جرى في هذه القصة.

وقوله تعالى: ﴿إِذْ نَادَنُهُ رَبُّهُ بِالْوَادِ اللَّفَاسِ طُوى ﴿ أَي هَـل أَتَاك خبر موسى حين ناداه ربه بالوادي المبارك المطهر، وهو واد في أسفل جبل طور سيناء من برية الشام، و﴿ طُوك ﴾ اسم للوادي كما قال تعالى: ﴿ وَنَدَيَّتُهُ مِن جَانِبِ الطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَبْنَهُ نَجِيًا ﴾ [مريم: ٥٢].

وقوله تعالى: ﴿أَذْهَبَ إِلَى فِرْهَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ۞﴾ وهذه هي الرسالة أرسله الله تعالى إلى فرعون ملك مصر الذي عتا وتجاوز حده في العدوان على بني إسرائيل، وانتحال صفات الربوبية ونسبتها إلى نفسه كما في قول الله تعالى: ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَتَأَيُّهُمَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنَ إِلَنْهِ غَيْرِفٍ﴾ [القصص: ٣٨].

وقوله تعالى: ﴿ فَقُلْ هَلَ لَكَ إِلَىٰ أَن تَرَكَى ﴿ فَكَ اللهِ مِن السّر والفساد، فتزكو روحك وتطهر بالإسلام ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِكَ ﴾ أي أدلك إلى عبادة ربك ﴿ فَنَخْشَى ﴾ عقابه فتترك الظلم والطغيان، وفيه إشارة إلى أن الخشية مسببة عن العلم، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ اللّهُ أَن الخشية غاية للهداية، الْقُلَمَتُونُ ﴾ [فاطر: ٢٨] أي العلماء بالله تعالى، وقيل: جعل الخشية غاية للهداية، لأنها ملاك الأمر، فإن مَنْ خشي الله تعالى، أتى منه كل خير، ومَنْ أمِنَ اجترأ على كل شر.

روى الترمذي عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «مَنْ خاف أَدْلج، ومن أدلج بلغ المنزل، ألا إن سلعة الله غالية، ألا إن سلعة الله الجنة». (أدلج) بسكون الدال مخففاً، أي سار مِنْ أول الليل، وبتشديد الدال: سار من آخر الليل.

والرفق في الدعوة إلى الله تعالى ظاهر من الآية الكريمة، كما في قوله تعالى لموسى وهارون: ﴿ أَذْهَا إِلَىٰ فِرْعُونَ إِنَّهُ طَغَىٰ ﴿ فَقُولًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَوْلًا لَهُ قَلًا لَمَا لَهُ الله عَلَيه فرعون من الشرك وادعاء يَنَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ ﴿ فَ الله والطغيان والجهل المطبق، أمر نبي الله موسى وصفوته في خلقه إِذْ ذاك أن يخاطبه بالملاطفة واللين والحكمة ليرغب في الخير ويترك الشر والفساد، وفي ذلك عبرة وتوجيه لكل داعية من الدعاة أن يدعو إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة.

وقوله تعالى: ﴿ فَأَرِيهُ آلْكُبُرَىٰ ﴿ أَي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ تبارك موسى رسول الله، حقيق على أن لا يقول على الله إلا الحق، أرسله الله تبارك وتعالى إلى فرعون وقومه. والفاء فصيحة تفصح عن جمل قد طويت تعويلاً على تفصيلها في السور الأخرى، أي فذهب موسى إليه فدعاه وكلمه، فامتنع عن الإيمان فأراه الآية الكبرى، وهي قُلْب العصاحية تسعى، ويده إذْ أخرجها بيضاء للناظرين من غير سوء، أي من غير مرض كالبرص ونحوه، ﴿ فَكَنَبُ وَعَمَىٰ ﴿ أَي مَن غير مرض كالبرص ونحوه، ﴿ فَكَنَبُ وَعَمَا أَي مَن عَلَم اللهِ اللهِ عَلَى وخشيته إيناه ﴿ مُ أَذَبَر يَتَعَىٰ صحراً، وعصاه فيما أمره به من طاعة الله تعالى وخشيته إيناه ﴿ مُ أَذَبَر يَتَعَىٰ ﴿ فَكُنُ اللهِ فَعَمِ قَوْمَه وجنودَه ﴿ فَكَنَدَ كَنَ هُ أَي فرعون تولَىٰ مدبراً، يسعى حثيثاً ﴿ فَعَثَرَ ﴾ فجمع قومَه وجنودَه ﴿ فَكَادَىٰ هُ أَي نادى فيهم بصوت مرتفع بنفسه أو بمناد، وقصده نهيهم عن دعوة توحيد الله تعالى التي جاء بها نبي الله موسى الله إلا الله وحده لا شريك للرسل الله توحيد الله تعالى وإفراده بالعبادة، فلا إله إلا الله وحده لا شريك له إرغاماً لمن جحد به وكفر.

وماذا قال ذلك الرجل المعتوه \_ أعني فرعون لعنه الله \_ لقد ادِّعَىٰ لنفسه ما ليس له، وقال كما أخبر الله تعالى عنه ﴿ نَقَالَ أَنَا رَبُكُمُ الْآغَلَىٰ ﴿ الله أَي لا رب فوقي! وقيل: أراد أن الأصنام أرباب، وهو ربها وربهم! أعوذ بالله من الكفر، والله لقد سمعت بعض العامة خلفي في الصلاة وأنا أقرأ هذه الآية يقول: استغفر الله، وما ذلك إلا لهول ما سمع.

قال ابن عباس ومجاهد: وهذه الكُلمة قالها فرعون بعد قوله: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنْ إِلَكِهِ غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨] بأربعين سنة. وقوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَهُ اللّهُ ثَكَالَ الْآخِرَةِ وَٱلْأُولَةُ ﴿ فَا عَاقبه الله في الدنيا بالإغراق، وأعد له في الآخرة السّعير والإحراق، وجعله عبرة للعباد في زمنه وبعد زمنه إلى يوم القيامة، وقيل: المراد بذلك كلمتيه الأولى والثانية، وكيفما كان فإن ما حلّ به من العقاب الأليم هو جزاءً له وردعاً لأمثاله ﴿ إِنَّ فِي ذَلِك ﴾ أي فيما قص الله تعالى من خبر موسى وفرعون ﴿ لَعِبْرَةٌ لَمِن يَخْنَى ﴾ أي عظة وعبرة لمن يخاف عذاب الآخرة، فيتقي الله تعالى ويبتعد عن أسباب سخطه وعقابه.



كَ ﴿ اَلَنَمُ اَشَدُ خَلْقًا أَمِ اَلْمَاتُهُ بَنَهَا ۞ رَفَعَ سَتَكُمًا فَسَوْنِهَا ۞ وَأَغْطَشَ لَيَلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَنهَا ۞ وَٱلأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنهَا ۞ أَخْرَجَ مِنهَا مَاتَهَا وَمَرْعَنهَا ۞ وَٱلْجِبَالُ أَرْسَلهَا ۞ مَنكَا لَكُمْ وَلِأَنْفَيكُمْ ۞﴾.

بعد قصة موسى مع فرعون وما انطوت عليه من تسلية الرسول وقومه نتيجة عاناه من تكذيب قومه، وتهديد المكذبين ببيان ما حلّ بفرعون وقومه نتيجة كفرهم، وأن عقاب الله ليس ببعيد عن الكافرين، جاءت هذه الآيات تقرر عقيدة البعث والجزاء، وتبين الحجة على منكري البعث بعد الموت بهذا الدليل الذي لا ينكره أحد، وهو أن خلق السماوات والأرض والجبال وما فيهما من المخلوقات، وتدبير أمور الخلق أَشَد خلقاً وأعظم من خلق الإنسان بعد موته. فقال تعالى: ﴿ مَانَتُم اللهُ خَلقاً أَم السَّمَا فَه الاستفهام لتقرير إمكان البعث، والخطاب لمنكري البعث، لتنبيههم على سهولته في جانب القدرة الربانية، فإن من رفع السماء على عظمها هين عليه خلقهم وخلق أمثالهم بعد مماتهم، وجواب الاستفهام هنا معلوم ضمناً وهو: أن السماء أشد خلقاً من خلقهم، وجواب الاستفهام هنا معلوم ضمناً وهو: أن السماء أشد خلقاً من خلقهم. كما قال تعالى: ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَونِ وَالأَرْضِ اِصَّبُرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ [غافر: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ أَوَلَيْسَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَونِ وَالأَرْضَ اِللهِ كُن فَيكُونُ فَيكُونُ فَي اللهُ كُن فَيكُونُ فَي فَلَكُونَ اللهُ كُن فَيكُونُ فَي فَلَ اللهُ كُن فَيكُونُ فَي فَلَكُونَ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

وقوله تعالى: ﴿بَنْهَا﴾ أي رفعها فجعلها عالية كالسقف للأرض من غير عمد، ﴿رَفَعَ سَتَكُهَا﴾ أي ارتفاعها ما بين سطحها الأسفل الذي يلي الأرض، وبين سطحها الأعلى الذي يلي ما فوقها، وبهذا يكون معنى ﴿سَتَكُهَا﴾ ثخنها وغلظتها، وهو قدر مسيرة خمسمائة عام.

ويرى بعض أهل العلم أنه يحسن الوقف عليه والابتداء بما بعده \_ أي رؤوس الآي \_ إذا كان ما بعده مقيداً لمعنى، وإلّا فلا يحسن الابتداء به، كقوله تعالى: ﴿لَمُلَكُمُ تَنَفَكُرُونَ ﴿ فَلَ الدُّيْا وَالْآخِرَةِ ﴾ [البقرة: ٢١٩، ٢١٠]، فإن ﴿تَنَفَكُرُونَ ﴾ رأس آية، ولكن ما بعده لا يُفهم إلا بما قبله، فلا يحسن الابتداء بقوله: ﴿فِي الدُّيْا وَالْآخِرَةِ ﴾ بل يستحب العودة لما قبله. وأورد الحافظ ابن الجزري في «النشر» اختيار الأئمة للوقف على رؤوس الآيات لكونه سنة، ثم قال: وقالوا: الأفضل الوقوف على رؤوس الآيات وإن تعلقت بما بعدها قالوا: واتباع هدي الرسول على وسنته أولى.اه. (١)(٢).

فالوقف هنا يحسن أن يكون على ﴿بَنْهَا﴾ اتباعاً للسنة، ثم يبدأ بها ويصلها بما بعدها إن كان هناك إيهاماً للمعنى. والله أعلم.

ونُقِل عن الكسائي والفراء والزجاج قولهم: تم الكلام عند قوله تعالى: ﴿ أَمِ السَّمَاةُ بَنَهَا ﴾ لأنه من صلة السماء، والتقدير: أم السماء التي بناها، فحذف. . التي، ومثل هذا الحذف جائز. اه(٢).

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشرة (٢٢٦).

<sup>(</sup>٢) من كتاب جهد الفقير في تجويد كلام العلى القدير للمؤلف ص(١٣٩).

<sup>(</sup>٣) كما في تفسير الشوكاني (٥/ ٤٧٣).

وقوله تعالى: ﴿فَسَوَّنهَا﴾ أي جعلها مستوية، لا تفاوت فيها ولا شقوق ولا فطور، قال ابن كثير: أي جعلها عالية البناء بعيدة الفناء، مستوية الأرجاء، مكللة بالكواكب في الليلة الظلماء.اه(١).

وقوله تعالى: ﴿وَأَغْطَشَ لَيَلُهَا﴾ أي جعله مظلماً ﴿وَأَخْرَجَ ضُعَلَهَا﴾ أي أبرز نهارها، كما قال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ ءَايَنَيْنٌ فَهَحَوْنَا ءَايَةَ ٱلَّيْلِ وَجَعَلْنَا ءَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً﴾ [الإسراء: ١٢].

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا ﴿ إِنَّا لَارْضَ بَعَدَ خَلَقَ السَمَاءَ ﴿ وَحَنْهَا ﴾ أي بسطها ومدها لسكنى أهلها، وتقلبهم فيها لمعايشهم ومنافعهم، وقد كانت الأرض مخلوقة غير مدحوة قبل ذلك، فلا تخالف هذه الآية آية سورة فصلت، قوله تعالى: ﴿ فَي قُلْ آبِنَّكُمْ لَتَكُفُّرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَيَعْمُلُونَ لَدُتَ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسِيَ مِن فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدْرَ فِيهَا أَوْرَتُهَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَقَالَ لَمَا فَيْهَا أَوْرَتُهَا فَوْرَتُهَا فِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ

فهذه الآيات من سورة فصلت تدل على أن خلق السموات كان بعد خلق الأرض، وآية النازعات التي معنا تدل على أن الله تعالى دحا الأرض ومهدها لسكنى الناس بعد خلق السماء، ومعنى الآيتين أن الله تعالى خلق الأرض أولاً ثم خلق السماوات بعد ذلك، ثم عاد إلى الأرض فدحاها.

قال ابن عباس: خلق الله الأرض بأقواتها من غير أن يدحوها قبل السماء، ثم استوى إلى السماء فسواهن سبع سماوات، ثم دحا الأرض بعد ذلك. اه.

وقوله تعالى: ﴿أَخْرَجُ مِنْهَا مَاتَهَا﴾ أي بأن فجر منها عيوناً، وأجرى أنهارها ﴿وَمَرْعَنْهَا﴾ أي أنبت فيها النبات مما يقتات به الناس كالحب والشمار، وما تقتات به الأنعام كالعشب ﴿وَالْمِبَالَ أَرْسَنَهَا ﴿ أَي ثبتها فيها وجعلها كالأوتاد للأرض كي لا تميد بأهلها، كما قال تعالى: ﴿وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ [النحل: 10].

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/٥٠٠).

وقوله تعالى: ﴿مَنْهَا لَكُرُ وَلِأَنْهَا لِكُرُ وَلِأَنْهَا ﴿ اللَّهِ الناسِ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿مَنْهَا لَكُرُ وَلِأَنْهَا لِللَّهِ الناسِ وَالْأَنْعَامُ إِلَى حَيْنٍ.

\* \* \*

﴿ ﴿ وَإِذَا جَآدَتِ الطَّائَةُ الْكُبْرَىٰ ۞ يَوْمَ يَنَذَكَّرُ الْإِنسَانُ مَا سَعَى ۞ وَيُرِزَتِ الجَيْدِهُ لِيسَانُ مَا سَعَى ۞ وَيُرَزَتِ الجَيْدِهُ لِيسَانُ مَا سَعَى ۞ وَيَاثَرُ الْمَيْوَةُ الدُّنْيَا ۞ فَإِنَّ الْجَيْمِ هِمَ الْعَأْوَىٰ ۞ وَمَاثَرَ الْمَيْوَةُ الدُّنْيَا ۞ فَإِنَّ الْجَيْمِ هِمَ الْعَأْوَىٰ ۞ يَسْتَلُولَكَ وَلَمَا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ الْمُوَىٰ ۞ فَإِنَّ الْجَنْقَةِ هِمَ الْعَاوَىٰ ۞ يَسْتَلُولَكَ عَنْ الشَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلُهَا ۞ فِيمَ أَنتَ مِن ذَكْرَبُهَا ۞ إِنَّ رَبِّكَ مُسْتَهُمَا ۞ إِنَّمَا أَنتُ مَن يَخْشَلُهَا ۞ إِنَّمَا أَنتُ مِن ذَكْرَبُهَا ۞ إِلَى رَبِكَ مُسْتَهُمَا ۞ إِنَّمَا أَنتُ مَن يَخْشَلُهَا ۞ إِنَّهَا أَنتَ مِن ذَكْرَبُهَا ۞ إِلَى رَبِكَ مُسْتَهُمَا ۞ إِنَّهَا أَنتَ مِن ذَكْرُبُهَا إِلَا عَشِيَةً أَوْ ضَعَلَمَ ۞ .

بعد تقرير عقيدة البعث بعد الموت، والدلالة عليها ببدء الخلق والأمور المشاهدة من خلق السموات والأرض وما فيهما وما بينهما، ذكر في هذه الآيات أهوال يوم القيامة، وانقسام الناس إلى فريقين، فريق في الجنة وفريق في السعير وبيان سبب ذلك، وأشارت الآيات إلى تساؤل الناس عن وقت قيام الساعة، وأن علمها لله حده، لم يطلع عليها أحداً من خلقه لا مَلك مقرب ولا نبي مرسل، وأنَّ وظيفة الرسل هي تحذير الناس للاستعداد لها بالإيمان والعمل الصالح، وختمت السورة باستقصار مدة الحياة الدنيا في أعين المكذبين حتى إنهم يرونها كأنها نصف نهار أو أقل لهول ما شاهدوا.

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ الطَّاتَةُ الْكُبْرَىٰ ﴿ أَي القيامة، وسميت بالطامة الكبرى لأنها تطم على كل شيء، ولا يكون أطم منها ولا أعظم، حتى ولا ربح عاد، ولا صيحة ثمود، ولا رجفة يوم الظلة، فهى أكبر من كل طامة.

قال ابن عباس: سميت بذلك لأنها تطم على كل أمر هائل مفظع، كما قال تعالى: ﴿وَٱلسَّاعَةُ أَدْهَىٰ وَأَمَرُ ﴾ [القمر: ٤٦].

وقوله تعالى: ﴿ يُومَ يَتَذَكُّرُ الْإِنسَنُ مَا سَعَىٰ ۞ ﴿ أَي فِي ذَلَكَ الْيُومِ تَذَكُّرُ

<sup>(</sup>۱) ﴿مُنذِرُ﴾ قرأ أبو جعفر بتنوين الراء، و﴿مِّنِ﴾ مفعوله، وقرأ الباقون بعدم التنوين على إضافة اسم الفاعل إلى مفعوله.

الإنسان ما عمله من خير أو شر، ويراه مكتوباً في صحيفة أعماله، كما قال تعالى: ﴿وَكُلُ إِنسَنِ أَلْزَمْنَهُ طَلَهِرُو فِي عُنُقِدٍ ۖ وَغُرْجُ لَهُ يَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ كِتَاكَ يَلْقَنهُ مَنشُورًا ﴾ [الإسراء: ١٢، ١٤].

والإنسان يعمل وينسى في هذه الدنيا أعماله، وهي تُحصى وتدوّن له أو عليه، كما قال تعالى: ﴿ وَمَ مَ بَعَنُهُمُ اللّهُ جَمِيعًا فَيُنَتِئُهُم بِمَا عَمِلُوّاً أَحْصَنهُ اللّهُ وَسُوهٌ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴿ وَالمجادلة: ٦]، فالعمر يمضي والأعمال تكتب، فإذا جاءت الطامة عرضت عليه أعماله، فيفرح بالحسنات، ويحزن من السيئات، فما أسعد الأتقياء الذين آمنوا وعملوا الصالحات، وما أتعس الأشقياء الذين كفروا وطغوا وفجروا وعصوا.

وقوله تعالى: ﴿وَبُرِّرَتِ الْمُجِيمُ لِنَ يَرَىٰ ﴿ أَي أَظهرت النار المتأججة للناظرين، فرآها الناس عياناً، وفي خضم هذه الأهوال، وعند هذا المشهد المخيف، والنار بارزة، حاضرة، تنخلع من هولها القلوب، ويشيب الولدان، وقد روى مسلم عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «يُؤْتَىٰ بالنار يومَتَذِ لها سبعون ألف زمام، مع كل زمام سبعون ألف مَلك يجرّونها».

عند ذلك ينقسم الناس إلى قسمين: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَيْ ﴿ فَ أَي عتا عن أمر ربه فعصاه، ولم يطعه بأداء فرائضه واجتناب نواهيه، والطغيان هو مجاوزة الحد، فمن عتا وتمرد، ولم يعبد الله تعالى فقد طغى إِذْ السبب لوجود الإنسان في هذه الدنيا عبادة الخالق كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ اَلَمِّنَ وَالإِسْ اللّا فِي هذه الدنيا عبادة الخالق كما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْمِنْ وَالإِسْ اللّاكُونِ فَ إِللّا اللّه وقدّمها على اللّغ وَله يستعد لها ولا عمل لها ﴿ فَإِنَّ المُعْجِمَ هِي الْمَأْوَى ﴿ وَهُ اللّه منها، ونسأله النحوم الجحيم، شرابه فيها الحميم وطعامه الزقوم، نعوذ بالله منها، ونسأله النجاة ولا منجّي سواه. ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَانَ مَقَامَ رَبِيهِ ﴾ أي خاف وقوفه وقيامه بين النجاة ولا منجّي سواه. ﴿ وَأَمّا مَنْ خَانَ مَقَامَ رَبِيهِ ﴾ أي خاف وقوفه وقيامه بين القيامة، أو جلال الله وعظمته ﴿ وَنَهَى النّفْسَ عَنِ الْمَوَى فَي الله تعالى فيه عن هواها المخالف لأمر الله تعالى ورسوله على والزمها طاعة الله تعالى. قال مقاتل: هو الرجل يهم بالمعصية، فيذكر مقامه للحساب، فيتركها.اه. فمن اتصف بذلك ﴿ فَإِنَّ المُنْكُ فَي الْمَاوَى فَي مثواه ومقره دار النعيم، جنة الخلد، بذلك ﴿ فَإِنَّ المُنْكُ فَي الْمُعاهِ ومقوه دار النعيم، جنة الخلد، بذلك ﴿ فَإِنَّ المُنْكُ فَي الْمَاوَى الله الله عنه الخلد، ومقره دار النعيم، جنة الخلد،

ولنعم المأوى هي! فيها العيون الجارية، والسّرر المرفوعة، والأكواب الموضوعة، والنمارق المصفوفة، والزرابي المبثوثة، والكواعب، والعرب الأتراب، فيها النعيم الكامل مما لا يستطاع وصفه، ويكفينا قول الله تعالى: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعَيْنِ جَزَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَا السّجدة: ١٧] وفي الصحيحين الحديث القدسي: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»، نسأل الله الجنة ونعوذ به من النار.

روى الترمذي عن أنس بن مالك رهيه أن رسول الله على قال: «مَنْ سأل الله الجنة ثلاثاً، قالت الجنة اللهم أدخله الجنة، ومن استجار من النار ثلاث مرات، قالت النار: اللهم أجره من النار».

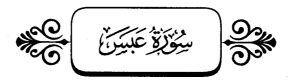
أخرج ابن أبي حاتم من طريق جويبر عن الضحاك عن ابن عباس: أن مشركي أهل مكة سألوا النبي ﷺ فقالوا: متى تقوم الساعة؟ استهزاءً منهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهُ ﴾.

قوله تعالى: ﴿ يَسْنَاوُنَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَ ﴾ أي يسألك الناس يا محمد عن الساعة متى ظهورها وقيامها؟ ﴿ فِيمَ أَنتَ مِن ذَلِّرَهَا ﴿ فَي أَي فِي أَي شيء أَنت من ساعتها لهم؟ أي ليس إليك ذكر وقتها وأوانها، لأنها من الغيب الذي استأثر الله بعلمه. كما قال تعالى: ﴿ يَسْنَلُكَ ٱلنَّاسُ عَنِ ٱلسَّاعَةِ قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ ٱللَّهِ وَالأحزاب: ٦٣] فعلم الساعة هو من الغيبات التي لا يعلمها إلا الله تعالى، لا مَلك مقرب ولا نبي مرسل كما قال تعالى: ﴿ يَسْنَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا قُلُ إِنَّا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لا يَجَلِيمُ إِلَا أَنْ مُرَّسَلَها قُلُ إِنَّا عِلْمُهَا عِندَ رَبِّي لا يَجْلِيمُ إِلَا أَنْ أَنْكُ حَفِي عَنها قُلُ إِنَّا عِلْمُهَا عِندَ ٱللّهِ وَلَكِنَ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لا يَعْلَمُونَ وَالْأَرْضُ لا يَعْلَمُونَ عَنها أَنْكَ حَفِي عَنها قُلُ إِنَّا عَلْمُهَا عِندَ ٱللّهِ وَلَكِنَ أَكُثَرَ ٱلنَّاسِ لا يَعْلَمُونَ عَنها الله عَلَيْ الله عَنه الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلْكُونَ وقت الساعة؟ قال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل».

ولهذا قال الله تعالى: ﴿إِلَى رَبِكَ مُنتُهَا ﴿ أِي مَنتهى علمها عند الله، ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرُ مَن يَغْشَلْهَا ﴿ إِنَّمَا أَنت مبعوث للبلاغ والإنذار والتحذير من مغبة العصيان، لا للإعلام بوقت قيام الساعة، وخص الإنذار بمن يخشى لأنه هو الذي ينتفع بالإنذار.

وقوله تعالى: ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ بَرُونَهَا لَمْ يَلْبَثُوا إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَلَهَا ۞﴾ أي كأن

هؤلاء الكفار حين يشاهدون يوم القيامة وأهوالها لم يلبثوا في الدنيا أو في القبور إلا مدة يسيرة. بمقدار عشية أو ضحاها. والعشية آخر النهار من الزوال إلى غروب الشمس، والضحى أول النهار من طلوع الشمس إلى الزوال، والمراد استقصارهم مدة الحياة الدنيا حتى إنهم يرونها وكأنها نصف يوم أو أقل لهول ما يرون والله أعلم. ولقد قال الله تبارك وتعالى: ﴿كَأَنَّهُمْ يَوْمَ بَرُونَ مَا يُوعَدُونَ لَمْ يَلَمُ اللهُ سَاعَةُ مِن نَهَارِ اللهُ الله عالى: ﴿كَانَهُمُ مِن اللهُ عَلَى الله



### مكية وآياتها ثنتان وأربعون آية

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَمَا يُدَرِبَكَ لَعَلَمُ يَزَلَٰ ۗ ۞ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَىٰ ۞ وَمَا يُدَرِبَكَ لَعَلَمُ يَزَّكَ ۞ أَوْ يَذَكُرُ وَمَا يُدَرِبَكَ لَعَلَمُ يَزَّكُ ۞ أَوَ يَذَكُرُ فَانَعَنَهُ ۞ فَانَتَ لَمُ تَصَدَّىٰ ('') ۞ وَمَا عَلَبَكَ أَلَا يَزَّكُ ۞ وَلَمَا عَلَبُكَ أَلَا يَزَّكُ ۞ وَلَمَا عَلَبُكَ أَلَا يَزَّكُ ۞ وَلَمَا عَنَهُ لَلَّهُمَ ۞ كَلَّ إِنَّهَا لَذَكِرَةٌ ۞ فَمَن شَآةً وَلَمَا مَن شَآةً ﴿ ۞ فَمَن شَآةً وَلَمُ مُؤْمَةٍ مُطْهَرَةٍ ۞ بِأَيْدِى سَفَرَةٍ ۞ كَرَامٍ بَرَرَمُ ۞ ﴾.

بدأت هذه السورة الكريمة بعتاب لطيف للنبي على ما كان من إعراضه عن ابن أم مكتوم حين جاءه ينادي: يا رسول الله أقرئني وعلمني مما علمك الله، وكرر ذلك، والرسول على منشغل بدعوة سادة قريش رجاء إسلامهم، فيسلم به خلق كثير، وذلك كما روى ابن جرير وابن أبي حاتم: عن ابن عباس أنه قال: بينا رسول الله على يناجي عتبة بن ربيعة وأبا جهل بن هشام والعباس بن عبد المطلب، وكان يتصدى لهم كثيراً، ويحرص عليهم أن يؤمنوا، فأقبل إليه رجل أعمى يقال له: عبد الله بن أم مكتوم، يمشي وهو يناجيهم. فجعل عبد الله يستقرئ النبي على آية من القرآن وقال: يا رسول الله، علمني مما علمك الله. فأعرض عنه رسول الله على وجهه وتولى وكره كلامه. وأقبل على الآخرين فلما قضى رسول الله على أخواه، وأخذ

<sup>(</sup>١) ﴿ فَتَنفَعَهُ ﴾ قرأ عاصم بنصب العين والباقون برفعها.

<sup>(</sup>٢) ﴿ مَسَدَّىٰ ﴾ قرأ نافع وابن كثير وأبو جعفر بتشديد الصاد على إدغام التاء في الصاد لأن الأصل تتصدى، وقرأ الباقون بالتخفيف.

ينقلب إلى أهله، أمسك الله بعض بصره وخفق برأسه ثم أنزل الله تعالى: ﴿عَبَسَ رَقَوَلَ ۚ ﴿ اللهِ اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَل

وقال الرازي(١): أجمع المفسرون على أن الذي عبس وتولى هو الرسول صلوات الله عليه، وأجمعوا أن الأعمى هو ابن مكتوم. قال الشهاب: وهو مكيّ قرشيّ من المهاجرين الأولين. وكان النبي على المدينة في أكثر غزواته. وكان ابن خال خديجة أم المؤمنين في المؤمنين في

وقال ابن حزم: وأما قوله: ﴿عَبَسَ رَبُولَيٌ ﴿ أَن جَاءَهُ ٱلْغَينَ ﴿ الآيات، فإنه كان الله قد جلس إليه عظيم من عظماء قريش، ورجا إسلامه. وعلم الله أنه لو أسلم لأسلم بإسلامه ناس كثير، وأظهر الدين. وعلم أن هذا الأعمى الذي يسأله عن أشياء من أمور الدين لا يفوته، وهو حاضر معه. فاشتغل عنه الله بما خاف فوته من عظيم الخير، عما لا يخاف فوته. وهذا غاية النظر في الدين والاجتهاد في نصرة القرآن في ظاهر الأمر ونهاية التقرب إلى الله، الذي لو فعله اليوم منا فاعل، لأجرَ. فعاتبه الله على ذلك، إذ كان الأولى عند الله تعالى أن يقبل على ذلك الأعمى الفاضل البر التقي. اه(٢).

قلت: وعبد الله بن أم مكتوم هو المؤذن الثاني لرسول الله ﷺ، واستخلفه النبي ﷺ ثلاث عشرة مرة، وقُتل ﷺ شهيداً بالقادسية.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا يُدْرِيكَ﴾ أي أيُّ شيء يجعلك دارياً بحال هذا الأعمى ﴿ لَمَا لَهُ مَنْ الْذَنُوبِ بالعمل الصالح وما يتعلمه منك ﴿ أَوْ يَدْكُرُ ﴾ أي يتعظ ﴿ فَنَنَفَعَهُ الذِّكْرَى ﴾ بماله وقوته عن

<sup>(</sup>١) من تفسير الرازي (٣٠/٥٦).

<sup>(</sup>٢) الفصل (١٨/٤).

الإيمان ﴿ أَنَتَ لَمُ سَمَلَىٰ ﴿ إِنَ عَلَيْكَ أَلَا يَرَكَى ﴾ أي وتقبل عليه، وتصغي إلى كلامه حرصاً على إسلامه ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَرَكَى ﴾ أي وأيُّ شيء عليك إذا لم يتطهر بالإيمان ذلك المستغني، فإنما عليك البلاغ، وقد بلغت. ﴿ وَأَمَا مَن جَآءَكَ يَسَمَن بالإيمان ذلك المستغني، فإنما عليك البلاغ، وقد بلغت. ﴿ وَأَمَا مَن جَآءَكَ يَسَمَن إِنَّ إِنَّ عَنْهُ لَلَمْنَ عَنْهُ لَلَمْنَ ﴿ وَلَمُ يَعْنَيٰ ﴾ أي يخاف الله تعالى ﴿ وَمُو يَعْنَيٰ ﴾ أي تتشاغل وتعرض عنه، وذلك أي يخطف الله تعالى ﴿ وَهُو يَعْنَيٰ ﴾ أي لا تفعل مثل هذا مرة أخرى ﴿ إِنَّهَ كَثير، وهذا أمر معلوم، وقوله: ﴿ كُلَّ ﴾ أي لا تفعل مثل هذا مرة أخرى ﴿ إِنَّهَ ﴾ أي الآيات القرآنية التي أنزلها الله تعالى على رسوله ﷺ ﴿ نَذْكِرَهُ ﴾ أي موعظة أي الأخلق ﴿ وَمَن شَآءَ ﴾ أي من عباد الله ﴿ وَكُرُمُ ﴾ أي اتّعظ به، وهو القرآن الكريم.

قال الشيخ ابن عثيمين كَلَّهُ في قوله: ﴿ فَمَن شَاءَ ذَكَرُمُ ﴿ فَهُ اللهِ تعالى: ﴿ وَقُلِ شَاء ذكر ما نزل من الموعظة فاتعظ، ومن شاء لم يتعظ لقول الله تعالى: ﴿ وَقُلِ الْحَقُ مِن نَيْكُمُ فَمَن شَآءَ فَلْيُكُفُر اللهِ فَاللهِ اللهِ بَعْل للإنسان الخيار قدراً بين أن يؤمن ويكفر، أما شرعاً فإنه لا يرضى لعباده الكفر، وليس الإنسان مخير شرعاً بين الكفر والإيمان بل هو مأمور بالإيمان ومفروض عليه الإيمان، لكن من حيث القدر هو مخير وليس كما يزعم بعض الناس مسير مجبر على عمله، بل هذا قول مبتدع ابتدعه الجبرية من الجهمية وغيرهم، فالإنسان في الحقيقة مخير، ولذلك إذا وقع الأمر بغير اختياره كالمكره والنائم والناسي ونحوهم لم يترتب عليه حكمه فيما بينه وبين الله تعالى. ﴿ فَمَن شَاءَ ذَكَرُمُ ﴿ فَهُ أَي ذكر ما نزل من الوحي فاتعظ به، ومن شاء لم يذكره، والموفق من وفقه الله ﷺ .اه(۱).

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن الكريم، جزء عم ص(٦١).

وعلى المعنى الأول سفرة جمع سفير، وعلى الثاني: سفرة جمع سافر، وهو الكاتب، يقال للكاتب: سافر، وللكتاب: سِفْر، سمي بذلك لأنه يبين الشيء ويوضحه، ويقال: أَسْفَرَ الصبح: إذا كشف وأضاء، ومنه: «أسفروا بالفجر فإنه أعظم للأجر»، وسفرت المرأة إذا كشفت النقاب عن وجهها، ويقال للضرب في الأرض: سفر، لأنه يكشف أخلاق الرجال.

﴿ وَكُولَ ٱلْإِنسَانُ مَا ٱلْمَدَرُ ﴿ مِن أَيَ ثَنَ عِ عَلَقَمُ ﴿ مِن أَفَافَةٍ خَلَقَمُ فَقَدَرَمُ ﴿ اللهِ مَنَ أَمَرُهُ ﴿ مِن أَقَدَرُمُ ﴿ مِن أَفَافَةٍ خَلَقَمُ وَاللَّهُ مَا أَمَرُهُ اللَّهِ مَا أَمَرُهُ اللَّهِ مَا أَمَرُهُ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا أَمَرُهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَمْرُهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مَا اللّه

قوله تعالى: ﴿فَيْلَ ٱلْإِنسَانُ مَا ٱلْمَرَهُ ۞﴾ أي لُعن الإنسان الكافر ما أشدَّ كفره، والمراد بالإنسان الجنس، فيشمل كل كافر شديد الكفر، وكذلك الذي كان سبباً في نزول الآية.

وقد رُوي أن هذه الآيات نزلت في عتبة بن أبي لهب، وذلك أنه غاضب

<sup>(</sup>١) ﴿أَنَا صَبَيْنَا﴾ قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف العاشر بفتح الهمزة في الحالين وقرأ رويس بفتحها وصلاً وكسرها ابتداء، وقرأ الباقون بكسرها في الحالين.

أباه، فأتى النبي ﷺ، ثم أتى أباه فاستصلحه وأعطاه مالاً، وجهزه إلى الشام، فبعث عتبة إلى النبي ﷺ وقال: إنه كافر برب النجم إذا هوى، فدعا عليه النبي ﷺ، فأخذه الأسد وأكله بطريق الشام(١).

وقوله تعالى: ﴿ مِنْ أَيِ شَيْءٍ خَلَقَهُ ﴿ إِنَّ أَي مِن أَي شَيء خَلَقَ الله هَذَا الكَافَر، والاستفهام هنا معناه التقرير لما يأتي بعده، ولهذا قال تعالى: ﴿ مِن نُطْنَةِ خَلَقَهُ أَي خَلَقه من ماء مهين ﴿ فَقَدَّرُمُ ﴾ أي أطواراً، نطفة ثم علقة ثم مضغة.

وفي الحديث الصحيح عن ابن مسعود ولله قال: حدثنا رسول الله وهو الصادق المصدوق فقال: «إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يوماً نطفة، ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح ويؤمر بأربع كلمات: بكتب رزقه، وأجله، وعمله، وشقي أو سعيد، فوالذي لا إله غيره إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار فيدخلها، عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها،

والمراد لفت نظر الإنسان إلى حقيقته، لينظر إلى مبدئه ومنتهاه وما بينهما، فإنه مخلوق ضعيف، مبدأه نطفة مذرة وآخره جيفة قذرة، وهو بينهما يحمل العذرة، كما قال بعض السلف، فكيف يكفر وكيف يتكبر؟

ورُوي عن علي بن أبي طالب ظليه أنه قال: كيف يفخر الإنسان وقد خرج من موضع البول مرتين؟.اه.

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن المنذر عن عكرمة.

وقوله تعالى: ﴿ثُمُّ أَمَانُهُ﴾ أي قبض روحه عند تمام أجله الذي قدره الله تعالى ﴿فَأَقَبُرُهُ﴾ أي جعله في قبر يُوارى فيه تكرمة له، ولم يجعله مطروحاً على وجه الأرض تأكله السباع أو يتأذى به الأحياء.

وقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ إِذَا شَاءَ أَنشَرُمُ ﴿ ثَالَى ثُم إِذَا شَاءَ الله تعالى أَنشره، أي أحياه بعد موته، والله تعالى لا يعجزه شيء، يفعل ما يشاء متى شاء، وكيف شاء، ولكل أجل كتاب.

وفي «الصحيحين» قوله ﷺ: «كل ابن آدم يبلى، إلا عُجْب الذنب، منه خلق ومنه يركب».

وإنما قال: ﴿إِذَا شُآءَ﴾ لأن وقت البعث غير معلوم لأحد، فهو موكول إلى مشيئة الله تعالى متى شاء أن يحيي الخلق أحياهم.

وقوله: ﴿ كُلَّا ﴾ ردع وزجر للإنسان عن تكبره وكفره وإنكاره البعث، ﴿ لَتَا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ﴾ أي لم يفعل ما أمره به ربُّه ولم يؤدّ ما فُرض عليه.

وقال ابن كثير بعد أن أورد بعض أقوال المفسرين: والذي يقع لي في معنى ذلك \_ والله أعلم \_ أن المعنى: ﴿ أُمُّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَهُ ﴿ ﴾ أي بعثه ﴿ كُلًا لَتَا يَقْضِ مَا أَرَرُهُ ﴿ ﴾ أي لا يفعله الآن حتى تنقضي المدة ويفرغ القدر من بني آدم ممن كتب الله أن سيوجد منهم ويخرج إلى الدنيا وقد أمر به تعالى كوناً وقدراً، فإذا تناهى ذلك عند الله تعالى أنشأ الله الخلائق، وأعادهم كما بدأهم. انتهى بحروفه (١).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٤/٤٠٥).

ٱلزَّرِعُونَ ۞ لَوْ نَشَاتُهُ لَجَعَلْنَـُهُ حُطَلَمًا فَظَلْتُدَ تَفَكَّهُونَ ۞ إِنَّا لَمُغْرَمُونَ ۞ بَلَ نَحَنُ عَرُومُونَ ۞﴾ [الواقعة: ٦٣ ـ ٦٧].

وقال هنا: ﴿أَنَّ صَبَّنَا الْمَاءَ صَبًا ﴿ أَن أَنزلناه من السماء على الأرض ﴿ مَبًا ﴾ أي في الأرض ﴿ حَبًا ﴾ أي أخرجنا من ذلك النبات سائر الحبوب، كالبر والأرز والحنطة، والشعير والذرة وغير ذلك. ﴿ وَعَنَا ﴾ فاكهة لذيذة وطعام جيد معروف، ﴿ وَفَضَا ﴾ وهو كل ما أكل من النبات رطباً، وسمِّي قضباً لأنه يقضب، أي يقطع مرة بعد مرة ﴿ وَزَيْنُونَ ﴾ وهو شجر معروف يخرج منه الزيت أدم واستصباح ﴿ وَغَلَا ﴾ وهو شجر النخيل المعروف، كثير الفوائد للإنسان، يأكل من بلحه وبسره ورطبه وتمره، وفيه فوائد أخرى كثيرة ﴿ فَأَنشَأَنَا لَكُم بِهِ جَنَّتِ مِّن نَجِيلٍ وَأَعْنَا لِكُم فِيها فَوَائد أَخْرى كثيرة ﴿ فَأَنشَأَنَا لَكُم بِهِ جَنَّتِ مِّن نَجِيلٍ وَأَعْنَا لِكُم فِيها فَوَائد أَنْ اللهُ وَالله وَمِن الله والله والمؤمنون: ١٩].

وقوله تعالى: ﴿وَحَدَآإِقَ عُلْمَا ﴿ أَي بساتين كثيرة الأشجار ملتفة الأغصان ﴿وَقَكِمَةٌ ﴾ أي ما يؤكل من ثمار الأشجار ﴿وَأَبَّا ﴾ وهو المرعى الذي تأكله الحيوانات من العشب والنبات ﴿مَنْعًا لَكُمْ وَلِأَنْفَيكُمْ ﴿ اللهِ أَي فعلنا ذلك تمتيعاً ومنفعة لكم ولمواشيكم إلى حين، فلكم الفواكهه والحبوب، ولأنعامكم الكلأ والعشب، فللّه الحمد والمنة، وله الشكر والثناء كما يحب ربنا ويرضا.



كَ ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ اَلْصَافَةُ ۞ يَوْمَ يَفِرُ الْمَزُهُ مِنْ أَخِيهِ ۞ وَأُمِنِهِ وَأَبِيهِ ۞ وَصَحِبَلِهِ؞ وَبَلِيهِ ۞ لِكُلِ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ شَأَنَّ يُفِيهِ ۞ وُجُوهٌ يَوْمَهِذِ مُشْفِرَةٌ ۞ صَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ۞ وَوُجُوهٌ يَوْمَهِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ۞ تَرْهَفُهَا فَنَرَةً ۞ أُولَئِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ ۞﴾.

بعد أن بيّن الله تعالى مبدأ الإنسان وما هيأه له من أسباب العيش وطريق الفلاح في الدنيا والآخرة ذكر معاده ومآله، وصدَّر ذلك بذكر بعض أحداث يوم القيامة.

فقال تعالى: ﴿ وَإِذَا جَآءَتِ الشَّاغَةُ ﴿ أَي الصيحة العظيمة التي تصخ الآذان، أي تبالغ في إسماعها حتى تكاد تصمها لشدتها.

قال ابن عباس: الصاخة من أسماء يوم القيامة، عظمه الله وحذره عباده. اه.

وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ الْلَرَهُ مِن أَخِيهِ (١) ﴿ وَأَبِيهِ ﴿ وَأَبِيهِ ﴿ وَسَجِبَهِ وَبَيْهِ ﴾ هؤلاء هم قرابة الإنسان وأحبابه وألصق الناس به، ففي ذلك اليوم يفر ويهرب منهم، ويتباعد عنهم إما لخوف مطالبته بتقصير في حقهم في الحياة الدنيا، أو لما هو فيه من اشتغاله بنفسه عن الكل، أو لئلا يروا ما قد ينزل به من الهوان. والله أعلم.

وقال عكرمة: يلقى الرجل زوجته فيقول لها: يا هذه أي بعل كنت لك؟ فتقول: نعم البعل كنت، وتثني بخير ما استطاعت، فيقول لها: فإني أطلب إليك اليوم حسنة واحدة تهبيها لي لعلي أنجو مما ترين، فتقول له: ما أيسر ما طلبت ولكني لا أطيق أن أعطيك شيئاً أتخوف مثل الذي تخاف. قال: وإن الرجل ليلقى ابنه فيتعلق به فيقول: يا بني أي والد كنت لك؟ فيثني بخير، فيقول له: يا بني إني احتجت إلى مثقال ذرة من حسناتك لعلي أنجو بها مما ترى، فيقول ولده: يا أبت ما أيسر ما طلبت ولكني أتخوف مثل الذي تتخوف فلا أستطيع أن أعطيك شيئاً، يقول الله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ اللَّهُ مِن أَنِهِ ﴿ قَوْمِهِ وَبَيهِ ﴿ قَالَهِ اللَّهِ عَالَى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ اللَّهُ مِن أَنِهِ ﴾.

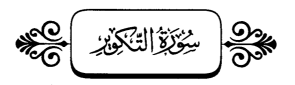
وقال ابن كثير: وفي الحديث الصحيح ـ في أمر الشفاعة ـ: أنه إذا طلب إلى كل من أولي العزم أن يشفع عند الله في الخلائق، يقول: نفسي نفسي، لا أسأله اليوم إلا نفسي، حتى إن عيسى ابن مريم يقول: لا أسأله اليوم إلا نفسي، لا أسأله مريم التي ولدتني، ولهذا قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَفِرُ ٱلمَرَةُ مِنْ أَنِيهِ اللهِ وَصَحِبَهِ وَبَيهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهُ وَصَحِبَهِ وَبَيهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ وَسَالِهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهِ

وقوله تعالى: ﴿لِكُلِ آمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَبِلْ شَأَنَّ يُنْيِهِ ﴿ أَي لَكُلَ إِنسَانَ فَي ذلك اليوم شأن يشغله عن شأن غيره، فلذلك هو منشغل بنفسه عن كل شيء. روى الترمذي عن ابن عباس عن النبي ﷺ أنه قال: «يحشرون حفاة عراة

<sup>(</sup>۱) قيل: أول من يفر هو قابيل من أخيه هابيل، وقيل: يفر يوم القيامة إبراهيم على من أبيه، ونوح على من ابنه، ولوط على من امرأته.

غرلا»، فقالت امرأة: أيبصر أو أينظر بعضنا عورة بعض؟ قال: «يا فلانة ﴿لِكُلِ آرَيِي مِنْهُمْ يَوْمَبِذِ شَأَنَّ يُنْنِيدِ ﴿ ﴾ . ومعنى قوله: «غرلا» جمع أغرل، وهو الأغلف، الذي لم تؤخذ غلفة ذكره بالختان.

وأما القسم الثاني فكما قال تعالى: ﴿وَوُجُوهٌ يَوْمَبِذِ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ ﴿ ﴾ أي غبار وكدورة لما تراه مما أعده الله لها من العذاب ﴿ تَعَفَّهَا قَنَرَةً ﴿ أَنَا اللَّهُ أَلَى يغشاها ويعلوها ظلمة وسواد، قال ابن عباس: تغاشاها ذلة. ﴿ أُولَتِكَ هُمُ ٱلْكَفَرَةُ ٱلْفَبَرَةُ الْفَبَرَةُ أَيْ اللَّهُ أَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ ا



### مكية وآياتها تسع وعشرون آية

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

روى الإمام أحمد والترمذي وغيرهما عن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ سره أن ينظر إلى يوم القيامة، كأنه رأي عين فليقرأ ﴿إِذَا الشَّمَلُ كُورَتُ ﴾ و﴿إِذَا السَّمَآءُ انفَطَرَتَ ﴾ ﴿إِذَا السَّمَآءُ انفَطَرَتَ ﴾ .

اشتمل أول هذه السورة العظيمة على اثني عشر حدثاً من حوادث يوم القيامة، منها ستة في الدنيا والستة الأخرى في الآخرة، وبدأت السورة بـ ﴿إِذَا﴾ ووقعت هذه الأحداث شرطاً لها، وجواب هذه الأحداث قوله تعالى: ﴿عَلِمَتَ

<sup>(</sup>۱) ﴿ شُجِّرَتُ ﴾ قرأ ابن كثير وأبو عمرو ويعقوب بخلف عن رويس بتخفيف الجيم على الأصل وقرأ الباقون بتشديدها على التكثير.

<sup>(</sup>٢) ﴿ فَتَلْتَ ﴾ قرأ أبو جعفر بتشديد التاء على التكثير والباقون بتخفيفها على الأصل.

<sup>(</sup>٣) ﴿ فَيُرَتُّ ﴾ قرأ ابن كثير وأبو عمرو وحمزة والكسائي وخلف العاشر بتشديد الشين للمبالغة والباقون بتخفيفها على الأصل ورقق ورش راءه.

<sup>(</sup>٤) ﴿ سُمِّرَتُ ﴾ قرأ نافع وابن ذكوان وحفص وأبو جعفر ورويس وشعبة بخلف عنه بتشديد العين والباقون بتخفيفها، ورقق ورش راءه.

نَفْسٌ مَّا أَحْضَرَتْ ﴿ فَلِهَ قَيل : إن عمر بن الخطاب رَفِيَّ قرأ هذه السورة، فلما بلغ قوله تعالى: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا أَحْضَرَتْ ﴿ فَلَهُ قال : لَهَذَا أَجِرِي الحديث.

وبينت الآيات مشاهد ليوم القيامة كأنها ترى رأي العين كما في الحديث السابق، وتلك الأحداث بعضها سابق على يوم القيامة وبعضها يكون فيه، وكذلك تقرير عقيدة البعث والحساب، وفيها من الوعيد الشديد ما يردع عن التمادي في الكفر والعصيان إذْ سيرى كلُّ إنسان ما قدَّم من خير أو شر، ويرى النار عياناً والجنة بياناً، فعند ذلك يعلم مصيره.

قوله تعالى: ﴿إِذَا ٱلشَّمْسُ كُورَتْ ﴿ أِنَ ٱلنَّبُومُ اللَّهُ وَإِذَا ٱلنَّبُومُ اللَّهُ وَلَا ٱلنَّبُومُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالَّةُ الللْمُوالَّةُ الللْمُولَا الللْمُولَا الللْمُولَا الللْمُولَا اللللْمُولَا الللْمُولَا اللللْمُولَا اللَّهُ اللْمُولَا اللللْمُولَا الللْمُولَا الللْمُولَا الللْمُولَا الللْمُو

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْعِشَارُ عُطِلَتُ ﴿ أَي أُهملت وتُركت لا راعي لها ولا طالب، لأنهم أتاهم ما شغلهم عنها، والعشار جمع عُشَراء، وهي الناقة التي أتى على حملها عشرة أشهر، وخصها بالذكر لأنها أنفس أموال العرب، فإذا أهملوها، فكيف بغيرها؟ وفيه بيان لشدة أهوال يوم القيامة.

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْوَحُوشُ حُشِرَتَ ﴿ أَي جُمعت يوم القيامة أمام الناس، ويقتص لبعضها من بعض، حتى إنه يقتص للشاة الجلحاء من القرناء، ثم يقول الله تعالى لها: كوني تراباً، كما في الحديث وقد مرَّ في سورة النبأ.

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ شُجِّرَتَ ۞﴾ أي أُوقِدَتْ فصارت ناراً، ﴿وَإِذَا ٱلنَّغُوشُ زُوِّجَتْ ۞﴾ أي ضُمَّت إلى أشكالها في الخير والشر وصُنِّفت أصنافاً ليحشر كل صنف مع مَنْ يجانسه ويشاكله من السعداء والأشقياء.

أخرج ابن مردويه عن النعمان بن بشير قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتَ ﴿ ﴾ قال: «هما الرجلان يعملان العمل يدخلان به المجنة والنار».

وقال عمر بن الخطاب عَلَيْهُ: ﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتَ ۞ قال: تزويجها أن يؤلف كل قوم إلى شبيههم، وقرأ: ﴿ ۞ ٱخْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَبَحَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونٌ ﴾ [الصافات: ٢٢] أي أصنافهم.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُرَدَةُ سُهِلَتَ ﴿ إِلَى ذَنْبِ قُنِلَتَ ﴾ المؤودة هي البنت تدفن حية، وكانت بعض أحياء العرب في الجاهلية تفعله خشية الفقر أو العار لسوء ظنهم بالله تعالى. كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا بُشِرَ الْحَدُهُم بِاللهُ تعالى ظُلُ وَجَهُهُ العار لسوء ظنهم بالله تعالى من ألْقَوْمِ مِن سُوّءٍ مَا بُشِرَ بِلِيَّ أَيْسُكُمُ عَلَى هُونٍ أَمْ يَدُسُمُ فِي النَّرَابُ أَلَا سَاءً مَا يَعَكُمُونَ ﴿ إِلَا النحل: ٥٨ \_ ٥٩]، وسؤالها إنما هو على وجه التوبيخ والتبكيت لقاتلها بدون سبب، لأنها تسأل أمامه، ولا ذنب لها.

وكان للعرب تفنن في الوأد. فمنهم من إذا صارت بنته سداسية يقول لأمها: طيبيها وزينيها حتى أذهب بها إلى أحمائها. وقد حفر لها بئراً في الصحراء. فيبلغ بها البئر فيقول لها: انظري فيها. ثم يدفعها من خلفها ويهيل عليها التراب حتى تستوي البئر بالأرض.

ومنهم من كان إذا قربت امرأته من الوضع، حفر حفرة لتتمخض على رأس الحفرة. فإذا ولدت بنتاً رمت بها في الحفرة، وإن ولدت ابناً حبسته. وقد اشتهر صعصعة بن ناجية ابن عقال، جد الفرزدق بن غالب، بأنه كان ممن فدى الموءودات في الجاهلية، ونهى عن قتلهن. قيل: إنه أحيا ألف موءودة، وقيل دون ذلك.

وروى أبو عبيدة: أن صعصعة \_ هذا \_ وفد على رسول الله على في وفد بني تميم. قال: وكان صعصعة منع الوأد في الجاهلية، فلم يدع تميماً تئد وهو يقدر على ذلك. فجاء الإسلام وقد فدى في بعض الروايات أربعمائة موءودة، وفي أخرى ثلاثمائة، فقال للنبي على: بأبي أنت وأمي! أوصني. فقال: «أوصيك بأمك وأبيك وأختك وأخيك وأدانيك أدانيك». فقال: زدني. فقال عليه الصلاة والسلام: «احفظ ما بين لحييك ورجليك». ثم قال عليه الصلاة والسلام: «ما شيء بلغني عنك فعلته؟» فقال: يا رسول الله، رأيت الناس يموجون على غير وجه ولم أدر أين الصواب. غير أني علمت أنهم الناس يموجون على غير وجه ولم أدر أين الصواب. غير أني علمت أنهم ليسوا عليه. فرأيتهم يئدون بناتهم، فعرفت أن ربهم على لم يأمرهم بذلك، فلم أتركهم. ففديت ما قدرت عليه. ويقال: إنه اجتمع جرير والفرزدق يوماً عند سليمان بن عبد الملك فافتخرا. فقال الفرزدق: أنا ابن محيي الموتى. فقال له سليمان: أنت ابن محيي الموتى؟ فقال: إن جدي أحيا الموءودة، وقد

قال الله تعالى: ﴿ وَمَن أَحْيَاهَا فَكَأَنَّهَا آخَيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعًا ﴾ [المائدة: ٣٦]، وقد أحيا جدي اثنتين وتسعين موءودة، فتبسم سليمان. وقال: إنك مع شعرك لفقيه.

وقد روى عبد الرزاق عن عمر بن الخطاب في هذه الآية قال: جاء قيس بن عاصم إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله! إني وأدت بنات لي في الجاهلية. قال: «أعتق عن كل واحدة منهن رقبة». قال: يا رسول الله، إني صاحب إبل. قال: «فانحر عن كل واحدة منهن بَدَنَة».

وروى الدارمي في أوائل مسنده أن رجلاً أتى النبيّ في فقال: يا رسول الله، إنا كنا أهل جاهلية وعبادة أوثان، فكنا نقتل الأولاد، وكانت عندي ابنة لي، فلما أجابت، وكانت مسرورة بدعائي إذا دعوتها، فدعوتها يوماً فاتبعتني فمررت حتى أتيت بئراً من أهلي غير بعيد فأخذت بيدها فرديتها في البئر، وكان آخر عهدي بها أن تقول: يا أبتاه، يا أبتاه، فبكى رسول الله في حتى وكف دمع عينيه. فقال له رجل من جلساء رسول الله في أحزنت رسول الله في فقال له رسول الله في الله على حيينه فقال له رسول الله في حتى وكف الدمع من طيخ على حديثك، فأعاده. فبكى رسول الله في حتى وكف الدمع من عينيه على لحيته. ثم قال له: "إن الله قد وضع عن الجاهلية ما عملوا، فاستأنف عملك».

وحُكي أن عمرو بن العاص دخل على معاوية وعنده ابنته. فقال: من هذه يا معاوية؟ فقال: هذه تفاحة القلب وريحانة العين وشمامة الأنف. فقال: أمِطْها عنك. قال: وَلِمَ؟ قال: لأنهن يلدن الأعداء، ويقرّبن البعداء، ويُورِثُن الشحناء، ويُثرِنَ البغضاء. قال: لا تقل ذلك يا عمرو! فوالله ما مرّض المرضى، ولا ندب الموتى، ولا أعان على الزمان، ولا أذهب جيش الأحزان مثلهن، وإنك لواجدٌ خالاً قد نفعه بنو أخته، وأباً قد رفعه نسل بنيه. فقال: يا معاوية! دخلت عليك وما على الأرض شيء أبغض إليّ منهن، وإني لأخرج من عندك وما عليها شيء أحب إلى منهن.

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نَيْرَتْ ﴿ أَي صحف أعمال العباد تنشر لهم عند الحساب مكتوب فيها الحسنات والسيئات ﴿وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ كُيْطَتُ ﴿ فَإِذَا ٱلسَّمَاءُ كُيْطَتُ ﴾ أي

أزيلت عن أماكنها كما يكشط جلد الذبيحة عنها عند سلخها ﴿وَإِذَا ٱلْمَحِيمُ سُوِرَتُ وَلِيهَ أَي أُوقِدت والتهبت. قال قتادة: سعرها غضب الله وخطايا بني آدم.اه. ﴿وَإِذَا ٱلْمَنَةُ أُزْلِفَتُ ﴿ أَي قربت للمتقين ﴿ عَلِمَتُ نَفْسٌ مَّا ٱحْضَرَتُ ﴿ ﴾ أي قربت للمتقين ﴿ عَلِمَتُ نَفْسٌ مَّا ٱحْضَرَتُ ﴿ ﴾ أي علمت كل نفس عند ذلك ما قدمت من خير أو شر، فقوله تعالى: ﴿عَلِمَتُ ﴾ جواب لجميع ما سبق من الشروط من أول السورة، أي من قوله تعالى: ﴿إِذَا ٱلنَّمَسُ كُورَتُ ﴾ إلى ﴿وَإِذَا ٱلمَنتَةُ أُزْلِفَتُ ﴾ .

وهذه بعض أقوال السلف عن هذه الآيات:

أخرج الطبري بسنده الجيد عن أبي العالية، قال: حدثني أبيّ بن كعب، قال: ستّ آيات قبل يوم القيامة بينا الناس في أسواقهم، إذ ذهب ضوء الشمس، فبينما هم كذلك، إذ تناثرت النجوم، فبينما هم كذلك، إذ وقعت الجبال على وجه الأرض، فتحرّكت واضطربت واحترقت، وفزعت الجنّ إلى الإنس، والإنس إلى الجنّ، واختلطت الدوابّ والطير والوحش، وماجوا بعضهم في بعض ﴿وَإِذَا الوَحُوشُ حُشِرَتَ ﴿ قَالَ: اختلطت، ﴿ وَإِذَا الْوَحُوشُ عُشِرَتَ ﴿ قَالَ: اختلطت، ﴿ وَإِذَا الْمِسَالُ الْمِعَلِدُ اللهِ قَالَ: قالت الجنّ عُطِلَتَ ﴿ قَالَ: أهملها أهلها، ﴿ وَإِذَا الْبِعَارُ شُعِرَتُ ﴿ قَالَ: قالت الجنّ للإنس: نحن نأتيكم بالخبر، قال: فانطلقوا إلى البحار، فإذا هي نار تأجج، للإنس: نحن نأتيكم بالخبر، قال: فانطلقوا إلى البحار، فإذا هي نار تأجج، قال: فبينما هم كذلك إذ تصدّعت الأرض صدعة واحدة إلى الأرض السابعة العليا، قال: فبينما هم كذلك إذ جاءتهم الريح فأماتتهم.

وأخرج عبد بن حميد وابن أبي حاتم عن قتادة وَ إِذَا الشَّمْسُ كُورَتَ اللّهُ وَاذَا النّبُومُ انكدَرَتَ الله قال: تها قال: فعب ضوءها فلا ضوء لها ﴿وَإِذَا النّبُومُ انكدَرَتَ ﴿ قَالَ: سيبها أهلوها أتاهم ما شغلهم عنها فلم تصر ولم تحلب ولم يكن في الدنيا مال أعجب إليهم منها ﴿وَإِذَا اَلْوَحُوشُ حُشِرَتَ ﴿ قَالَ: إِن هذه الخلائق موافية يوم القيامة فيقضي الله فيها ما يشاء ﴿وَإِذَا اَلْمِحَاتُ اللّهِ قال: ذهب ماؤها ولم يبق منها قطرة ﴿وَإِذَا اَلْمِحَادُ اللّهِ قال: ألمحادث كل إنسان بشيعته اليهود باليهود والنصراني بالنصراني ﴿وإذا الموءودة سئلت﴾ قال: هي في بعض القراءة ﴿ وَالنّهُ بِنُ فَنِهُ قَالَ: لا بذنب. وكان أهل الجاهلية يقتل أحدهم ﴿ وَالنّهُ وَلَمُ يَنْ فَي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الجاهلية يقتل أحدهم ﴿ وَالنّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الجاهلية يقتل أحدهم ﴿ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ

ابنته ويغذو كلبه، فعاب الله ذلك عليهم ﴿وَإِذَا الشُّحُفُ نَشِرَتَ ﴿ قَالَ: صحيفتك يا ابن آدم يملى ما فيها، ثم تطوى، ثم تنشر عليك يوم القيامة فينظر الرجل ما يملى في صحيفته ﴿وَإِذَا ٱلْجَيْمُ سُعِرَتُ ﴿ قَالَ: أُوقدت ﴿ وَإِذَا ٱلْجَيْمُ سُعِرَتُ ﴾ قال: أوقدت ﴿ وَإِذَا ٱلْجَيْمُ اللَّهِ مَن عَمل قال: قال أَزْلِنَتُ ﴾ من عمل قال: قال عمر ﷺ عمر ﷺ من عمل قال: قال عمر ﴿ وَاللَّهُ مَا الْحَدِيث.



﴿ وَلَا أَقْيِمُ بِالْفُنِينَ ﴿ لَلْمُنْفِى لِلْهُوَارِ الْكُنُسِ ﴿ وَالْقِبِلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿ وَالصَّبَحِ إِذَا نَفَشَى ﴿ وَالْمُنْفِ لِيَا اللَّهُ لَقُولُ رَسُولِ كَرِيرٍ ﴿ وَهِ ذِى قُوْمَ عِندَ ذِى الْعَرْشِ مَكِينِ ﴿ مُعَاعِ ثُمَّ أَمِينِ ﴾ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَيْينِ (١) ﴿ وَمَا هُو عَلَى الْغَيْبِ بِضَيْينِ (١) ﴾ وَمَا هُو عَلَى الْغَيْبِ بِضَيْينِ (١) ﴿ وَمَا هُو عَلَى الْغَيْبِ بِضَيْينِ (١) ﴾ وَمَا هُو بَقُولِ مَنْيَطْنِ تَجِيمٍ ﴾ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ﴾ إِن هُو إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ لِمَن اللّهُ مِنكُمْ أَن يَشْتَقِيمَ ﴿ وَمَا تَشَادُونَ إِلَّا أَن يَشَامُ اللّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴾ .

فقال تعالى: ﴿ فَلاَ أُقْيِمُ بِالْخُنِسِ ﴿ لَا ) هنا ليست نافية، بل هي مثبتة للقسم، والمعنى: أقسم بالخنس، وقيل: إن (لا) زائدة، والتقدير أقسم بالخنس، وقيل: هو رَدِّ لتكذيبهم بنبوة محمد ﷺ، وقولهم: إنه ساحر وكاهن ونحو ذلك، أي ليس الأمر كما زعمتم، أقسم... إلخ.

والخنس هي النجوم تبدو بالليل وتخنس بالنهار فتختفي فلا ترى، وقيل: هي الدراري الخمسة: عطارد والزهرة والمريخ والمشتري وزحل، وذلك أن هذه الكواكب تخنس في جريها، أي تتقهقر فيما ترى العين وهي جوار في السماء.

<sup>(</sup>١) ﴿ يَضَنِينِ ﴾ قرأ ابن كثير وأبو عمرو ورويس والكسائي بالظاء المشالة والباقون بالضاد.

والخنس جمع خانس، وهو المتأخر من قولهم: خنس الرجل: إذا تأخر عن القوم أو رجع عنهم، لأن أصل الخنوس الرجوع إلى الخلف، والخناس: الشيطان، لأنه يخنس إذا ذُكر الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَوْارِ ﴾ وقف عليها يعقوب بالياء «الجواري» وغيره بحذف الياء، والمعنى: التي تجري وتسير مع الشمس والقمر ﴿ ٱلْكُنِّسِ ﴾ أي الغيب التي تدخل في بروجها في رأي العين، من قولهم: كنس الوحش إذا دخل كناسة، وهو بيته الذي يأوى إليه.

قال القرطبي: النجوم تخنس بالنهار وتظهر بالليل، وتكنس وقت غروبها، أي تستتر كما تكنس الظباء في كناسها. اه.

فأقسم الله تعالى بهذه النجوم، ثم أقسم بالليل والنهار فقال تعالى: ﴿وَالنَّالِ إِذَا عَسْعَسَ ﴿ وَالنَّهِ الْهِ السِّيرِ، وذلك وقت السّحر، أو أقبل، لأن لفظ عسعس بمعنى: أقبل أو أدبر، فهو من أسماء الأضداد، واختار ابن كثير أن الأرجح «أقبل» لمقابلته بالصبح، قال: فكأنه يقول: أقسم بالليل حين يقبل بظلامه، وبالنهار حين يقبل بضيائه. اه. ﴿وَالشَّبِح إِذَا نَنَفَسَ بَاللَّهِ أَي أَقبل وتبين واتسع ضياؤه حتى صار نهاراً واضحاً.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴿ وَهذا هو جواب القسم، ﴿إِنَّهُ ﴾ أي القرآن ﴿لَقُولُ رَسُولٍ كَرِيمٍ هو جبريل ﷺ، فإنه رسول الله إلى الرسل بالوحي الذي ينزله عليهم، وهو كريم على الله تعالى، وأضاف إليه القرآن لنزوله به، وهو في الحقيقة كلام الله تعالى: ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنَ خَلْفِةً، تَيْزِيلُ مِنْ حَرِيمٍ حَمِيدٍ ﴿ الله تعالى: ﴿ وقوله تعالى: ﴿ وَي قُونَهُ أَي خَلِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٢٤]، وقوله تعالى: ﴿ وَي قُونَهُ أَي جبريل صاحب قوة عظيمة أمده الله تعالى بها، رآه الرسول محمد ﷺ على صورته التي خلقه الله تعالى عليها، له ستمائه جناح، قد سد الأفق، كما في الحديث الصحيح.

 وبعد أن وصف الله تعالى الرسول الملكي وصف الرسول البشري محمد على فقال: ﴿وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴿ ﴾ أي ليس مجنوناً، بل هو أعقل العقلاء، وأكمل الناس عقلاً ﴿بَلْ جَآءَ بِالْحَقّ وَصَدّق الْمُرْسَلِينَ ﴿ ﴾ [الصافات: ٧٧]، وهذا نفي لما كان يتهمه به أعداؤه على حسداً وهم يعرفونه تمام المعرفة، حيث نشأ بينهم ومعهم، وبقي فيهم أربعين سنة قبل النبوة، فيعرفون أمانته وصدقه، وكانوا يسمونه الصادق الأمين قبل البعثة ولهذا ذكر الصحبة فقال: ﴿ صَاحِبُ الْمُنْ وصاحب الإنسان معروف عنده.

وقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ إِلْأَنْقِ ٱلْمُبِينِ ﴾ أي ولقد رأى محمد ﷺ جبريل ﷺ بالأفق الأعلىٰ البين الظاهر، فإن النبي ﷺ قد رأى جبريل ﷺ على صورته التي خلقه الله عليها مرتين، مرة في غار حراء، ومرة في السماء السابعة لما عرج به.

وأخرج ابن المنذر عن ابن عباس قال: قال النبي على لله لله الإسراء: «اكشف عن النار» فكشف عنها فنظر إليها، فذلك قوله: ﴿مُطَاعٍ ثُمَّ أَبِينِ ﴾ على الوحي ﴿وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾ محمد على الوحي ﴿وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾

وأخرج ابن المنذر وأبو الشيخ في «العظمة» عن أبي صالح في قوله: 
﴿ مُطَاعِ ثُمَّ أَمِينٍ ﴿ كُنَا يَدِ خَلَهَا بِغِيرِ إِذِن ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾ قال: محمد ﷺ، وفي قوله: ﴿ وَلَقَدْ رَاهُ وَالْأَنُونَ اللَّهِينِ ﴾ قال: كنا نحدث أنه الأفق الذي يجيء منه النهار، وفي لفظ: إن الأفق من حيث تطلع الشمس.

وأخرج ابن مردويه وأبو نعيم في الدلائل عن ابن مسعود ﴿وَلَقَدْ رَوَاهُ

بِٱلْأُفُقِ ٱلْمُبِينِ ﴿ قَالَ: جبريل في رفرف أخضر قد سد الأفق.

وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر وابن مردويه عن ابن مسعود ﴿ وَلَقَدْ رَاهُ إِلَا نُتُو اللَّهِ فِي قال: رأى جبريل له ستمائة جناح قد سد الأفق.

قال ابن كثير كَلَّهُ: والظاهر ـ والله أعلم ـ أن هذه السورة نزلت قبل ليلة الإسراء، لأنه لم يذكر فيها إلا هذه الرؤية، وهي الأولى، وأما الثانية وهي الممذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ رَءَاهُ نَزَلَةً أُخْرَىٰ ﴿ عِندَ سِدْرَةِ ٱلمُنكَعَىٰ ﴾ وهي المذكورة في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ رَءَاهُ نَزَلَةً أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ١٣ ـ ١٥]، فتلك إنما ذكرت في سورة النجم، وقد نزلت بعد سورة الإسراء.اه (١١).

وقوله تعالى: ﴿وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْفَيْتِ بِصَنِينِ ﴿ أَي بَبَخِيلَ، وهو نفي البخل عنه ﷺ، فلا يبخل بالوحي، ولا يقصر في التبليغ، بل هو أشد الناس بذلاً لما أوحي إليه، يعلم الناس ويرشدهم إلى ما فيه سعادتهم، حريص على هدايتهم، وفي قراءة (بظنين) (٢) بالظاء المشالة، أي ما هو بمتهم على ما يخبر به من الغيب.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا هُوَ بِقُولِ شَيْطُنِ رَّجِيرٍ ﴿ أَي ليس القرآن بقول شيطان من الشياطين المسترقة للسمع المرجومة بالشهب، وهو نفي لقولهم: إنه كهانة. ﴿فَآتِنَ تَذَهَبُونَ ﴿ فَأَيْنَ تَذَهَبُونَ ﴿ فَأَي فَأِي طَرِيقَ تسلكون في تكذيبكم للقرآن، واتهامكم له بالسحر والكهانة والشعر والأساطير مع وضوحه وبيان كونه حقاً من عند الله تعالى، ولعل ذلك يقال لمن ينكر حقيقة ظاهرة، كأن يقال: أين يذهب عقلك؟

وقال قتادة: ﴿ فَأَتَنَ تَذْهَبُونَ ۞ ﴾ أي عن كتاب الله وعن طاعته.اه.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هُوَ﴾ أي القرآن ﴿إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ﴾ أي تذكرة وموعظة للخلق أجمعين ﴿لِمَن شَآةً مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ العالمين ﴾ بدل من ﴿العالمين ﴾ أي إنه ذكرى لمن أراد الاستقامة على الطريق الحق، بصرف إرادته وميله إليه،

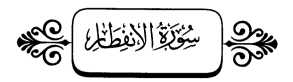
<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٤/ ٥١٢).

<sup>(</sup>٢) قد تقدم بيان ذلك.

والثبات عليه، أمّا مَنْ أعرض ونأى، فمن أين تنفعه الذكرى؟ قال مجاهد: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ۞ قال: يتبع الحق.

وقوله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ ﴾ أي ليست المشيئة موكولة إليكم، فمن شاء اهتدى ومن شاء ضل، بل ذلك كله تابع لمشيئة الله تعالى، رب الإنس والجن والعالم كله، ومثل هذه الآية قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [يونس: ١٠٠].

رُوي أن أبا جهل لما سمع قوله تعالى: ﴿لِمَن شَآةَ مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴿ اللَّهُ عَالَى : ﴿ وَمَا قَالَ: الأَمرِ إِلَينَا إِن شَئنًا استقمنا وإن شئنا لم نستقم، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآةَ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾



### مكية وآياتها تسع عشرة آية

## بِشَــمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

روى الإمام أحمد والترمذي وغيرهما عن ابن عمر في قال: قال رسول الله ﷺ: «مَنْ سرَّه أَنْ ينظر إلى يوم القيامة، كأنه رأي عين، فليقرأ ﴿إِذَا الشَّمَاتُ الشَّمَاتُ النَّمَاتُ النَّاتِ النَّامِ النَّامِ النَّمِ النَّمَاتُ النَّامِ النَّمَاتُ النَّاتِ النَّمَاتُ النَّمَاتُ النَّمَاتُ النَّمَاتُ النَّامِ النَّ

فهذه السورة كسابقتها سورة التكوير، تتحدث عن الانقلاب الكوني وما يحدث من أهوال يوم القيامة إيذاناً بنهاية هذا العالم، وما يتبع ذلك من عرض وحساب وجزاء فجنة أو نار.

ومما يذكر عند هذه السورة هذا الحديث: أخرج النسائي عن جابر قال: قام معاذ فصلى العشاء فطول، فقال النبي ﷺ: «أفتان أنت يا معاذ؟ أين أنت من ﴿ سَيِّج اَسْمَ رَبِّكَ ٱلأَعْلَى ۞﴾ ﴿ وَالضُّعَىٰ ۞﴾ ﴿ إِذَا السَّمَاءُ انفَطَرَتْ ۞﴾ ويؤخذا من

<sup>(</sup>۱) ﴿فَعَدَلَكُ ﴾ قرأ عاصم وحمزة والكسائي وخلف العاشر بتخفيف الدال وقرأ الباقون بتشديدها

 <sup>(</sup>٢) ﴿تُكَذِّبُونَ﴾ قرأ أبو جعفر بياء الغيبة والباقون بتاء الخطاب .

هذا الحديث أن على الإمام تخفيف الصلاة، وأن يقتدي بأضعفهم. أي المصلين».

قوله تعالى: ﴿إِذَا اَلسَّمَاتُهُ اَنفَطَرَتْ ﴿ أَيُ السَّمَاتُهُ اَنفَطَرَتْ ﴿ ﴾ ، أي انشقت، كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ تَشَقَقُ اَلسَّمَاتُهُ بِٱلْفَنَيْمِ وَزُولَ الْمُلَتَهِكَةُ تَنزِيلًا ﴿ وَالفرقان: ٢٥]، وقوله تعالى: ﴿ إِذَا اَلسَّمَاتُهُ وَلَوْلَهُ تَعْلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِ ٱنْنُونَ ﴿ أَي تساقطت، ﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِرَتُ ﴾ أي فتح بعضها إلى بعض، فصارت بحراً واحداً واختلط عذبها بمالحها ﴿ وَإِذَا ٱلْتُبُورُ بَعْثِرَتُ ﴾ أي قلب ترابها وأخرج ما فيها من الموتى وقاموا لله على، فهذه الأمور الأربعة إذا حصلت ﴿ عَلِمَتَ نَفْسٌ مَّا فَدَّمَتَ وَأَخْرَتُ وَالله وهذا جواب ﴿ إِذَا ﴾ في أول الآيات، وهذه الأمور منها ثلاثة في الدنيا وهي: انفطار السماء، وانتثار الكواكب، وتفجر البحار، أي تكون في النفحة الأولى، أما الرابع وهو بعثرة القبور فيكون في الآخرة في النفخة الثانية وهي نفخة البعث، فيقوم الناس لرب العالمين وتنشر صحف أعمال العباد، فتعلم كل نفس ما قدمت وأخرت. وذلك بما يعرض عليها من الكتاب، كما قال تعالى: ﴿ وَكُلُ إِنسَى ٱلْزَمِنَةُ طُكِرَةً فِي عُنُهِم وَأَخْرَجُ لَهُ يَوْم ٱلْقِيمَةِ كِتَبًا يَلْقَنهُ مَنشُورًا كل نفس أَ قدمت وأخرت. وذلك بما يعرض عليها من الكتاب، كما قال الإنسان أعماله حاضرة، ما قدم وما أخر، وإن كان قد نسي ما أسلف من أعمال فكتاب الأعمال ﴿ لاَ يُفَادِرُ صَغِيرةً وَلاَ كَبِيمةً إِلّا أَحْصَنها وَوَجَدُواْ مَا عَبِولُوا أَ عَمِلُوا وَلَا يَظُلُمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٤].

والمراد التحذير من المعاصي والحث على الطاعة، لأن كل شيء مدون مكتوب، وسيحاسب عليه العبد، ويعفو الله عمن يشاء ﴿وَلَا يَظَلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٤٩].

ومن ثم يشمل المعنى أعمال الإنسان الحسنة والسيئة التي تصاحبه في حياته أو يبقى أثرها بعده، وهي السنة الحسنة والسنة السيئة، كما في صحيح مسلم عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ: "مَنْ سَنَّ في الإسلام سنةً حسنة فله أجرها وأجر مَنْ عَمِلَ بها مِنْ بعده، من غير أن ينقص من

أجورهم شيء، ومن سن في الإسلام سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء».

وقوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهُا الْإِنسُنُ مَا غَرَّكَ بِرَيِكَ الْكَرِيمِ ﴿ أَي أَيُّ شيء خدعك وجرأك على عصيان ربك والانحراف عن فطرته، وهذا تهديد لا كما يظن البعض من أنه إرشاد إلى الجواب، لأنه قال: ﴿الْكَرِيمُ ﴾ حتى قال قائلهم: غره كرمه! بل المعنى في هذه الآية: ما غرك يا ابن آدم بربك الكريم، أي العظيم، حتى أقدمت على معصيته وقابلته بما لا يليق؟

رُوي عن عمر بن الخطاب رَهِيُهُ أنه قرأ هذه الآية: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَكَ بِرَيِّكَ ٱلْكِنسَانُ مَا غَرَكَ بِرَيِّكَ ٱلْكَرِيرِ ﴾ فقال: غره والله جهله، وعن قتادة قال: غره شيطانه المسلط عليه.

وقوله تعالى: ﴿ اللَّهِ خَلَقَكَ ﴾ أي الذي أوجدك من العدم ﴿ فُسَوَّتك ﴾ أي جعلك سوياً متساوي الأعضاء والقوى، مزوداً بالحواس من السمع والبصر، وفيك العقل والعلم والفهم ﴿ فَعَدَلك ﴾ أي جعلك معتدل القامة، مستوي الخلقة لا كالبهائم ﴿ فِي أَي صُورَةٍ مَا شَاةً رَكّبك ﴿ فَي أي إن الله تعالى ركبك في أي صورة شاءها، وهو سبحانه وتعالى ركبك أيها الإنسان في أحسن الصور وأجملها، ويشمل اختلاف الناس في أمور عدة، كالشبه بأحد الأبوين، والجمال والقبح والتوسط بينهما، والبياض والسواد وما بينهما، وغير ذلك، وكله بمشيئة الله تعالى. لا اختيار للإنسان فيه، لكن الله كل خلق الإنسان في أحسن تقويم.

قال ابن القيم كَالله في «الجواب الكافي»: فإن العبد يعرف أن المعصية والغفلة من الأسباب المضرة له في دنياه وآخرته، ولا بد. ولكن تغالطه نفسه، ومن ذلك مَنْ يغتر بفهم فاسد، فَهِمَهُ هو وأضرابه من نصوص القرآن والسُّنَة فاتكلوا عليه. قال: كاعترار بعض الجهال بقوله تعالى: ﴿يَاكُمُ الْإِنسَانُ مَا عَهَكَ وَعَلَى الْحَيْرِ فِي فَقُول: كرمه. وقد يقول بعضهم: إنه لقن المغتر حجته. وهذا جهل قبيح. وإنما غره بربه الغرور، وهو الشيطان، ونفسه الأمَّارة بالسوء، وجهله وهواه. وأتى سبحانه بلفظ ﴿الْكَرِيمِ ﴾، وهو السيد العظيم المطاع الذي لا ينبغي الاغترار به ولا إهمال حقه. فوضع هذا المغتر (الغرور)

في غير موضعه، واغتر بمن لا ينبغي الاغترار به. انتهى (١).

وقال الإمام أبو حامد الغزالي في «إحياء علوم الدين»: على العبد أن يستعمل الخوف. فيخوّف نفسه بغضب الله وعظيم عقابه، ويقول: إنه مع أنه غافر الذنب وقابل التوب، شديد العقاب. وإنه مع أنه كريم، خلد الكفار في النار أبد الآباد. مع أنه لم يضره كفرهم. بل سلط العذاب والمحن والأمراض والعلل والفقر والجوع على جملة من عباده في الدنيا، وهو قادر على إزالتها. فَمَنْ هذه سنته في عباده، وقد خوّفني عقابه، فكيف لا أخافه؟ كيف أغتر به؟ فالخوف والرجاء قائدان وسائقان يبعثان الناس على العمل. فما لا يبعث على العمل فهو تمنّ وغرور، ورجاء كافة الخلق هو سبب فتورهم، وسبب إقبالهم على الدنيا، وسبب إعراضهم عن الله تعالى، وإهمالهم السعى للآخرة، فذلك غرور. وقد روي أن الغرور سيغلب على قلوب آخر هذه الأمة. وقد كان ذلك، فقد كان الناس في الأعصار الأول يواظبون على العبادات، ويؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون، يخافون على أنفسهم، وهم طول الليل والنهار في طاعة الله، يبالغون في التقوى والحذر من الشبهات، والشهوات، ويبكون على أنفسهم في الخلوات. وأما الآن (٢) فترى الخلق آمنين مسرورين مطمئنين غير خائفين. مع إكبابهم على المعاصى وانهماكهم في الدنيا وإعراضهم عن الله تعالى. زاعمين أنهم واثقون بكرم الله تعالى وفضله، راجون لعفوه ومغفرته. كأنهم يزعمون أنهم عرفوا من فضله وكرمه ما لم يعرفه الأنبياء والصحابة والسلف الصالحون. فإن كان هذا الأمر يدرك بالمني، وينال بالهوينا، فعلى ماذا كان بكاء أولئك وخوفهم وحزنهم؟

ثم قال: والقرآن من أوله إلى آخره تحذير وتخويف. لا يتفكر فيه متكفر إلا ويطول حزنه ويعظم خوفه، إن كان مؤمناً بما فيه. وترى الناس يهذونه هذاً. يخرجون الحروف من مخارجها ويتناظرون على خفضها ورفعها ونصبها،

<sup>(</sup>١) الجواب الكافي ص(١١).

<sup>(</sup>٢) هذا قول حجة الإسلام أبي حامد الغزالي كَثَلَثُهُ، وهو قد عاش ما بين (٤٦٠، و٥٠٥ هجرية)، فماذا يقول لو رأى زماننا ونحن الآن في بداية القرن الخامس عشر الهجري؟ نسأل الله الرحمة، ونعوذ به من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا.

وكأنهم يقرؤون شعراً من أشعار العرب. لا يهمهم الالتفات إلى معانيه، والعمل بما فيه. وهل في العالم غرور يزيد على هذا؟. اه.

وقوله تعالى: ﴿كُلَّا﴾ أي ما غرك كرم الله ولا حلمه ﴿بَلَ تُكَذِّبُونَ بِاللِّينِ﴾ أي بالبعث والجزاء في الدار الآخرة، فهو الذي جرأكم على الكفر والعصيان، فهم مكذبون عموماً بالجزاء أو بالدين نفسه (١)، فهذا هو الذي غرهم بربهم، لا كرمه كما أسلفنا.

قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنِظِينَ ﴿ أَي رَقِباء مِن الْمَلائكة يحفظون أعمالكم ويحصونها عليكم، كما قال تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدٌ عَمالك ويحصونها عليكم، كما قال تعالى: ﴿كَرَامًا ﴾ على الله ﴿كَنِينَ ﴾ يكتبون أقوالكم في صحائفكم التي سوف تخرج لكم عند الحساب ﴿يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ۞ من خير أو شر، فيحصونه عليكم، وهذا \_ والله أعلم \_ إما بالمشاهدة إن كان فعلاً، وإما بالسماع إن كان قولاً، وإن كان من أعمال القلب فيما يطلعهم الله عليه فيكتبونه.

وأخرج ابن جرير عن ابن عباس قال: جعل الله على ابن آدم حافظين في النهار يحفظان عمله ويكتبان أثره.

وأخرج البزار عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «إن الله ينهاكم عن التعري فاستحيوا من ملائكة الله الذين معكم الكرام الكاتبين الذين لا يفارقونكم إلا عند إحدى ثلاث حاجات: الغائط والجنابة والغسل».

وأخرج ابن مردويه عن ابن عباس قال: خرج رسول الله على عند الظهيرة فرأى رجلاً يغتسل بفلاة من الأرض، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «أما بعد فاتقوا الله وأكرموا الكرام الكاتبين الذين معكم ليس يفارقونكم إلا عند إحدى

<sup>(</sup>١) من قواعد التفسير وشرح الحديث أن النص إذا احتمل معنيين لا ينافي أحدهما الآخر حمل عليهما.

منزلتين: حيث يكون الرجل على خلائه، أو يكون مع أهله، لأنهم كرام كما سماهم الله، فيستتر أحدكم عند ذلك بجرم حائط أو بعيره فإنهم لا ينظرون إليه».

وأخرج البزار عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «ما من حافظين يرفعان إلى الله ما حفظا في يوم فيرى في أول الصحيفة وآخرها استغفاراً إلا قال الله: قد غفرت لعبدى ما بين طرفى الصحيفة».



﴿ فَإِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لِنِي نَهِيمِ ۞ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَهِي جَمِيمِ ۞ يَصْلَوْنَهَا يَوْمَ الدِّينِ ۞ وَمَا فُمْ عَنْهَا بِغَايِمِينَ ۞ وَمَا أَذَرَبِكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ ثُمَّ مَا أَذَرَبِكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ ثُمَّ مَا أَذَرَبِكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ يَوْمُ إِلَّيْنِ ۞ .

بعد أن ذكر الله تعالى بعض أهوال يوم القيامة، وأنه في ذلك اليوم يجد الإنسان أعماله خيرها وشرها، ونعى على الإنسان اغتراره وانخداعه، حتى تجرأ على معصية خالقه، وقابل نعمه بما لا يليق، وبيّن أن الأعمال تُكتب وتُحصى على كل إنسان بواسطة كرام كاتبين لا تغيب عنهم أعمال العباد بما أقدرهم على ذلك، ذكر هنا انقسام الناس يوم القيامة إلى أبرار وفجار، وذكر مآل كل من الفريقين، ثم ذكر يوم الحساب والجزاء والقيامة، وعظم شأنه تحذيراً للعباد، وبيّن الله تعالى ضعف الإنسان أمام هذه الأحداث، فليس لأحد أن ينفع أحداً أو يدفع عنه ضراً ما لم يأذن الله، وأن الله تعالى هو المتفرد بالحكم والسلطان والجلال على الدوام، وإن كان مَلَّكَ أحداً من عباده شيئاً في الحياة الدنيا، فإنه تعالى يستأثر بكل شيء في ذلك اليوم.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارُ لَنِي نَمِيمِ ﴾ الأبرار هم الذين بروا وصدقوا في إيمانهم بأداء ما افترض الله عليهم واجتناب معاصيه. وهؤلاء لهم الجنة في

<sup>(</sup>١) ﴿ وَوَم لا ﴾ قرأ ابن كثير، وأبو عمرو، ويعقوب برفع الميم على أنه خبر المبتدأ محذوف، وقرأ الباقون بنصب الميم على الظرفية.

الآخرة، وهي غاية النعيم، كما أنهم في الدنيا أطيب الناس قلوباً، وأهدأهم بالاً، وأكثرهم طمأنينة ورضاً بقضاء الله تعالى وقدره، لصدق إيمانهم وقوة يقينهم، وهذا أيضاً من النعيم.

وقوله تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَنِي جَمِيمِ ﴾ الفجَّار جمع فاجر، وهو الكافر الخارج عن طاعة الله تعالى وهو مَنْ لم توجد فيه صفات الأبرار المذكورة. فمال الفجار النار المحرقة ﴿يَصْلَوْنَهَا يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ أي يدخلونها ويحترقون بها يوم يُدان الناس بالأعمال، وهو يوم القيامة.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا هُمُ عَنْهَا بِغَآيِينَ ۞﴾ أي بخارجين، لأنهم مخلدون فيها كما قال تعالى: ﴿وَمَا هُم يِخَرِجِينَ مِنْهَا ﴾ [المائدة: ٣٧] أي من النار.

وقـولـه تـعـالـى: ﴿وَمَا أَدَرَىكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ ثُمَّ مَا أَدْرَىكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ الاستفهام للتفخيم والتعظيم، أي أيَّ شيء أعلمك بيوم الدين؟ فإنه يوم عظيم، يوم يقوم الناس لرب العالمين، فهذا يستدعي إطالة التفكر فيه.

ورُوي عن ابن عباس ﷺ أنه قال: كل شيء في القرآن من قوله: ﴿وَمَا أَذَرَبُكَ﴾ فقد طُوي عنه.اهـ. أَذَرَبُكَ﴾ فقد طُوي عنه.اهـ.

ثم فسر الله تعالى بعض أحوال ذلك اليوم فقال: ﴿يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ فَيَكُمْ أَي فَسُ لِنَفْسِ فَيَكُمْ أَي من دفع ضرر أو جلب خير إلا بإذن الله تعالى. ﴿وَالْأَمْرُ يَوْمَهِنِ لِتَهِ ﴾ أي يوم لا يُملِّكُ اللهُ في ذلك اليوم أحداً شيئاً كما ملكهم في الدنيا. وفي معنى الآية قوله تعالى: ﴿لِمَنِ المُلكُ الْيُومِ لِللهِ الْوَبِدِ الْقَهَّارِ ﴾ [غافر: ١٦] قال قتادة: ليس ثَمَّ أحد يقضي شيئاً، أو يصنع شيئاً إلا الله رب العالمين.اه.

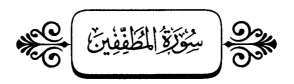
وفي ذلك اليوم لا تنفع شفاعة ولا خلة ولا قرابة إلا بإذن الله تعالى. وويل للكافرين الخارجين عن طاعة الله تعالى. وهنا تمتلئ النفوس خوفاً ورعباً من هول ذلك اليوم، وتجأر النفوس المؤمنة إلى الله تعالى يا رب سَلِّم سلِّم.

رُوي أن الخليفة الأموي سليمان بن عبد الملك حج بالناس سنة ٩٧ من الهجرة، فمرَّ على المدينة المنورة وهو يريد مكة المكرمة، فقال: آها هنا أحد يذكرنا؟ فقيل له: أبو حازم سلمة بن دينار، فأرسل إليه فدعاه فحضر. فقال سليمان: يا أبا حزم ما لنا نكره الموت؟ قال: لأنكم أخربتم آخرتكم وعمرتم

الدنيا، فكرهتم أن تنتقلوا من العمران إلى الخراب، قال: صدقت. فكيف القدوم على الله على أهل غداً؟ قال: أما المحسن فكالغائب يقدم على أهله، وأما المسيء فكالآبق يقدم على مولاه. فبكي سليمان عند ذلك وقال: ليت شعري ما أنا عند الله؟ قال: اعرض عملك على كتاب الله على، قال: وأين أجده؟ قال: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَمِيمِ ۞ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَمِيمٍ ۞﴾ [الانفطار: ١٣، ١٤]، قال: يا أبا حازم فأي عباد الله أفضل؟ قال: أولوا المروءة والتقي، قال: فأي الأعمال أفضل؟ قال: أداء الفرائض مع اجتناب المحارم، قال: فأي الدعاء أسمع؟ قال: دعوة المحسن للمحسن \_ وهو يقصد بهذا دعاء المسلم لأخيه بظهر الغيب كما ورد في الحديث \_ ثم قال سليمان: فأي الصدقة أزكى؟ قال: صدقة السائل البائس، وجهدٌ من مُقِلْ ليس فيها مَنُّ ولا أذى، قال: فأي القول أعدل؟ قال: قول الحق عند من يخافه أو يرجوه، قال: فأى الناس أحمق؟ قال: رجلٌ انحطَّ في هوى أخيه وهو ظالم فباع آخِرَتُهُ بدنيا غيره. قال سليمان: ارفع إلى حوائجك، قال: تُنْجِيني من النار وتدخلني الجنة! قال: ليس ذلك إليّ، قال: فلا حاجة لي غيرها، قال: فادعوا الله لي، قال: اللهم إن كان سليمان وليك فيسره للخير، وإن كان عدوك فخذ بناصيته لما تحب وترضى. قال سليمان: زدني، قال: قد أوجزت وأكثر إن كنتَ مِن أهله وإن لم تكن من أهله، فما ينبغي لي أن أرمي عن قوس ليس لها وتر. قال: أوصني، قال: سأوصيك وأوجز: عظم ربك ونزهه أن يراك حيث نهاك، أو يفتقدك حيث أمرك. انتهى.

وقال الخليفة الراشد عمر بن الخطاب رهي الله وهو يعظ الناس \_ قال: رحم الله رجلاً خلا بكتاب الله فعرض نفسه عليه فإن وافقه حمد ربه وسأله الزيادة من فضله، وإن خالفه أعتب وأناب ورجع من قريب.

رحم الله رجلاً وعظ أخاه وأهله فقال: يا أهلي صلاتكم صلاتكم، ذكاتكم زكاتكم، جيرانكم جيرانكم، إخوانكم إخوانكم، مساكينكم مساكينكم، فإن الله تبارك وتعالى أثنى على عبد من عباده فقال: ﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ اللَّهُ لَا ابن آدم كيف بِالصَّلَوٰةِ وَالزَّكُوٰةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ مَرْضِيًا ﴿ اللَّهُ المِيم: ٥٥] وقال أيضاً: يا ابن آدم كيف



### مدنية الأوائل مكية الأواخر وآياتها ست وثلاثون آية

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَنَٰلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ۞ اَلَّذِينَ إِذَا اكْثَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ۞ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ بُغْسِرُونَ ۞ أَلَا يَظُنُّ أُولَتِكَ أَنَّهُم مَّبْعُوثُونٌ ۞ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِ ٱلْمُلَمِينَ ۞﴾.

قيل: وهي مكية على الأظهر، لا سيما خاتمتها من قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ المَّرَّوُا كَانُوا مِنَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا يَضْحَكُونَ ﴿ فَهَذَه من صفات المستهزئين الذين كانوا بمكة، أما المنافقون بالمدينة فإنهم كانوا يظهرون الإيمان. فلا يظهرون كفراً ولا استهزاء، فإن ذلك يؤدي إلى كشف حالهم، فهذا مما يؤيد كون هذه السورة مدنية الأوائل مكية الأواخر، والتطفيف على ما يقال كان موجداً بمكة والمدينة. والله أعلم.

قال بعض العلماء: أما حديث ابن عباس أنه لما قدم النبي على المدينة كانوا أخبث الناس كيلاً فأنزل الله ﴿وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴿ فَأَكُ فَأَحسنوا الكيل بعد ذلك، قال: إن معنى الإنزل في إطلاق السلف لا يكون مقصوراً على أن كذا سبب النزول، بل إن كذا مما نزل فيه كذا، فكأن أهل المدينة تُلي عليهم ما سبق إنزاله بمكة، وقيل لهم: أنزل الله حظر ما أنتم عليه من الوعيد فأقلعوا وامتنعوا عن التطفيف. اه.

وهذه السورة العظيمة تضمنت تفصيلاً لبعض أنواع الفجور، كالتطفيف في الكيل والوزن، والتكذيب بيوم الدين، والاعتداء على الغير، والقول بأن القرآن أساطير الأولين، وسبب هذا وجزاؤه يوم القيامة، ثم تفصيل جزاء الأبرار، وبينت جانباً من حال الناس في الموقف يوم القيامة، حين يشتد بالخلائق الخوف، وتبلغ القلوب الحناجر من خوف من يعلم الظواهر والسرائر، فينادي الملك الرحمن: ﴿يَكِوبَادِ لاَ خَوْفُ عَلَيْكُمُ ٱلْيُومَ وَلاَ أَنتُم مَنَّ مَنْوُلُونَ وَالسرائر، فينادي الملك الرحمن: ﴿يَكِوبَادِ لاَ خَوْفُ عَلَيْكُمُ الْيُومَ وَلاَ أَنتُم مَنْ الزخرف: ٢٦]، فإذا سمعت الخلائق هذا النداء طمع كل منهم فيه فيقول على الزخرف: ﴿الَّذِينَ ءَامَنُوا بِتَايِيْنَا وَكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴿ الزخرف: ٢٩] فمن الرحمة الكفار والمنافقون والفجار، ويطمع فيها من آمن بالواحد القهار واتبع سنة رسوله على عند ذلك تنشر الدواوين، وتوضع الموازين، وتتطاير الصحف، في ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَانَبَعَتُهُم ذُرِيَّتُهُم بِإِيمَنِ وَوضع الموازين، وتتطاير الصحف، في ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَانَبَعَتُهُم ذُرِيَّتُهُم بِإِيمَنِ وَقَوضع الموازين، وتتطاير الصحف، في ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَانَبَعَتُهُم ذُرِيَّتُهُم بِإِيمَنِ الطور: ٢١].

ثم ذكر جانباً من حال المستهزئين وكيف أنهم في جهلهم يعمهون، ويظنون أنهم على حق وغيرهم على باطل ثم تجلّى الحق حين حكم الله تعالى بين عباده وفصل بينهم، إنه جازى كلًا على عمله، الكفار بجهنم وسعيرها، والمؤمنين بالجنة ونعيمها، ذلك اليوم الذي ينعم فيه المؤمنون بجنة الخلد، ويصطلي فيه الكفار بنار جهنم، في ذلك اليوم يوم الحصاد يضحك المؤمنون من الكفار، يضحكون ضحك الموفق المسرور لا ضحك الجاهل المغرور، لأنهم وجدوا ما وعدهم ربهم حقاً وسعدوا سعادة لا نهاية لها، أما الكفار فوقعوا في شر أعمالهم وباؤوا بالخسران المبين، قال تعالى: ﴿ هَلَ ثُونِكُ أي هل جوزي ﴿ الْكُفّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ ﴾ نقول: نعم يا رب.

قوله تعالى: ﴿وَيَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ۞﴾.

﴿ وَيَلُّ ﴾: كلمة عذاب أو واد في جهنم توعّد الله به المطففين، وهم الذين ينقصون المكيال والميزان.

قال ابن عباس ريا: لما قدم رسول الله على المدينة كانوا من أخبث

الناس كيلاً، فأنزل الله عَلَى: ﴿ وَنَيْلُ لِللَّمُ طَفِّنِينَ ﴿ فَأَحْسَنُوا الْكَيْلِ. اهـ.

ثم بيّن الله تعالى معنى المطففين، فقال: ﴿ اَلَّذِينَ إِذَا اَكْالُواْ عَلَى اَلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴿ فَي يأخذن وافياً وينقصون حق غيرهم.

قال تعالى: ﴿ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُواْ بِٱلْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَفِيمُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْمِيلًا ﴿ وَأَقِيمُوا الْوَزْتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَحُسِّرُواْ الْوَزْتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَحُسِّرُواْ الْمِيزَانَ ﴾ [الإسراء: ٣٥]. وقال تعالى: ﴿ وَأَقِيمُواْ الْوَزْتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَحُسِّرُواْ الْمِيزَانَ ﴾ [الرحلن: ٩].

وقد أهلك الله قوم شعيب لأنهم كانوا يبخسون الناس في الميزان والمكيال.

ثم توعّد الله أولئك المطففين فقال: ﴿أَلَا يَظُنُ أُولَكِكَ أَنَّهُم مَبْعُوثُونٌ ۞ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ۞ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ۞﴾.

أي أما يخاف أولئك من البعث والنشور والقيام بين يدَي الله تعالى، الذي يعلم السرائر والضمائر في يوم عظيم الهول، كثير الفزع، من خسر فيه أُدخل ناراً حامية؟

قال رسول الله ﷺ: «يوم قوم الناس لرب العالمين حتى يغيب أحدهم في رشحه إلى أنصاف أذنيه» [رواه البخاري].

وأخرج الإمام أحمد من حديث أبي أمامة أن رسول الله على قال: «تدنو الشمس يوم القيامة على قدر ميل، ويزاد في حرها كذا وكذا، تغلي منها الهوام كما تغلي القدور، يغرقون فيها على قدر خطاياهم، منهم من يبلغ إلى كعبيه، ومنهم من يبلغ إلى ساقيه، ومنهم من يبلغ إلى وسطه، ومنهم من يلجمه العرق».

قال بشير: المستعان الله.

قال النبي ﷺ: «فإذا أويت إلى فراشك فتعوَّذ بالله من كرب يوم القيامة وسوء الحساب».

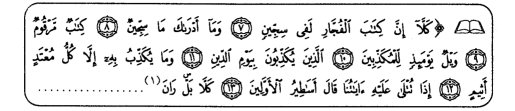
وفي الحديث عن النبي على أنه قال: «خَمسٌ بِخَمْسٍ: مَا نَقَضَ قَوْمٌ العَهد إلا سلط عليهم عدوهم، وما حكموا بغير ما أنزل الله إلا فشا فيهم الفقر، ولا ظهرت فيهم الفاحشة إلا فشا فيهم الموت، ولا طففوا المكيال إلا منعوا النبات وأخذوا بالسنين، ولا منعوا الزكاة إلا حبس عنهم القطر» (١).

وعن مالك بن دينار قال: دخلت على جارٍ لي أعوده، وقد نزل به الموت، فجعلت ألقنه كلمة الشهادة، وهو يقول: جبلان من نار، جبلان من نار. فما زال يقول حتى مات، فسألت عنه؟ قالوا: كان له مكيال وميزان يطفف بهما.اه.

والتطفيف محرم لأنه أكل أموال الناس بالباطل سواء كان في الكيل أو الوزن، فالمطفف هو الذي يأخذ حقه كاملاً أو يزيد عليه، ويعطي غيره ناقصاً، وهذا يشمل كل ما كان من هذا القبيل، فمثلاً الموظف الذي يقصر في أداء عمله بالإهمال أو بأي وجه من أوجه التقصير، ويأخذ أجره (مرتبه الشهري) كاملاً، فإنه واقع تحت وطأة هذا الوعيد فعلى المسلم أن يتقي الله تعالى في معاملة الغير، ولا يأخذ إلا حقه، ولا يفرط في حق غيره، ويتدبر هذه الآيات وغيرها من كتاب الله تعالى، وكذلك حديث الرسول عليه ويسدد ويقارب، نسأل الله التوفيق لما يحبه ويرضاه.



<sup>(</sup>۱) حديث حسن، أخرجه الطبراني في الكبير (۱۱/۱۹۹۲) والديلمي في الفردوس (۲/۱۰۹۲) عن ابن عباس عن النبي ﷺ، وأخرجه ابن ماجه في سننه (۲/۱۹۶۲) وصحيح عن ابن عمر ﷺ، وحسنه الألباني كلله في صحيح الجامع (۲/۳۲٤) وصحيح الترغيب (۷۲۳).



 (١) ﴿ بَلّ رَانَ ﴾ سكت حفص سكة لطيفة من غير تنفس على لام ﴿ بَل ﴾ ويلزم منه إظهار اللام، وغيره بترك السكت مع إدغام اللام في الراء بلا غنة.

والسكت وارد للقراء في حالات كثيرة، والذي يهمنا هنا هو سكت حفص عن عاصم من طريق الشاطبية، حيث قال الإمام الشاطبي رحمه الله تعالى في حرز الأمان عند فرش الحروف في سورة الكهف:

وسكتة حفّس دون قطع لطيفة على ألف التنوين في عوجاً بلا وفي نُونِ مَنْ رَاقِ ومَرْقَدَ ناولاً م بَل رَانَ والباقون لا سكتٌ مُوصَلا

فالسكت في هذه الأربعة المواضع وصلاً عند حفص متفق عليه، وهو كما يلي:

١ ـ السكت على الألف المبدلة من التنوين في لفظ ﴿عِوَجًا﴾ من قوله تعالى: ﴿وَلَتَرَ يَجُمَلُ لَلَّمْ عِوَجًا ﴾ لأنه رأس آية، وإنما السكت حال الوصل.

 ٢ ـ السكت على الألف من لفظ ﴿مَرْقَدِنَا ﴾ من قوله تعالى: ﴿قَالُوا يَنُولِلنَا مَنْ بَعَفَنَا مِن مَرْقَدِنًا أَ هَنذَا مَا وَعَدَ الرَّمْنَ ﴾ [يس: ٥٢].

ويُجُوز الوقف على ﴿مَرْقِينَا ﴾ وهو وقف تام، وإنما السكت حال الوصل كما تقدم. ٣ ـ السكت على النون من لفظ ﴿مَن﴾ من قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ مَنْ نَاتِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

٤ ـ السكت على اللام من لفظ ﴿بَل﴾ في قوله تعالى: ﴿كُلّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلْرِجِم﴾
 [المطففين: ١٤] ثم يقول: ﴿رَانَ﴾ ويتابع القراءة ويلزم من السكت إظهار اللام عند الراء لأن السكت يمنع الإدغام هنا. ولا يجوز الوقف على ﴿بَل﴾ لأنه ليس موضع وقف.

وروي لحفص السكت جوازاً في وجه له بين السورتين من غير تنفس من موضع واحد من القرآن الكريم وهو بين سورة الأنفال وسورة التوبة ومحله على الميم من ﴿عَلِيمٌ﴾ ثم يقول: ﴿بَرَآءَ ﴾ ويتابع القراءة.

فله في هذا الموضع ثلاثة أوجه:

١ ـ السكت كما بَيُّنَّا.

٢ ـ الوقف، وهو قوف تام لأنه رأس آية بل نهاية سورة.
 ٣ ـ الوصل بين ﴿عَلِيمٌ ﴾ و﴿بَرَآءَ ﴾ وحينئذِ يتعين الإقلاب.

عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ كَلَا إِنَّهُمْ عَن رَبِهِمْ يَوْمَهِذِ لَمَحْجُوبُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ﴾ . ﴿ ثُمَّ لِمُقَالُ الْجَدِيمِ اللَّهِ عَلَيْهُونَ ۞ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿كُلّا ﴾ ردع وزجر عن التطفيف وعن التكذيب بيوم الحساب أو هي بمعنى حقاً. ﴿إِنَّ كِنَبَ الْفُجَّارِ ﴾ الذي كتبت فيه أعمالهم ﴿لَفِي سِجِينِ ﴾ قيل: إنه مأخوذ من السجن وهو الضيق، وعن ابن عمر قال: سجين الأرض السابعة السفلى وفيها أرواح الكفار، وروى البغوي بإسناد الثعلبي عن البراء قال: قال رسول الله ﷺ: «سجين أسفل سبع أراضين، وعليون في السماء السابعة تحت العرش».

وورد في حديث البراء بن عازب الطويل المشهور في سياق عن المحتضر وما يكون بعد الموت أن الله تعالى يقول: «اكتبوا كتاب عبدي في السجين في الأرض السابعة السفلى». والمراد العبد الكافر، وقد تقدم الحديث كاملاً عند تفسير سورة النازعات. وعلى هذا فإن سجين هو أسفل ما يكون في الأرض. والله أعلم.

وأيضاً جاء عن حفص السكت وعدمه على الهاء من لفظ ﴿مَالِكٌ ﴾ قوله تعالى:
 ﴿مَا أَغْنَى عَنِي مَالِكٌ ﴿ هَا مُلَكَ عَنِي سُلطَنِيةٌ ﴿ ﴾ [الحاقة: ٢٨، ٢٩] وله فيها ثلاثة أوجه:
 ١ ـ السكت. ٢ ـ الوقف. ٣ ـ الوصل مع الإدغام.

فالسكت وعدمه إنما يكون في حالة الوصل والوجهان صحيحان مقروء بهما والسكت هو المقدّم في الأداء. والله أعلم.

من كتاب جهد الفقير في تجويد كلام العلى القدير ١٤٥ ـ ١٤٦، للمؤلف.

لَغِي عِلَتِينَ ﴾ قال: إن روح المؤمن إذا عرج بها إلى السماء فتنفتح لها أبواب السماء، وتلقاه الملائكة بالبشرى حتى ينتهي بها إلى العرش، وتعرج الملائكة فيخرج لها من تحت العرش رق فيرقم ويختم ويوضع تحت العرش لمعرفة النجاة للحساب يوم القيامة، ويشهد الملائكة المقربون، فذلك قوله: ﴿وَمَا النَّابُ مُنْ وَلَّهُم اللَّهُ مَا عِلْيُونَ اللَّه كِلَتُ مُرَقُمٌ اللَّه .

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَدَرَكَ مَا سِجِينٌ ﴿ الاستفهام للتعظيم، أي ما الذي أعلمك ما سجين؟ وقيل: أي ليس ذلك مما كنت تعلمه أنت ولا قومك، وقوله تعالى: ﴿كِنَبُّ مَرَقُومٌ ﴿ اللهِ اللهِ الفجار مكتوب فيه أعمالهم، مثبتة عليهم، لا يزاد في ذلك ولا ينقص ولا يبدل ولا يُنسى حتى يُجازوا به.

وقوله تعالى: ﴿وَيْلُ كلمة عذاب أو واد في جهنم ﴿يَوْمَهِنِ لِلْمُكَذِّبِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ على الله الله الله تعالى ولا يتورع عن أي ذنب، لأنه يعيش ليومه كالبهائم، ولا يحسب للدار الآخرة أي حساب، وبالتالي يمكن أن يطفف ويفجر ويفعل ما يمليه عليه هوى نفسه، فليس له في الآخرة إلا النار وبئس المصير.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا يُكَذِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَشِمٍ ﴿ اَي وَمَا يَكذَب بيوم الدين إلا كل متجاوز الحد في الكفر والبغي والعدوان، مبالغ في الآثام والعصيان، مستحق لحر النيران ﴿ إِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ مَايَنُنَا ﴾ إشعار بأنه لا يتلو القرآن ولا يفكر في ذلك، ولكن إذا تتلى عليه آيات القرآن من غيره ﴿ قَالَ السّطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ ﴾ أي إذا سمع آيات القرآن الناطفة بحصول البعث والجزاء، قال عنها: هذه حكايات وخرافات الأوائل، فهو لا ينتفع بالقرآن لأنه عديم الإيمان.

وقوله تعالى: ﴿ كُلًّا بَلْ ﴾ أي ليست هذه الآيات أساطير الأولين بل هي الحق المبين والشفاء لما في الصدور، ولكن هؤلاء ﴿ رَانَ عَلَى قُلُومِهِم مَا كَانُواْ يَكُسِبُونَ ﴾ أي غطّى على قلوبهم ما اكتسبوه من الآثام، فحجبها عن الحق، فصاروا لا يعرفون الرشد من الغي، والران هو الحجاب عن الحق، وأصل معناه الصدأ القار الذي لا يزول بسهولة، فيحصل من تكرار الفعل ملكة

راسخة في النفس لا تقبل الزاول، فبكثرة المعاصي يرسخ حبها في القلب بحيث لا يزول<sup>(۱)</sup> ـ نسأل الله السلامة ـ وقيل: الران ما غطى على القلب وركبه من القسوة لفعل الذنب بعد الذنب. وهو نفس ما قلناه من حيث المعنى. والله أعلم.

وروى ابن ماجه عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: «إن المؤمن إذا أذنب، كانت نكتة سوداء في قلبه، فإن تاب ونزع واستغفر، صقل قلبه، فإن زاد زادت، فذلك الران الذي ذكره الله تعالى في كتابه ﴿كَلَا بَلِّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿كَلَّ بَلّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَ

وقوله تعالى: ﴿ كُلَّ إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَإِذِ لَمُحَجُّوبُونَ ﴿ أَي حَقاً إِن الكفار لمحجوبون عن رؤية الله تعالى يوم القيامة كما حجبوا في الدنيا عن توحيده، وبهذه الآية استدل أهل السنة والجماعة على ثبوت رؤية الله تعالى. فما حجب هؤلاء في السخط إلا وقد مكن الأبرار من رؤيته تعالى في حال الرضا.

قال الإمام الشافعي كَثَلَتُهُ في قول الله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَيِذٍ لَكَعْجُوبُونَ ۚ إِنَّا اللهِ عَاناً. اهـ. لَتَحْجُوبُونَ ۚ إِنَّا اللهُ عَاناً. اهـ.

فرؤية المؤمنين لربهم ﷺ ثابتة بالكتاب والسنة والإجماع قال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ ﴿وَبُوهٌ يُومَهِ لِنَاضِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٣] وقال تعالى: ﴿لِلَّذِينَ الْحُسَنُوا المُسْتَىٰ وَزِيَادَةٌ ﴾ [يونس: ٢٦]، وقد فسر النبي ﷺ الزيادة بأنها النظر إلى وجه الله تعالى، كما في الصحيح.

وقوله تعالى: ﴿ ثُمُ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْمُعَيِمِ ﴿ اللَّهِ الكفار يدخلون النار يصطلون بحرها وعذابها، فيجمع لهم العذاب الروحي بالحجب والبدني بالنار، ﴿ ثُمُّ مُعَالُ هَذَا الَّذِى كُتُمُ بِدِ تُكَذِبُونَ ﴿ أَي يقال لهم توبيخاً وتبكيتاً: هذا العذاب جزاء ما كنتم به تكذبون بما أوعدكم به وجاءكم به الرسول على فلو أنكم آمنتم بالله ورسوله واتبعتم شرائع الدين ما صرتم إلى هذا الحال البئيس، فعند ذلك يحزنون حزناً عظيماً لم يسبق لهم مثله، وما أشد على الإنسان إذا

<sup>(</sup>١) أنصح بقراءة «حل عقدة الإصرار» من كتاب التوبة في كتاب إحياء علوم الدين لحجة الإسلام أبى حامد الغزالي المتوفى (٥٠٥هـ)، كَاللهُ.

أصابه مكروه أن يذكر وهو يتألم بأن وسائل نجاته من مصابه كانت متاحة له، وكانت في متناول يديه، ولكنه أهملها وراء ظهره. ونورد فيما يلي مقالة ابن القيم كَثَلَتُهُ لما فيها من التوضيح والبيان.

قال ابن القيم في «إغاثة اللهفان»(١) في هذه الآية ما مثاله: جمع لهم سبحانه بين العذابين عذاب الحجاب وعذاب النار، فألم الحجاب يفعل في قلوبهم وأرواحهم، نظير ما تفعله النار في أجسامهم. كحال من حيل بينه وبين أحب الأشياء إليه في الدنيا، وأخذ بأشد العذاب. فإن أخص عذاب الروح أن تتعلق بمحبوب لا غنى لها عنه، وهي ممنوعة من الوصول إليه. فكيف إن حصل لها مع تواري المحبوب عنها وطول احتجابه، بغضه لها ومقته وطرده وغضبه الشديد عليها؟ فأي نسبة لألم البدن إلى هذا الألم الذي لا يتصوره إلا من بلي به أو بشيء منه؟ فلو توهمت النفوس ما في احتجاب الله سبحانه عنها يوم لقائه من الألم والحسرة، لما تعرضت لأسباب ذلك الاحتجاب، وأنت ترى المحبين في الدنيا لصورة، منتهى حسنها إلى ما يعلم، كيف يضجون من ألم احتجاب محبوبهم عنهم وإعراضه وهجره إذا حيل بينهم وبينه، وشاهدوا غيرهم وقد ظفر بوصله وفاز بقربه ورضاه، ثم قال كَلَلَّهُ: والروح لا حياة لها ولا نعيم ولا سرور ولا لذة إلا بأن يكون الله وحده هو معبودها وإلهها ومرادها، الذي لا تقر عينها إلا بقربه والأنس به والعكوف بكلِّيتها على محبته والشوق إلى لقائه. فهذا غاية كمالها وأعظم نعيمها وجنتها العاجلة في الدنيا. فإذا كان يوم لقائه كان أعظم نعيمها رفع الحجاب الذي كان يحجبها في الدنيا عن رؤية وجهه وسماع كلامه. وفي حديث الرؤية: «**فوالله ما أعطاهم شيئاً** أحب إليهم من النظر إلى وجهه» (٢).

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان (١/ ٣٢) بتصرف.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم والإمام أحمد والترمذي وابن ماجه والطبراني في الكبير من حديث صهيب. وأحاديث رؤية المؤمنين لربهم هلل ثابتة في الصحيحين، منها قوله هلي: إنكم سترون ربكم عياناً كما ترون الشمس صحواً ليس دونها سحاب، أخرجه البخاري ومسلم. وقوله عليه الصلاة والسلام: «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون في رؤيته، أخرجه البخاري ومسلم.

ثم قال: وكما جمع سبحانه لأعدائه بين هذين العذابين، وهما: ألم الحجاب وألم العذاب، جمع لمحبيه بين نوعي النعيم القرب والنظر، ونعيم الأكل والشرب والنكاح والتمتع بما في الجنة. اه.

﴿ كُلَّا إِنَّ كِنَبُ ٱلأَبْرَارِ لَغِي عِلْتِينَ ﴿ وَمَا أَدَرِنِكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ كِنَبُّ مَرَقُومٌ ۚ فَوَ يَشْهَدُهُ ٱلْفَرَوْنَ ﴿ كِنَبُ مَرَقُومٌ فِي يَشْهَدُهُ ٱلْفَرَوْنَ ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي نَعِيدٍ ﴿ عَلَى ٱلْأَرَابِكِ يَنْظُرُونَ ﴾ تَعْرِفُ فِي وَجُوهِهِنْ نَضْرَةَ ٱلنِّعِيدِ (١) ﴿ يُسْفَقُونَ مِن تَجِيقِ مَنْحُتُومٍ ﴿ فَي خِتَنْهُ (١) مِسْكُ وَفِي وَجُوهِهِنْ نَضْرَةً ٱلنَّعْقِرُونَ ﴾ . وَلِكَ فَلْيَتَنَافِسِ ٱلْمُنْتَنْفِسُونَ وَمِنَ إِمُهُمُ مِن تَسْنِيمٍ ﴿ عَيْنَا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّقُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) ﴿تَمْوِنُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النِّهِيدِ ﴿ قُولُ أَبُو جَعَفُرُ وَيَعَقُوبُ ﴿تَمْوِفُ﴾ بضم التاء وفتح الراء مبيناً للمفعول و﴿تَشَرَةُ﴾ بالرفع نائب فاعل، وقرأ الباقون ﴿تَمْوِثُ﴾ بفتح التاء وكسر الراء مبنياً للفاعل و﴿نَشَرَةُ﴾ بالنصب مفعول.

<sup>(</sup>٢) ﴿ خِتَنُهُ ﴾ قرأ الكسائي بفتح الخاء وألف بعدها وفتح التاء، على أنه اسم لما يختم به الكأس، أي آخره مسك، وقرأ الباقون، بكسر الخاء وفتح التاء وألف بعدها، والختام: هو الطين الذي يختم به الشيء، فجعل بدله المسك.

و ﴿إِنَّ﴾ من أدوات التوكيد و ﴿كِنَبَ﴾ صحائف أعمالهم و ﴿آلاَبُرَارِ ﴾ جمع بر أو بار، وهم المطيعون المحسنون الذين بروا وصدقوا في إيمانهم بأداء الفرائض واجتناب النواهي سراً وعلانية.

فهؤلاء الأبرار كتاب أعمالهم في عللين، وهو مكان عالم مشرف في أعلى الجنة، بعكس كتاب الفجار الذي مكانه سجين في أسفل الأرض السابعة.

وعن البراء بن عازب رضي قال: قال رسول الله ﷺ: «عليون في السماء السابعة تحت العرش».

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَدَرَنكَ مَا عِلْيُونَ ﴿ أَي مَا الذي أَعلمكُ مَا عليون؟ وهو استفهام تفخيم وتعظيم، أي إنه عظيم.

وقوله تعالى: ﴿كِنَبُّ مَرَقُومٌ ﴿ إِنَ اللهُ ال

وأخرج عبد بن حميد من طريق خالد بن عرعرة وأبي عجيل أن ابن عباس سأل كعباً عن قوله تعالى: ﴿كُلَّ إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَغِي عِلْتِينَ ﴿ اللهِ الآية ، قال: إن المؤمن يحضره الموت ويحضره رسل ربه فلا هم يستطيعون أن يؤخروه ساعة ولا يعجلوه حتى تجيء ساعته ، فإذا جاءت ساعته قبضوا نفسه ، فدفعوه إلى ملائكة الرحمة ، فأروه ما شاء الله أن يروه من الخير ، ثم عرجوا بروحه إلى السماء فيشيعه من كل سماء مقربوها حتى ينتهوا به إلى السماء بروحه إلى السماء فيشيعه من كل سماء مقربوها حتى ينتهوا به إلى السماء

السابعة، فيضعونه بين أيديهم، ولا ينتظرون به صلاتكم عليه، فيقولون: اللهم هذا عبدك فلان قبضنا نفسه، فيدعون له بما شاء الله أن يدعوا، فنحن نحب أن يشهدنا اليوم كتابه، فينثر كتابه من تحت العرش فيثبتون اسمه فيه، وهم شهوده، فذلك قوله: ﴿كِنَبُ مَرْقُومٌ ﴿ يَثُهَدُهُ الْقَرِّونَ ﴿ وَسَأَلُه عِن قوله: ﴿ إِنَّ كِنَبَ الْفُجَارِ لَفِي سِجِينِ ﴾ الآية، قال: إن العبد الكافر يحضره الموت ويحضره رسل الله، فإذا جاءت ساعته قبضوا نفسه فدفعوه إلى ملائكة العذاب، فأروه ما شاء الله أن يروه من الشر ثم هبطوا به إلى الأرض السلفى وهي سجين، وهي آخر سلطان إبليس، فأثبتوا كتابه فيها. وسأله عن ﴿ سِدَرَةِ ٱلمُنْتَعَىٰ فقال: هي سدرة نابتة في السماء السابعة، ثم علت على الخلائق إلى ما دونها و عِندَهَا جَنَّهُ ٱلمَافِئَ ﴾.

وأخرج ابن المبارك عن ضمرة بن حبيب قال: قال رسول الله على الملائكة يرفعون أعمال العبد من عباد الله يستكثرونه ويزكونه حتى يبلوغ به حيث يشاء الله من سلطانه، فيوحي الله إليهم أنكم حفظة على عبدي وأنا رقيب على ما في نفسه، إن عبدي هذا لم يخلص لي عمله فاجعلوه في سجين. ويصعدون بعمل العبد يستقلونه ويحتقرونه حتى يبلغوا به إلى حيث شاء الله من سلطانه، فيوحي الله إليهم أنكم حفظة على عمل عبدي وأنا رقيب على ما في نفسه، إن عبدي هذا أخلص لي عمله فاجعلوه في عليين».

وأخرج ابن الضريس عن أم الدرداء قالت: إن درج الجنة على عدد آي القرآن، وإنه يقال لصاحب القرآن اقرأ وارقه فإن كان قد قرأ ثلث القرآن كان على الثلث من درج الجنة، وإن كان قد قرأ نصف القرآن كان على النصف من درج الجنة، وإن كان قد قرأ القرآن كان في أعلى عليين، ولم يكن فوقه أحد من الصديقين والشهداء.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَغِي نَمِيمِ ﴾ وهو نعيم الجنة، فيها ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر ﴿عَلَ ٱلأَرَّإِكِ يَظُرُونَ ﴾ أي جالسون على الأسرة ذات الحجال(١)، ينظرون إلى ما أعطاهم الله من

<sup>(</sup>۱) الحجال ـ جمع حجلة بفتحتين ـ: وهو بيت مربع من الثياب الفاخرة يُرخى على السرير.

الكرامة وأنواع النعيم في الجنة ﴿ تَرْفُ فِي وَجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النِّيدِ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

والتنافس مأخوذ من الشيء النفيس الذي تحرص عليه نفوس الناس، ويريده كل أحد لنفسه، وينفس به على غيره، أي يضن به ويبخل.

وقوله تعالى: ﴿وَمِنَاجُمُ مِن تَسَنِيمٍ ۞﴾ أي ما يمزج به ذلك الرحيق هو من ماء عين تُسمَّىٰ التسنيم، وهو شراب ينصب عليهم من علو، وهو أشرف شراب أهل الجنة، يشربه المقربون صرفاً ويمزج لسائر أهل الجنة.

وأصل التسنيم في اللغة الارتفاع، تقول: تسنمت الجبل إذا صعدت إلى قمته. والتسنيم هنا هي عين ماء تجري من علو إلى أسفل.

وقال ابن عباس: التسنيم يعلو شراب أهل الجنة وهو صرف للمقربين، ويمزج لأصحاب اليمين.اه.

وقوله تعالى: ﴿عَينَا يَثْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴿ عِيناً منصوب على المدح أو الحال ﴿ يَثْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرِّبُونَ ﴾ أي يشرب منها أو ملتذاً بها أو ممزوجاً بها، وقيل: الياء مزيدة أو بمعنى من، وهي عين في الجنة يشرب منها المقربون صرفاً وتمزج لسائر أهل الجنة كما أسلفنا، وفي الحديث: «أيما مؤمن سقى مؤمناً شربة ماء على ظمأ، سقاه الله من الرحيق المختوم» أو كما قال على والله أعلم.



َ هَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

بعد أن ذكر الله تعالى مآل الفريقين، حيث الجحيم والعذاب الأليم لأعدائه، والنعيم والهناء لأوليائه، وأسباب ذلك، بيَّن بعض ما كان يفعله الكفار يفعلونه تجاه المؤمنين في الدنيا من استهزاء واستخفاف وما سيكون في الدار الآخرة من رفعة المؤمنين وإذلال الكافرين، حتى إن المؤمنين يردون للكافرين الصاع صاعين.

فقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا﴾ الإجرام هو ارتكاب الإثم العظيم، وأعظمه الشرك والكفر، والمراد هنا كفار قريش ومن وافقهم على الكفر ﴿كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضَمَكُونَ﴾ أي كانوا في الدنيا يستهزئون ويسخرون بالمؤمنين لأنهم آمنوا بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد على نبياً، وهذا يشمل مَنْ نزلت فيهم الآية ومَنْ شاكلهم إلى آخر الزمان. ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِمِنْ أَي إِذَا مَرَّ المؤمنون بالمؤمنين ﴿يَنَامَرُونَ﴾ أي إن المجرمين يغمز بالمؤمنين ﴿يَنَامَرُونَ﴾ أي إن المجرمين يغمز بعضهم بعضاً استهزاء وسخرية بالمؤمنين، والغمز: هو الإشارة بالجفن والحاجب.

والآيات نزلت في كفار قريش مثل: أبي جهل والوليد والعاص وأشباههم، كانوا يستهزئون ويسخرون بجمع من المؤمنين مثل: عمار بن ياسر وخباب وصهيب وبلال وغيرهم في ممن فتح الله عليهم ونور قلوبهم بالإيمان.

وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱنقَلَبُوا إِلَىٰ أَهْلِهِمُ ﴾ أي انصرف المجرمون ورجعوا إلى ذويهم ﴿ٱنقَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾ أي رجعوا متلذذين بالسخرية وحكاية ما يعيبون به أهل

<sup>(</sup>١) ﴿ فَكِهِينَ ﴾ قرأ حفص وأبو جعفر بحذف الألف بعد الفاء والباقون بإثباتها.

<sup>(</sup>٢) سبق بيان أن النص إذا احتمل معنيين لا تنافى بينهما جاز حمله عليهما.

الإيمان، وكل هذا منهم إنكار لتوحيد الله تعالى وكفر به، تعالى الله علواً كبيراً، والويل لهم والصغار والحقار والنار ﴿وَإِذَا رَأَوْهُمْ ﴾ أي إذا رأى المجرمون المؤمنين ﴿وَالْوَا إِنَّ هَتُولَا فَهَالُونَ ﴾ بتركهم دينهم واعتناق دين محمد على الجديد في نظرهم، فرد الله تعالى عليهم بقوله: ﴿وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِم حَنفِظِينَ ﴿ وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِم بقوله عليهم بقوله به الله تعالى موكلين حنفظين ﴿ أي إن هؤلاء المجرمين ما بُعثوا من جهة الله تعالى موكلين بالمؤمنين، يحفظون عليهم أعمالهم وأحوالهم ويشهدون برشدهم أو ضلالهم، فهذا منهم تطفل وجهل وسوء فهم، وفي الآية تهكم ظاهر بالكفار.

وقوله تعالى: ﴿فَٱلْيُوْمَ﴾ أي يوم القيامة ﴿الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضَمَّكُونَ﴾ أي في ذلك اليوم العظيم، وهو يوم الجزاء والثواب يضحك المؤمنون من الكفار، ضحك المسرور بما نال من الكرامة والفوز، ضحك لا بكاء بعده، وليس كضحك المجرمين في الدنيا الذي سوف يعقبه البكاء والتحسّر والحزن.

وقوله تعالى: ﴿عَلَى ٱلأَرَآبِكِ يَظُرُونَ ﴿ إِلَى مَا أَعَطَاهُمُ اللهُ تعالى مَنَ النَّعِيمُ وَمَا حَلُ بِالمَجْرِمِينَ مِنْ عَذَابِ الجَحِيمِ.

وقوله تعالى: ﴿ هَلْ ثَوْبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ۞ ﴾، ﴿ هَلَ ﴾ هنا للتقرير، ومعنى ﴿ ثُوْبَ ﴾ أي أثيب وجوزي، والثواب: هو ما يرجع على العبد نظير عمله، ويستعمل في الخير والشر.

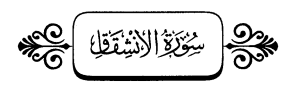
والمعنى أن الله تعالى قد ثُوَّبَ الكفار وجازاهم جزاء فعلهم في الدنيا ﴿ وَلَا يَظْلُمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

ونظير هذه الآيات قوله تعالى: ﴿قَالَ اَخْسَتُواْ فِيهَا وَلَا تُكَلِّمُونِ ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَيْ مِنْ عِبَادِى يَقُولُونَ ﴿ وَالَّا مَامَنًا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْخَمَنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّحِينَ ﴿ فَاتَّخَذْنُمُوهُمْ فَيِقًا حَتَّى أَنسَوُكُمْ وَكُنتُم مِّنْهُمْ تَضْمَحَكُونَ ﴾ إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيُوْمَ بِمَا صَبَرُواْ أَنَّهُمْ مُمُ ٱلْفَايِرُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٠٨ ـ ١١١].

وأخرج أحمد في «الزهد» وابن أبي الدنيا في «الصمت» والبيهقي في «البعث» عن الحسن قال: قال رسول الله ﷺ: «إن المستهزئين بالناس في الدنيا يرفع لأحدهم يوم القيامة باب من أبواب الجنة فيقال: هلم هلم فيجيء بكربه وغمه فإذا أتاه أغلق دونه، ثم يفتح له باب آخر فيقال: هلم هلم فيجيء

بكربه وغمه، فإذا أتاه أغلق دونه، فما يزال كذلك حتى إنه ليفتح له الباب فيقول: هلم هلم فلا يأتيه من إياسه».

وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عن قتادة ﴿ فَٱلْيَوْمَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضَمَّكُونَ ﴿ فَالَ : قال كعب: إن بين أهل الجنة وأهل النار كوى لا يشاء الرجل من أهل الجنة أن ينظر إلى عدوه من أهل النار إلا فعل.



#### مكية وآياتها خمس وعشرون آية

## بِشْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ هِإِذَا النَّمَاءُ انشَقَتْ ۞ وَآذِنَتْ لِرَبِهَا وَحُقَّتْ ۞ وَإِذَا الْأَرْضُ مُذَتْ ۞ وَالْقَتْ مَا فَمُلَقِيهِ فِيهَا وَغَلَتْ ۞ وَأَذِنَتْ لِرَبِهَا وَحُقَّتْ ۞ يَتَأَيُّهَا الْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ فِيهَا وَغَلَتْ ۞ وَأَذِنَتْ لِرَبِهَا وَحُقَّتْ ۞ يَتَأَيُّهَا الْإِنسَنُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ ۞ فَأَمَّا مَنْ أُونِ كِلْبَهُ بِيمِينِةِ ۞ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ۞ وَيَتَقلِبُ إِلَى آهلِهِ مَسْرُورًا ۞ وَيَصْلَى ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا وَلِكَ ظَهْرِةٍ ۞ فَسَوْفَ يَدْعُوا نُبُورًا ۞ وَيَصْلَى ﴿ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَا عَلَا

روى الإمام مالك عن أبي سلمة أن أبا هريرة قرأ بهم: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتْ ورواه ﴾ فسجد فيها. فلما انصرف أخبرهم أن رسول الله على سجد فيها. ورواه مسلم والنسائي. وأخرج البخاري عن أبي رافع قال: صليت مع أبي هريرة العتمة. فقرأ: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انشَقَتَ ﴿ فَسجد. فقلت: ما هذه؟ قال: سجدت بها خلف أبي القاسم على فلا أزال أسجد فيها حتى ألقاه. وفي رواية للنسائي عن أبي هريرة قال: سجدنا مع رسول الله على ﴿إِذَا السَّمَاءُ اَنشَقَتَ لَيْ ﴾ و﴿ إِذَا السَّمَاءُ اَنشَقَتَ لَيْ ﴾ .

<sup>(</sup>۱) ﴿وَيَصْلَىٰ﴾ قرأ نافع وابن كثير وابن عامر والكسائي بضم الياء وفتح الصاد وتشديد اللام، وقرأ الباقون بفتح الياء وإسكان الصاد وتخفيف اللام

هذه السورة الكريمة كسورتي التكوير والانفطار في وصف أهوال يوم القيامة، سيّما وأن الحديث الشريف جمع بين هذه السور الثلاث في كونها وصفاً حياً لأحداث يوم القيامة كما تقدم، وبينت السورة خضوع المخلوقات كبيرها وصغيرها وما بين ذلك للخالق في وأن الإنسان مسرع مقبل على لقاء الله تعالى، وأنه سوف يرى ما قدم من عمل إن خيراً فخير وإن شراً فشر، وبينت انقسام الناس يوم القيامة إلى أصحاب يمين يفرحون بالفوز والنجاة، وأصحاب شمال يدعون بالويل والثبور، وختمت السورة بوعيد الكافرين ووعد المؤمنين.

قوله تعالى: ﴿إِذَا السَّمَآءُ اَنشَقَتْ ﴿ أَي انصدعت وتقطعت كقوله تعالى: ﴿إِذَا اَلسَّمَآهُ اَنفَطَرَتُ ﴾ [الانفطار: ١] فتصدع السماء وانشقاقها يكون يوم القيامة.

ومعنى (أذنت) أي سمعت، والعرب تقول: «أذن لك في هذا إذناً» أي استمع لك، ومنه الحديث المتفق عليه قول النبي ﷺ: «ما أذن الله لشيء ما أذن لنبي يتغنى بالقرآن» أي ما استمع الله لشيء كاستماعه لنبي يتغنى بالقرآن.

وقوله تعالى: ﴿وَإِنَا ٱلأَرْضُ مُدَّتَ ﴾ أي بسطت وجعلت مستوية، وذلك بإزالة جبالها وآكامها، فصارت قاعاً صفصفاً كما قال تعالى: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ لَإِنَالَ فَقُلَ يَنسِفُهَا رَبِّى نَسَفًا ۞ فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا ۞ لَّا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلاَ أَمْتَا ۞﴾ [طه: ١٠٥ ـ ١٠٧].

وأخرج الحاكم بسند جيد عن جابر عن النبي ﷺ أنه قال: «تُمَدّ الأرض يوم القيامة مَدّ الأديم، لا يكون لابن آدم منها إلا موضع قدميه».

وقال ابن عباس: مدت مد الأديم العكاظي، لأن الأديم إذا مد زال كل انثناء فيه واستوى.

وقوله تعالى: ﴿وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا﴾ أي ما في جوفها من الأموات والكنوز ﴿وَقَغَلَتْ﴾ أي عما كان في بطنها. وقال مجاهد: أي أخرجت ما فيها من الموتى، وقال: أي ألقت ما في بطنها من الأموات وتخلت منهم. اه.

والمقصود أن الله تعالى يبعث من في القبور إلى الحشر والنشور في خرجون عزلاً عراة غرلاً كما بدأ أول خلق يعيده، وَأَنّ كل ما في الأرض يخرج منها بإذن الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلْتِ ٱلأَرْضُ زِلْزَالْهَا ﴾ وَالزلزلة: ١، ٢].

وورد أن الأرض إذا سئلت ما لها؟ تقول: ربي أمرني أن ألقي ما في جوفي، وأن أتخلَّىٰ فأكون كما كنت إذ لا شيء فيَّ.

وقوله تعالى: ﴿وَأَذِنَتْ لِرَبُهَا وَخُفَّتْ ﴿ أَي وَاستمعت لأمر ربها وأطاعت، وحق لها أن تسمع وتطيع.

وجواب «إذا» الأولى والثانية محذوف تقديره: إذا حدث ما حدث رأيتم أعمالكم من خير وشر، وقد تقدم في التكوير والانفطار جواب الشرط كهذا، وهو قوله تعالى: ﴿عَلِمَتَ نَفْسُ مَّا أَخْضَرَتَ ﴿ التكوير: ١٤]، وقوله: ﴿عَلِمَتَ نَفْسُ مَّا أَخْضَرَتُ ﴿ وَالله أعلم.

وقوله تسعالى: ﴿ يَكَانُهُا الْإِنسَانُ إِنّكَ كَادِحُ إِلَىٰ رَبِّكَ كَدْمًا فَمُلَقِيهِ ﴿ ﴾ الخطاب لجنس الإنسان، أي يا ابن آدم، والكادح هو الساعي بجد ونوع مشقة، والمعنى: يا ابن آدم إنك مجد في عملك ليل نهار إلى أن تموت، وتلقى ربك بعملك، فيجازيك عليه، فاحرص أن يكون عملك مما يرضي الله تعالى وينجيك من سخطه، وإياك وما يسخطه عليك فتهلك. والله أعلم.

والجمهور على أن معنى ﴿فَمُلَقِيهِ﴾ أي ملاق ربك بعملك كما فسرنا، ومن الناس من يرد الضمير إلى العمل، أي فملاق عملك.

قال البخاري: حدثنا حجاج، حدثنا همام، حدثنا قتادة، عن أنس، عن عبادة بن الصامت، عن النبي على قال: «من أحب لقاء الله أحب الله لقاءه،

ومن كره لقاء الله كره الله لقاءه» قالت عائشة \_ أو بعض أزواجه \_: إنا لنكره الموت قال: «ليس ذلك، ولكن المؤمن إذا حضره الموت بُشِّرَ برضوان الله وكرامته، فليس شيء أحب إليه مما أمامه، فأحب لقاء الله وأحب الله لقاءه. وإن الكافر إذا حضر بُشِّرَ بعذاب الله وعقوبته، فليس شيء أكره إليه مما أمامه، فكره لقاء الله وكره الله لقاءه».

وقال قتادة: إن كدحك أيها الإنسان لضعيف، فمن استطاع أن يكون كدحه في طاعة الله فليفعل، ولا قوة إلا بالله.اه.

ثم ذكر الله تعالى انقسام الناس عند ملاقاته إلى قسمين: فمنهم من يأخذ كتابه بيمينه، ومنهم من يأخذ كتابه وراء ظهره فقال تعالى: ﴿فَأَمَّا مَنَ أُوتِى كِنْبَمُ بِيمِينِهِ، وهم من آمن وعمل صالحاً وتوفرت فيه صفات الأبرار المذكورة في آيات كثيرة من القرآن ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا فيه صفات الأبرار المذكورة في آيات كثيرة من القرآن ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا فيه صفات الأبرار المذكورة في آيات كثيرة من القرآن ﴿فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا في أعماله فيغفر له سيئها ويجازيه على أحسنها.

وفي الحديث أن رسول الله ﷺ قال: "إن الله يدني العبد يوم القيامة، حتى يضع كنفه(١) عليه، فيقول له: فعلت كذا وكذا ـ ويعدد عليه ذنوبه ـ ثم يقول: سترتها عليك في الدنيا، وأنا أغفرها لك اليوم» فهذا المراد من الحساب اليسير؛ اللهم اجعلنا من أهله.

وقوله تعالى: ﴿وَيَنقَلِبُ إِلَىٰ أَهْلِهِ مَسْرُورًا ۞﴾ أي يرجع من الحساب إلى أهله في الجنة فرحاً مسروراً بما أعطاه الله من الفضل والنعيم المقيم.

وقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِنَبْهُ وَرَآهُ ظَهْرِيْدِ ۞﴾ أي أُعطى كتاب عمله

<sup>(</sup>١) الكنف \_ بالتحريك \_: الجانب والناحية. وهو تعبير عن جعله تحت ظل رحمته تعالى يوم القيامة.

ومن ذلك قول المؤمنين عندما بلغوا المنى بفضل الله تعالى: ﴿قَالُوٓا إِنَّا صُنَا مَّنَ فِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ إِنَّا صُنَا مِنَ مَبِّلُ نَدَّعُومٌ إِنَّا مُشْفِقِينَ ﴿ فَمَنَ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَلْنَا عَذَابَ السَّمُومِ ﴿ إِنَّا اللَّهِ مُو اللَّهِ اللَّهُ الرَّحِيمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

ثم قال تعالى تقريراً لحقيقة البعث والجزاء، وحكاية عن ذلك الشقي الذي أخذ كتاب عمله وراء ظهره، نتيجة عدم إيمانه بالبعث والرجوع إلى الله تعالى، قال: ﴿كِلَى الله أَي لَيحورنَّ ولَيرجعنَّ إلى ربه حياً كما كان قبل موته وليحاسبن ﴿إِنَّ رَبَّمُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا ﴾ لا يخفى على الله شيء من أمره وأمر غيره، وقد علم ما أسلف في الأيام الخالية، وسيحاسبه وغيره بحكمته وعدله.

### ونظير الآيات:

﴿ فَأَمَّنَا مَنَ أُونِ كِنَبَهُ بِيَهِ مَنَقُولُ هَآؤُمُ الْرَمُواْ كِنَبِيَة ﴿ إِنِ ظَنَنَتُ أَلَى مُكُنِ حَسَايِنَة ﴿ فَالْمَ مُنَوَا مَنَوَا مَا أَوْمَ الْرَمُوا كِنَبِيَة ﴾ إِنَّ ظَنَنَتُ أَلَى مُكُنِ حَسَايِنَة ﴾ فَطُوفُهَا دَانِيَّةُ ﴾ كُلُوا مَنَايَة أَنْ مَنْ أُونِ كِنَبَهُ بِشِمَالِهِ مَنَقُولُ وَأَشَرَهُوا مَنِيَّنَا بِمَا أَسْلَفْتُدُ فِي الْآيَادِ لَلْآلِيَةِ ﴾ وَالْمَا مَنْ أُونِ كِنَبَهُ بِشَمَالِهِ مَنْقُولُ كَالَتِنَا لَمَا أَنْ أُونَ كِنَبَهُ إِنَّ أَوْنِ كَنَابُهُ إِنْ مَا حَسَايِية ﴾ كَانَتِ الْقَاضِيَة ﴾ كَانَتِ الْقَاضِيَة ﴿ ﴾ كَانَتِ الْقَاضِيَة ﴿ ﴾ كَانَتِ الْقَاضِيَة ﴿ ﴾ كَالْحَادَة: 19 ـ ٢٧].

َ هَوَ هُلَا أَقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ شَ لَتَرَكَبُنَ '' طَبَقًا عَن طَبَقِ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ شَ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْفُرَءَانُ لَا يَسْتُحُدُونَ ﴿ شَ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ شَ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ شَ فَيْشِرْهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ شَ إِلَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ لَمُمْ أَجَرُ عَيْرُ مَمْنُونٍ شَهُ ﴾.

بعد إثبات حقيقة رجوع الإنسان إلى ربه وملاقاته إياه وحسابه إما حساباً يسيراً لأصحاب اليمين وإما حساباً عسيراً لأصحاب الشمال، أقسم الله تعالى ببعض آياته الظاهرة الجلية لكل إنسان ليل نهار أن البعث كائن لا محالة، وأن الناس تمر بأحوال بعد أحوال من النطفة والخلق في بطون الأمهات والولادة ثم الطفولة وما بعدها إلى الموت ثم البعث والحساب ثم المقر الأخير وهو الجنة أو النار، ثم ختمت السورة بالإنكار على الكفار عدم إيمانهم مع وضوح الدلائل على البعث وصحة الرسالة وصدق المرسل بها، ثم البشارة لهم بالعذاب الموجع، ووعد المؤمنين بالثواب والنعيم الدائم في الجنة.

قوله تعالى: ﴿فَلاَ أُقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ۞ الشفق؛ الحمرة التي تشاهد في الأفق الغربي بعد غروب الشمس، وإذا غابت هذه الحمرة خرج وقت المغرب ودخل وقت العشاء عند عامة العلماء.

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْقَمْرِ إِذَا ٱتَّسَقَ ﴿ وَمَا وَسَقَ ﴿ وَهَمْ أَي جَمَعَ وَضَمَّ وَسَتَر مَا انتشر في النهار ﴿وَٱلْقَمْرِ إِذَا ٱتَّسَقَ ﴿ وَمَا وَسَلَ عَالَى: ﴿لَرَّكُمُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴿ وَالله في الليالي البيض، وجواب القسم قوله تعالى: ﴿لَرَّكُمُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴿ فَي الليالي البيض، وجواب القسم قوله تعالى: ﴿لَرَّكُمُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴿ وَهَ الله الله عِد حال، حال الموت ثم البعث ثم العرض والحساب والجزاء ثم الجنة أو النار، ويدخل في ذلك أطوار الإنسان وأحواله قبل ذلك منذ أن كان نطفة فمضغة فعلقة مخلقة ثم ولادة فنشأة بجميع مراحلها إلى أن يموت ويبعث على ما سبق بيانه، والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) ﴿لَرَّكُنُنَ ﴾ قرأ نافع وأبو عمرو وابن عامر، وعاصم، وأبو جعفر ويعقوب بضم الباء، على خطاب الجمع إذ المراد بالإنسان الجنس، وضمة الباء تدل على واو الجمع المحذوف لالتقاء الساكنين، وقرأ الباقون بفتح الباء على خطاب الواحد، وهو الإنسان.

وقوله تعالى: ﴿فَمَا لَمُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ أَي أَي أَي شيء يمنعهم من الإيمان بالله ورسوله والدار الآخرة مع كثرة الأدلة والبراهين البينة، ﴿وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْتَحُدُونَ ﴿ وَمَا لَهُم أَيضاً إِذَا تُلِي عليهم القرآن لا يخضعون ولا يخشعون ولا ينقادون ولا يخرون للإذقان سجداً تعظيماً للقرآن والسجود للرحمن، واستدل العلماء بهذه الآية على مشروعية سجدة التلاوة، وقد ذكرنا حديث أبي هريرة آنفاً. وسجود التلاوة واجب عند أبي حنيفة واختاره شيخ الإسلام ابن تيمية رحمهما الله، لكن هذا قول مرجوح، وذلك أنه ثبت في الصحيح عن أمير المؤمنين عمر بن الخطاب عليه أنه خطب الناس يوماً فقرأ الجمعة الثانية فمر بها ولم يسجد فقال فيه: إن الله لم يفرض علينا السجود الجمعة الثانية فمر بها ولم يسجد فقال فيه: إن الله لم يفرض علينا السجود وسنته فيهم من الصحابة في ولم يُنكر عليه أحد، وسنته فيهم من السنن التي أمرنا باتباعها. [أخرجه البخاري في كتاب سجود القرآن، باب من رأى أن الله لم يوجب السجود في التلاوة ١٠٧٧].

وقوله تعالى: ﴿ بَلِ اللَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُونَ ﴿ بَالقرآن والبعث، ولذلك لا يخضعون ولا يخشعون ولا يسجدون عند تلاوة القرآن، فالإيمان يحمل صاحبه على امتثال الأوامر واجتناب النواهي، وهؤلاء كفار كذبة، فهذا هو سبب إعراضهم وعدم خضوعهم وخشوعهم وسجودهم عند استماعهم للقرآن يتلى.

ورُوي أن النبي ﷺ قرأ ذات يوم ﴿<u>وَاسْتُدُ</u> وَأَقْرَبِ ﴾ فسجد هو ومن معه من المؤمنين، وقريش تصفق فوق رؤوسهم وتصفر استهزاء.

وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴿ أَي بِما يجمعون في صدورهم من التكذيب والكفر، وفي نفوسهم من الحسد والكبر والبغض للمؤمنين، ﴿فَبَشِرَهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ أَي أخبرهم يا رسولنا بالعذاب الموجع الذي لا بد أن يلقوه بسبب كفرهم وتكذيبهم وعنادهم، والبشرى هي الإخبار بما تتغير له بشرة الوجه، وتستعمل في الخير والشر، وهي هنا بشرى لهم بما يسؤهم تهكماً بهم ﴿إِلّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ استثناء منقطع معناه: لكن الذين صدقوا الله ورسوله وجمعوا بين الإيمان والعمل الصالح ﴿لَهُم آجُرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ أي لهم ثواب غير مقطوع ولا منقوص، وذلك في الجنة دار السلام، نسأل الله تعالى أن يجعلنا من أهلها.



#### مكية وآياتها ثنتان وعشرون آية

## بِشَيْرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

َ ﴿ وَالسَمَآ ذَاتِ الْبُرُوجِ ۞ وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ ۞ وَشَاهِدِ وَمَشْهُودِ ۞ قَيْلَ أَضَعَبُ الْأَخْذُودِ ۞ وَمُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ الْمُخَذُودِ ۞ وَمُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ الْمُخَدُّودِ ۞ وَمُمْ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شَهُودٌ ۞ وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللّهِ الْعَزِيزِ الْحَيْدِ ۞ الَّذِى لَمُ مُلْكُ السَّمَنُونِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدٌ ۞ إِنَّ الَّذِينَ فَنَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَ السَّمَنُونِ وَاللَّهُ عَذَابُ الْمُؤْمِنَاتِ ثُمَ لَكُومِنَاتِ ثُمَ لَكُومُ عَذَابُ الْمُرْدِقِ ۞ .

في هذه السورة تذكير وتسلية للمؤمنين، وتهديد ووعيد للكافرين بعرض قصة تذكر المؤمنين بما تعرّض له سلفهم من التعذيب والإحراق بالنار، لا لشيء، إلا لأنهم يقولون: ربنا الله، وكيف كان صبرهم عظيماً قوياً، فتحملوا ما نالهم من الكفار وصبروا على التعذيب بالنار حتى الموت، لقوة إيمانهم ويقينهم بأن ما عند الله أفضل، فاصبروا أنتم أيها المسلمون على أذى مشركي قريش الذي لم يبلغ ما فعله أصحاب الأخدود، أما الكفار فالويل لهم والعاقبة للمتقين، ثم تحدثت السورة عن قدرة الله تعالى على الانتقام من أعدائه، وختمت بعرض أخبار عن بعض الأمم الماضية كفرعون وثمود، وبينت مكانة القرآن الذي تعهد الله بحفظه.

روى الإمام أحمد لَخَلَتُهُ عن أبي هريرة عَلَيْهُ أن رسول الله ﷺ كان يقرأ في العشاء الآخرة بـ ﴿وَالسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ۞﴾ و﴿وَالسَّآءِ وَالطَّارِقِ ۞﴾.

قوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَاءَ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ١ الواو هنا حرف قسم، و ﴿ ٱلْبُرُوجِ ﴾

جمع برج، وهي المجموعة العظيمة من النجوم، سُمِّيَتْ بروجاً لعلوها وارتفاعها، كالقصور العالية، أو أنها منازل عالية في السماء هي منازل الكواكب الشمس والقمر، يسير القمر في كل برج منها يومين وثلث يوم، فذلك ثمانية وعشرون يوماً، ثم يستتر ليلتين، وتسير الشمس في كل برج منها شهراً، وقد تقدم ذكرها عند قوله تعالى: ﴿نَبَارَكُ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا﴾ [الفرقان: ٢٦] وهي اثني عشر: الحمل، والثور، والجوزاء، والسرطان، والأسد، والسنبلة، والميزان، والعقرب، والقوس، والجدي، والدلو، والحوت، وهي مقسمة بين فصول السنة الأربعة: الربيع والصيف والخريف والشتاء.

والمعنى: أُقسم بالسماء ذات البروج، ولله تعالى أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما المخلوق فلا يقسم إلا بالله تعالى.

وفي الصحيحين قوله ﷺ: «مَنْ كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت» [رواه البخاري ومسلم من حديث ابن عمر].

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْيَوْمِ ٱلْوَعُودِ ﴿ وَهُ وَهُو يُومِ القيامة، وُعِدَ فيه العباد لفصل القضاء بينهم، كما قال تعالى: ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلاَ هُوَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ القَصَل القضاء بينهم، كما قال تعالى: ﴿ اللهُ لاَ إِلَهُ إِلَّا هُو لَيَجْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ القَيْمَةِ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ [النساء: ٨٧].

وقوله تعالى: ﴿وَشَاهِدِ﴾ يوم الجمعة ﴿وَمَشْهُودِ﴾ يوم عرفة، روى الترمذي عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «اليوم الموعود يوم القيامة، واليوم المشهود يوم عرفة، والشاهد يوم الجمعة، وما طلعت الشمس ولا غربت على يوم أفضل منه، فيه ساعة لا يوافقها عبد مؤمن يدعو الله بخير إلا استجاب الله له، ولا يستعيذ من شر إلا أعاده الله منه».

وقال مجاهد: ﴿وَشَاهِدِ ﴾ قال: الإنسان ﴿وَمَشْهُودِ ﴾ قال: يوم القيامة. وقال قتادة: ﴿وَشَاهِدِ ﴾ يوم الجمعة ﴿وَمَشْهُودِ ﴾ يوم عرفة، وعن ابن عباس: ﴿وَشَاهِدِ ﴾ يقول الله: ﴿وَمَشْهُودِ ﴾ يوم القيامة.

وقيل: الشاهد: الكرام الكاتبين، والمشهود عليهم: بنو آدم، وقيل: الشاهد النبي محمد ﷺ والمشهود عليهم الأمة، وقيل: الشاهد أمة محمد ﷺ والمشهود عليهم سائر الأمم، وقيل غير ذلك، وقال بعض العلماء: والأحسن

أن يراد ما هو أعم، ولذلك نكَّرهما ليعم كل شاهد ومشهود، والله أعلم.

وجواب القسم ﴿ قُيْلَ أَصَّابُ ٱلأُخْذُودِ ۞ القتل هنا بمعنى اللعن والطرد والإبعاد عن رحمة الله تعالى، وفي ذلك هلاكهم وأخذهم بالعذاب جزاء ما فعلوا بالمؤمنين، و﴿ ٱلْأُخْدُودِ ﴾ الشق المستطيل في الأرض كالخندق، وجمعه أخاديد، وهي حفر حفرها الكفار وأوقدوا فيها ناراً وأتوا بالمؤمنين وعرضوا عليهم الكفر أو الإلقاء في النار، فاختاروا البقاء على إيمانهم بالله تعالى وصبروا على الإلقاء في النار، ﴿ النَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ١ بدل من ﴿ ٱلْأَخْدُودِ ﴾ أي أن الأخدود هي أخدود النار، ﴿ زَاتِ ٱلْوَقُوبِ الحطب الموقد به النار ﴿ إِذْ هُرّ عَلَهَا قُعُودٌ ١ أي على حافات أخدود النار قاعدون يتشفون من المؤمنين ﴿ وَهُمْ عَلَىٰ مَا يَفَعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ﴿ ﴾ أي حضور شاهدون تعذيب المؤمنين، ويرون النار تحرق أجسادهم ولا يرقون لهم لقسوة قلوبهم، فلذلك استحقوا الطرد من رحمة الله تعالى والهلاك والعذاب المؤلم يوم يلقونه. ﴿وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمّ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ١٠ أي ما أنكر هؤلاء الذين أحرقوا أجساد المؤمنين إلا الإيمان بالله عَلَىٰ ﴿ ٱلْعَرِيرُ ﴾ القوى الذي يُخشى عقابه ﴿ ٱلْحَرِيدُ ﴾ الذي يُرجى ثوابه. ﴿ الَّذِي لَهُ مُلَكُ السَّمَنُوتِ وَالْأَرْضُ ﴾ أي المختص بملك السموات والأرض ومَنْ فيهما وما فيهما وما بينهما وما وراء ذلك وما دونه، فهو ﷺ مالك الملك كله ورب كل شيء ومليكه. ﴿وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ﴾ أي مطلع على كل شيء، لا تخفى عليه خافية، ومن ذلك صبر المؤمنين وثباتهم على الحق، وإيثارهم رضا الله تعالى على كل شيء، حتى على حياتهم، ومطلع على فجور الكافرين، وسيجزى كلّاً بعمله.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَنَنُوا الْتُؤْمِنِينَ وَالْتُؤْمِنَتِ ﴾ أي فتنوهم عن دينهم وأحرقوهم بالنار ﴿ثُمَّ لَوَ بَتُوبُوا ﴾ أي ثم لم يرجعوا عن ذلك، ويقلعوا ويندموا ﴿فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَمٌ وَلَهُمْ عَذَابُ الْمَرْمِنِينِ أي لهم عذاب جهنم بكفرهم، ولهم عذاب الحريق بما أحرقوا المؤمنين. لأنهم أحرقوا المؤمنين بدون ذنب إلا عذاب الحريق بما أحرقوا أن يُحرقوا كما أحرقوا، وشتان بين نار الدنيا ونار الآخرة، فقد فُضِّلت نار الآخرة على نار الدنيا بتسعة وستين جزءاً كلهنَّ حرهنَّ مثل حرها.

وقيل: لهم عذاب جهنم في الآخرة وعذاب الحريق في الدنيا، وذلك أن الله تعالى أحرقهم بالنار التي أحرقوا بها المؤمنين ارتفعت إليهم من الأخدود، والله أعلم.

وقصة أصحاب الأخدود جاءت متعددة، وملخصها أن قوماً كفاراً حاولوا بالمؤمنين أن يرتدوا عن دينهم فعجزوا، فحفروا حفراً مستطيلة في الأرض كمجرى النهر، ثم أججوا فيها النيران، وأحرقوا فيها المؤمنين الذين لم يطيعوهم بترك الإيمان إلى الكفر، ففاز من احترق بنار الكفار بالجنة، وخسر الكفار وباءوا بسخط الله وأليم عقابه. وإليك القصة كما في الصحيح.

قال مسلم: حدثنا هذّاب بن خالد، حدثنا حماد بن سلمة، حدثنا ثابت، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن صهيب أن رسول الله عليه قال: «كان ملك فيمن كان قبلكم، وكان له ساحر، فلمّا كبر قال للملك: إنى قد كبرت، فابعث إلى غلاماً أعلمه السحر. فبعث إليه غلاماً يعلمه، فكان في طريقه، إذا سلك راهب، فقعد إليه وسمع كلامه فأعجبه، فكان إذا أتى الساحر مرّ بالراهب وقعد إليه، فإذا أتى الساحر ضربه، فشكا ذلك إلى الراهب، فقال: إذا خشيتَ الساحر فقُل: حبسني أهلي، وإذا خشيت أهلك فقل: حبسنى الساحر، فبينما هو كذلك إذ أتى على دابة عظيمة قد حبست الناس. فقال: اليوم أعلم الساحر أفضل أم الراهب أفضل؟ فأخذ حجراً فقال: اللهم! إن كان أمر الراهب أحب إليك من أمر الساحر فاقتل هذه الدابة، حتى يمضى الناس. فرماها فقتلها، ومضى الناس، فأتى الراهب فأخبره، فقال له الراهب: أي بُنّي! أنت اليوم أفضل مني، قد بلغ من أمرك ما أرى، وإنك ستُبتلى، فإن ابتليت فلا تدلّ عليّ. وكان الغلام يُبرئ الأكمه والأبرص ويُداوي الناس من سائر الأدواء فسمع جليس للملك كان قد عمي فأتاه بهدايا كثيرة فقال: ما ههنا لك أجمع، إن أنت شفيتني فقال: إني لا أشفي أحداً إنما يشفي الله، فإن أنت آمنت بالله دعوتُ الله فشفاك، فآمن بالله فشفاه الله فأتى الملك فجلس إليه كما كان يجلس فقال له الملك: من ردّ عليك بصرك؟ قال: ربي، قال: ولك رب غيري؟ قال: ربى وربك الله فأخذه فلم يزل يُعذبه

حتى دلّ على الغلام فجيء بالغلام فقال له الملك: أي بني! قد بلغ من سحرك ما تُبريء الأكمه والأبرص وتفعل وتفعل فقال: إني لا أشفي أحداً إنما يشفي الله، فأخذه فلم يزل يُعذبه حتى دل على الراهب فجيء بالراهب فقيل له: ارجع عن دينك فأبى فدعا بالمنشار فوضع المنشار في مفرق رأسه فشقه حتى وقع شقاه ثم جيء بجليس الملك فقيل له: ارجع عن دينك، فأبى فوضع المنشار في مفرق رأسه فشقه به حتى وقع شقاه، ثم جيء بالغلام فقيل له: ارجع عن دينك فأبى فدفعه إلى نفر من أصحابه فقال: اذهبوا به إلى جبل كذا وكذا فاصعدوا به الجبل فإذا بلغتم ذروته، فإن رجع عن دينه وإلا فاطرحوه، فذهبوا به فصعدوا به الجبل، فقال: اللهم! اكفنيهم بما شئت، فرجف بهم الجبل فسقطوا وجاء يمشي إلى الملك، فقال له الملك: ما فعل أصحابك؟ قال: كفانيهم الله، فدفعه إلى نفر من أصحابه فقال: اذهبوا به فاحملوه في قرقور فتوسطوا به البحر، فإن رجع عن دينه وإلا فاقذفوه فذهبوا به فقال: اللهم! اكفنيهم بما شئت فانكفأت بهم السفينة فغرقوا وجاء يمشي إلى الملك فقال له الملك: ما فعل أصحابك؟ قال: كفانيهم الله. فقال للملك: إنك لست بقاتلي حتى تفعل ما آمرك به. قال: وما هو؟ قال: تجمع الناس في صعيد واحد وتصلبني على جذع ثم خُذ سهماً من كنانتي، ثم ضع السهم في كبد القوس، ثم قل: باسم الله، رب الغلام ثم ارميني فإنك إذا فعلت ذلك قتلتني فجمع الناس في صعيد واحد وصلبه على جذع ثم أخذ سهماً من كنانته ثم وضع السهم في كبد القوس، ثم قال: باسم الله، رب الغلام ثم رماه فوقع السهم في صُدغه، فوضع يده في صدغه في موضع السهم فمات فقال الناس: آمنا برب الغلام آمنا برب الغلام آمنا برب الغلام، فأتي الملك فقيل له: أرأيت ما كنت تحذر؟ قد، والله! نزل بك حذرك قد آمن الناس. فأمر بالأخدود في أفواه السكك فخُدّت وأضرم النيران وقال: من لم يرجع عن دينه فأحموه فيها أو قيل له: اقتحم. ففعلوا حتى جاءت امرأة ومعها صبي لها فتقاعست أن تقع فيها فقال لها الغلام: يا أُمه! اصبري فإنك على الحق».

﴿ وَإِنَّ اَلَذِينَ ءَامَنُوا وَعِمْلُوا الصَّلِاحَتِ لَمُتُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا اَلْأَنْهَنَّ ذَلِكَ الْفَوْرُ الْكَذِيرُ ﴿ وَلَهُ اللَّهُ مُو بُنِينُ وَبُعِيدُ ۞ وَلَمُو الْفَفُورُ الْوَدُودُ ۞ وَلَمُو الْفَفُورُ الْوَدُودُ ۞ وَلُمُ الْفَوْرُ الْوَدُودُ ۞ وَلُمُ الْفَوْرُ الْوَدُودُ ۞ وَلُو الْفَوْرُ الْوَدُودُ ۞ وَلُو الْفَوْرُ الْوَدُودُ ۞ وَلُو الْفَوْرُ الْوَدُودُ ۞ وَلَهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ يَجِيدُ ﴾ وَاللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ يَجِيدُ ۞ وَلَلْهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ يَجِيدُ ۞ وَلَوْ الْمَالِمُونَ وَاللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ يَجِيدُ ۞ وَلَوْ الْمَالِمُونَ وَلَوْلَ فِي اللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ يَجِيدُ ۞ وَلَوْ فِي اللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ مِي وَلَا الْمَالِمُ وَاللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ عَبِيدُ ﴾ وَاللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِيطُ ۞ بَلْ هُو قُرْمَانُ مُعَلِمُ اللّهُ مُو اللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِلُولُ إِلَيْنَ كُفُولُولُ فَى تَكْفِيدٍ ۞ وَاللّهُ مِن وَرَآبِهِم تَجْمِلُولُ ۞ بَلْ اللّهُ مِن وَرَاقِهِم عَنْهُمُ وَلَيْهُ مِنْ وَلَهُ مُولِمُ وَلَهُ مِنْ وَرَآبِهُم اللّهُ وَلَا اللّهُ مِن وَرَآبِهِم عَلَمُ اللّهُ وَلَوْمُ وَاللّهُ مِن وَرَآبِهِم اللّهُ وَلَوْمُ وَلَوْمُ وَاللّهُ مِن وَرَآبِهِم اللّهُ وَلَوْمُ وَلَوْمُ وَلَوْمُ وَلَا فِي تَكْمُولُولُولُ وَلَا لَهِمْ اللّهُ مِنْ وَلَوْمُ وَاللّهُ مُؤْمِلًا اللّهُ وَلَوْمُ وَلَهُمُ وَلَيْعُولُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ مُعْلِمُ اللّهُ وَلَوْمُ وَلَا الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُولُولُ السَالِمُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ السَالِمُ وَالْمُؤْمِلُولُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ اللْمُولُولُ اللْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ اللّهُ وَالْمُو

لما ذكر الله تعالى وعيد الكفار أتبعه بذكر ما أعد للمؤمنين، وهذا هو نهج القرآن في عرض الترغيب والترهيب، يذكر عذاب أهل النار ونعيم أهل الجنة وصفات كل فريق، ليعيش الإنسان بين الخوف والرجاء، فهما جناحان يطير بينهما العبد حتى يأتيه اليقين، فيحط رحاله في القبر الذي يعقبه البعث والحساب والثواب أو العقاب.

وهكذا ينبغي للوعاظ والخطباء أن يسيروا على هذا المنوال في الخطب والدروس الدعوية، لأن الإنسان إذا سمع شدة العذاب ومسبباته نأى بنفسه عنها قدر المستطاع، وراح يبحث عن مسببات الرحمة والنعيم، فإذا ذكر الترهيب وجب بعده ذكر الترغيب والعكس، فهذا هو الوعظ النافع، فبعد قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ مِنْكُ اللَّهُ مِنْكُ اللَّهُ مِنْكُ اللَّهُ مِنْكُ اللَّهُ مَذَابُ جَهَمٌ وَلَهُمْ عَذَابُ المُعْرِي مِن غَلِهُ المُحْرِيقِ فَي قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُمْ جَنَّتُ تَجْرِى مِن غَلِهَ اللَّهُ وَلِكَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ اَيْ الذين جمعوا بين الإيمان وعمل الصالحات، سواء من هؤلاء المفتونين أو غيرهم ﴿لَهُمْ ﴾ عند الله ﴿جَنَّنَتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَا ﴾ أي بساتين وحدائق زاهرة تجري من تحت أشجارها وقصورها أنهار الجنة، والتي ذكرت في قوله تعالى: ﴿مَثَلُ الْجَنَّةِ وَعِدَ اللَّهُ عُونًا فَهَا أَنْهَا لَهُ عَلَيْ عَالِي عَلَيْ عَلَيْ عَلِي وَعَدَ اللَّهُ عَنْهُ وَأَنْهَا لَهُ عَلَيْ عَلِي عَلَيْ عَلِي وَالْهَا لَهُ اللَّهُ عَنْهُ وَالْهَا لَيْ اللَّهُ عَنْهُ وَالْهَا لَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَنْهُ وَالْهَالُ فَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ الْهَا لَيْ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

 <sup>(</sup>١) ﴿ ٱلْمَجِيدِ ﴾ قرأ حمزة والكسائي وخلف العاشر بخفض الدال صفة للعرش، وقرأ الباقون برفعها خبر بعد خبر أو صفة لـ [ذو].

<sup>(</sup>٢) ﴿ يَحْفُونِ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ الظاء صفة للقرآن، وقرأ الباقون بخفضها صفة للوح.

أَذَةً لِلشَّنْرِبِينَ وَأَنْهَرُّ مِنْ عَسَلِ مُصَفَّى وَلَمْمْ فِهَا مِن كُلِّ الشَّرَتِ وَمَغَفِرَهُ مِن رَبِّهُ ﴿ [محمد: ١٥]، وفي الجنة من النعيم ما لا يخطر على البال كما قال تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسُ مَّا أَخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعْيُنِ جَزَّاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [السجدة: ١٧]، وقال الله تعالى في الحديث القدسي: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر». فنسأل الله الجنة ونستجير به من النار.

﴿ ذَالِكَ ﴾ إشارة إلى النعيم المذكور ﴿ الْفَوْزُ الْكِيرُ ﴾ أي التام الذي لا فوز مثله، كما قال تعالى: ﴿ فَمَن زُمْوْحَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأُدْخِلَ ٱلْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَّ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَتَدِيدُ ﴿ البطش الأخذ بعنف وشدة ، ويقع ذلك العقاب الشديد لمن يستحقه ، وإلا فإن رحمة الله تعالى واسعة ، والله تعالى يعفو عن كثير من الذنوب ويستر ويتجاوز ، لكن أخذه للظالم شديد كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخَذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَىٰ وَهِى ظَلِمَةً إِنَّ أَخَذَه البطش شديد لمن يستحقه ، أما من لا يستحق البطش شديد لمن يستحقه ، أما من لا يستحق البطش فإن الله تعالى يعامله برحمة منه وفضل ، ورحمته تعالى سبقت غضبه ، اللهم ارحمنا يا أرحم الراحمين .

قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ هُوَ بُهُرِئُ وَبُهِيدُ ﴿ أَي يبدأ الحلق في الدنيا ثم يعيدهم أحياء بعد الموت، كما قال تعالى: ﴿وَهُو الَّذِي يَبَدَوُّا الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُمُ ﴾ [الروم: ٢٧]، فإن الله ﷺ هو الذي يُبدئ كل ما يُبْدَأ ويعيد كل ما يُعاد، وكل الأمور بيده تعالى يفعل ما يشاء.

وقال البخاري: حدثنا سليمان بن حرب، حدثنا شعبة عن المغيرة بن النعمان \_ شيخ من النَّخع \_ عن سعيد بن جُبير عن ابن عباس والله قال: خطب النبي وقال: «إنكم محشورون إلى الله حفاة عراة غرلاً ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوْلَ النبي وَمَا نُعُيدُمُ وَعَدًا عَلَيْناً إِنَّا كُنَا فَعِلِين ﴿ [الانبياء: ١٠٤] ثم إن أول من يُكسى يوم القيامة إبراهيم، ثم يجاء برجال من أمتي فيؤخذ بهم ذات الشمال، فأقول: يا ربّ أصحابي، فيقال: لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول كما قال العبد الصالح: ﴿وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهُم الله قوله: ﴿شَهِيدُ الله المائدة: ١١٧]، فيقال: إن هؤلاء الذين لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم الله المنه فيقال: إن هؤلاء الذين لم يزالوا مرتدين على أعقابهم منذ فارقتهم الله المنه الله المنه الله الله المنه المنه

وقوله تعالى: ﴿وَهُوَ اَلْغَفُورُ ﴾ لمن يرجع إليه بالتوبة، والمغفرة: ستر الذنوب مع العفو، كما في الحديث الصحيح: «إن الله يخلو بعبده المؤمن يوم القيامة ويقرره بذنوبه حتى يقر بها ويعترف، فيقول الله على: قد سترتها عليك في الدنيا وأنا أغفرها لك اليوم».

وقوله تعالى: ﴿الْوَدُودُ﴾ أي المحب لمن أطاعه وأخلص له، فالله ﷺ يحب عباده المخلصين، وهو ﷺ محبوب كما قال تعالى: ﴿يَكَأَيُّمُا اللَّهِنَ مَامَنُواْ مَن يَرْتَدَّ مِنكُمْ عَن دِينِهِ مَسَوْفَ يَأْتِي اللّهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ [المائدة: ٥٤]، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تَكِبُونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عـمـران: ٣١]، ومـنـه قـول النبي ﷺ: ﴿الْأُعْطِينَ الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، وفيه وذلك في غزوة خيبر، كان الذي أعطاه الراية على بن أبي طالب ﷺ:

والله تعالى يحب المتقين، ويحب المتطهرين، ويحب الصابرين، ويحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص، فنسأل الله تعالى أن يرزقنا محبته، وأن يفيض علينا لطفه وكرمه ومحبته وإحسانه، إنه بر رحيم.

وقوله تعالى: ﴿ ذُو اَلْعَرْشِ ﴾ أي صاحب العرش ومالكه، والعرش هو الذي استوى عليه الله تعالى استواء يليق بجلال وجهه الكريم وسلطانه العظيم من غير تمثيل ولا تكييف، والعرش هو أعظم المخلوقات، كما جاء في الأثر: أن السماوات السبع والأراضين السبع بالنسبة إلى الكرسي كحلقة ألقيت في فلاة من الأرض، وأن فضل الكرسي كفضل الفلاة على هذه الحلقة.

قوله تعالى: ﴿ الْمَجِيدِ ﴾ بخفض الدال صفة للعرش، وبرفعها صفة لله تعالى ﴿ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ أي يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، ولا معقب لحكمه ولا راد لقضائه، رُوي أن أبا بكر الصديق ﷺ، قيل له وهو في مرضه الذي مات فيه: هل نظر إليك الطبيب؟ قال: نعم، قالوا: وماذا قال لك؟ قال: قال لي: إني فعّال لما أريد.

وقوله تعالى: ﴿ مَلَ أَنَكَ حَدِيثُ الْجُنُودِ ﴿ فَ قَد أَتَاكَ خَبِر الجَموعِ الْكَافَرة، الذين تجندوا على الأنبياء، ثم بين من هم فقال تعالى: ﴿ وَمَعَوْنَ وَتَعُودَ وَتَعُودَ الْكَافِرة اللهِ اللهِ الْجُنُود، وقوله: ﴿ وَرَعَوْنَ ﴾ أي فرعون وجنوده، اكتفى بذكره عنهم لأنهم أتباعه، والمراد بحديثهم ما صدر عنهم من التمادي في

الكفر والضلال وما حل بهم من العذاب والنكال، وفي ذلك تسلية للنبي على وتهديد ووعيد لكفار قريش وأن الله تعالى قادر على إهلاكهم، فقد أهلك من هو أشد منهم قوة، وخص فرعون وثمود لأن ثمود في بلاد العرب، وقصتهم عندهم مشهورة، وكذلك فرعون قصته مشهورة عندهم وعند أهل الكتاب، فذكرهم بما علموا من طغيان القوم وما حل بهم من الهلاك نتيجة ذلك، فكأنه يقول: اتعظوا وأطيعوا الله ورسوله قبل أن يصيبكم ما أصابهم.

وقوله تعالى: ﴿بَلِ النَّيْنَ كَفُرُوا فِي تَكْذِيبِ ﴿ أَي هم في شك وريب وكفر وعناد، و «بل» إضراب انتقالي للأشد، أي إن الكافرين من قومك أشد في تكذيبهم لك من تكذيب أولئك لرسلهم. وفي قوله تعالى: ﴿فِي تَكْذِيبِ﴾ إشارة إلى تمكنه من نفوسهم، أي التكذيب، وأنه لشدته محيط بهم من كل جانب.

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ مِن وَرَآبِهِم تَحْيِطٌ ﴿ أَي إِنَ الله تعالى قادر على أَن يَنزل بهم ما أُنزل بأولئك، والإحاطة بالشيء الحصر له من جميع الجوانب، فهم في قبضته وتحت سطوته ﷺ ولا مفر ولا مهرب لأحد من أمر الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ بَلَ هُوَ قُرُءَانٌ يَجِيدٌ ﴿ بَلَ الْصِرَابِ عَن شَدَة تَكَذَيبُهُم ، أي هذا القرآن الذي كذب به قومك هو كتاب عظيم سام شريف لا يُمَاثَل في أسلوبه وهدايته ، لا كما يصفونه بأنه أساطير الأولين أو شعر أو كهانة بل هو قرآن مجيد بالغ الغاية في المجد والشرف والسمو والرفعة ، هداية وتشريع لإخراج الناس من الظلمات إلى النور ، وتكذيبهم له لا يضره بشيء ، وما ضر السحاب من نبح الكلاب .

وقوله تعالى: ﴿ فِي لَتِح تَحَفُّونِ ﴿ أَي عن الزيادة والنقص والتحريف والتبديل. فالقرآن محفوظ عند الله تعالى، تعهد بحفظه تبارك وتعالى كما قال: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَمُ لَمَنْظُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ لَمَنْظُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَنْدَاللَّهُ عَنْ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَمُ لَمَنْظُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ عَنْدَ الله عَنْ هُو أَم الكتاب كما قال تعالى: ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاهُ وَيُثَبِّتُ وَعِندَهُ وَعَندَهُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَعَندَهُ وَعَندُهُ وَعَندُهُ وَعَندُهُ وَعِندُهُ وَعِندُهُ وَعَندُهُ وَمِن اللَّهُ عَلَيْهُ وَاعْتَانَ : لنافع برفع الظاء صفة للقرآن، وقراءة الجمهور بالخفض صفة للوح.

وروى سعيد بن جبير عن ابن عباس أن اللوح المحفوظ من درة بيضاء دفتاه ياقوت أحمر، كتابته نور وقلمه نور، ينظر الله فيه كل يوم ثلاثمائة وستين نظرة، يميت ويحيي، ويُعز ويُذِل، ويفقر ويغني، ويفعل ما يشاء.اهـ.

ورُوي عن ابن عباس أنه قال: إن في صدر اللوح: لا إله إلا الله وحده، دينه الإسلام ومحمد عبده ورسوله، فمن آمن بالله ﷺ، وصدق بوعده واتبع رسله، أدخله الجنة.

وعن ابن عباس قال: خلق الله اللوح المحفوظ كمسيرة مائة عام، فقال للقلم قبل أن يخلق الخلق: اكتب علمي في خلقي، فجرى بما هو كائن إلى يوم القيامة.



#### مكية وآياتها سبع عشرة آية

## بِشْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالسَّمَةِ وَالطَّارِفِ ۞ وَمَا أَدَرَكَ مَا الطَّارِقُ ۞ النَّجُمُ النَّاقِبُ ۞ إِن كُلُّ نَفْسِ أَمَا (١) عَلَيْهُا حَالِفَةُ ۞ النَّجُمُ النَّاقِبُ ۞ إِن كُلُّ نَفْسِ أَمَا (١) عَلَيْهَا حَافِظُ فَلْيَنْظُرِ الْإِنسَنُ مِمْ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَناتِو دَافِقِ ۞ يَخْتُ مِنْ بَيْنِ الشَّلْبِ وَالتَّمَاتِيبُ ۞ فَا لَمُ مِن ثُوَّةٍ وَلَا نَامِرٍ ۞ وَالتَّمَاتِ وَالتَّمَاتُ ۞ وَمَا هُوَ بِالْهَزَلِ ۞ إِنَّمُ لَقُولُ فَصُلُّ ۞ وَمَا هُوَ بِالْهَزَلِ ۞ إِنَّهُ لَقُولُ فَصُلُّ ۞ وَمَا هُوَ بِالْهَزَلِ ۞ إِنَّهُ لَقُولُ فَصُلُّ ۞ وَمَا هُوَ بِالْهَزَلِ ۞ إِنَّهُ لِللَّهُ مِنْ وَلِيمُونَ كَيْدًا ۞ وَالْكِذُ كَيْدًا ۞ فَمِيلِ الْكَفِيرِينَ أَمْهِلَهُمْ رُوَيْدًا ۞ .

روى الإمام أحمد: عن عبد الرحمن بن خالد بن أبي جبل العدواني عن أبيه؛ أنه أبصر رسول الله على مشرق ثقيف وهو قائم على قوس أو عصا، حين أتاهم يبتغي عندهم النصر. فسمعته يقرأ: ﴿وَالسَّآءِ وَالطَّارِقِ ﴿ وَالسَّآءِ وَالطَّارِقِ ﴿ وَالسَّآءِ وَالطَّارِقِ ﴿ وَالسَّآءِ وَالسَّآءِ وَالطَارِقِ ﴿ وَالسَّآءِ وَالسَّامِ وَاللهِ اللهِ عَلَى المِسلام. قال: فدعتني قال: فوعيتها في الإسلام. قال: فدعتني ثقيف فقالوا: ماذا سمعت من هذا الرجل؟ فقرأتها عليهم. فقال من معهم من قريش: نحن أعلم بصاحبنا، لو كنا نعلم ما يقول حقًا لاتبعناه. وروى النسائي عن جابر، قال: صلى معاذ المغرب فقرأ البقرة أو النساء، فقال النبي على المناء والطارق والشمس وضحاها ونحو هذا؟».

افتتحت هذه السورة بقسم من الله تعالى على إثبات أمور العقيدة، شأنها شأن السور المكية في تأسيس أصول عقيدة التوحيد والوحى والنبوة

<sup>(</sup>١) ﴿ لَنَّا ﴾ قرأ ابن عامر وعاصم وحمزة وأبو جعفر بتشديد الميم وقرأ الباقون بتخفيفها.

والبعث والجزاء لأن القوم كانوا مشركين في جاهلية جهلاء لا يؤمنون ببعث ولا حساب ولا جنة ولا نار، وبينت الهيمنة الإلهية على الناس وحفظ أعمالهم، ودعتهم للتفكر في أصل نشأتهم من العدم، يتمثل ذلك في ماء مهين لا يمكن أن تكون فيه حياة إلا بإرادة الله تعالى ليستدلوا بذلك على أن الذي أنشأهم أول مرة قادر على إعادتهم بعد الموت، ثم أردفت بقسم آخر على أن القرآن قول فصل وما هو بالهزل، ومع ذلك أنكره الكفار وكادوا له ولمن جاء به من عند الله تعالى فرد الله تعالى كيدهم في نحورهم وأذاقهم أصناف العذاب.

قوله تعالى: ﴿ وَاللَّارِةِ ١ وَالطَّارِةِ ١ أَلْكَارِةِ ١ أَقَسَمُ اللهُ تعالى بالسماء والطارق، والسماء هو كل ما علاك، والطارق هو ما يطرق ويأتي ليلاً، ولما كان لفظ الطارق يشمل كل طارق آت بليل، والباري في أراد طارقاً معيناً فخم من شأنه بالاستفهام عنه، فقال تعالى: ﴿ وَمَا آذَرَكَ مَا ٱلطَّارِقُ ﴿ إِنَّ أَي أَيُّ شَيء أعلمك بالطارق؟ ثم بينه تعالى بقوله: ﴿ اَلنَّهُمُ النَّافِدُ ﴿ إِلَيْهُمُ النَّافِدُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا في الظلام، فيحتمل أن يكون المراد به جميع النجوم فتكون «ال» للجنس، ويحتمل أنه النجم اللامع الذي يثقب الظلام بنوره، وأياً كان، فإن هذه النجوم من آيات الله تعالى الدالة على كمال قدرته في سيرها وانتظامها واختلاف منافعها، فمنها الهادي \_ بهداية الله \_ في البر والبحر، يستدل به المسافرون على معرفة طريقهم، كما قال تعالى: ﴿ وَعَلَامَاتُّ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ١ [النحل: ١٦]. ومنها زينة للسماء ورجوماً للشياطين كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ زَيَّنَا ٱلسَّمَاةَ ٱلدُّنْيَا بِمَصَابِيحَ وَجَعَلْنَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينَ ﴾ [الملك: ٥]، فسبحان الله، ولا إله إلا الله وحده لا شريك له، أقسم بما أقسم، وله أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما نحن فليس لنا إلا أن نقسم بالله تعالى، وجواب القسم قوله تعالى: ﴿إِن كُلُّ نَنْسِ لَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴿ إِنَّ نَافية و الما ، بمعنى إلا ، والمعنى: ما كل نفس إلا عليها حافظ يتولاها ويمن عليها بالخير والنماء والبقاء إلى أن يَحين أجلها، والحافظ هو الله تعالى: ﴿فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظاً ۚ وَهُوَ أَرْحَمُ ٱلرَّاحِينَ﴾ [يوسف: ٦٤] والله تعالى حافظ السموات والأراضين ومَنْ فيهن، قال تعالى: ﴿ وَلَا يَثُودُمُ حِفْظُهُمَا ۚ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ۖ ٱلْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقيل: الحافظ هو المَلك

الذي يكتب أعمال العباد، كما قال تعالى: ﴿وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ كَرَامَا كَثِينِ نَ اللهُ تعالى، وهناك كُثِينَ ﴿ إِلَا لَهُ اللهُ تعالى، وهناك ملائكة موكلون برعاية العباد وحفظهم من المكاره كما قال تعالى: ﴿ لَهُ مُعَقِّبُتُ مُن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَخَفُظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ ﴾ [الرعد: ١١]، أي يحفظونه بأمر الله.

وقوله تعالى: ﴿ فَيُنظُرِ الْإِنسَانُ مِمْ خُلِقَ ﴿ فَي فَلينظر الإنسان في أول شأنه نظر تفكر واعتبار، وهو النظر بالبصيرة من أي شيء خلقه الله؟ والجواب إنه ﴿ خُلِقَ مِن مَلَةٍ دَافِقٍ ﴾ أي ماء مدفوق، وهو المني المنصب في الرحم، يخرج من بين صلب الرجل، أي عظام ظهره وتراثب المرأة، أي عظام صدرها، أو موضع القلادة من الصدر، وباجتماع الماءين ثم استقراره في الرحم يتكون الجنين بإرادة الله تعالى. ويقول أهل الاختصاص في هذا الأمر: الصلب: هو منطقة العمود الفقري، \_ والترائب: هي عظام الصدر.

وقد بينت الدراسات الجلينية الحديثة أن نواة الجهاز التناسلي والجهاز البولي في الجنين تظهر بين الخلايا الغضروفية المكونة لعظام العمود الفقري وبين الخلايا المكونة لعظام الصدر.

وتبقى الكلى في مكانها وتنزل الخصية إلى مكانها الطبيعي في الصفن عند الولادة. وعلى الرغم من انحدار الخصية إلى أسفل فإن الشريان الذي يغذيها بالدم طول حياتها يتفرغ من الأورطة بحذاء الشريان الكلوي.

كما أن العصب الذي ينقل الإحساس إليها ويساعدها على إنتاج الحيوانات المنوية وما يصاحب ذلك من سوائل متفرع من العصب الصدري العاشر الذي يغادر النخاع الشوكى بين الضلعين العاشر والحادي عشر.

وواضح من ذلك أن الأعضاء التناسلية وما يغذيها من أعصاب وأوعية دموية تنشأ من موضع في الجسم بين الصلب والترائب «العمود الفقري والقفص الصدري».

وقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ عَلَى رَجْبِهِ لَقَارِرٌ ﴿ أَي إِنَّ اللهُ تعالَى الذي خلقه مما ذُكر من ماء دافق فجعله بشراً سوياً، ثم أماته قادر على إرجاعه حياً ﴿يَوْمَ تُبَلَى السَّرَابِرُ ﴾ أي تختبر الضمائر، وتنكشف العقائد، ويُميَّز ما طاب منها وما

خاب، وورد عن السلف أن الوضوء والغسل والصلاة والزكاة والصيام من السرائر، وكذلك الأمور التي تخص المرأة كالحيض والحمل وعدم ذلك، من سرائرها.

وقوله تعالى: ﴿فَا لَهُم مِن قُوَّزَ وَلَا نَاصِرِ ﴿ وَذَلَكَ يُومِ القيامة، ليس للإنسان الكافر المكذب بالبعث والدار الآخرة من قوة يدفع بها عن نفسه عذاب الله، ولا ناصر ينتصر به فيخلصه.

والخلاصة أنه ليس له قوة ذاتية ولا قوة خارجية، فلا يستطيع أن يدافع عن نفسه، ولا أحد يستطيع الدفاع عنه، إذ زالت الفروق بين الناس، وأصبحوا سواسية أمام الخالق في ، فكل إنسان يجد ما قدم من عمل حاضر، ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

وقوله تعالى: ﴿ وَالسَّمَةِ ذَاتِ الرَّبِعِ ﴿ وَالْأَرْضِ ذَاتِ السَّنْعِ ﴾ أقسم الله تعالى بالسماء ذات الرجع وهو المطر، سُمِّي بذلك لأنه يرجع ويتكرر وبه حياة الأرض، وأقسم بالأرض ذات الصدع، وهو التشقق بالنبات والزروع، أقسم بذلك على ﴿ إِنَّهُ ﴾ أي القرآن الكريم ﴿ لَوَلَّ فَصَلُ ﴾ أي حق فارق بين الحق والباطل ﴿ وَمَا هُو بِالْمُرُولُ ﴾ أي ما هو بالكلام الذي ليس له أصل في الفطرة ولا معنى في القلب، بل هو جد الجد.

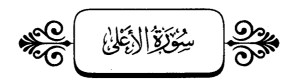
أخرج ابن مردويه عن علي قال: سمعت رسول الله على يقول: «أتاني جبريل فقال: يا محمد، إن أمتك مختلفة بعدك. قلت: فأين المخرج يا جبريل؟ فقال: كتاب الله به يقصم كل جبار، من اعتصم به نجا، ومن تركه هلك، قولٌ فصل ليس بالهزل».

 تزيغ به الأهواء، ولا تشبع منه العلماء، ولا تلتبس منه الألسن، ولا يخلق من الرد، ولا تنقضي عجائبه هو الذي لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرُّءَانًا عَبِّنًا ۚ ۚ ۚ إِلَى الرُّسِّدِ ﴾ [الجن: ١، ٢] من قال به صدق، ومن حكم به عدل، ومن عمل به أجر، ومن دعا إليه هدي إلى صراط مستقيم».

وأخرج محمد بن نصر والطبراني عن معاذ بن جبل قال: ذكر رسول الله على بوماً الفتن فعظمها وشددها فقال على بن أبي طالب: يا رسول الله فما المخرج منها؟ قال: «كتاب الله فيه المخرج، فيه حديث ما قبكلم ونبأ ما بعدكم وفصل ما بينكم، من تركه من جبار يقصمه الله، ومن يبتغي الهدى في غيره يضله الله، وهو حبل الله المتين والذكر الحكيم والصراط المستقيم، هو الذي لما سمعته الجن لم تتناه أن قالوا: ﴿إِنَّا شِعْنَا قُرُءَانًا عَجَبًا المستقيم، هو الذي لما سمعته الجن لم تتناه أن قالوا: ﴿إِنَّا شِعْنَا قُرُءَانًا عَجَبًا كَثَيرة إلَى الرُّمنَدِ الجن: ١، ٢] هو الذي لا تختلف به الألسن ولا تخلقه كثيرة الرد».

وقوله تعالى: ﴿إِنَّمُ يَكِدُونَ كَدًا ﴿ إِنَّهُ أِي إِن المكذبين بالقرآن يمكرون مكراً لإبطال أمر الله تعالى وإطفاء نوره، وهم المشركون وأمثالهم، وكيدهم يتمثل في أمور كثرة، منها اجتماعهم في دار الندوة بمكة وتشاورهم فيه، وتآمرهم على قتله، وقولهم بأن القرآن أساطير الأولين، قولهم: إن محمداً ساحر أو شاعر أو مجنون ﴿وَآكِدُ كَدًا ﴿ الله تعالى استدراجه إياهم من حيث لا يعلمون.

وقوله تعالى: ﴿ فَهِلِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ أي أنظرهم ولا تستعجل لهم، ﴿ أَمِهُمُ مُولِنًا ﴾ أي إمهالاً يسيراً، وفي ذلك تسلية للنبي على وتهديد للكافرين من قريش وغيرهم، وقد حقق الله تعالى النصر وارتفعت راية الإسلام، وعلت مكانته، وخفتت رياح الكفر، واضمحل واندحر أهله، ودخل الناس في دين الله أفواجاً، والحمد لله.



#### مكية وآياتها تسع عشرة آية

أخرج البخاري وغيره عن البراء بن عازب أنه قال: «أوّل من قدم علينا من أصحاب النبي ﷺ مصعب بن عمير وابن أمّ مكتوم، فجعلا يُقْرئاننا القرآن، ثم جاء عمار وبلال وسعد، ثم جاء عمر بن الخطاب في عشرين، ثم جاء النبي ﷺ، فما رأيت أهل المدينة فرحوا بشيء فرحهم به حتى رأيت الولائد والصبيان يقولون: هذا رسول الله ﷺ قد جاء، فما جاء حتى قرأت ﴿سَبِّج ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَمَّلَى ۞﴾ في سور مثلها». وأخرج أحمد والبزار وابن مردويه عن على قال: «كان رسول الله ﷺ يحبّ هذه السورة: ﴿سَبِّح أَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾. أخرجه أحمد عن وكيع عن إسرائيل عن توبر بن أبي فاختة عن أبيه عن عليّ. وأخرج أحمد ومسلم وأهل السنن عن النعمان بن بشير «أن رسول الله ﷺ كان يقرأ في العيدين وفي الجمعة بـ ﴿سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾، و﴿ مَلْ أَنَاكَ حَدِيثُ ٱلْعَاشِيَةِ ﴾، وإن وافق يوم جمعة قرأهما جميعاً»، وفي لفظ «وربما اجتمعا في يوم واحد فقرأهما» وفي الباب أحاديث. وأخرج مسلم وغيره عن جابر بن سمرة أن النبي ﷺ «كان يقرأ في الظهر به ﴿سَبِّج استَدَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ ﴾». وأخرج أبو داود والنسائي وابن ماجه والدارقطني والحاكم والبيهقي عن أبيّ بن كعب قال: «كان رســول الله ﷺ يــوتــر بـــ ﴿سَبِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۖ ﴿ ﴾، و﴿قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلْكَنِيرُونَ ﴾، و﴿ فَلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾»، وقيل: إن الإكثار من تلاوة هذه السورة يورث الحفظ.

### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

هذه السورة مكية في قول الجمهور كما سبق، وتشمل الأمر بالتسبيح وتنزيه الله تعالى عما لا يليق به، وفيها الأمر بالدعوة والتذكير وبيان أن الخير كله والفلاح في التطهر من دنس الذنوب والتجافي عن متاع الدنيا الزائل والإكثار من الباقيات الصالحات، وأشارت كسائر سور القرآن الكريم إلى الاستعداد ليوم المعاد، وهذا هو نهج الكتب السماوية السابقة.

قوله تعالى: ﴿ سَبِّج اَسَمَ رَبِّكَ الْأَغَلَى ﴿ الخطاب للنبي ﷺ ، وأمته تابعة له ، أو الخطاب له لفظاً ، وللعموم حكماً ، والمعنى: نزه الله تعالى عن كل ما لا يليق بجلاله وعظمته ، فهو ﷺ رفيع المقام ، علا وظهر على كل شيء ، فينزه ﷺ عن كل نقص ، فله صفات الكمال المطلق ، وتمام القدرة ، وينزه عما يقوله الظالمون مما لا يليق به جل وعلا من الشريك والزوجة والولد ، ﷺ عما يشركون .

ويشمل الأمر بالتسبيح المعروف، مثل: سبحان الله، سبحان ربي الأعلى، ويؤيد ذلك ما قاله ابن عباس أن رسول الله على كان إذا قرأ ﴿سَبِّح اللَّعَلَى، ويُكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهِ اللَّهُ اللهُ ا

وكان النبي ﷺ يحب هذه السورة ويقرأها كل ليلة في وتره كما سبق في الحديث، ففي هذه السورة بشارة من الله تعالى لنبيه ﷺ بعدم نسيان القرآن إلا ما شاء الله، والتيسير له في كل أمر من أمور الدعوة والعبادة وكل أوجه

<sup>(</sup>١) ﴿ فَكُورَ ﴾ قرأ الكسائى بتخفيف الدال وقرأ الباقون بتشديدها .

<sup>(</sup>٢) ﴿لِلْمُسْرَىٰ﴾ قرأ أبو جَعفر بضم السين وقرأ الباقون بإسكانها .

الخير، وقد أمر النبي على أن يجعل هذا التسبيح في السجود كما روى الإمام أحمد عن عقبة بن عامر قال: لما نزلت ﴿فَسَيِّح بِأُسَّمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللهِ عَلَيْدِ المعلوها في ركوعكم»، ولما نزلت ﴿سَيِّح اَسَمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى اللهُ عَلَيْدِ المعلوها في سجودكم».

و ﴿ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ هو الأرفع من كل شيء، قدرة وملكاً وسلطاناً، واستدل السلف بظاهره بإثبات العلو بلا تكييف، والمسألة معروفة.

وقوله ﴿ سَبِّح آسَمُ رَبِكَ ﴾ يعني: نزه اسم ربك، وتنزيه الاسم مستلزم تنزيه المسمَّى، فالمقصود تنزيه الله تعالى على كل ما لا يليق بجلاله وعظمته، وقيل: معناه: سبح ربك ذاكراً اسمه، أي سبحه بالقلب واللسان، وذلك بذكر اسمه، أي سبحان الله، سبحان ربي الأعلى... وهكذا، كما قال تعالى: ﴿ فَسَيِّحَ بِأُسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُل

ويشمل التنزيه تكريم اسم الله تعالى عن أن يطلق على غيره \_ جل وعلا \_ إذا كان مختصاً به ﷺ كالاسم الجليل، وقد ورد عن السلف شده حرصهم على تنزيه اسمه تعالى، ومن ذلك ما رُوي عن الإمام مالك كَالله أنه كان إذا لم يجد ما يعطي السائل يقول: ما عندي ما أعطيك، أو ائتني في وقت آخر، أو نحو ذلك، ولا يقول نحو ما يقول الناس: يرزقك الله تعالى، أو يبعث الله تعالى لك، أو يعطيك الله تعالى، أو نحوه؛ فسئل عن ذلك فقال: إن السائل أثقل شيء على سمعه وأبغضه إليه قول المسؤول له ما يفيد رده وحرمانه، فأنا أجل اسم الله سبحانه من أن أذكره لمن يكره سماعه ولو في ضمن جملة.اه.

وقوله تعالى: ﴿ اللَّذِى خَلَقَ فَسَوَىٰ ﴿ اللَّهِ عَلَى المخلوقات فأتقن خلقها وأحكم صنعها على أتم حال، فلا تفاوت فيها ولا خلل، وقوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِى فَلَدَىٰ ﴿ فَهَدَىٰ ﴿ فَهَدَاهُ إِلَيهُ وَعَرِفُهُ أُوجِهُ الانتفاع به. وقوله: ﴿ وَاللَّذِى آخَرَ المُرْعَىٰ ﴿ أَي من جميع صنوف النباتات والزروع ﴿ فَجَعَلَمُ غُنَاءً أَحُوىٰ ﴿ فَي صيره بعد خضرته ونضرته جافاً أسود يابساً تطير به الريح، وبعد أن يصير كذلك يكون أيضاً طعاماً نافعاً للبهائم، فسبحان الله! وفيه إشارة إلى زوال الدنيا وما فيها، وأن الله تعالى فعال لما يريد، يوجد ثم يعدم، ويحيي ثم يُميت، من أعلىٰ المخلوقات إلى أصغرها، هذه سنة الله يعدم، ويحيي ثم يُميت، من أعلىٰ المخلوقات إلى أصغرها، هذه سنة الله

وقوله تعالى: ﴿ سَنُقُرِثُكَ فَلَا تَسَىٰ ۞ هذا وعد من الله تعالى لنبيه ﷺ أنه يقرئه القرآن فيحفظه الرسول ﷺ ولا ينساه.

قال مجاهد: كان النبي ﷺ إذا نزل عليه جبريل بالوحي، لم يفرغ جبريل من آخر الآية، حتى يتكلم النبي ﷺ بأولها، مخافة أن ينساها، فنزلت: ﴿ سَنُقُرِثُكَ فَلَا تَسَى ٓ ﴾ .اه.

وفي معنى الآية قوله تعالى: ﴿لَا تُحَرِّكَ بِهِ، لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ، إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُرُ وَقُرْءَانَهُ ۞ فَإِذَا قَرَأْنَهُ فَأَنَّجِعْ قُرْءَانَهُ ۞ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيْهَانَهُ ۞﴾ [القيامة: ١٦ ـ ١٩].

فهذا التوجيه الإلهي، وهذه الهداية الخاصة بنبي الله ﷺ، فصار النبي ﷺ ينصت حتى ينتهي جبريل ﷺ من قراءة الوحي ثم يقرأه.

وقوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا شَاءَ اللَّهُ ۚ أَي مَا شَاء الله تعالى أَن تُنسَّاه، فإن الأمر بيد الله ﷺ ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَآهُ وَيُثَبِثُ ﴾ [الرعد: ٣٩]، وكما قال تعالى: ﴿ ﴿ مَا نَسَخ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِنْدٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِ شَيْعٍ وَيَهُ وَمَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مَن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَلا نَصِيرٍ ﴿ وَهَا لَكُم مِن دُونِ اللَّهِ مِن وَلِي وَلا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٠٠، ١٠٠].

فالنبي على الله القرآن، ولكن ربما يُنَسَّى آية فيتذكرها سريعاً، كما ذكر ابن جرير أنه قد رُوي أنه أسقط آية في قراءته في الصلاة، فحسب أُبَيِّ أنها نسخت، فسأله، فقال: (نُسِّيتها)، فإن الرسول على يحفظ هذا الكتاب العظيم الضخم من غير دراسة ولا تكرار، ولا ينساه أبداً إلا ما شاء الله على ما سلف. فهذه ميزة خاصة بالنبي على ومعجزة باهرة، أما نحن فإذا لم نراجع ونكرر باستمرار فسوف يتفلت منا القرآن.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّهُ يَمْلُمُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَى ﴾ أي إن الله تعالى عالم بما يجهر به العباد وما يخفونه من الأقوال والأفعال، لا يخفى عليه شيء، كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسَوسُ بِهِ نَقْسُمُ ﴾ [ق: ١٦]، وقال تعالى: ﴿وَإِن تَجْهَرَ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ۞ ﴿ وَإِن تَجْهَرَ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ۞ ﴿ وَإِن تَجْهَرَ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ۞ ﴾ [طه: ٧].

وقوله تعالى: ﴿وَنُيُسِّرُكَ لِلْيُسْرَىٰ ﴿ أَي نوفقك للطريقة اليسرى، وهي الشريعة السمحة السهلة التي هي أيسر الشرائع وأوفقها بحاجة الناس في كل زمان ومكان، وهي شريعة الإسلام، وهذه بشارة ثانية من الله تعالى لنبيه ﷺ، بأن ييسره الله تعالى لليسرى، بعد أن بشره بحفظ القرآن وثباته في قلبه ﷺ.

فهذه هي الشريعة السمحة، وهذا هو الدين الواضح الجلي، الخالي من كل حرج، فعليك الدعوة إليه والتذكير ﴿فَنَكِرْ إِن نَفَعَتِ الذِّكْرِي ﴾ أي ذكر الناس بآيات الله تعالى، وذكرهم بأيام الله وعظهم إن نفعت الذكرى أو لم تنفع، إنما عليك البلاغ، و﴿سَيَذَكُرُ مَن يَغْشَىٰ ﴾ أي سيتعظ من يخشى الله تعالى ﴿وَيَنَجَنَّمُ ﴾ أي الذكرى ويتباعد عنها ﴿الأَشْقَى ﴿ أي في علم الله تعالى، قال قتادة: فلا والله، لا يتنكب عبد هذا الذكر زهداً فيه وبغضاً لأهله إلا شقي بين الشقاء.اه.

وقوله تعالى: ﴿ اللَّذِي يَصْلَى اَلنَّارَ الْكُبْرَىٰ ۞ ﴾ أي النار العظيمة الفظيعة، الأنها أعظم وأشد حراً من نار الدنيا.

عن أبي هريرة رضي عن النبي على أنه قال: «ناركم هذه ما يوقد بنو آدم جزء واحد من سبعين جزءاً من نار جهنم»، قالوا: والله إن كانت لكافية، قال: «فإنها فضلت عليها بتسعة وستين جزءاً وكلهنَّ مثل حرها» [رواه البخاري ومسلم].

وقوله تعالى: ﴿ثُمُ لَا يَنُوتُ فِيهَا وَلَا يَتَىٰ ۞﴾ أي لا يهلك فيستريح ولا يحيا حياة تنفعه، مع أنهم أحياء، لكن أحياء يعذبون كما قال تعالى: ﴿كُلَّمَا

نَخِعَتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا الْعَذَابُ إِنَ اللّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا النساء: ٥٦]. وفي الحديث الصحيح: قال مسلم: وحدثني نصر بن علي الجهضمي، حدثنا بشر (يعني ابن المفضل) عن أبي مسلمة، عن أبي نضرة، عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «أمّا أهل النار الذين هم أهلها، فإنهم لا يموتون فيها ولا يحيون، ولكن ناس أصابتهم النار بذنوبهم (أو قال: بخطاياهم) فأماتهم إماتة، حتى إذا كانوا فحماً، أذن بالشفاعة، فجيء بهم ضبائر ضبائر، فبُثّوا على أنهار الجنة، ثم قيل: يا أهل الجنة أفيضوا عليهم، فينتبون نبات الحبة تكون في حميل السيل». فقال رجل من القوم: كأن رسول الله قد كان بالبادية.

\* \* \*

﴾ ﴿ وَقَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى ۞ وَذَكَرَ ٱسْمَ رَبِّهِ. فَصَلَّى ۞ بَلْ تُؤْثِرُونَ ۚ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنِيَا ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَبْرٌ وَٱبْقَىٰٓ ۞ إِنَّ هَـٰذَا لَغِى ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ۞ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ۞﴾ .

قوله تعالى: ﴿ قَدُ أَقُلُتُ مَن تَرَكَى ﴿ اَي قد فاز من طهر نفسه بالإيمان، وصالح الأعمال، وأخلص للواحد الديان، واتبع نبي الرحمة سيد ولد عدنان ﴿ وَذَكَرُ اسْمَ رَبِّهِ ﴾ أي ذكر الله تعالى بقلبه ولسانه على كل أحواله، عند القيام من النوم وعند الوضوء وبعده وفي الصلاة وبعدها، وقبل الأكل وبعده، وعند اللباس وعند الخروج، إلى آخر ما هو مذكور من الأذكار في كتب عمل اليوم والليلة المسندة بأحاديث صحيحة، خالية من الابتداع (٢)، فلا يخلو المؤمن من ذكر الله تعالى إذا وفقه الله. وفي الحديث مرفوعاً: «ما عمل آدمي عملاً أنجى له من عذاب الله من ذكر الله»، ورُوي عنه على أنه قال للذي قال له: أوصني، قال: «لا يزال لسانك رطباً من ذكر الله» أو كما قال على أن الصلاة قال: «لا يزال لسانك رطباً من ذكر الله» أو كما قال على أن الصلاة النافعة هي المقامة على الوجه الذي أمر الله به وصواباً لفعل النبي على كما

<sup>(</sup>١) ﴿تُؤْثِرُونَ﴾ قرأ أبو عمرو بياء الغيب وقرأ الباقون بتاء الخطاب .

<sup>(</sup>٢) أي الأذكار.

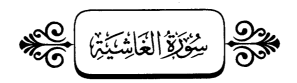
قال: «صلوا كما رأيتموني أصلي» فتقام تامة في أوقاتها بخشوع مع كل ما يلزمها من أركان وواجبات وسنن وطهارة المكان والبدن والثوب وأخرج البزار وابن مردويه عن جابر بن عبد الله عن النبي على في قوله: ﴿قَدَ أَنْلَحَ مَن تَرَكَّ وَابن مردويه عن جابر بن عبد الله وخلع الأنداد، وشهد أني رسول الله ﴿وَذَكَرُ اسْدَ رَبِّهِ فَصَلَى ﴿ قَالَ: «هي الصلوات المخمس والمحافظة عليها والاهتمام بمواقيتها».

وقوله تعالى: ﴿ بَلَ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَا ﴿ أَي بِل تفضلون أيها الناس هذه الحياة الدنيا الفانية على الحياة الآخرة الباقية التي لا نهاية لها ولا زوال، فتعملون للدنيا، وتنسون الآخرة ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَى ﴿ فَا لَكُ اللهِ اللهُ اللهُو

وأخرج ابن جرير وابن المنذر والطبراني والبيهقي في شعب الإيمان عن عرفجة الثقفي قال: استقرأت ابن مسعود ﴿سَيِّع اَسَمَ رَبِّكَ اَلأَعْلَى ﴿ فَلَمَا بِلَغَ ﴿ فَلَمَ اللَّهُ وَلَا الْحَيَوْةُ اَلدُّنِنَا ﴿ فَلَمَا اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَمَا اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ هَنْذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَىٰ ﴿ أَي مَا تَضَمَّنَتُهُ هَذَهُ الْآيِاتُ مِنَ المواعظ، وكون الإنسان يقدم دنياه على آخرته ثابت في الصحف الأولى، وهي ﴿ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴿ ﴾ إبراهيم الخليل، وموسى الكليم ﷺ، فذلك مما توافقت فيه الشرائع وسجلته الكتب السماوية.

وأخرج عبد بن حميد وابن مردويه وابن عساكر عن أبي ذر ظله قال: «قلت: يا رسول الله كم أنزل الله من كتاب؟ قال: مائة كتاب وأربعة كتب، أنزل على شيث خمسين صحيفة، وعلى إدريس ثلاثين صحيفة، وعلى إبراهيم عشر صحائف، وأنزل التوراة والإنجيل عشر صحائف، وأنزل التوراة والإنجيل والزبور والفرقان». قلت: يا سول الله: فما كانت صحف إبراهيم؟ قال: «أمثال كلها أيها الملك المتسلط المبتلي المغرور لم أبعثك لتجمع الدنيا بعضها على بعض، ولكن بعثتك لترد عني دعوة المظلوم، فإني لا أردها ولو كانت من كافر، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً على عقله أن يكون له ثلاث



#### مكية وآياتها ست وعشرون آية

# بِشَيِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

َ هُوَهُ أَنَاكَ حَدِيثُ ٱلْعَنْشِيَةِ ۞ وُجُوهٌ يَوْمَهِذِ خَشِعَةٌ ۞ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ۞ ثَمْهُ خَشَعَةٌ ۞ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ۞ تَصْلَىٰ (١) فَارًا حَامِيَةُ تَشْقَى مِنْ عَيْنِ ءَلِينَةِ ۞ لَيْسَ لَمَمْ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ۞ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِى مِن جُوعٍ ۞ وُجُوهٌ يَوْمَهِذِ نَاعِمَةٌ ۞ لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ۞ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ۞ لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَغِينَةٌ ۞ وَأَكُوابٌ مَوْشُوعَةٌ ۞ وَغَارِقُ مَصْفُونَةٌ ۞ وَزَرَائِقُ مَبْثُونَةٌ ۞ .

روى مسلم وغيره عن النعمان بن بشير رها أن رسول الله على كان يقرأ: ﴿ سَيْحِ اَسَمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ۞ والغاشية، في صلاة العيد ويوم الجمعة.

بدأت هذه السورة المكية بالإجماع «الغاشية» بعرض مشوق عن ذلك اليوم العظيم، يوم القيامة، يوم يذهل فيه الناس، وترتعد القلوب، ويبلغ الخوف غايته، والفزع أشده، حينئذٍ ينقسم الناس إلى قسمين، قسم في الجنة

<sup>(</sup>١) ﴿ مَثْنَا ﴾: قرأ أبو عمرو، وشعبة، ويعقوب، بضم التاء مبنياً للمفعول، ونائب الفاعل ضمير يعود ضمير يعود على الوجوه. وقرأ الباقون بفتح التاء مبنياً للفاعل، والفاعل ضمير يعود على الوجه أيضاً.

وقسم في النار، قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَكَ عَدِيثُ ٱلْفَنْشِيَةِ ﴿ الْحَطَابِ لَلْنِي اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اله

وقوله تعالى: ﴿ تَمَانَىٰ نَارًا حَامِيةُ ﴿ أَي تدخل ناراً متناهية في الحرارة ﴿ لَتُمَانَى مِنْ عَيْنِ عَانِيةِ ﴾ أي بلغت غايتها في شدة الحر، ﴿ لَيْسَ لَمُمُ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعِ ﴾ الضريع من جنس الشوك ترعاه الإبل ما دام رطباً، فإذا يبس تحامته، وهو سم قاتل. وعن ابن عباس أنه قال: هو الشبرق، وقال قتادة: هو شر الطعام وأبشعه. اه. والمقصود أنه طعام المعذبين، نسأل الله السلامة.

وفي سورة الحاقة قال تعالى: ﴿وَلاَ طَعَامُ إِلَّا مِنْ غِسَلِينِ ﴿ وَالمعاذبون طبقات، فمنهم أكلة الزقوم، فلا تنافي بينهما، لأن العذاب أنواع، والمعذبون طبقات، فمنهم أكلة الزقوم، ومنهم أكلة الفسريع ﴿لَا يُسْتِنُ وَلا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴿ فَي اللّٰهِ وَمَنهم أكلة الفسريع ﴿ لَا يُسْتِنُ وَلا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴾ أي لا يخصب البدن ولا يندفع به الجوع، وقيل: إنه لما نزل قوله تعالى: ﴿يَسَ لَمُم طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ قال المشركون: إن إبلنا لتسمن بالضريع، فنزل قوله تعالى: ﴿ لَا يُسْتِنُ وَلا يُغْنِي مِن جُوعٍ ﴾ أي الضريع، رداً عليهم لأنهم قد كذبوا، فإن الإبل إنما تأكله رطباً، فإذا يبس تعافه ولا تأكله.

وأخرج ابن جرير عن ابن عباس في ﴿ هَلْ أَتَنَكَ حَدِيثُ ٱلْفَكَشِيَةِ ۞ ﴾ قال: الساعة ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِذٍ خَشِعَةً ۞ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ۞ ﴾ قال: تعمل وتنصب في النار ﴿ تُتُعَلَى مِنْ عَيْنٍ عَانِيَةٍ ۞ ﴾ قال: هي التي قد طال أنيها ﴿ لَيْسَ لَمُمُ طَعَامُ

إِلَّا مِن ضَرِيعِ ﴿ ﴿ قَالَ: الشبرق(١).

وأخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن قتادة ﴿مَلَ أَتَنكَ مَدِيثُ ٱلْغَشِيَةِ ﴿ وَ الله قَالَ: حديث الساعة ﴿وُجُو ۗ وَالله فَي النار ﴿ عَامِلَةٌ الله قَالَ: تكبرت في الدنيا عن طاعة الله فأعملها وأنصبها في النار ﴿ تُمْقَىٰ مِنْ عَيْنِ النَيْةِ ﴿ فَ الله الله عَلَمُ الله الله الله وأنصبها في النار ﴿ تُمْقَىٰ مِنْ عَيْنِ النَيْةِ ﴿ فَ الله الله والله الله والأرض ﴿ لَيْسَ لَمُمْ طَعَامُ إِلّا مِن ضَرِيعِ ﴾ إناء طبخها منذ خلق الله السموات والأرض ﴿ لَيْسَ لَمُمْ طَعَامُ إِلّا مِن ضَرِيعِ ﴾ قال: الشبرق شر الطعام وأبشعه وأخبثه. انتهى.

وبعد بيان حال المكذبين وعذابهم وشقاءهم ذكر الله تعالى نعيم المؤمنين، فقال تعالى: ﴿وُجُورُ يُومَيِنِ نَاعِمَةٌ ﴿ فَهُ وهي وجوه المؤمنين يوم القيامة نضرة ذات حسن وبهجة وسرور بما أعطاها الله تعالى من الثواب الجزيل، وقد علم المؤمنون بهذا المصير السعيد وهم في قبورهم، لأن المؤمن يُفتح له باب إلى الجنة وهو في قبره، فيأتيه من روحها ونعيمها، كما في الحديث، فتلك الوجوه ناعمة. بما تفضل الله عليها من النعيم ﴿ لِسَعْيَهَا رَاضِيَةٌ وَهُ أَي لعملها الذي عملته في الدنيا، لأنها وصلت به إلى هذا النعيم بمشيئة الله تعالى، وكانت هذه الوجوه قد جدت وثابرت في طريق البروالفضائل، وصبرت على طاعة الله، وعن معاصيه، وعلى أقداره المؤلمة، فنالت ما وعدها الله تعالى، وعند الصباح يحمد القوم السرى.

وقوله تعالى: ﴿ فِي جَنَهُ عَالِيكُمْ ﴿ أَي رَفِيعَةَ بَهِيةً وَهُمْ فِي الْغَرَفَاتُ آمنُونَ رَوَى مسلم عن أبي سعيد الخدري مرفوعاً: ﴿ إِنْ فِي الْجِنَةُ مَا تُهُ دَرِجَةً، مَا بِينَ كُلُ دَرِجَتِينَ كُمَا بِينَ السماء والأَرْضَ ... ﴾ الحديث.

والجنة دار النعيم أعدها الله تعالى لأوليائه في الدار الآخرة، والآيات والأحاديث التي تحدثت عن نعيم أهل الجنة كثيرة، منها قوله تعالى: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْشٌ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةٍ أَعْنُو جَرَاءً بِمَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾ [السجدة: ١٧].

وعن أبى هريرة عليه قال: قال رسول الله عليه: «قال الله عَلَيْ: «أعددت

<sup>(</sup>۱) الشبرق ـ بكسر الشين وإسكان الباء بعدها راء مكسورة ـ: وهو نبت ذو شوك، تأكله الإبل رطباً، فإذا يبس يقال له: ضريع ويصير سماً قاتلاً، فتعافه الإبل ولا تأكله.

لعبادي الصالحين ما لا عين رأت ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر، واقرؤوا إن شئتم ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعْبُنِ ﴾ [رواه البخاري ومسلم].

عن أسامة بن زيد أنه: قال رسول الله ﷺ: «ألا هل من مشمر للجنة، وإن الجنة لا خطر لها وهي ورب الكعبة نورٌ تلألأ، وريحانةٌ تهتزُّ، وقصرٌ مشيدٌ، ونهرٌ مطردٌ، وثمرةٌ نضيجةٌ، وزوجةٌ حسناءُ جميلةٌ، وحللٌ كثيرةٌ، ومقامٌ في أبدٍ في دار سليمةٍ، وفاكهةٌ وخضرةٌ، وحبرةٌ ونعمةٌ في محلّةٍ عاليةٍ بهيةٍ» قالوا: نعم يا رسول الله نحن المشمِّرون لها، قال: «قولوا: إن شاء الله»، فقال القوم: إن شاء الله (۱).

وقوله تعالى: ﴿لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَغِيَةٌ ﴿ اللهِ السعيد الفائز بدار النعيم فيها كلمة لغو أو نفساً تلغو، لأن أهل الجنة كلامهم فيها التسبيح والتحميد والحكمة، يُلهمون التسبيح كما يلهمون النفس، وهي دار خالية من كل ما يكدر، فيها النعيم الكامل والسعادة الدائمة ﴿لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَقُوا وَلَا تَأْثِيبًا كَلُ مَا يكدر، فيها النعيم الكامل والسعادة الدائمة ﴿لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَقُوا وَلَا تَأْثِيبًا فَي مَلَا يَكُونُ فِيهَا لَقُوا وَلَا تَأْتِيبًا فَي مَرتفعة، ليروا إذا جلسوا عليها جميع ما وهبهم الله تعالى من الملك والنعيم الدائم في الجنة.

وقوله تعالى: ﴿وَأَكُوابُ مَّوْشُوعَةٌ ﴿ اِي وفيها أقداح ليست لها عراً ، وضعت بين أيديهم ليشربوا بها ما لذ من الشراب، ﴿وَغَالِقُ أَي وسائد ﴿مَضْفُوفَةً اِي بعضها إلى جانب بعض فوق الأسرة للاستناد إليها ﴿وَنَرَالِيُ ﴾ أي بسط ﴿مَبْثُونَةً ﴾ أي مفروشة هنا وهناك ومبسوطة.

ومما يجب أن يُعلم أن ما ذكر من النمارق والأكواب والسرر والزرابي لا يشبه ما نعرفه منها في الدنيا، كما في الحديث القدسي المتفق عليه عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «قال الله على: أعددت لعبادي الصالحين ما لا

<sup>(</sup>۱) قال في شرح السنة: أخرجه ابن ماجة (٤٣٣٢)، وابن حبان (٢٦٢٠) في الزهد، باب صفة الجنة. وقال: الضحاك المغافري لم يوثقه غير ابن حبان، وشيخه سليمان بن موسى الأموي الدمشقي مختلف فيه.

عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر واقرؤوا إن شئتم ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَفْشٌ مَّا أُخْفِي لَهُمْ مِن قُرَّةِ أَعْيُنِ﴾ [السجدة: ١٧]».

وكما قال ابن عباس را السماء السماء وكما قال ابن عباس السماء واحدة ولكن الحقائق مختلفة، فنسأل الله تعالى الجنة ونعيمها بفضله ورحمته إنه جواد كريم.



﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ حَنْفَ خُلِقَتْ ۞ وَإِلَى الشَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى الشَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى الْجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ۞ وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞ فَذَكِرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ۞ لَلْجَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ۞ لَمَن اللَّهُ اللهُ الْفَذَابَ الْأَكْبَرُ ۞ لَسَتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ۞ إِلَا مَن تَوْلَى وَكَفَرَ ۞ فَيُعَذِّبُهُ اللهُ الْفَذَابَ الْأَكْبَرُ ۞ لَمُ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ۞ .

بعد بيان جانب من أهوال يوم القيامة، وانقسام الناس إلى أشقياء تعلو وجوههم علائم الذلة والمهانة، وسعداء تُشَاهد على وجوههم علامات الترف والنعيم، وبيان جزاء كل فريق، أخذت الآيات تقيم الحجة على منكري ذلك، إذ إن إنكارهم هذا يستلزم إنكارهم البعث والإعادة والجزاء، فلفت أنظارهم إلى ما هو نصب أعينهم من دلائل قدرة الله تعالى، وخص منها أربعة أشياء، لأنها مألوفة لديهم، ونصب أعينهم في كل حين، وهي: الإبل، لأنها لصيقة بحياتهم إذ ذاك، حيث ينتفعون بها في الحل والترحال، ويأكلون لحومها، ويشربون ألبانها، ويلبسون من أوبارها، والسماء التي تظلهم، والأرض التي تقلهم، والجبال وما فيها من المنافع والمعادن.

قوله تعالى: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتَ ﴿ أَي أَينكرون البعث والحساب، والثواب والعقاب وما أعده الله تعالى للمؤمنين من النعيم في جنة الخلد، وما أعده للكافرين من العذاب في النار، أفلا ينظرون نظر اعتبار وتدبر إلى الإبل التي هي نصب أعينهم كيف خلقها الله ﷺ بهذا الجسم الكبير

 <sup>(</sup>١) ﴿إِيَابَهُمْ ﴾ قرأ أبو جعفر بتشديد الياء وقرأ الباقون بتخفيفها .

الذي يتحمل المشاق، كيف أن البعير يقطع المسافات الطويلة بالحمل الثقيل، ويأكل ما يجد من نبات البراري، ويصبر على العطش عشرة أيام فأكثر، وتُحَمَّل الإبل بالأثقال وهي باركة ثم تنهض بها، لما وهبها الله تعالى من القوة، وذلك لمنفعة الإنسان لأنه لا يستطيع تحميلها وهي واقفة لارتفاعها، والإبل تنقاد للضعيف ولو كانت قافلة، والإبل تتأثر بالصوت الحسن، كما في خبر «رفقا بالقوارير»، وهي أنفس أموال العرب وأكثر الحيوانات نفعاً للناس، وفيها من المزايا وعجيب خلق الله تعالى ما لم يُعلم حتى الآن، وإليك ما قاله الاختصاصيون في هذا الشأن.

قالوا: في خلق الإبل آيات معجزات دالة على قدرة الله ليتدبر في ذلك المتدبرون. فمن المعروف أن من صفاتها الظاهرة ما يمكنها من أن تكون سفن الصحراء بحق، فالعينان ترتفعان فوق الرأس وترتدان إلى الخلف فضلاً عن طبقتين من الأهداب تقيانها الرمال والقذى؛ وكذلك المنخران والأذنان يكتنفهما الشعر للغرض نفسه. فإذا ما هبت العواصف الرملية انقفل المنخران، وانثنت الأذن \_ على صغرها وقلة بروزها \_ نحو الجسم. أما القوائم فطوال تساعد على سرعة الحركة، مع ما يناسب ذلك من طول العنق، وأما الأقدام فمنبسطة في صورة خفاف تمكن الإبل من السير فوق الرمال الناعمة؛ وللجمل كلكل تحت صدره ووسائد قرنية على مفاصل أرجله تمكنه من الرقود فوق الأرض الخشنة الساخنة، كما أن على جانبي ذيله الطويل شعراً يحمي الأجزاء الخلفية الرقيقة من الأذى.

أما مواهب الجمل الوظيفية فأبلغ وأبدع، فهو في الشتاء لا يطلب الماء، بل قد يعرض عنه شهرين متناليين إذا كان الغذاء غضاً رطباً أو أسبوعين إن كان جافاً. كما أنه قد يتحمل العطش الكامل في قيظ الصيف أسبوعاً أو أسبوعين، يفقد في أثنائهما أكثر من ثلث وزن جسمه، فإذا ما وجد الماء تجرع منه كمية هائلة يستعيد بها وزنه المعتاد في دقائق معدودات. والجمل لا يختزن الماء في كرشه كما كان يظن. بل إنه يحتفظ به في أنسجة جسمه ويقتصد في استهلاكه غاية الاقتصاد، فمن ذلك أنه لا يلهث أبداً ولا يتنفس من فمه ولا يصدر من جلده إلا أدنى العرق، وذلك لأن حرارة جسمه تكون

شديدة الانخفاض في الصباح المبكر؛ ثم تأخذ في الارتفاع التدريجي أكثر من ست درجات قبل أن تدعو الحاجة إلى تلطيفها بالعرق والتبخر، وعلى الرغم من كمية الماء الهائلة التي يفقدها الجسم بعد العطش الطويل فإنّ كثافة دمه لا تتأثر إلا في أدنى الحدود ومن ثم لا يقضي العطش عليه. وقد ثبت أن دهن السنام مخزن للطاقة يكفيه غوائل الجوع، ولكنه لا يفيده كثيراً في تدبير الماء اللازم لجسمه.

وما زال العلماء يجدون في الجمل كلما بحثوا مصداقاً لحض الله تعالى لهم على النظر في خلقه المعجز. انتهى.

وقوله تعالى: ﴿وَإِلَى السَّمَاءِ﴾ أي أفلا ينظرون أيضاً إلى السماء التي يشاهدونها دائماً ليل نهار ﴿كَيْفَ رُفِعَتُ﴾ أي بما فيها من الكواكب رفعت هذا الرفع العظيم بدون عمد، كما قال تعالى: ﴿اللهُ اللَّهِ رَفَعَ السَّمَوَتِ بِفَيْرِ عَدِ تَرَوْنَهَا ﴾ [الرعد: ٢] وكواكبها تسير بنظام دقيق لا يتغير وقد أمسك كل منها مداره.

وقوله تعالى: ﴿وَإِلَى اَلِحِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ۞﴾ أي أفلا ينظرون أيضاً إلى الجبال كيف أقيمت منتصبة ثابتة لا تتحرك حفاظاً على الأرض من الميدان.

وقوله تعالى: ﴿وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞﴾ أي أفلا ينظرون أيضاً إلى الأرض كيف بُسطت ومُهِّدت بحيث يستقر عليها كل شيء.

والخلاصة أن الله تعالى أمرهم أن ينظروا نظر اعتبار في كيفية خلق هذه المخلوقات المشاهدة لهم والدالة على وحدانية الله تعالى وقدرته التامة على إعادتهم أحياء بعد الموت، فيسمعوا ويطيعوا ويؤمنوا.

قال أبو سليمان الخطابي كَثَلَثْهِ: ذكر الله تعالى هذه الأربعة: الإبل والسماء والأرض والجبال، وخصها بالذكر من بين سائر الأشياء لأن الأعرابي إذا ركب بعيره وخرج إلى البرية، فلا يرى إلا بعيره الذي هو راكبه والسماء التي فوقه والأرض التي تحته والجبال التي هي نصب عينه. اه.

وأخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم عن قتادة قال: لما نعت الله ما في الجنة عجب من ذلك أهل الضلالة، فأنزل الله ﴿أَفَلَا يَظُرُونَ إِلَى

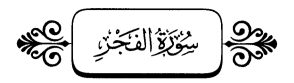
اَلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَكَانَتَ الْإِبِلَ عَيْشاً مِن عَيْشَ الْعَرْبِ وَحُولاً مِن خُولِهُم ﴿ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ﴿ فَالَ : تصعد إلى الجبل الصخور عامة يومك، فإذا أفضت إلى أعلاه أفضت إلى عيون منفجرة وأثمار متهدلة لم تغرسه الأيدي ولم تعمله الناس نعمة من الله إلى أجل ﴿ وَإِلَى اللَّهُ وَلَى سُطِحَتُ ﴿ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ اللّهُ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا

وبعد أن بيّن الله تعالى من آياته هذه الآيات الأربع: الإبل والسماء والجبال والأرض، وأن لو نظر فيها أولئك نظر اعتبار لاهتدوا إلى الحق، وعرفوا أن الخالق لكل شيء لا يعجزه بعث عباده وجزاؤهم، أمر رسوله محمد ﷺ بتذكير الناس ودعوتهم إلى الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وأخبره الله تعالى أن مهمته التبليغ والوعظ والتذكير، وسَوْق الحجج، أما الهداية فبيد الله تعالى، فقال تعالى: ﴿ فَذَكِّر إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴿ أَي فَذَكُر يَا مَحْمَد النَّاسِ بِمَا أُرسَلْتَ بِهِ إِلَيْهُم، ولا تَذْهُب نَفْسَكُ حسرات عليهم أن لا يؤمنوا، إنما عليك البلاغ وعلينا الحساب، كما قال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن تَبِكُرُ فَمَن شَآءَ فَلَيُؤْمِن وَمَن شَآءَ فَلْيَكُفُرُ ﴾ [الكهف: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ عَلَيْكَ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ﴾ [الشورى: ٤٨]، وقوله تعالى: ﴿ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرِ الله أي ما أنت بمتسلط تقهرهم على الإيمان، إنما السلطان والسيطرة لله تعالى، كما قال تعالى ﴿ وَمَا آنَتَ عَلَيْهِم بِحَبَّادٍّ فَذَكِّرٌ بِٱلْفُرْءَانِ مَن يَخَافُ وَعِيدِ﴾ [قَ: ٤٥] وقال تعالى: ﴿أَفَانَتَ تُكُرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ﴾ [بونس: ٩٩]، وقبوله تعالى: ﴿إِلَّا مَن تُولَّى وَكَفَرَ ۞ فَيُعَذِّبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَدَابَ ٱلْأَكْبَرُ ۞﴾ الاستثناء منقطع، أي لكن مَنْ أعرض عن الإيمان، واستكبر ولم يقبل الحق الذي جاء به الرسول ﷺ فيعذبه الله العذاب الذي ليس فوقه عذاب، وقيل: إن العذاب الأصغر ما نالهم في الدنيا من الجوع والقحط والقتل والأسر، وكل ذلك عذاب أصغر إذا قيس بعذاب الآخرة. فلذلك قال ﴿ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ﴾ لأنَّ قبله عذاب أصغر، والله أعلم، وقوله: ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيابَهُم ١ أي رجوعهم ومعادهم بالموت والبعث إلينا وحدنا لا لغيرنا ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابُهُم ﴿ أَي اللَّهُ اللَّهُ نحن نحاسبهم على أعمالهم إن خيراً فخير وإن شراً فشر، وفي الآية وعد

للمؤمنين ووعيد للكافرين، لأن الله تعالى سيجازي كلاً بعمله، ولا يظلم ربك أحداً، فما أسعد الأتقياء، وما أتعس الأشقياء، فنسأل الله تعالى الحساب اليسير، وأُذكر نفسي وإخواني المسلمين بالدعاء النبوي الشريف الذي يستحب أن يقال عند النوم وهو قوله ﷺ: «اللهم إني أعوذ بك من كرب يوم القيامة ومن سوء الحساب»(١).

أخرج النسائي عن جابر قال: صلى معاذ صلاة، فجاء رجل فصلى معه فطوّل، فصلى في ناحية المسجد ثم انصرف، فبلغ ذلك معاذاً فقال: منافق، فذكر ذلك لرسول الله عليه فقال: يا رسول الله جئت أصلي فطوّل عليّ، فانصرفت فصليت في ناحية المسجد فعلفت ناضحي، فقال رسول الله عليه: «أفتّان أنت يا معاذ؟ أين أنت من ﴿سَيِّج اَسَدَ رَبِّكَ اَلأَعْلَى ﴿ ﴾، ﴿وَالنَّمْسِ وَضُعَهَا ﴿ وَالنَّمْسِ وَضُعَهَا ﴾، ﴿وَالنَّمْسِ وَضُعَهَا ﴾، ﴿ وَالنَّمْسِ وَشُعَهَا ﴾ .

<sup>(</sup>١) تقدم.



#### مكية وآياتها ثلاثون آية

### بِشَــمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالْفَخِرِ ۞ وَلَيَالٍ عَشْرٍ ۞ وَالشَّفَعِ وَالْوَثَرِ (١) ۞ وَالْتَالِ إِنَا يَسْرِ (٢) ۞ مَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لِذِي حِجْمِرٍ ۞ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِمَادٍ ۞ إِرَمَ ذَاتِ الْمِمَادِ ۞ الَّتِي لَمْ يُخْلَقَ مِثْلُهَا فِي الْمِلَادِ ۞ وَثِمُودَ الذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ (٣) ۞ وَفِرْعَوْنَ ذِي الْفَرْوَادِ ۞ الذِينَ جَابُوا الصَّخْرَ بِالْوَادِ (٣) ۞ وَفِرْعَوْنَ ذِي الْفَرْوَادِ ۞ الذِينَ طَغَوًا فِي الْمِلَادِ ۞ فَأَكْثَرُوا فِيهَا الْفَسَادَ ۞ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُكَ الْمُؤَا فِي إِلَيْرَصَادِ ۞ .

بدأت هذه السورة بإقسامات تناولت بعض الظواهر المشاهدة على أن الكفار سيعذبون كما عذب غيرهم من الأمم السابقة المكذبة لرسل الله تعالى، كقوم عاد وثمود وقوم فرعون، وبينت سنن الله تعالى في ابتلاء العباد بالخير والشر، وأن عطاءه أو إمساكه لا يدل على رضاه أو سخطه كما يظن المشركون أن ما هم فيه من كثرة الحطام علامة إلى إكرامهم، وأن ما فيه المؤمنون من الخصاصة علامة على إهانتهم، لا ليس الأمر كذلك، لأن الله تعالى يعطي الدنيا لمن يحب ومن لا يحب، أما الآخرة وما فيها من النعيم فلا يعطيها إلا لمن أحب، وبينت شح الكافرين وحرصهم الشديد على فلا يعطيها إلا لمن أحب، وبينت شح الكافرين وحرصهم الشديد على

<sup>(</sup>١) ﴿ وَٱلْوَرِّرَ ﴾ قرأ حمزة والكسائي وخلف العاشر بكسر الواو وقرأ الباقون بفتحها.

<sup>(</sup>٢) ﴿ يَسْرِكُهُ أَثبت ياءه وصلاً نافع وأبو جعفر والبصري، وأثبتها في الحالين ابن كثير المكي ويعقوب، وحذفها الباقون مطلقاً.

<sup>(</sup>٣) ﴿ بِٱلْوَادِ ﴾ أثبت الياء وصلاً ورش، وفي الحالين البزي ويعقوب، أما قنبل فأثبتها وصلاً ورُوى عنه الوجهان وقفاً، وحذفها الباقون مطلقاً.

الحطام الفاني، ثم خُتمت السورة ببيان انقسام الناس يوم القيامة إلى قسمين: أشقياء يتمنون أن لو قدموا من الصالحات ما ينجيهم عندما عاينوا أهوال يوم القيامة، وسعداء نفوسهم مطمئنة فرحة مسرورة بما قدمت من أعمال صالحة، حيث تُدعى كل نفس منهم إلى دخول الجنة في زمرة عباد الله الصالحين.

قوله تعالى: ﴿وَالْفَجْرِ ۞ وَلِيَالٍ عَشْرِ ۞ وَالشَّفْعِ وَالْوَثِرِ ۞ وَالْفَجْرِ ۞ وَلَالْمَعِ وَهُو فَي هذه الآيات أقسم الله تعالى بخمسة أشياء هي: ﴿وَالْفَجْرِ ۞ وهو ضوء الصبح عند مطاردته ظلمة الليل، ويترتب عل طلوع الفجر أحكاماً شرعية مهمة، مثل؛ إمساك الصائم، ودخول وقت صلاة الصبح، وبعده ينتهي الليل ويبدأ النهار الذي تنتشر فيه المخلوقات لطلب الرزق؛ وقوله تعالى: ﴿وَلِيَالٍ عَشْرِ ۞ قيل: هي عشر ذي الحجة، لأنها أيام الاهتمام بنسك الحج، وروى البخاري مرفوعاً عن ابن عباس في قال: قال رسول الله على: «ما من أيام العمل الصالح فيهن أحب إلى الله من هذه الأيام العشر» قالوا: ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه المجهاد في سبيل الله إلا رجل خرج بنفسه وماله فلم يرجع من ذلك بشيء».

وقيل: المراد بها العشر الأواخر من رمضان، أي لياليها، لأن فيها ليلة القدر كما قال تعالى: ﴿لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرِ ﴿ ﴾ [القدر: ٣] وصح عن النبي ﷺ أنه كان إذا دخل العشر الأخيرة من رمضان شدَّ مِئْزره وأحيا ليله وأيقظ أهله. وأياً كانت، فهي عشر مفضلة عند الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿وَالشَّغْعِ وَالْوَتِرِ ﴿ الشَّفَعِ: هو الزوج من كل شيء، والوتر: هو الفرد من كل شيء، وقيل: المراد بالشفع هنا هو كل الخلق لقوله تعالى: ﴿وَيَن كُلِّ شَيْءٍ خَلْفَنَا رَوَّجَيِّنِ﴾ [الذاريات: ٤٩] ومن ذلك السماء والأرض، والبحر، والبحن والإنس، والشمس والقمر، والمراد بالوتر الله على كما في الصحيحين عن أبي هريرة وهي عن رسول الله على قال: ﴿إِن لله تسعة وتسعين اسماً، مائة إلا واحد، مَنْ أحصاها دخل الجنة، وهو وتر يحب الوتر، والقسم هنا يشمل كل شيء من شفع ووتر، والله أعلم.

وقوله تعالى: ﴿وَالنِّلِ إِذَا يَسْرِ ﴿ اللهِ وَاللَّيْلِ إِذَا وَهُبُ وَالنَّفِى كَقُولُهُ تعالى: ﴿وَالنَّلِ إِذَا عَسْمَسَ تعالى: ﴿وَالنَّلِ إِذَا وَالسّرى: هو السير في الليل، والليل دائب في السريان، وفي تعاقب الليل والنهار نعم عظيمة لا حصر لها، فالتقيد بذلك لما في التعاقب من قوة الدلالة على كمال القدرة ووفور النعمة، وكم في الليل من النعم الدينية والدنيوية، ففيه صلاة المغرب والعشاء، وصلاة التهجد وصلاة الوتر وغير ذلك، وإجابة الدعاء كما في الصحيحين عن أبي هريرة وأن رسول الله على الليل المن وتعالى كُلَّ ليلة إلى السماء الدنياحين يبقى ثلث الليل الآخر يقول: مَنْ يدعوني فأستجيب له، مَنْ يسألني فأعطيه، مَنْ يستغفرني فأغفر له؟».

وفي الليل راحة الأبدان بالنوم، وغير ذلك، فأقسم الله تعالى به من جملة ما أقسم به من آيات الدلالة على قدرته التامة الله ولله تعالى أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما نحن فليس لنا أن نقسم بغير الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ هُلُ فِي ذَلِكَ ﴾ أي فيما ذُكر ﴿ فَكُم ۗ لِنِي جَبِ ﴾ لذي عقل، والمعنى: أليس في هذا الذي أقسمنا به ما يقنع مَنْ له عقل! والاستفهام تقريري لفخامة شأن الأمور المقسم بها، وجواب القسم محذوف تقديره: لَيُبْعَثُنَّ، يدل عليه قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ آَلَمْ ذَاتِ ٱلْحِمانِ لَنْبَعُ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ آَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ آَلَمْ تَرَكُ وَلَا لِللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ الله الله الله وعد للنبي الله الله الله الله الله على الله وغيره ممن ذُكر.

 11] فسلط الله عليهم الريح العقيم، سخرها عليهم سبع ليال وثمانية أيام حسوماً، فترى القوم فيها صرعى كأنهم أعجاز نخل خاوية، فأصبحوا لا يُرى إلا مساكنهم، وقد كان في أجسامهم شدة وقوة وطول، ولهم أبنية رفيعة، فلم يحمدوا الله تعالى على ذلك وغيره من النعم، ولم يقبلوا رسالته فيؤمنوا ويصدقوا، بل كفروا وكذبوا، فأخذهم الله أخذ عزيز مقتدر، وما قص الله تعالى علينا هذا وغيره إلا للاعتبار من زمن التنزيل إلى يوم القيامة.

وقوله تعالى: ﴿ أَلِيَّى لَمْ يُخَلَقُ مِنْلُهَا فِي الْبِلَندِ ﴿ أَي فِي العظم والبطش والأيدي قيل: كانوا أشد الناس في زمانهم وأقواهم بطشاً، لقد ذكرهم الله تعالى بذلك على لسان نبيهم هود ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَانْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُمْ خُلُفَاءَ مِنْ بَعْد قَوْمِ نُوجٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَصِّطَةٌ فَانْكُرُوا عَالَاتَ اللّهِ لَعَلَكُمْ نُفُلِحُونَ ﴾ خُلُفاءً مِنْ بَعْد قَوْمِ نُوجٍ وَزَادَكُمْ فِي الْخَلْقِ بَصِّطَةٌ فَانْكُرُوا عَالَاتَ اللّهِ لَعَلَكُمْ نُفُلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٦٩].

وورد في ذكر ﴿إِرْمَ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ﴿ ﴾ عجائب وأقوال كثيرة، سأورد فيها قول إمامين من أئمة الإسلام هما ابن كثير وابن خلدون رحمهما الله.

قال الحافظ ابن كثير في «تفسيره» (٥٠٧/٤): ومن زعم أن المراد بقوله: ﴿إِنَمَ ذَاتِ المِعادِ ﴿ ﴾ مدينة إما دمشق أو إسكندرية، ففيه نظر. فإنه كيف يلتئم الكلام على هذا، إن جعل ﴿إِرَمَ ﴾ بدلاً أو عطف بيان؟ فإنه لا يتسق الكلام حينئذٍ. ثم المراد إنما هو الإخبار عن إهلاك القبيلة المسماة بعاد، وما أحل الله بهم من بأسه الذي لا يرد، لا أن المراد الإخبار عن مدينة أو إقليم.

قال: وإنما نبهت على ذلك لئلا يغتر بكثير مما ذكره جماعة من المفسرين عند هذه الآية، من ذكر مدينة يقال لها: ﴿إِرْمُ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴿ ﴾ مبنية بلبن الذهب والفضة. . . إلخ. فإن هذا كله من خرافات الإسرائيليين، من وضع بعض زنادقتهم ليختبروا بذلك عقول الجهلة من الناس؛ إن صدقهم في جميع ذلك. وحكاية عبد الله بن قلابة الأعرابي ليس يصح إسنادهاد ولو صح إلى ذلك الأعرابي، فقد يكون اختلق ذلك، أو أنه أصابه نوع من الهوس والخبال، فاعتقد أن ذلك له حقيقة في الخارج، وليس كذلك. وهذا مما يقطع

بعدم صحته. وهذا قريب مما يخبر به كثير من الجهلة والطامعين والمتخيلين، من وجود مطالب تحت الأرض، فيها قناطير الذهب والفضة وألوان الجواهر واليواقيت واللآلئ والإكسير الكبير. لكن عليها موانع تمنع من الوصول إليها والأخذ منها. فيحتالون على أموال الأغنياء والضعفة والسفهاء. فيأكلونها بالباطل في صرفها في بخاخير وعقاقير، ونحو ذلك من الهذيانات، ويطنزون بهم. والله على الهادي للصواب. انتهى.

وقال ابن خلدون في مقدمة (١) تاريخه في سياق الأخبار الواهية للمؤرخين ما مثاله وأبعد من ذلك ما يتناقله المفسرون في سورة الفجر، في قوله تعالى: ﴿إِرْمَ ذَاتِ اللَّهِ الْمَالِ ﴿ فَيَ فَيَجِعلُونَ لَفَظُه ﴿ إِرْمَ ﴾ اسماً لمدينة وصفت بأنها ذات عماد، أي أساطين، وينقلون أنه كان لعاد بن عوص بن إرم ابنان، هما شديد وشداد، ملكا من بعده، وهلك شديد فخلص الملك لشداد، ودانت له ملوكهم وسمع وصف الجنة فقال: لأبنين مثلها. فبني مدينة (إرم) في صحاري عدن في مدة ثلاثمائة سنة، وكان عمره تسعمائة سنة، وأنها مدينة عظيمة قصورها من الذهب وأساطينها من الزبرجد والياقوت، وفيها أصناف الشجر والأنهار المطردة. ولما تم بناؤها سار إليها بأهل مملكته. حتى إذا كان منها على مسيرة يوم وليلة، بعث الله عليهم صيحة من السماء فهلكوا كلهم. ذكر ذلك الطبري والثعالبي والزمخشري وغيرهم من المفسرين.

وينقلون عن عبد الله بن قلابة، من الصحابة، أنه خرج في طلب إبل له فوقع عليها وحمل منها ما قدر عليه. وبلغ خبره إلى معاوية فأحضره وقص عليه. فبحث عن كعب الأحبار وسأله عن ذلك فقال: هي ﴿إِرَمُ ذَاتِ الْعِمَادِ وَسَالُهُ عَنْ ذَلكُ فقال: هي ﴿إِرَمُ ذَاتِ الْعِمَادِ وَسَالُهُ عَنْ ذَلكُ فقال قصير على حاجبه وسيدخلها رجل من المسلمين في زمانك أحمر أشقر قصير على حاجبه خال وعلى عنقه خال يخرج في طلب إبل له. ثم التفت فأبصر ابن قلابة فقال: هذا، والله، ذاك الرجل.

قال ابن خلدون أيضاً: وهذه المدينة لم يسمع لها خبر من يومئذٍ في

<sup>(</sup>١) مقدمة ابن خلدون (٢٣).

شيء من بقاع الأرض. وصحاري عدن التي زعموا أنها بنيت فيها هي في وسط اليمن وما زال عمرانه متعاقباً. والأدلّاء تقص طرقه من كل وجه. ولم ينقل عن هذه المدينة خبر ولا ذكرها أحد من الأخباريين ولا من الأمم، ولو قالوا: إنها درست فيما درس من الآثار لكان أشبه، إلا أن ظاهر كلامهم أنها موجودة. وبعضهم يقول: إنها دمشق، بناء على أن قوم عاد ملكوها. وقد انتهى الهذيان ببعضهم إلى أنها غائبة، وإنما يعثر عليها أهل الرياضة والسحر. مزاعم كلها أشبه بالخرافات. والذي حمل المفسرين على ذلك ما اقتضته صناعة الإعراب في لفظة ﴿ زَاتِ ٱلْمِمَادِ ﴾ أنها صفة ﴿ إِرْمَ ﴾ وحملوا العماد على الأساطين، فتعين أن يكون بناء. ورشح لهم ذلك قراءة ابن الزبير (عاد إرم) على الإضافة من غير تنوين. ثم وقفوا على تلك الحكايات التي هي أشبه بالأقاصيص الموضوعة التي هي أقرب إلى الكذب المنقولة في عداد المضحكات. وإلا فالعماد هي عماد الأخبية بل الخيام. وإن أريد بها الأساطين، فلا بدع في وصفهم بأنهم أهل بناء وأساطين على العموم، بما اشتهر من قوتهم، لا أنه بناء خاص في مدينة معينة أو غيرها. وإن أضيفت كما في قراءة ابن الزبير، على إضافة الفصيلة إلى القبيلة، كما تقول: قريش كنانة وإلياس مضر، وربيعة نزار. وأي ضرورة إلى هذا المحمل البعيد الذي تمحلت لتوجيهه لأمثال هذه الحكايات الواهية التي ينزه كتاب الله عن مثلها لبعدها عن الصحة؟ . انتهى .

وقوله تعالى: ﴿وَثَمُودَ﴾ وهم أصحاب الحجر قوم صالح ﷺ، وبلادهم تسمّى مدائن صالح شمال المدينة النبوية، ولقد مَرَّ عليها النبي ﷺ في طريقه إلى تبوك وأسرع وقنع رأسه ﷺ وقال: «لا تدخلوا على هؤلاء القوم المعذبين إلا أن تكونوا باكين، فإن لم تكونوا باكين فلا تدخلوا عليهم أن يصيبكم مثل ما أصابهم» [رواه البخاري].

﴿ اَلَذِينَ جَابُوا الصِّخْرَ بِالْوَادِ ﴾ أي قصعوا الصخر من الجبال، واتخذوا فيها بيوتاً بوادي القرى، والمعنى: أي وذكّر أيضاً بعذاب الله تعالى الذي حلّ بثمود قوم صالح على الذين قطعوا الصخور وأخذوا من الجبال بيوتاً نحتوها، حيث أقدرهم الله تعالى على ذلك ليشكروا نعمه ويؤمنوا به وبرسوله فيوحدوا الله تعالى ويتركوا الأوثان، ولكنهم أعرضوا عن الهدى الذي جاءهم

من ربهم، وأنكروا على نبيهم دعوتهم إلى توحيد الله تعالى ونبذ الأوثان، كما قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيَّنَهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ فَأَخَذَتُهُمْ صَعِقَهُ الْعَذَابِ الْمُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ وَاصلت: ١٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَالْوا يَصَلِعُ الْعَذَابِ الْمُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ﴿ وَاصلت: ١٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَانْ اللَّهِ شَلِي مِمَّا تَدّعُونًا وَإِنَّنَا لَنِي شَلِّي مِمَّا تَدّعُونًا وَإِنَّنَا لَنِي شَلِي مِمَّا تَدّعُونًا إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُم خُلْفَاء مِنْ إِلَيْهِ مُرِيبٍ ﴿ وَاذْكُرُوا إِذْ جَعَلَكُم خُلْفَاء مِنْ اللَّهِ عَادٍ وَبَوَاكُمُ مَ فِي الْأَرْضِ تَنْخِذُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُولًا وَنَنْحِنُونَ الْجِبَالَ بَيُوتًا فَلَا اللَّهُ وَلَا نَقْتُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴿ وَالْعَراف: ٤٤]، وقصصهم فَاذَكُرُوا عَالاً عَلَا الله عالى الله تعالى الله تعالى الله تعالى كثير في القرآن للاعتبار وغيرهم من الأمم السابقة المكذبة لرسل الله تعالى كذلك.

وقوله تعالى: ﴿وَفِرْعُونَ ذِى ٱلْأَوْلَادِ ﴿ هُو الطاغية الكافر المدعي ما ليس له، والذي أرسل الله تعالى إليه موسى ﴿ وكان قد استذل بني إسرائيل في مصر يذبح أبناءهم ويستحيي نساءهم، وسبب فعله القبيح هذا أن كهنته قالوا له: إنه سيولد في بني إسرائيل رجل يكون هلاكك على يده، فصار يقتل كل مولود ذكر ويترك الإناث، أو أنه إنما فعل ذلك بقصد إضعاف بني إسرائيل لأن في قتل الرجال واستبقاء النساء إذلالاً لمن يُفعل بهم ذلك وأياً كان السبب فقد أتي من حيث يحذر إذ جعل الله هلاكه على يد رجل تربى في بيته.

وقد كان فرعون قد تجاوز الحد في الطغيان والفساد حتى إنه تجرأ على ما ليس له ولا لأحد من الخلق، فقال لقومه: ﴿أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَغَلَى﴾ [النازعات: ٢٤] وقال لهم: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُمُ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي ﴾ [القصص: ٣٨] ونهاهم عن اتباع مسوسسى عَلِي فَسقال: ﴿أَمْ أَنَا خَيْرٌ مِنْ هَذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴿ مُ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴿ مُ مَهِينٌ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴿ مُ مَهِينَ وَلَا يَكَادُ يُبِينُ ﴿ وَالزخرف: ٥٢] ﴿ فَاسْتَحَفَّ قَوْمَهُ فَأَطَاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴿ وَالزخرف: ٥٤] فَاهلكه الله تعالى بالغرق في المياه التي كان يدّعي ملكها وأنها تجري من تحقوم المنه قال الله تعالى حكاية عنه قوله لقومه: ﴿ وَنَادَىٰ فِرْعَونُ فِي قَوْمِهِ عَالَى يَعْمَ وَهَا فَاللهُ يَعْمَرُ وَهَا فَاللهُ عَالَى بالغرق .

ومعنى ﴿ فِي ٱلْأَوْلَادِ ﴾ أي ذي القوة، لأنه صاحب جند وجيوش وجموع

تشدّ ملكه، أو هي أوتاد يشدّ بها مَنْ يعذبه، ونورد فيها هذا الأثر عن ابن عباس: إن فرعون إنما سُمّى ذا الأوتاد لأنه كانت له امرأة، وهي امرأة خازنة خزقيل، وكان مؤمناً كتم إيمانه مائة سنة، وكانت امرأته ماشطة بنت فرعون فبينما هي ذات يوم تمشط رأس بنت فرعون إذ سقط المشط من يدها، فقالت: تعس مَن كفر بالله، فقالت بنت فرعون: وهل لك من إله غير أبي؟ فقالت: إلهي وإله أبيك وإله السماوات والأرض واحد لا شريك له، فقامت فدخلت على أبيها وهي تبكي، فقال: ما يُبكيك؟ قالت: الماشطة امرأة خازنك تزعم أن إلهك وإلهها وإله السموات والأرض واحد لا شريك له، فأرسل إليها فسألها عن ذلك، فقالت: صدقت، فقال لها: ويحك اكفرى بإلهك وأقرّى بأنى إلّهك، قالت: لا أفعل فمدّها بين أربعة أوتاد ثم أرسل عليها الحيّات والعقارب، وقال لها: اكفرى بالله وإلا عذبتك بهذا العذاب شهرين، فقالت له: ولو عذَّبتني سبعين شهراً ما كفرت بالله، وكان لها ابنتان فجاء بابنتها الكبرى فذبحها على قلبها، وقال لها: اكفرى بالله وإلَّا ذبحت الصغرى على فِيْك، وكانت رضيعاً، فقالت: لو ذبحت مَن على وجه الأرض على فِيّ ما كفرت بالله ركاني، فأتى بابنتها الصغرى فلما اضطجعت على صدرها وأرادوا ذبحها جزعت المرأة فأطلق الله لسان ابنتها فتكلمت وهي من الأربعة الذين تكلموا أطفالاً، فقالت: يا أُمَّاه لا تجزعي فإن الله قد بني لك بيتاً في الجنة، اصبري فإنك تفضين إلى رحمة الله وكرامته، فذبحت فلم تلبث أن ماتت فأسكنها الله الجنة.

قال: وبعث في طلب زوجها حزقيل فلم يقدروا عليه، فقيل لفرعون: إنه قد رُؤِي في موضع كذا في جبل كذا، فبعث رجلين في طلبه فانتهيا إليه وهو يصلّي ويليه صفوف من الوحش خلفه يصلّون، فلما رأيا ذلك انصرفا، فقال حزقيل: اللهمَّ إنك تعلم أني كتمت إيماني مائة سنة ولم يظهر على أحد فأيّما هذان الرجلين كتم عليّ فاهده إلى دينك وأعطه من الدنيا سؤله، وأيما هذين الرجلين أظهر عليّ فعجّل عقوبته في الدنيا واجعل مصيره في الآخرة إلى النار، فانصرف الرجلان إلى فرعون فأما أحدهما فاعتبر وآمن، وأما الآخر فأخبر فرعون بالقصة على رؤوس الملأ، فقال له فرعون: وهل كان معك

غيرك؟ قال: نعم فلان، فدعا به فقال: أحقُّ ما يقول هذا؟ قال: لا ما رأيت مما قال شيئاً فأعطاه فرعون وأجزل وأما الآخر فقتله، ثم صلبه، قال: وكان فرعون قد تزوج امرأة من نساء بني إسرائيل يقال لها: آسية بنت مُزاحم فرأت ما صنع فرعون بالماشطة، فقالت: وكيف يسعني أن أصبر على ما يأتي فرعون وأنا مسلمة وهو كافر؟ فبينما هي كذلك تؤامر نفسها إذ دخل عليها فرعون فجلس قريباً منها، فقالت: يا فرعون أنت أشرّ الخلق وأخبثهم عمدت إلى الماشطة فقتلتها، قال: فلعلّ بك الجنون الذي كان بها قالت: ما بي من جنون، وإن إلهي وإلهك وإله السموات والأرض واحد لا شريك له، فمزّق عليها ثيابها وضربها وأرسل إلى أبويها فدعاهما، فقال لهما: ألا تريان أن الجنون الذي كان بالماشطة أصابها، قالت: أعوذ بالله من ذلك إني أشهد أن ربّي وربّك وربّ السموات والأرض واحد لا شريك له، فقال أبوها: يا آسية ألستِ من خير نساء العماليق وزوجك إله العماليق؟ قالت: أعوذ بالله من ذلك، إن كان ما يقول حقاً فقولا له أن يتوّجني تاجاً تكون الشمس أمامه والقمر خلفه والكواكب حوله، فقال لهما فرعون: اخرجا عنّى، فمدّها بين أربعة أوتاد يعذبها ففتح الله لها باباً إلى الجنة ليهوّن عليها ما يصنع بها فرعون، فعند ذلك قالت: ﴿ رَبِّ أَبْنِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي ٱلْجَنَّةِ وَيَجْنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ. وَنَجِّنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّالِمِينَ﴾ [التحريم: ١١]، فقبض الله روحها وأسكنها الجنة . اه .

وقوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مَا الْمَذَكُورُونُ عَادُ وَثَمُودُ وَفُرَعُونُ ﴿ فَأَكْثُرُوا فِيهَا الْفَسَادُ على عباد الله تعالى وهم المذكورُونُ عاد وثمود وفرعون ﴿ فَأَكْثُرُوا فِيهَا الْفَسَادُ عَلَى عباد الله تعالى وهم المذكورُونُ عاد وثمود وفرعون ﴿ فَأَكُثُرُوا فِيهَا الْفَسَادُ أَي الشركُ والمعاصي وسائر الآثام ﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِم وَبُّكُ سَوَّطُ عَذَابٍ ﴿ فَهُا الله عليهم عذابه، وأحل بهم نقمته بما طغوا في البلاد وأفسدوا فيها، وقد بين الله تعالى نوع عذاب وهلاك كلِّ منهم مفصلاً في القرآن، وإجمالاً فقد أهلك عاد بالريح العقيم، وثمود بالصيحة، وفرعون وجنوده بالغرق، كما فقد أهلك عاد بالريح العقيم، وثمود بالصيحة، وفرعون وجنوده بالغرق، كما في قبله عنه المُعْرَفُ وَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَنْ أَخْرَفُنُ وَمَنْهُم مَنْ أَخْرَفُنْ وَمِنْهُم مَنْ أَخْرَفُنْ وَمَا كَانَ اللّهُ لَيْ اللّهُ مَنْ أَنْ اللّهُ مَنْ أَنْفُهُمْ وَلَنْكُن كَانُونَ أَنْفُهُمْ مَنْ أَنْفُهُمْ وَلَنْكُن كَانُونَ أَنْفُهُمْ مَنْ أَنْفُهُمْ وَلَاكُونَ اللّهُ المُعْرَاقُ اللّهُ مُنْ أَنْفُهُمْ مَنْ أَنْفُهُمْ مَنْ أَنْفُهُمْ وَالْمُعُونَ وَالْعُولُ اللّهُ عَلَى الْمُعْلِقُونَ وَعِولُ وَا عَلَيْفُ مَا عَلَالُكُ عَلَيْكُونُ وَالْمُونَ وَالْمُعُولُ وَالْعُولُ وَلَيْكُونُ وَلَاكُونُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى الْمُعْلِقُولُ اللّهُ عَلَيْكُمْ أَنْفُهُمْ مَنْ أَنْفُولُ وَلَيْكُونُ ولَا عَلَيْهُمْ مَنْ أَنْفُولُ وَلِهُ وَلَا عَلَالُهُ وَلَا عَلَا مُعْلِقُولُ وَلَا عَلَالُهُ وَلَلْهُ وَلَا عَلَالُهُ وَلِهُ مُنْ أَنْفُولُ اللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَا عَلَيْكُونُ وَلِهُ وَلِهُ مِنْ أَنْفُولُهُ فَاللّهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ مِنْ أَنْفُولُوا لِلْهُ وَلِهُ مُنْ أَنْفُولُ اللّهُ وَلَا عَلَالُولُ وَلَا عَلَا

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴿ أَي إِنه اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ العباد، يحصيها عليهم ويجازيهم بها، قال ابن عباس: يعني بحيث يرى ويسمع ويبصر ما تقول وتفعل وتهجس به العباد.اه. ولفظ المرصاد يطلق على مكان يرصد فيه شيء معين يُستفاد من وراء معرفته، أو ليعرف ما يحدث عن كثب.

والحاصل أن الآيات تفيد أن الله تعالى لا يفوته شيء، ولا يخرج عن إرادته شيء، وأن أولئك الطغاة، وهم الثلاثة الذين ذُكروا: عاد وثمود والفراعنة كان الله لهم بالمرصاد، وأذاقهم أليم عذابه وشديد عقابه، ففي ذلك إنذار لكل ظالم طاغ متكبر، أنه سيحل به ما حل بهم من العذاب، وفيها تسلية للنبي على مما يواجه من تكذيب قومه له، وأن العاقبة للمتقين.

أخرج البيهقي في الأسماء والصفات عن مقاتل بن سليمان قال: أقسم الله ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ ﴿ ) يعني الصراط، وذلك أن جسر جهنم عليه سبع قناطر على كل قنطرة ملائكة قيام وجوههم مثل الجمر، وأعينهم مثل البرق، يسألون الناس في أول قنطرة عن الإيمان، وفي الثانية يسألونهم عن الصلوات الخمس، وفي الثالثة يسألونهم عن الزكاة، وفي الرابعة يسألونهم عن شهر رمضان، وفي الخامسة يسألونهم على الحج، وفي السادسة يسألونهم عن العمرة، وفي السابعة يسألونهم عن المظالم فمن أتى بما سئل عنه كما أمر جاز على الصراط، وإلا حبس، فذلك قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِٱلْمِرْصَادِ ﴿ ﴾.

ومن ثم يُفخَّم الراء في ﴿لَيِالْمِرْصَادِ﴾ عند جميع القراء، لوجود حرف الاستعلاء (الصاد) بعد الراء الساكنة المسبوقة بكسر أصلي، إذ القاعدة في الراء أنها إذا سكنت بعد كسر أصلي تُرقِّق، ولكن منع منه حرف الاستعلاء هنا لأنه معه في نفس الكلمة وغير مكسور.

قال الحافظ ابن الجزري كَثَلَثْهُ في المقدمة:

ورقسق السراء إذ ما كسسرت كذاك بعد الكسر حيث سكنت إن لم تكن من قبل حرف استعلا أو كانت الكسرة ليست أصلاً

﴿ هَا مَنَا الْإِنسَانُ إِذَا مَا اَبْلَلَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَمُ فَيَقُولُ رَقِتَ أَكْرَمَنِ ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا اَبْلَلَهُ رَبُّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعْمَمُ فَيَقُولُ رَقِتَ أَهُنَوْ ﴿ وَقَالَمُ اللَّهُ اللَّلَّالَةُ اللَّهُ اللللَّ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ ال

تقرر هذه الآيات أن ترادف النعم على إنسان من صحة وجاه ومال ليس دليلاً على دليلاً على رضا الله عنه، كما أن التضييق عليه في الرزق ليس دليلاً على سخط الله عليه، ولكن في ذلك اختبار للطرفين، حيث يبتلي من يشاء بالنعم ليشكر، ويبتلي من يشاء بالتضييق ليصبر، ثم زجر عن هذا الاعتقاد الباطل وذم فعالهم كما في الآيات.

قوله تعالى: ﴿ فَاَمَّا الْإِنسَنُ إِذَا مَا اَبْلَلَهُ رَبُّمُ فَاكْرَمَمُ وَنَعْمَمُ ﴾ أي اختبره بالغنى واليسار ﴿ فَيَقُولُ رَبِّتَ اَكْرَمَنِ ﴾ أي فضلني بما وسّع علي وأعطاني لما لي عنده من الكرامة ﴿ وَأَمَّا إِذَا مَا اَبْلَلُهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْفَعُ ﴾ أي اختبره بالفقر وضيق عليه ﴿ فَيَقُولُ رَبِّ اَهُنَنِ ﴾ أي أذلني بالفقر، وذلك لسوء فكره، وقصور نظره في الحالين، وكان الواجب على الإنسان أن يشكر على الخير ويصبر على الشر، لأن أحواله دائرة بينهما، وكله ابتلاء من الله تعالى كما قال تعالى: ﴿ وَنَبُّلُوكُم بِالشّرِ وَالْخَيْرِ وَلَيْ اللّهِ عَلَى البلاء، لتظهر فائدة الابتلاء شكراً أو صبراً، والشاكر والصابر كلاهما في الجنة.

<sup>(</sup>۱) ﴿ فَقَدَرَ ﴾ قرأ ابن عامر، وأبو جعفر بتشديد الدال، وقرأ الباقون بتخفيفها. وهما لغتان بمعنى واحد وهو التضييق.

<sup>(</sup>٢) (٣) (٤) (٥) ﴿ لَا تُكَرِّمُونَ ... وَلَا تَحْتَشُونَ ... وَتَأْكُونَ ... وَتَأْكُونَ ... وَتَجْبُونَ ﴾ : قسراً أبسو عمرو، ويعقوب بخلف عن روح بياء الغيب في الأفعال الأربعة حملاً على معنى الإنسان في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الْإِنسَنَ ﴾ لأن المراد به الجنس، وقرأ الباقون بتاء الخطاب في الجميع على الالتفات، وهو الوجه الثاني لروح.

<sup>﴿</sup> وَلَا عَكَشُونَ ﴾ : قرأ عاصم، وحمزة، والكسائي، وأبو جعفر، وخلف العاشر، بفتح الحاء وإثبات ألف بعدها، على حذف إحدى التاءين تخفيفاً، لأن الأصل (تتحاضون). وقرأ الباقون بضم الحاء وحذف الألف التي بعدها مضارع «حض يحض».

وقوله تعالى: ﴿ بَلَ لَا تُكُرِّمُونَ الْيَتِيمَ ﴾ أي أنتم إذا أكرمكم الله تعالى بالمال لا تحسنون لمن يستحق، وهم جنس اليتامى، ومفرده: يتيم، وهو مَنْ مات أبوه قبل بلوغه، أي فَقَدَ كافله ومربيه، فحينئذ يتحتم على المسلمين كفالته وتربيته وتأديبه، لئلا يصبح عضواً فاسداً في المجتمع يضر نفسه وغيره، وبذلك أمر الكتاب والسنة كما يلي:

قَــال تــعــالـــى: ﴿أَرْءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِاللِّينِ ۞ فَلَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ اللَّهِ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞﴾ [الماعون: ١ ـ ٣].

وقال تعالى: ﴿وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلَفِهِمْ ذُرِّيَّةٌ ضِعَاهُا خَافُواْ عَلَيْهِمٌ فَلْيَـنَّقُواْ اللَّهُ وَلَيْقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ۞﴾ [النساء: ٩].

وقال تعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقْهَرُ ۞﴾ [الضحى: ٩].

وقــال تــعــالـــى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمَوَلَ ٱلْمِتَنَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِى ُ بُطُونِهِمْ نَارًا ۚ وَسَبَصْلَوٰکَ سَعِيرًا ۞﴾ [النساء: ١٠].

وقال تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَكُمَٰ قُلْ إِصْلَاحٌ لَمُمْ خَيْرٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٠].

وقىال تىعىالى : ﴿ وَمَا ثُوا أَلْهَا لَكُنَا مَنَ أَمُواَلُهُمْ وَلَا تَنَبَذَلُوا الْحَيَيْثَ بِالطَّيْتِ وَلَا تَأْكُلُوا أَمُولَكُمُمُ إِلَى أَمْوَلِكُمُ اللَّهِ النَّاء : ٢] .

وقىال تىعىالىمى: ﴿فَلَا أَفْنَكُمُ ٱلْمُقَبَةُ ۞ وَمَا أَدْرَكُ مَا ٱلْمُقَبَةُ ۞ فَكُ رَفَبَةٍ ۞ أَوْ إِلَمْكُمُ أَلَا عَالَى الْمُقَبَةُ ۞ [البلد: ١١ ـ ١٥].

وعن ابن عباس رفي عن النبيّ عن النبيّ

المسلمين إلى طعامه وشرابه، أدخله الله الجنة البتة، إلَّا أن يعمل ذنباً لا يُغفر» رواه الترمذي وقال: حسن صحيح.

وروي عن ابن عباس أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «مَن عال ثلاثة من الأيتام كان كمن قام ليله، وصام نهاره، وغدا وراح شاهراً سيفه في سبيل الله، وكنت أنا وهو في الجنة إخواناً كما أنَّ هاتين أختان وألصق إصبعيه السبابة والوسطى. رواه ابن ماجه.

وعن أبي هريرة على أنَّ رجلاً شكا إلى النبيّ على قسوةً في قلبه، فقال له: «امسح رأس اليتيم، وأطعم المسكين» [رواه أحمد].

وعن سهل بن سعد عَلَيْهُ قال: قال رسول الله ﷺ: «أنا وكافل اليتيم في اللجنة هكذا» وأشار بالسبابة والوسطى وفرج بينهما. [رواه البخاري].

وروى الحاكم وصححه: «أربعة حقّ على الله أن لا يدخلهم الجنة ولا يذيقهم نعيمها: مدمن الخمر، وآكل الربا، وآكل مال اليتيم بغير حقّ، والعاقّ لوالديه».

وعن أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال: «اجتنبوا السبع الموبقات»، قيل: يا رسول الله، وما هن؟ قال: «الإشراك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرَّم الله إلَّا بالحق، وآكل الربا، وآكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات» [رواه البخاري ومسلم].

وفي حديث المعراج: «فإذا أنا برجال قد وكل بهم رجال يفكّون لحاهم، وآخرون يجيئون بالصخور من النار، فيقذفونها في أفواههم، فتخرج من أدبارهم، فقلت: يا جبريل، من هؤلاء؟ قال: الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً إنما يأكلون في بطونهم ناراً» [رواه مسلم].

وقوله تعالى: ﴿وَلَا تَحْتَشُوكَ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ أَي لا يحض بعضاً عليه، وإذا كان كذلك فهو لا يفعله بنفسه، وفي ذم مَنْ لا يكرم اليتيم ولا يحض على طعام المسكين أمر بالإكرام والحض والفعل، ففي ذلك يتحقق التعاون على البر والتقوى، الذي هو أساس رقي الأمم، والله في عون العبد ما كان العبد في عون أخيه.

وقوله تعالى: ﴿وَتَأْكُلُونَ ٱلثُّرَاكَ﴾ أي الميراث ﴿أَكُلُا لَمُنَا﴾ أي أكلاً شديداً، فيأخذ نصيبه ونصيب غيره، فقد كانوا في الجاهلية لا يورِّثون النساء والصبيان كما تقدم في سورة النساء مفصلاً. وقوله تعالى: ﴿وَيُحِبُّونَ ٱلْمَالَ حُبَّا صَالَى اللهُ عَلَهُ مَا تَقَدَمُ فَي سُورة الحرص عليه.

﴿ كُلِّ إِذَا ذُكِّتِ ٱلأَرْضُ ذُكًا ذَكًا ۞ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفًا صَفًا ۞ وَجِاءَهَ وَقَمْ يَرْمُ وَٱلْمَلُكُ صَفًا صَفًا ۞ وَجِاءَهَ وَقَمْ يَرْمِ بِجَهَنَدُّ يَوْمَ بِذِ يَنَدَكُ لِنَاتِهِ فَدَّمَتُ لِمَانِي وَمَهِ نِهِ يَعْدُلُ يَلَيْتَنِي فَدَّمْتُ لِمَانِي وَمَعْ فَرَانُ لَهُ ٱلذِكْرَى ۞ يَقُولُ يَلَيْتَنِي فَدَّمْتُ لِمَانِي وَمَعْ فَرَانُ وَلَا يُوثِقُ (٢) وَنَاقَتُهُ أَحَدٌ يَكَانِنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَعِنَةُ ۞ وَنَاعَهُ أَحَدٌ يَكَانِنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَعِنَةُ ۞ أَرْجِعِ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَنْهِنِيَةً ۞ فَادْعُلِ فِي عِنْدِى ۞ وَادْعُلِ جَنِّي ۞﴾.

قوله ﴿ كُلاّ ﴾ ردع وزجر لهم عن أقوالهم وأفعالهم من أن النعمة كرامة، والفقر إهانة، والانهماك في جمع الحطام الفاني ومنع حقوق العباد في المال كاليتامى والمساكين وغيرهم، فهذا فعل مَنْ لا يرجو ثواب الله تعالى في الدار الآخرة وقصر همه على الدنيا، فكأن المعنى \_ والله أعلم \_: حقاً إنهم غافلون عما يستقبلهم بعد الموت، ألا فتنبهوا واستعدوا فإن أمامكم أهوال عظيمة ﴿ إِذَا دُكَّتِ ٱلأَرْضُ دُكًا وَكُلُ أَي كُسِّرت الأرض ودُقّت وفتت جبالها حتى تصير هباء منبثا، وتسوى الأرض حتى تصير قاعاً صفصفاً، لا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً، وتمد كما يمد الأديم، فيكون الناس عليها في مكان واحد، يُسمعهم الداعي وينفذهم البصر، فيجب أن تتذكروا هذا اليوم، وتستعدوا له، فإنه يوم عظيم شديد الهول، يتقرر بعده مصير الإنسان من سعادة أو شقاء.

ثم أخذت الآيات تصف أحوال ذلك اليوم فقال تعالى: ﴿وَبَآهُ رَبُّكَ﴾ لفصل القضاء بين العباد، مجيء يليق بجلاله وعظمته، نؤمن به بلا تكييف ولا تمثيل لأنه ﷺ ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيَّةٌ وَهُوَ السَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١].

قال ابن عثيمين تَطَلَّهُ في قوله تعالى: ﴿وَجَآهُ رَبُّكَ﴾ هذا المجيء هو مجيئه ﷺ لأن الفعل أسند إلى الله فهو قائم به لا

<sup>(</sup>١) (٢) ﴿ لَا يُعَذِّبُ ﴾، ﴿ وَلَا يُوثِقُ ﴾ قرأ الكسائي ويعقوب بفتح الذال والثاء وقرأ الباقون بكسرهما ·

بغيره، هذه القاعدة في اللغة العربية، والقاعدة في أسماء الله وصفاته كل ما أسنده الله إلى نفسه فهو له نفسه لا لغيره، وعلى هذا فالذي يأتي هو الله على وليس كما حرفه أهل التعطيل حيث قالوا: إنه جاء أمر الله، فإن هذا إخراج للكلام عن ظاهره بلا دليل، فنحن من عقيدتنا أن نجري كلام الله تعالى، ورسوله على على ظاهره وأن لا نحرف فيه. ونقول: إن الله تعالى يجيء يوم القيامة هو نفسه، ولكن كيف هذا المجيء؟ هذا هو الذي لا علم لنا به، لا ندري كيف يجيء؟ والسؤال عن مثل هذا بدعة كما قال الإمام مالك كَلَّهُ حين سئل عن قوله تعالى: ﴿الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ﴿ الله السؤال على قلبه، لأنه برأسه حتى علاه الرحضاء \_ يعني العرق \_ لشدة هذا السؤال على قلبه، لأنه سؤال عظيم سؤال متنطع، سؤال متعنت أو مبتدع يريد السوء، ثم رفع رأسه وقال: (الاستواء غير مجهول، والكيف غير معقول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة \_.

واعتبر هذا في جميع صفات الله فلو سألنا سائل قال: إن الله يقول: 

﴿لِمَا خَلَقَتُ بِيكَ ﴾ [ص: ٧٥]. يعني آدم، كيف خلقه بيده؟ نقول: هذا السؤال 
بدعة، قال: أنا أريد العلم ولا أحب أن يخفى على شيء من صفات ربي 
فأريد أن أعلم كيف خلقه؟ نقول: نحن نسألك أسئلة سهلة هل أنت أحرص 
على العلم من الصحابة ﴿ إما أن يقول: نعم، وإما أن يقول: لا، 
والمتوقع أن يقول: لا. هل الذي وجهت إليه السؤال أعلم بكيفية 
صفات الله ﴿ أم الرسول عليه الصلاة والسلام؟ سيقول: الرسول، إذا 
الصحابة أحرص منك على العلم والمسؤول الذي يوجه إليه السؤال أعلم من 
الذي تسأله ومع ذلك ما سألوا؛ لأنهم يلتزمون الأدب مع الله ﴿ أن ويقولون 
بقلوبهم وربما بألسنتهم إن الله أجل وأعظم من أن تحيط أفهامنا وعقولنا 
بكيفات صفاته، والله ﴿ يَقول في كتابه في الأمور المعقولة: ﴿ وَلاَ يُحِيطُونَ 
بِهِ، عِلْما ﴾ [طه: ١١٠]. وفي الأمور المحسوسة: ﴿ لاَ تُدَرِكُهُ ٱلأَبْقَمَارُ وَهُو 
يُمِيلُونَ الْأَبْمَارُ ﴾ [الانعام: ١٠٠].

فنقول: يا أخي إلزم الأدب، لا تسأل: كيف خلق الله آدم بيده؟ فإن هذا السؤال بدعة، وكذلك بقية الصفات لو سأل: كيف عين الله ﷺ قلنا له: هذا

بدعة، لو سأل: كيف يد الله على الله على الله على الآية الكريمة: ﴿وَبَاءَ وَاللهُ لا تَسألُ عَن كيفية صفات الله على الله على الآية الكريمة: ﴿وَبَاءَ رَبُّكَ وَسأل: كيف يجيء؟ نقول: هذا بدعة ـ هذه القاعدة التزموها ـ وكل إنسان يسأل عن كيفية صفات الله فهو مبتدع متنطع، سائل عما لا يمكن الوصول إليه، فموقفنا من مثل هذه الآية ﴿وَبَاءَ رَبُّكَ أَن نؤمن بأن الله يجيء لكن على أي كيفية؟ الله أعلم. والدليل قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْ يَ وَهُو السَّيمِ المُ المُورى: ١١]. فنحن نعلم النفي ولا نعلم الإثبات، يعني نعلم أنه لا يمكن أن يأتي على كيفية إتيان البشر، ولكننا لا نثبت كيفيته، وهذا هو الواجب علينا. انتهى من «تفسير ابن عثيمين» جزء عم (٢٠٥).

وقال ابن تيمية كَلَّهُ: واعلم أن من المتأخرين من يقول: إن مذهب السلف إقرارها على ما جاءت به، مع اعتقاد أن ظاهرها غير مراد، وهذا لفظ مجمل. فإن قوله: (ظاهرها غير مراد) يحتمل أنه أراد بالظاهر نعوت المخلوقين وصفات المحدثين. مثل أن يراد بكون الله قِبلَ وجه المصلّي، أنه مستقر في الحائط الذي يصلي إليه، و(إن الله معنا) ظاهره أنه إلى جانبنا، ونحو ذلك. فلا شك أن هذا غير مراد، ومن قال: إن مذهب السلف أن هذا غير مراد، فقد أصاب في المعنى، لكن أخطأ في إطلاق القول بأن هذا ظاهر الآيات والأحاديث. فإن هذا المجال ليس هو الظاهر على ما قد بيناه في غير هذا الموضع. اللهم إلا أن يكون هذا المعنى الممتنع صار يظهر لبعض الناس فيكون القائل لذلك مصيباً بهذا الاعتبار، معذوراً في هذا الإطلاق. فإن الظهور والبطون قد يختلف باختلاف أحوال الناس، وهو من الأمور النسبية. انتهى. من «مجموع الفتاوى» (١٠٨/٥).

وقد بسط كَلَّلَهُ الكلام على ذلك في «الرسالة المدنية»: وأوضح أن الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات، يحتذى حذوه ويتبع فيه مثاله. فإذا كان إثبات الذات إثبات وجود لا إثبات كيفية، فكذلك إثبات الصفات إثبات وجود لا إثبات كيفية.

وقال كَثَلَّلَهُ في بعض «فتاويه»(١): نحن نقول بالمجاز الذي قام دليله.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۰/ ٤٨١ \_ ٤٨٥).

وبالتأويل الجاري على نهج السبيل. ولم يوجد في شيء من كلامنا وكلام أحد منا، أنا لا نقول بالمجاز والتأويل، والله عند لسان كل قائل، ولكن ننكر من ذلك ما خالف الحق والصواب، وما فتح به الباب، إلى هدم السنة والكتاب واللحاق بمحرفة أهل الكتاب. المنصوص عن الإمام أحمد وجمهور أصحابه أن القرآن مشتمل على المجاز. ولم يعرف عن غيره من الأئمة نص في هذه المسألة. وقد ذهب طائفة من العلماء من أصحابه وغيرهم، كأبي بكر بن أبي داود، وأبي الحسن الخرزي، وأبي الفضل التميمي، وابن حامد فيما أظن وغيرهم، إلى إنكار أن يكون في القرآن مجاز. وإنما دعاهم إلى ذلك ما رَأَوُهُ من تحريف المحرفين للقرآن بدعوى المجاز. فقابلوا الضلال والفساد، بحسم المواد، وخيار الأمور التوسط والاقتصاد. انتهى.

وقال ابن كثير كَنْشُ: قام الخلائق من قبورهم لربهم، وجاء ربك لفصل القضاء بين خلقه، وذلك بعدما يستشفعون بسيد ولد آدم على في فيجيء الرب تبارك وتعالى لفصل القضاء، والملائكة يجيئون بين يديه صفوفاً صفوفاً .اه(١).

وقوله تعالى: ﴿وَٱلْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً الملك اسم جنس والمراد به عموم الملائكة عليه ، فتنزل الملائكة فيصطفون صفاً بعد صف، فيحيطون بالخلق في ساحات العرض والحساب.

ومما نُقل (٢) عن ابن عباس الله الخلائق إذا جمعوا في صعيد واحد، الأولين والآخرين، أمر الجليل الله بملائكة سماء الدنيا أن يتولوهم، فيأخذ كل واحد منهم إنساناً وشخصاً من المبعوثين، إنسا وجناً ووحشاً وطيراً، وحولوهم إلى الأرض الثانية، أي التي تبدل، وهي أرض بيضاء من فضة نورانية، وصارت الملائكة من وراء الخلق حلقة واحدة، فإذا هم أكثر من أهل الأرض بعشر مرات، ثم إن الله تعالى يأمر ملائكة السماء الثانية، فيحدقون بهم حلقة واحدة، وإذا هم مثلهم عشرين مرة، ثم تنزل ملائكة السماء الثائية، فيحدقون من وراء الكل حلقة واحدة، فإذا هم مثلهم ثلاثين

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير كثلثه (٤/٤٤٥ ـ ٥٤٥).

<sup>(</sup>٢) حاشية الصاوي تَغَلَّلُهُ (٤٢٢/٤).

ضعفاً، ثم تنزل ملائكة السماء الرابعة، فيحدقون من وراء الكل حلقة واحدة، فيكونون أكثر منهم بأربعين ضعفاً، ثم تنزل ملائكة السماء الخامسة، فيحدقون من ورائهم حلقة واحدة، فيكونون مثلهم خمسين مرة، ثم تنزل ملائكة السماء السادسة، فيحدقون من وراء الكل حلقة واحدة، وهم مثلهم ستين مرة، ثم تنزل ملائكة السماء السابعة، فيحدقون من وراء الكل حلقة واحدة، وهم مثلهم سبعين مرة، والخلق تتداخل وتندمج، حتى يعلو القدم ألف قدم لشدة الزحام، ويخوض الناس في العرق على أنواع مختلفة، إلى الأذقان وإلى الصدور وإلى الحقوين وإلى الركبتين، ومنهم من يصيبه الرشح اليسير كالقاعد في الحمام، ومنهم من تصيبه البلة، بكسر الموحدة وتشديد اللام، كالعاطش في الحمام، ومنهم من العين مرة، وقال وألا شرب الماء، وكيف لا يكون القلق والعرق والأرق، وقد قربت الشمس من رؤوسهم، حتى لو مد أحدهم يده لنالها، وتضاعف حرها سبعين مرة، وقال بعض السلف: لو طلعت الشمس على الأرض كهيئتها يوم القيامة، لاحترقت بعض السلف: لو طلعت الشمس على الأرض كهيئتها يوم القيامة، لاحترقت الأرض وذاب الصخر وانشقت الأنهار، فبينما الخلائق يمرجون في تلك الأرض البيضاء التي ذكرها الله حيث يقول: ﴿ يَوْمَ تُبدّلُ ٱلأَرْضُ عَيْرٌ اللهم عيه . . إلغ .اه.

وقوله تعالى: ﴿وَجِائَهُ يَوْمَإِنِ بِجَهَنَدُ ﴾ أي أحضرت جهنم وأبرزت ليراها الناس يوم القيامة، كقوله تعالى: ﴿وَبُرُزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِمَن يَرَىٰ ﴿﴾ [النازعات: ٣٦]، وروى مسلم عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «يؤتى بجهنم يومئذٍ لها سبعون ألف زمام مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها».

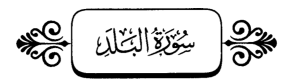
وقوله: ﴿يَوْمَإِذِ يَنَذَكُرُ ٱلْإِنسَنُ عَفريطه في الدنيا في طاعة الله تعالى وفيما يقرب إليه من صالح الأعمال ﴿وَأَنَى لَهُ ٱلذِّكْرَى اِي وكيف تنفعه الذكرى وقد ذهب ميدان العمل، فيقول متحسراً كما أخبر الله تعالى عنه: ﴿يَقُولُ يَلْيَتَنِي قَدَّمُ لِيَاتِي ۞ أي يقول ذلك نادماً متحسراً متمنياً لو أنه قدم عملاً صالحاً ينفعه في آخرته، إِذْ إِنَّ الحياة الحقيقية هي حياة الدار الآخرة كما قال تعالى: ﴿وَمَا هَنِهِ ٱلْمَيْوَةُ ٱلدُّنِيا ۚ إِلَا لَهُو وَلَمِبُ وَإِنَ الدار الآخرة هي الحياة لو الله والمنار الآخرة هي الحياة الدار الآخرة هي الحياة الدار الآخرة هي الحياة الدار الآخرة هي الحياة التامة.

وقوله تعالى: ﴿فَيَوْمَ إِنَّ يُعَذِّبُ عَنَابُهُۥ أَحَدٌ ۞﴾ أي ليس أحد أشد عذاباً من تعذيب الله من عصاه ﴿وَلا يُوثِقُ وَتَاقَعُهُ أَحَدٌ ۞﴾ أي ولا يقيد أحد كقيده.

والوثاق هو الشد والربط بالسلاسل والأغلال، وهذا هو حال أهل الشرك والكفر والإجرام، أما الذين آمنوا بالله ورسله واليوم الآخر وعملوا الصالحات وصفت نفوسهم واطمأنت، وعبدوا الله حتى أتاهم اليقين، فينادون بهذا النداء المحبب للنفوس: ﴿يَكَايَنُهُا النَّفُسُ الْمُطْمَيِنَةُ ﴿ إِنَّ المَوْمِنَةُ الآمِنَةُ اللَّمِنَةُ اللَّمُنِيَةُ اللَّمِينَ اللَّهُ عَنَهُمُ وَمُشَواعً عَنَفُهُ [المجادلة: ٢٢] وقوله تعالى: ﴿فَاذَخُلِ جَنِي اللَّمُ اللَّمُنِينَ اللَّهُ عَنَهُمُ وَمُشُواعً عَنَفُهُ [المجادلة: ٢٢] وقوله تعالى: ﴿فَاذَخُلِ جَنِي اللَّهُ عَنْهُمُ وَمُشُواعً عَنَفُهُ المناسِقِينَ ﴿وَاذَخُلِ جَنِي اللَّهُ عَنْهُمُ وَمُنْا اللَّمِنَا اللَّمُونَ أَو البَعْنَ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُونَ أَو البَعْنُ اللَّهُ اللَّمُونَ أَو البَعْنُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّمِنَةُ اللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلِلَّا اللَّهُ الللْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَ

وأخرج ابن أبي حاتم والطبراني عن سعيد بن جبير في قال: مات ابن عباس في بالطائف، فجاء طير لم تر عين خلقته، فدخل نعشه، ثم لم ير خارجاً منه، فلما دفن تليت هذه الآية على شفير القبر لا يدي من تلاها فيكأينها النَّقْشُ المُطْلَبِنَةُ فَي ارْجِيقَ إِلَى رَبِكِ رَاضِيَةً مَنْ فَيْلِيَّ فَادَّكُلِ فِي عِبْدِي فَوَادَّكُلِ جَنِي هَوْلِي جَنِي فَي جَبْدِي فَي وَبُدِي وَادَّكُلِ جَنِي هَادَكُلِ جَنِي فَي جَبْدِي هَادَكُلِ جَنِي هَادَكُلِ جَنِي هَادَهُ فَي جَبْدِي هَادَكُلِ جَنِي هَادَكُلِ جَنِي هَادَكُلِ جَنِي هَادِي اللهِ عَبْدِي هَادَكُلِ جَنِي هَادَكُلِ جَنِي هَادِي اللهِ عَبْدِي هَادَكُلِ جَنِي هَادِي اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهَ اللهِ عَبْدِي هَادَكُلُو جَنِي هَادِي اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

وأخرج الحكيم الترمذي في نوادر الأصول من طريق ثابت بن عجلان عن سليم بن أبي عامر ولله قال: سمعت أبا بكر الصديق يقول: قرئت عند رسول الله على هذه الآية ﴿ يَاأَيُّمُ النَّفْسُ النَّفْسُ النَّفْسَ النَّفْسَ الرَّجِينَ إِلَى رَبِّكِ كَاضِيةً مَّ فَيْنَةً ﴾ فقلت: ما أحسن هذا يا رسول الله، فقال: «يا أبا بكر أما إن الملك سيقولها لك عند الموت».



### مكية وآياتها عشرون آية

## بِشَيْرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالِدِ وَمَا وَلَدَ ﴾ فَقَدُ خَلَقُنَا الْبَلَدِ ﴾ وَأَنتَ حِلَّ بِهَاذَا الْبَلَدِ ﴾ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ﴾ لَقَدَ خَلَقَنَا الْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾ أَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ ۞ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالَا لَبُدًا الْإِنسَانَ فِي كَبْدٍ ۞ أَيْعَسَبُ أَن لَمْ يَرَهُ أَحَدُ ۞ أَلَمْ يَخْعَل لَهُ عَبْنَيْ ۞ وَلِسَانًا وَشَفَايَنِ ﴾ لَبُدًا الله وَسَفَايَنِ ۞ وَلَمَانًا وَشَفَايَنِ ۞ وَهَدَيْنَهُ النَّجَدَيْنِ ۞ فَلَا أَفْنَحُمَ الْعَقْبَةُ ۞ وَمَا أَذَرَىنكَ مَا الْعَقْبَةُ ۞ فَكُ رَقِبَةٍ ۞ وَهَا أَذَرَىنكَ مَا الْعَقْبَةُ ۞ فَكُ رَقِبَةٍ ۞ أَوْ لِطَعَنَدُ فِي وَمِ ذِى مَسْغَبَو ۞ يَنبِمَا ذَا مَقْرَبَةٍ ۞ أَوْ مِسْكِينًا ذَا مَثْرَيَةٍ ۞ ثُمُ مَنْ اللّذِينَ ءَامَنُوا وَقُواصُوا بِالصَّرِ وَتُواصُوا بِالْمَرْحَمَةِ ۞ أُولَئِكَ أَصَعَبُ الْمُتَنْدَةِ ۞ وَلَائِنِ كَفَرُوا بِنَايِنِنَا هُمْ أَصْحَبُ الْمَشْنَعَةِ ۞ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ ۞ .

هذه السورة تتضمن القسم على أن الإنسان في كبد، وأن المغرور يظن أن لن يقدر عليه أحد، ثم بيان بعض نعم الله تعالى على الإنسان، ثم دعوته لاقتحام العقبة وأنها إنما تقتحم بالأعمال الصالحة المتعدية النفع للغير، ثم بيان حال أصحاب الميمنة وحال أصحاب المشأمة.

قوله تعالى: ﴿لَا أُقْسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴿ وَأَنْتَ حِلُّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴿ فَ فَ يَقْسَمُ الله تعالى بمكة المكرمة تعظيماً لها وتشريفاً لأنها أفضل البلدان على الإطلاق خصوصاً وقت حلول الرسول على أو إشارة إلى تحليلها له يوم الفتح ساعة من نهار كما في الحديث الصحيح.

<sup>(</sup>١) ﴿لِكُا﴾ قرأ أبو جعفر بتشديد الباء وقرأ الباقون بتخفيفها .

وقوله تعالى: ﴿وَوَالِهِ وَمَا وَلَدَ ۞﴾ فيقصد به آدم وذريته.

وقوله تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِى كَبَدٍ ۞﴾ هذا هو المقسم عليه، قد يحتمل أن المراد بذلك ما يكابده الإنسان ويقاسيه من الشدائد في الدنيا، وفي البرزخ، ويوم يقوم الأشهاد.

وعلى ذلك يجب على المسلم الحريص على سعادته أن يسعى في عمل يريحه من هذه الشدائد. ويوجب له الفرح والسرور الدائم بعد أن يرحل عن الدنيا ويواجه مصيره الحتمى.

فأين أنت يا ابن آدم من هذا؟ وفيمَ الغفلة؟

إن من يطلبه الموت وهو موقن أنه سيموت لا يغفل عن ذلك بل تجده على حذر تام، والقلب الحي تكفيه أقل المواعظ.

فالإنسان إذا قصّر في حق نفسه ولم يسع في كسب الأعمال الخيّرة التي تريحه من شدائد يوم الحساب فإنه سيبقى يكابد العذاب الشديد هناك في الدار الآخرة.

وقد يحتمل أن يكون معنى قوله تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ۞﴾ مثل قوله تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي أَخْسَنِ تَقْوِيمِ ۞﴾ [التين: ٤] أي قدّره على التصرف في الأعمال الشديدة.

وإذا كان كذلك فعلى الإنسان أن يشكر الله تعالى على هذه النعمة العظيمة.

فلا يضع هذه القدرة والقوة التي أعطاه الله إياها في غير موضعها، بل يجعلها في طاعة الله ﷺ.

وقوله تعالى: ﴿ أَيَعْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴿ فَ اللهِ أَي أَيظَن ذلك الإنسان المغتر بقوته وماله أن لا يقدر عليه أحد فيهما، ونسي أن المسيطر على كل شيء، والذي بيده كل شيء، والمتصرف الأواحد في كل شيء، هو الله وحده فيتشدق ذلك الإنسان المغرور ويتباهى بكثرة الإنفاق في المعاصي فيقول: ﴿ أَهُلَكُتُ مَالًا لَبُدًا ﴾ أي مالاً كثيراً.

وسمّى الله تعالى الإنفاق في الشهوات والمعاصي إهلاكاً لأن المنفق لا

ينتفع بما أنفق في غير طاعة الله ولأن الذي ينفق ماله في المعاصي لا يعود عليه من إنفاقه إلا الندم والخسارة والتعب والقلة.

أما الذي ينفق أمواله في مرضاة الله تعالى في أوجه الخير فإنه قد تاجر مع الله تعالى تجارة رابحة، وربح أضعاف أضعاف ما أنفق.

قال تعالى متوعداً الذي أنفق ماله في الشهوات وافتخر بذلك: ﴿أَيْعُسَبُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لا يراه ولا يحاسبه على الصغيرة والكبيرة، أَمَدُ الله تعالى قد رآه، وحفظ عليه أعماله، وسيرى كل إنسان ما عمله من خير وشر ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَعْرُمُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَعْرُمُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فَيْرًا يَعْرُمُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فَيْرًا يَعْلَمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٩].

ثم أخذ تعالى يعدد بعض نعمه على بني آدم، وما أكثرها، ومنها ما جاء في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ جَمَّلُ لَمُ عَبَنَيْنِ ۞ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ۞ للجمال والبصر والنطق وغير ذلك من المنافع الضرورية، فهذه نعم الدنيا.

ثم قال في نِعم الدين: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ ﴿ أَي طريقَي الخير والشر بيّنًا له الهدى من الضلال والرشد من الغي، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنَ عَلَى ٱلإِنسَنِ حِينٌ مِن الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذَكُورًا ۞ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَمَلْنَهُ سَمِيمًا بَصِيرًا ۞ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا وَإِمَّا كَفُورًا ۞ ﴾ [الإنسان: ١ - ٣].

فهذه المنن العظيمة والنعم الجسيمة تقتضي من العبد أن يقوم بحقوق الله تعالى ويشكره على نعمه، وأن لا يستعين بنعم الله تعالى عليه على معاصي الله. وغاية الجحود أن يُعصى الله تعالى بنعمه.

لك فرجاً وجعلت لك ستراً، فأصب بفرجك ما أحللت لك، فإن عرض عليك ما حرمت عليك فأرخِ عليك سترك، ابن آدم إنك لا تحمل سخطي، ولا تطيق انتقامي».

ثم قال تعالى: ﴿فَلَا أَقَنَحُمَ ٱلْمُقَبَةُ ۞﴾ والعقبة الطريق الوعر في الجبل الذي يصعب سلوكه وعبر بها هنا عن مجاهدة النفس والهوى ودواعيه.

والمعنى: هلا جاهد الإنسان نفسه، وجاهد الشيطان وعمل أعمال البر، ليجتاز الشدائد ويسعد في الدار الآخرة.

ثم فسرها الله تعالى بقوله: ﴿وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا الْعَقَبَةُ ۞ فَكُ رَفَبَةٍ ۞ أي فكما من الرق أو المساعدة في فكها من الأسر من عند الكفار.

وقوله تعالى: ﴿أَوْ إِمْعَنَدُ فِي يَوْمِ ذِى مَسْفَهُمْ ﴿ أَي مجاعة شديدة بأن يطعم وقت الحاجة ﴿ يَتِمَا ذَا مَقْرَبَةٍ ﴿ ﴾ جامعاً بين كونه يتيماً وفقيراً ذا قرابة، رُوي عن النبي ﷺ أنه قال: «الصدقة على المسكين صدقة، وعلى ذي الرحم ثنتان صدقة وصلة» [رواه الترمذي والنسائي].

وقوله تعالى: ﴿أَوَ مِسَكِمنا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴿ أَي قد لزق بالتراب من الحاجة والضرورة، ولا وسيلة له إلى كسب المال لضعفه وعجزه، فكل هذه الأعمال الجليلة: فك رقبة، وإطعام المساكين والأيتام في يوم الحاجة وشدة فقرهم هي الزاد لاجتياز تلك العقبة الكؤد التي منها يخلص المجتاز إلى دار النعيم بإذن الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ كَانَ مِنَ الَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ أي آمنوا بقلوبهم بما يجب الإيمان به، وعملوا الصالحات بجوارحهم، فدخل في هذا كل قول أو فعل واجب أو مستحب، قال تعالى في آية أخرى: ﴿ وَمَنَ أَزَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَىٰ لَمَا سَعْيَهَا وَهُو مُوْمِنٌ فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشَكُورا ﴿ فَهَ الإسراء: ١٩]، ولعل فيه إشارة إلى أنهم عملوا الصالحات المذكورة مع الإيمان، إذ لا ينفع العمل بلا إيمان ﴿ وَتَوَامَوْا بِالصّالحة الله وعن معصيته وعلى أقداره المؤلمة، بأن يحث بعضهم بعضاً على الانقياد لذلك والإتيان به كاملاً منشرحاً به الصدر، مطمئنة به النفس ﴿ وَتَوَامَوا أَ فِالْمَرَّمَةِ ﴾ أي بالرحمة بالعباد كما في الحديث: «الراحمون يرحمهم الرحمن ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء».

وفي الحديث الآخر: «لا يرحم الله من لا يرحم الناس».

فعلى المسلم أن يرحم إخوانه المسلمين بكف أذاه عنهم، وإعطاء محتاجهم، وتعليم جاهلهم، والقيام بما يحتاجون إليه في أوجه الخير، ومساعدتهم على المصالح الدينية والدنيوية، وأن يحب لهم ما يحب لنفسه، ويكره لهم ما يكره لنفسه.

هذا معنى ﴿وَتَوَاصَوْا بِٱلْمَرْحَمَةِ﴾.

فالذين اتصفوا بهذه الصفات الطيبة هم الذين وفقهم الله تعالى لاقتحام العقبة.

فهم ﴿أُولَٰئِكَ أَصَّعُ الْمُنْدَةِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ به من حقوق له ولعباده، وتركوا ما نهاهم الله عنه. والمعنى أنهم يأخذون كتب أعمالهم بإيمانهم، وهذا عنوان السعادة وعلامتها. والله أعلم.

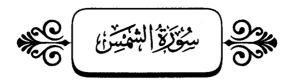
ثم قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ يِنَايَئِنا ﴾ بأن نبذوا هذه الأمور وراء ظهورهم، فلم يصدقوا بالله، ولا آمنوا به، ولا عملوا صالحاً، ولا رحموا عباد الله ﴿وَالنَّينَ كَفَرُواْ يِنَايَئِنا هُمُ أَصْحَبُ ٱلْمَشْمَةِ ﴿ ﴾، ﴿عَلَيْمَ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ ﴿ ﴾ أي مغلقة عليهم. قال في الآية الأخرى: ﴿فِي عَمَدٍ مُمَدّدَةٍ ﴿ ﴾ [الهمزة: ٩] قد مدّت من ورائها لئلا تنفتح أبوابها حتى يكونوا في ضيق وهم وشدة دائمين دائبين أبد الآباد.

قال ابن عباس رضي الله تعالى عنهما: ﴿ مُؤْصَدَةً ﴾ حائط لا باب له.

وقال قتاد: ﴿ تُؤْصَدَةً ﴾ مطبقة لا ضوء فيها ولا فرج ولا خروج منها أبد الآباد.

وقال أبو عمران الجوني: إذا كان يوم القيامة أمر الله بكل جبار وكل شيطان وكل من كان الناس يخافون شره في الدنيا فأوثقوا بالحديد ثم أمر بهم إلى جهنم، ثم أوصدوها عليهم، أي أطبقوها، قال: فلا والله لا تستقر أقدامهم على قرار أبداً، ولا والله لا ينظرون فيها إلى أديم سماء أبداً، ولا والله لا يلقى جفون أعينهم على غمض نوم أبداً، ولا والله لا يذوقون فيها بارد شراب أبداً.

﴿ فَكُ رَقِبَةٍ ﴿ أَوْ لِطْعَنْ وَا نافع، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، وأبو جعفر، ويعقوب، خلف العاشر، ﴿ فَكُ برفع الكاف خبر لمبتدأ محذوف، أي هو فك، ﴿ رَقَبَةِ بالجرعلى الإضافة، ﴿ إطْعَامُ بكسر الهمزة وألف بعد العين، ورفع الميم منونة معطوف على ﴿ فَكُ بُ وأو للتخيير. وقرأ الباقون، وهم: ابن كثير، وأبو عمرو، والكسائي، ﴿ فَكُ بفتح الكاف فعلاً ماضياً، وهو رُفَّبَةِ بالنصب مفعول به، ﴿ أطعم في بفتح الهمزة والميم فعلاً ماضياً، وهو معطوف على ﴿ فَكُ بُ بِفَلَى الله فعلاً ماضياً، وهو معطوف على ﴿ فَكُ بُ بِفَلَى الله منه فعل المنه بنا فعل المنه فعل المنه فعل المنه الله فعل المنه فعل ال



#### مكية وآياها خمس عشرة آية

# بِشْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالشَّمْسِ وَضُّحَنَهَا ۞ وَالْقَمْرِ إِذَا لَلْنَهَا ۞ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ۞ وَالْتَبِلِ إِذَا يَغْشَلْهَا ۞ وَالشَّهَاءِ وَمَا بَلَنَهَا ۞ وَالشَّهَاءِ وَمَا بَلَنَهَا ۞ وَالْمَرْمِنَ وَمَا طَحْنَهَا ۞ وَنَفْسِ وَمَا سَوَنَهَا ۞ فَأَلْمَمَهَا جُورَهَا وَتَقُونُهَا ۞ فَذَ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّلْهَا ۞ كَذَبَتْ ثَنُودُ بِطَغْوَلُهَا ۞ إِذِ ٱلنَّبَعَثُ أَشْقَلُهَا ۞ فَقَالَ لَمُهُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقَيْبَهَا ۞ فَكَذَبُوهُ وَعَمَّوْرُهَا فَكَمْ مَا كَنْهُمْ بِذَلْبِهِمْ فَسَوَّلُهَا ۞ وَلَا يَخَانُ عُقَبُهَا ۞﴾.

فهذه آیات بینات محکمات، واضحات، جلیات یقسم الله تعالی فیها بسبعة أشیاء من مخلوقاته، ولله تعالی أن یقسم بما شاء، أما المخلوق فلا یجوز له أن یقسم بغیر الله تعالی، فقوله تعالی: ﴿وَالشّمْسِ وَضُعَهَا ﴿ اَي يَجوز له أن یقسم بغیر الله تعالی، وقوله: ﴿وَالْقَمْرِ إِذَا لَلْهَا ﴾ أي تبعها في المنازل والنور ﴿وَالنّهَارِ إِذَا جَلّها ﴾ أي جلّی ما علی وجه الأرض وأوضحه ﴿وَالنّبِلِ إِذَا يَنْشُنها ﴾ أي یغشی وجه الأرض، فیکون ما علیها مظلماً، ففي تعاقب الظلمة والضیاء والشمس والقمر علی هذا العالم بانتظام، وقیام لمصالح العباد أکبر دلیل علی سعة علمه تعالی وقدرته الکاملة، وأنه لا معبود بحق إلا الله تعالی.

﴿لَهُ مُلْكُ اَلْتَمَوَتِ وَالْأَرْضِ يُمِي وَيُعِيثُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ فَدِيرُ ۞ هُوَ الْأَوْلُ وَلَا مُلْكِ اللَّهِ مُلِكُ اللَّهِ مُلَكَ اللَّهِ مُلَكَ اللَّهِ مُلَكَ اللَّهِ مَعَلَ وَالْلَاهِمُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ۞ ، [الحديد: ٢، ٣] ﴿هُو اللَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيّاتُهُ وَالْبَالِقُ أَمْوَلُ لِلْعَلْمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ ﴿ [يونس: ٥]. الشَّمْسَ ضِيّاتُهُ وَالْقَمَرَ ثُولًا وَقَدَرَهُ مَنَازِلَ لِلْعَلْمُوا عَدَدَ السِّنِينَ وَالْحِسَابُ ﴾ [يونس: ٥]. وقوله تعالى: ﴿وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَهَا ۞ ﴾ إن كانت ﴿ما ﴾ موصولة فيكون

الإقسام بالسماء وبانيها، وهو الله تعالى، وإن كانت (ما) مصدرية فيكون الإقسام بالسماء وبنيانها، الذي هو غاية متناهية من الإحكام والإتقان والإحسان (وَالْأَرْضِ وَمَا لَحَنَهَا ( ) أي مدّها ووسّعها، فتمكن الخلق من الانتفاع بها بجميع أوجه الانتفاع ( وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنهَا ( ) أي أن الله تعالى خلقها سوية، مستقيمة على الفطرة السليمة، قال تعالى: ( فَأَقِد وَجَهَكَ لِلدِينِ حَنِيفًا فِطْرَ النَّاسَ عَلَيَهًا لَا بَدِيلَ لِخَلِقِ اللَّهِ اللهِ الروم: ٣٠].

وقال رسول الله ﷺ: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه...» الحديث. وعنه ﷺ أنه قال: «يقول الله ﷺ: إني خلقت عبادي حنفاء، فجاءتهم الشياطين فاجتالتهم عن دينهم».

وقوله تعالى: ﴿ فَأَلْمَهَا بُحُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴿ فَ قَالَ ابن عباس ﴿ الله الخير والشر، وقيل: يبين لها ذلك، وهداها إلى ما قدر لها، وفي الحديث أن رجلاً سأل رسول الله على فقال: يا رسول الله، أرأيت ما يعمل الناس فيه ويتكادحون، أشيء قضي عليهم ومضى عليهم من قدر قد سبق، أم شيء مما يستقبلون مما أتاهم به نبيهم على وأكدت عليهم به الحجة؟ قال: "بل شيء مما يستقبلون مما أتاهم به نبيهم على وأكدت عليهم به الحجة؟ قال: "بل شيء قد قضي عليهم قال: ففيمَ العمل؟ قال: "مَن كان الله خلقه لإحدى المنزلتين يهيئه لها، وتصديق ذلك من كتاب الله تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنِهَا ﴾ المنزلتين يهيئه لها، وتصديق ذلك من كتاب الله تعالى: ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّنِهَا ﴾ الرواه مسلم].

وقوله تعالى: ﴿قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴿ فَهُ يَحتمل أَن يكون المعنى: قد أفلح من زكى نفسه بطاعة الله تعالى وطهرها من الأخلاق الدنيئة والرذائل، ﴿وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴿ فَي دسسها ووضعها موضع الخذلان بارتكاب المعاصي وترك طاعة الله تعالى، فإن النفس كما يعودها الإنسان تتعود، فإن ألفت الطاعة نفرت من المعاصي.

ويحتمل أن يكون المعنى: قد أفلح مَنْ زكَّى الله نفسَه، وقد خاب من دسَّى اللهُ نفسَه.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

وفي الحديث: «أفلحت نفسٌ زكّاها الله ﷺ.

ومن دعا النبي ﷺ: «اللهم آتِ نفسي تقواها، وزكِّها أنت خير مَن زكّاها» فالأمر كله لله أولاً وآخراً، وكل شيء بتقديره سبحانه، ولا يكون إلا ما أراده الله تعالى.

ثم ختم الله تعالى هذه السورة المباركة بذكر بعض أخبار أمة من الأمم السابقة، وما كان منهم مع رسولهم من التكذيب والإيذاء وما حلّ بهم من الهلاك التام والعذاب الأليم بسبب طغيانهم وتجاوزهم الحدود الشرعية، وكأن فيه إنذار للمكذبين من هذه الأمة وقت التنزيل وبعده أنه سينزل بهم مثل ما نزل بثمود إذ كذبت نبيها فأصابها العذاب في الدنيا والآخرة.

ولقد صدق الله وعده، ونصر عبده، وأعزّ جنده، وهزم الأحزاب وحده، فأهلك من أهلك من مشركي قريش في وقعة بدر بأيدي المؤمنين، ولم يزل يحل بهم الخزي والعذاب بالقتل وغيره حتى لم يبق في جزيرة العرب مكذب، وكذلك يهود المدينة، سلّط الله عليهم رسوله عليه التوحيد، والم يُعبَد غير الله الجزية، حتى دخل الناس في دين الله أفواجاً، وعمّ التوحيد، ولم يُعبَد غير الله في جزيرة العرب.

وقوله تعالى: ﴿كُذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُونَهَا ﴿ إِن اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) ﴿ وَلَا يَخَافُ﴾ قرأ نافع وابن عامر وأبو جعفر بالفاء بدلاً من الواو أي (فلا يخاف)، وقرأ الباقون بالواو، أي (ولا يخاف).

فاتقوا الله عباد الله، وتدبّروا القرآن وتفهّموا معانيه واعتبروا بما فيه من القصص عن الأمم السابقة، فإنما سيق القصص للاعتبار بأحوال من سبق، ومعرفة أيام الله فيهم، وسلوك دروب المتقين، والبُعد عن دروب الهالكين ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُم قَلَبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴿ إِنَّ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَبُ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ [ق: ٣٧].



#### مكية وآياتها إحدى وعشرون آية

### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالْمَانِ إِذَا يَغْشَىٰ ۞ وَالنّهَارِ إِذَا خَمَلَىٰ ۞ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَ ۞ إِنَّ سَعْبَكُمْ لَلْمَسْتُنَ ۞ فَسَنُمْيِسْرُهُ لِلْمُسْتَرَىٰ ۞ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ۞ فَسَنُمْيِسْرُهُ لِلْمُسْتَرَىٰ ۞ وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَالُهُ إِذَا مَنْ يَجْلَ وَالسّتَغْنَىٰ ۞ وَمَا يُشْنِى عَنْهُ مَالُهُ إِذَا نَرَدَّىٰ ۞ إِنَّ مَا يَعْبَكُمُ وَالسّتَغَنَىٰ ۞ وَمَا يُشْنِى عَنْهُ مَالُهُ إِذَا نَرَدَّىٰ ۞ إِنَّ مَا لَهُ وَمَا مَنْ مَنْ مَنْ اللّهُ عَنْهُ مَالُهُ إِذَا فَرَدَّىٰ ۞ إِنَّ اللّهُ عَنْهُ مَالُهُ عَلَيْهِ ﴾ وَمَا يَشْفَى ۞ اللّذِى كُذَّبَ وَتُولَىٰ ۞ وَسَيُجَنَّئُهُا ٱلْأَنْفَى ۞ اللّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَرَبَّى ۞ وَمَا لِللّهُ عَنْهُ مِنْ يَعْمَدُ غَيْزَىٰ ۞ وَمَا كُولُونَ ۞ وَسَيُجَنَّئُهُا ٱلْأَنْفَى ۞ اللّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَرَبَّى ۞ وَمَا لِلْأَمْدِي وَلِمُ اللّهُ عَنْهُ مِنْ يَعْمَدُ غَيْزَى ۞ وَسَيُجَنَّئُهُا ٱلْأَنْفَى ۞ اللّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَرَبَّى ۞ وَمَا لِللّهُ الْمِنْفَاءُ وَجُو رَبِّهِ ٱلْأَمْلَى ۞ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ۞ • .

ثبت في الصحيحين أن رسول الله على قال لمعاذ: «هلا صليت بسبح اسم ربك الأعلى، والشمس وضحاها، والليل إذا يغشى».

واشتملت هذه السورة على بيان شرف المؤمنين وفضائل أعمالهم، ومذمة المشركين ومساوئهم، وجزاء كل فريق، وأن الله يهدي الناس إلى الخير، وأنه أرسل رسوله للتذكير بالله وما عنده فينتفع من يخشى، ويصرف عن الذكر من كان شقياً، فيكون جزاء المعرض عن ذكر الله تعالى النار المحرقة، وهو من صده عن التذكير إيثار حب الدنيا، وفي الآيات إشارة إلى دلائل قدرة الله تعالى وبديع صنعه.

أقسم الله تعالى بالزمان الذي تقع فيه أفعال العباد على تفاوت أحوالهم، فقال تعالى: ﴿وَالَيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ۞﴾ أي يعم الخلق بظلامه، فيسكن إلى مأواه ومسكنه، ويستريح العباد من الكد والتعب. ﴿وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّىٰ ۞﴾ تجلّى للخلق

فاستضاؤوا بنوره وانتشروا في مصالحهم ﴿ وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَٱلْأَفَىٰ ﴿ فَا اللَّهِ وَاللَّهِ عَلَى الذَّكر والأنثى من كل نوع له توالد ﴿ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَقَى ﴿ هَا هو المقسم عليه، فلما كان المقسم به من المتضادات، كان الجواب للقسم من المتضادات أيضاً، يعني: يا أيها المكلفون إن سعيكم متفاوت ومختلف، بحسب تفاوت الأعمال ومقدارها والإخلاص فيها. فما قُصِد به وجه الله تعالى فهو الباقي، وما قُصد به سواه فلا بقاء له ولا انتفاع به.

قال تعالى: ﴿ وَٱلْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرُ عِندَ رَبِّكَ ثَوَابًا وَخَيْرُ أَمَلًا ﴾ [الكهف: ٤٦]، وقــال تــعــالـــى: ﴿ وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِنْ خَيْرٍ يَجِدُوهُ عِندَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [البقرة: ١١٠]، ومن أجل ذلك فضّل الله تعالى العاملين له بإخلاص، ووصف أعمالهم فقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ ﴾ أي أعطى ما أمر به من العبادات المالية، مثل: الزكاة والنفقات والكفارات والصدقات والإنفاق في أوجه الخير، والعبادات البدنية، كالصلاة والصوم والحج والعمرة وغيرها أي صدّق بلا إله إلا الله وما دلت عليه من العقائد الدينية، وما يترتب عليها من الجزاء ﴿فَسَنُيْسِرُهُ لِلْيُسْرَىٰ ٤٠٠ أي نيسر له أمره، ونجعله مسهلاً له كل خير، ميسراً له ترك كل شر، لأنه أتى بأسباب التيسير، فيسّر الله له ذلك ﴿وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَٱسْتَغْنَى ٥ بخل بما أُمر به وترك الإنفاق الواجب والمستحب، واستغنى عن ربه فترك عبوديته، ولم يرَ نفسه أنه مفتقراً إلى الله ﷺ: ﴿ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ وَالَّذِى فَدَّرَ فَهَدَىٰ ۞﴾ والذي لا نجاة لأحد ولا فوز ولا فلاح إلا برضاه \_ جلّ وعلا \_، وأن كل الخلائق تصمد إليه وتجأر إليه وتفتقر إليه وإلى رحمته ورعايته ولطفه، والكل هالك إلا من نجاه الله ﴿قُلْ مَن يَرَّزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَمَن يُغْرِجُ ٱلْعَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيّتِ مِنَ ٱلْحَيّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُل أَفَلًا نَتَقُونَ ﴿ إِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

﴿ وَمَا يُمْنِى عَنْهُ مَالُهُ ۚ إِذَا تَرَدَّى ﴿ مَاذَا عَسَاهُ يَنْفَعُهُ مَالُهُ إِذَا هَلَكُ وَمَات؟ فلا يصحب الإنسان بعد الموت إلا عمله إن كان خيراً أو شراً، وفي الحديث عن أبي هريرة ﴿ إِنَّهُ أَن رسول الله ﷺ قال: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة: صدقةٍ جارية، أو علم ينتفع به، أو ولدٍ صالح يدعو له » [رواه مسلم].

﴿إِنَّ عَلِيْنَا لِلْهُدُىٰ ﴿ وَمَن معناها أَن الله تعالى خلق الإنسان وميّز له الخير من الشر، كما قال تعالى: ﴿ وَهَدَيْنَهُ اَلنَّجَدّیْنِ ﴿ وَهَدَیْنَهُ اَلنَّجَدّیْنِ ﴿ وَهَ الله الله تعالی، وأما طریق الضلال فإنه یحجبه عن ربه ولا یوصل صاحبه إلا للعذاب الشدید ﴿ وَإِنّ لَنَا لَلْاَخِزَةَ وَالْأُولَى ﴿ هَ مَلكاً وتصرفاً لیس لله فیهما مشارك ﴿ فَأَنذَرْنُكُم لَا لَا تَنظَى ﴿ فَه تستعر وتتوقد وتلتهب ﴿ لا يَصَلَاها إلّا فيهما الله وَ اللّه وَ اللّه عَلَيْ الله و ا

وهذه الآية وإن كانت متناولة لأبي بكر الصديق ولله فإنها متناولة لكل من اتصف بهذا الوصف الفاضل، قيل: إن هذه السورة نزلت في أبي بكر الصديق وانفاقه على المسلمين، وفي أمية بن خلف وبخله وكفره بالله تعالى، والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

قال ابن إسحاق: كان بلال لبعض بني جمح، وهو بلال بن رباح واسم أمه حمامة، وكان صادق الإسلام طاهر القلب، وكان أمية بن خلف يخرجه إذا حميت الشمس فيطرحه على ظهره ببطحاء مكة، ثم يأمر بالصخرة العظيمة فتوضع على صدره، ثم يقول: لا تزال هكذا حتى تموت أو تكفر بمحمد، فيقول بلال: أحد أحد، فمر به النبي على فقال: «أحد ينجيك» يعني الله تعالى، ثم قال النبي على لأبي بكر: «إن بلالاً يُعذّب في الله» فعرف أبو بكر الذي يريده رسول الله على فذهب أبو بكر لأمية بن خلف ليشتريه منه ويعتقه لله تعالى، وقال لأمية: ألا تتقي الله في هذا المسكين؟ قال: أنت أفسدته فأنقِذه مما ترى،

قال أبو بكر: أفعل، فاشتراه منه برطل من ذهب أو بعبد أسود كافر وأعتق بلالاً لوجه الله تعالى. وكان أبو بكر الصديق رائع قد أعتق ست رقاب على الإسلام قبل أن يهاجر وبلال سابعهم. ولما قال الكفار: إنما فعل ذلك أبو بكر - أي شراء بلال وإعتاقه - ليد كانت لبلال عنده، أنزل الله تعالى: ﴿وَمَا لِأَحَدِ عِندُهُ مِن فِعَمَةِ ثَمَرَى الله عنده نعمة سابقة يَعْمَةِ ثَمَرَى إلا آنِنِاء وَجُهِ رَبِّهِ ٱلْأَعَلَى الله ورغبة في رحمته ورضاه الله عليها، وإنما ينفق ما ينفق لوجه الله ورغبة في رحمته ورضاه الله عليها.

وقوله تعالى: ﴿وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ﴿ أَي سوف يرضى ذلك الأتقى بما يعطيه الله تعالى من أنواع الكرامات والمثوبات في دار النعيم الخالد، في الجنة. لمن وفقه الله تعالى لتقواه وطاعته فنعيمها صافي من المكدرات، وفوق كل ما يخطر بالبال، ويكفينا قوله تعالى: ﴿فَلَا تَعْلَمُ نَقْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِن قُرَّةِ السجدة: ١٧].

وعن أبي هريرة رضي قال: قال رسول الله على: "قال الله على العدد العبادى الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر».

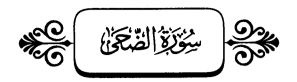
#### خاتمة مناسبة للسورة:

روى البخاري ومسلم من حديث على بن أبي طالب ولله قال: قال رسول الله على: "ما منكم من أحد إلا وقد كتب مقعده من النار ومقعده من الجنة» فقالوا: يا رسول الله أفلا نتكل على كتابنا؟ فقال: "اعملوا، فكل ميسر لما خلق له، أما من كان من أهل السعادة، فسيصير لعمل أهل السعادة، وأما من كان من أهل السعاد، فعمل أهل الشقاء، ثم قرأ: ﴿ قَالَا مَن أَعَلَى وَالْقَانَ وَ مَمَدَقَ بِالمَسْنَى فَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَمَدَقَ بِالمُسْنَى فَ اللهُ الله

وفي الحديث: «لا يدخل النار إلا شقي» قيل: ومَن الشقي؟ قال: «الذي لا يعمل بطاعة ولا يترك معصية».

قال بعض الوعّاظ كأنكم بالقيامة قد قامت، وبالنفس الأمّارة بالسوء قد لامت، وانفتحت عيون طالما نامت، وتحيرت قلوب العصاة وهامت.

غداً تُوفّى النفوس ما كسبت ويحصد الزارعون ما زرعوا إنْ أحسنوا أحسنوا لأنفسهم وإن أساؤوا فبئس ما صنعوا



#### مكية وآياتها إحدى عشر آية

### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَيْنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالطَّهَىٰ ۞ وَالْتَلِ إِذَا سَجَىٰ ۞ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَ ۞ وَلَلَاخِرَةُ خَيْرٌ ﴾ لَكَ مِنَ الْأُولَى ۞ وَلَسَوْفَ يُعطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَىٰ ۞ أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمُا فَعَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَايِلًا فَأَغْنَى ۞ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقْهَرْ ۞ وَأَمَّا وَوَجَدَكَ عَايِلًا فَأَغْنَى ۞ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقْهَرْ ۞ وَأَمَّا إِلَا فَلَا نَقْهَرْ ۞ وَأَمَّا إِلَى فَحَدِثْ ۞ .

افتتحت السورة بقسمين معبرين عن وقتي النشاط والسكون، على أن الله ما ترك رسوله ولا كرهه وما يعده له في الآخرة من منازل الرفعة خير مما يكرمه به في الأولى، ثم أقسم سبحانه على أنه سيعطى حتى يرضى، والسوابق شواهد على اللوحاق فقد كان يتيماً فآواه، وضالاً فأحسن هداه، وفقيراً فأغناه، ثم دعت الآيات إلى إكرام اليتيم وعدم نهر السائل، وإلى التحدث بنعمة الله.

### وجاء في أسباب النزول:

أخرج الشيخان وغيرهما عن جندب قال: اشتكى النبي ﷺ، فلم يقم ليلة أو ليلتين، فأتته امرأة، فقالت: يا محمد، ما أرى شيطانك إلا قد تركك، فسأنسزل الله: ﴿وَالشُّحَىٰ ۚ ۚ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا قَانَ ﴿ وَاللَّهُ عَنْ لَا يَنزل عليه وأخرج الحاكم عن زيد بن أرقم قال: مكث رسول الله ﷺ أياماً لا ينزل عليه جبريل، فقالت أم جميل امرأة أبي لهب: ما أرى صاحبك إلا قد ودعك وقلاك، فأنزل الله: ﴿وَالشُّحَىٰ ۚ ۞ . . . ﴾ إلخ.

قوله تعالى: ﴿وَالشُّحَىٰ ۞ وَالَّتِلِ إِذَا سَجَىٰ ۞﴾ أقسم الله تعالى لنبيه ﷺ

بالضحى، وهو أول النهار من طلوع الشمس وارتفاعها إلى ما قبل الزوال، وبالليل إذا اشتد ظلامه وغطى كل شيء وسكن الناس (مَا وَدَعَكَ رَبُكَ أي ما تركك وأهملك (وَمَا قَلَى أي وما أبغضك، بل إن الرسول الله أحب الخلق إلى الله تعالى، لذلك اختاره لأعظم الرسالات وأفضل الأمم، وجعله خاتم النبيين، واختصه بالمقام المحمود، وأنزل عليه أفضل الكتب في أفضل زمان ومكان، بسفارة أفضل الملائكة جبريل وجعل دينه الإسلام عاماً خالداً صالحاً لكل زمان ومكان، وهو الله أحد الخليلين، إذ الخلة وهي أعظم مراتب المحبة لم تكن إلا لإبراهيم ومحمد عليهما الصلاة والسلام، وفي ذلك يقول الله النه اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً [أخرجه مسلم].

وقوله تعالى: ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ﴿ اَي خير لك من هذه الدنيا الفانية. أخرج الطبراني في الأوسط عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «عرض عليً ما هو مفتوح لأمتي بعدي، فسرَّني، فأنزل الله: ﴿ وَلَلْآخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ﴾ [حديث حسن]، وكان النبي ﷺ يقول: «اللهم لا عيش إلا عيش الآخرة».

قال ابن ماجة: حدثنا يحيى بن حكيم، ثنا أبو داود، ثنا المسعودي، أخبرني عمرو بن مرة عن إبراهيم، عن علقمة، عن عبد الله، قال: اضطجع النبي على حصير فأثر في جلده فقلت: بأبي وأمي، يا رسول الله! لو كنت آذنتنا ففرشنا لك عليه شيئاً يقيك منه! فقال رسول الله عليه: «ما أنا والدنبا! إنما أنا والدنبا كراكب استظل تحت شجرة ثم راح وتركها».

وقوله تعالى: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرَضَى ۚ أَي سوف يعطيك ربك من فواضل نعمه حتى ترضى في الدنيا من كمال الدين وظهور الأمر وفي الآخرة الشفاعة وأن لا يبقى أحد من أمته الموحدين في النار، وكذلك الدرجة الرفيعة التي لا تكون لأحد سواه، ووعْد الله تعالى لنبيه على بأنه سيعطيه حتى يرضى هو غاية الإحسان والإكرام.

وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا ﴾ استفهام تقريري، أي وجدك الله تعالى يتيماً، والوجود بمعنى العلم، ﴿فَنَاوَىٰ ﴾ أي جعل لك مأوى تأوي إليه، وهو بيت كافلة.

وكان يتيماً من الأب، ويتيماً من الأم، فإن أباه توفي قبل أن يولد، وأمه ماتت وهو طفل، ولكن الله تعالى تكفّل به وهيأ له مَنْ يقوم بتربيته والدفاع عنه حتى وصل إلى الغاية التي أرادها الله تعالى.

قال ابن كثير: وذلك أن أباه تُوفي وهو حَملٌ في بطن أمه على، ثم توفيت أمه آمنة بنت وهب وله من العمر ست سنين، ثم كان في كفالة جده عبد المطلب إلى أن توفي وله من العمر ثمان سنين، فكفله عمه أبو طالب، ثم لم يزل يحوطه وينصره، ويكفّ عنه أذى قومه بعد أن ابتعثه الله على رأس أربعين سنة من عمره، هذا وأبو طالب على دين قومه من عبادة الأوثان، وكل ذلك بقدر الله وحُسن تدبيره، إلى أن تُوفي أبو طالب قبل الهجرة بقليل، فأقدم عليه سفهاء قريش وجُهالهم فاختار الله له الهجرة من بين أظهرهم إلى بلد الأنصار من الأوس والخزرج، كما أجرى الله سُنته على الوجه الأتم الأكمل. فلما وصل إليهم آووه ونصروه وحاطوه وقاتلوا بين يديه رضي الله عنهم أجمعين، وكل هذا من حفظ الله له وكلاءته وعنايته به.اه.

وقوله تعالى: ﴿وَوَجَدَكَ ضَاّلًا فَهَدَىٰ ۞﴾ أي غافلاً عما أوحاه إليك من الهدى والفرقان، فهداك إليه، وجعلك إماماً له، كما في قوله تعالى: ﴿مَا كُنْتَ مَا اللَّكِنَابُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ﴾ [الشورى: ٥٦].

وقوله تعالى: ﴿وَوَجَدَكَ عَآبِلاً﴾ أي فقيراً ﴿فَأَغْنَ﴾ فأغناك عن الناس، ويسر لك أسباب الرزق والتجارة والقناعة، وفي الصحيحين عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «ليس الغنى عن كثرة العرض، ولكن الغنى غنى النفس».

وبعد أن ذكّره الله تعالى بهذه النعم الثلاث، فقد كان يتيماً فآواه، وضالاً فهداه، وفقيراً فأغناه، أوصاه بثلاث وصايا تقابلها ليحسن إلى الناس كما أحسن الله إليه، فقال تعالى: ﴿فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَتَهَرَ ﴿ هَا الله أَي لا تقهره بأخذ ماله أو إذلاله أو أذاه ذاكراً رعاية الله تعالى لك أيام يتمك، فكان على يحسن إلى اليتامى ويبرهم ويوصي بهم خيراً ومن ذلك قوله على: «أنا وكافل اليتيم في الجنة هكذا» وأشار بالسبابة والوسطى وفرج بينهما [رواه البخاري عن سهل بن

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/٩٥٥).

سعد ﷺ]. ولا شك أن الأمّة هي المقصودة بهذه الأوامر.

وقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا السَّآبِلَ فَلَا نَنْهَرُ ﴿ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ الله

وقوله تعالى: ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴿ شَكَراً لللهُ تعالى وإظهاراً للنعمة، ويشمل كل ما أنعم الله عليه مما ذكر وغيره، وعلى الأمة جمعاء. والله أعلم. وما قلناه وما قاله غيرنا هو قليل من كثير، فكلام الله تعالى لا تدركه عقول البشر.

نظراً لأنا نسمع أحياناً تكبيراً في القراءات وددت أن أورد نبذة سريعة وموجزة عن التكبير عند قراءة سورة الضحى إلى آخر المصحف الشريف، من حيث أصل هذا التكبير وسببه وصفته وأوجهه وحكم وصل آخر السورة به، وحكمه في الصلاة، وذكر المذاهب الأربعة فيه.

قال ابن كثير (٤/٥٥): روينا من طريق أبي الحسن أحمد بن محمد بن عبد الله بن أبي بزة المقرئ قال: قرأت على عكرمة بن سليمان، وأخبرني أنه قرأ على إسماعيل بن قسطنطين وشبل بن عباد. فلما بلغت ﴿وَالشَحَىٰ شَكَ قال لي: كبّر حتى تختم مع خاتمة كل سورة، فإنا قرأنا على ابن كثير فأمرنا بذلك، وأخبرنا أنه قرأ على مجاهد فأمره بذلك، وأخبره مجاهد أنه قرأ على ابن عباس فأمره بذلك، وأخبره أبيّ أنه قرأ على رسول الله على أبي بن كعب فأمره بذلك، وأخبره أبيّ أنه قرأ على رسول الله على أبي من ولد القاسم بن أبي بزة، أبو الحسن أحمد بن عبد الله البزي، من ولد القاسم بن أبي بزة، وكان إماماً في القراءات. وأما في الحديث فقد ضعفه أبو حاتم الرازي وقال: لا أحدث عنه. وكذلك أبو جعفر العقيليّ، قال: هو منكر الحديث. لكن حكى الشيخ شهاب الدين أبو شامة في (شرح الشاطبية) عن الشافعي أنه سمع رجلاً يكبر هذا التكبير في الصلاة، فقال: أحسنت وأصبت السنة. وهذا رجلاً يكبر هذا الحديث.اه.

قلت: والتكبير مصدر كبر إذا قال(١): الله أكبر، ومعناه: الله أعظم من

<sup>(</sup>١) انظر: القاموس المحيط للفيروزآبادي، باب: كبر.

كل عظيم ﷺ، وذكروا في مناسبة (١) التكبير أن الوحي تأخر عن رسول الله ﷺ فقال المشركون ـ زوراً وكذباً ـ إن محمداً قد ودَّعه ربُّه وقلاه، فنزل ـ تكذيباً لهم ـ سورة والضحى من أولها إلى آخرها، فلما فرغ جبريل ﷺ من قراءتها قال الرسول ﷺ شاكراً لله تعالى على ما أولاه من نزول الوحي عليه بعد انقطاعه ومن الرد على إفك الكافرين ومزاعمهم: «الله أكبر»، ثم أمر ﷺ أن يكبّر مع خاتمة كل سورة حتى يختم تعظيماً لله وسروراً بختم القرآن العظيم، وقد ورد هذا في كل كتب القراءات التي تعرضت لذكر التكبير، والله أعلم.

#### صفة التكبير:

١ ـ الله أكبر.

٢ ـ لا إله إلا الله والله أكبر.

٣ ـ لا إله إلا الله والله أكبر ولله الحمد.

ولا بد من وصل الجمل الثلاث في حال القراءة بها ولا يصح فصلها.

#### مكان التكبير:

اختلف العلماء، هل التكبير لأول السورة أو لخاتمتها، ومنشأ الخلاف أنه كان تكبيره ﷺ آخر قراءة جبريل ﷺ وأول قراءته هو ﷺ وهذا هو السبب في أن التكبير قد يكون لأول السورة وقد يكون لآخرها.

#### أوجه التكبير:

أوجه التكبير من آخر سورة الضحى وما بعدها إلى آخر سورة الناس مع الأمثلة، وذلك على فرض الاقتصار على التكبير فقط.

الأول: قطع الجميع، أي الوقف على آخر السورة وعلى التكبير وعلى البسملة والابتداء بأول السورة مثاله:

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ۞ ثم يقف [اللهُ أَكْبُر]، ثم يقف ﴿ بِنسبِ

<sup>(</sup>١) قال صاحب فتح القدير عند تفسير سورة الضحى: ولم يرووا ذلك بإسناد يحكم عليه بصحة أو ضعف.

اللهِ النَّخِيْ الْتِحَدِيْ ثم يقف ﴿ أَلَمْ نَشْرَحُ لَكَ صَدْرَكَ ١٠٠٠ اللهِ النَّخِيْ الْتِحَدِيْ

الثاني: الوقف على آخر السورة وعلى التكبير ووصل البسملة بأول السورة مثاله:

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ۞ ثم يقف ﴿ اللهُ أَكْبُرُ ﴾ ثم يقف ﴿ يِسْمِ

الثالث: الوقف على آخر السورة ووصل التكبير بالبسملة مع الوقف على أخر السورة مثاله:

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ۞ ﴿ شَم يَقْفَ ﴿ اللَّهُ أَكْبُرُ بِنْسَمِ اللَّهِ النَّجْزَبِ النَّحَ النَّجَزِبُ النَّجَزِبُ النَّجَرَبُ النَّجَدِبُ اللَّهِ النَّجَزِبُ النَّجَدِبُ اللَّهِ النَّجَرَبُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّه

الرابع: الوقف على آخر السورة ووصل التكبير بالبسملة بأول السورة مثاله:

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ﴿ ﴾ ثم يقف ﴿ اللَّهُ أَكْبُرُ بِنَسِمِ اللَّهِ النَّهْنِ النَّهْنِ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالَةُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّا النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّهُ النَّالِحُولُ اللَّهُ النَّالِمُ النَّالِحُلُولُ اللَّ

**الخامس**: وصل آخر السورة بالتكبير مع الوقف عليه وعلى البسملة ثم الابتداء بالسورة مثاله:

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّفْ ۞ اللهُ أَكْبَرُ ﴾ ثم يقف ﴿ بِنْسِمِ اللَّهِ النَّخْزِبِ الرَّخْزِبِ الرَّخِزِبِ الرَّخِزِبِ الرَّخِزِبِ الرَّخِزِبِ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهِ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الرَّخِزِبِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

السادس: وصل آخر السورة بالتكبير مع الوقف عليه ثم وصل البسملة بأول السورة مثاله:

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِكَ فَحَدِّثْ ۞ اللهُ أَكْبُرُ ﴾ ثـم يـقـف ﴿ يِسْسِدِ اللَّهِ النَّخْزِبِ الرَّحِيْدِ ۞ الرَّحِيدِ ﴿ إِنْ صَدْرَكَ ۞ ﴾ .

السابع: وصل الجميع، أي وصل آخر السورة بالتكبير بالبسملة بأول السورة بدون وقف في ذلك كله مثاله:

﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ ۞ اللهُ أَكْبُرُ بِنَسِمِ اللهِ النَّحْنِ الْتَكَيْدِ ۞ أَلَّهُ أَكْبُرُ بِنَسِمِ اللهِ النَّحْنِ الْتَكَيْدِ ۞ أَلَّهُ نَتْرَحُ لَكَ صَدَرَكَ ۞ ﴾.

والوجه الممنوع هو وصل آخر السورة بالتكبير وبالبسملة والوقف ثم الابتداء بأول السورة. وهذا يمتنع لئلا يتوهم أن البسملة لآخر السورة كما مر في البسملة.

### حكم وصل آخر السورة بالتكبير:

إذا وصل آخر السورة بالتكبير فلا يخلو من أن يكون الحرف الأخير في السورة ساكناً أو متحركاً، فإن كان ساكناً نحو: ﴿ فَأَرْغَب ﴾ و ﴿ أَقُرْبَ ﴾ وجب كسر الساكن تخلصاً من التقاء الساكنين، حالة وصله بلفظ [اللَّهُ أَكْبُرُ] هكذا: ﴿ فَأَرْغَب (١) اللهُ أَكْبُرُ ﴾ وكذلك ﴿ وَأَقْتَرَبَ اللَّهُ أَكْبُرُ ﴾ وكذلك إن كان الحرف الأخير مُنوَّناً فإنَّ نون التنوين تكسر كذلك مثل ﴿إِنَّهُ كَانَ تَوَّابُا﴾ تقرأ كما يلي: ﴿إِنه كَانَ تُوابَنِ اللهُ أَكْبُر ﴾ وإذا كان الحرف الأخير متحركاً فإنه يوصل بالتكبير بحركة إعرابه دون أي تغيير، سواء كانت حركته فتحة كآخر الماعون والفلق أو كسرة كآخر التكاثر والعصر أو ضمة كآخر الكوثر، وإذا كان آخر السورة هاء الضمير مثل آخر البينة والزلزلة وجب حذف الصلة لالتقاء الساكنين.

وقد أشار إلى ذلك الشاطبي في الحرز بقوله:

وما قَبْلُه مِن ساكنِ أو مُنَوَّنٍ ﴿ فَلِلسَّاكِنَيْنِ اكْسِرْهُ فِي الوصْلِ مُرْسَلاً وَلَا تَصِلَنْ هَاءَ الضَّمِيرِ لِتُوصَلَا (٢)

وَأَدْرِجْ عَلَى إِعْرابِهِ ما سواهُما

قال صاحب «هداية القارئ»:

اعلم أن حكم التكبير في الصلاة أنه سنة ثابتة فيها كثبوتها في خارجها وقد تكلم في هذه المسألة غير واحد من الثقات الجهابذة الأثبات فقد ذكر الحافظ ابن الجزري في النشر بأسانيده إلى الصحابة والتابعين بثبوت التكبير في الصلاة وغيرها، ثم قال الحافظ ابن الجزري بعد ذلك: وقال الشيخ أبو الحسن السخاوي: وروى بعض علمائنا الذين اتصلت قراءتنا بإسناده عن أبي

<sup>(</sup>١) ولا يخفى مراعاة ترقيق لام لفظ الجلالة في مثل هذه القراءة.

<sup>(</sup>٢) من كتاب جهد الفقير في تجويد كلام العلي القدير ص(١٨٣ ـ ١٨٨)، للمؤلف.

محمد الحسن بن محمد بن عبيد الله بن أبي يزيد القرشي قال: صليت خلف المقام بالمسجد الحرام في التراويح في شهر رمضان فلما كانت ليلة الختم كبرت من خاتمة الضحى إلى آخر القرآن في الصلاة فلما سلمت التفت وإذا بأبي عبد الله محمد بن إدريس الشافعي قد صلى ورائي فلما أبصرني قال: أحسنت أصبت السنة . . إلى أن قال كَلَيْهُ: فقد ثبت التكبير في الصلاة عن أهل مكة فقهائهم وناهيك بالإمام الشافعي وسفيان بن عيينة وابن جريح وابن كثير وغيرهم . . إلى أن قال: ورأيت أنا غير واحد من شيوخنا يعمل به ويأمر من يعمل به في صلاة التراويح وفي الإحياء في ليالي رمضان حتى كان بعضهم إذا وصل في الإحياء في الضحى قام بما بقي من القرآن في ركعة واحدة يكبر أثر كل سورة فإذا انتهى إلى ﴿قُلُ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنّاسِ ﴾ كبر في آخرها ثم يكبر ثانياً للركوع، وإذا قام في الركعة الثانية قرأ الفاتحة وما تيسر من أول البقرة وفعلت أنا كذلك مرات لما كنت أقوم بالإحياء بدمشق ومصر.

وأما من كان يكبر في صلاة التراويح فإنهم يكبرون إثر كل سورة ثم يكبرون للركوع. وذلك إذا آثر التكبير آخر كل سورة. ومنهم من كان إذا قرأ الفاتحة وأراد الشروع في السورة كبر وبسمل وابتدأ السورة... إلى أن قال كَلَّلُهُ: ثم رأيت كتاب الوسيط تأليف الإمام الكبير شيخ الإسلام أبي الفضل عبد الرحمن بن أحمد الرازي الشافعي رحمه الله تعالى وفيه ما هو نص على التكبير في الصلاة... ثم عرج بعد ذلك على المذاهب الفقهية فقال: والقصد إنني تتبعت كلام الفقهاء من أصحابنا \_ يعني الشافعية \_ فلم أر لهم نصًا في غير ما ذكرت وكذلك لم أر للحنفية ولا للمالكية وأما الحنابلة فقد قال الفقيه الكبير أبو عبد الله محمد بن مفلح في كتاب الفروع له: "وهل يكبر لختمه من الضحى أو ألم نشرح آخر كل سورة فيه روايتان ولم تستحبه الحنابلة لقراءة غير ابن كثير، وقيل: ويهلل. انتهى.

ثم قال الحافظ ابن الجزري بعد ذلك:

ولما منّ الله علي بالمجاورة بمكة ودخل شهر رمضان فلم أر أحداً ممن صلى التراويح بالمسجد الحرام إلا يكبر من الضحى عند الختم فعلمت أنها سنة باقية فيهم إلى اليوم... ثم قال رحمه الله تعالى: «والعجيب ممن ينكر

التكبير بعد ثبوته عن النبي ﷺ وعن أصحابه والتابعين». انتهى كلام الحافظ ابن الجزري ملخصاً من «النشر»(١).

وقال صاحب «هداية القارئ»(٢).

ويؤخذ من كلام الحافظ ابن الجزري في «النشر» والذي سقناه آنفاً الأحكام الآتية:

أولاً: إن التكبير سنة مطلقة في الصلاة وخارجها. وقد ثبت فعل هذه السنة عند فقهاء مكة المشرفة وغيرهم من فقهاء الأمصار في صلاة التراويح وغيرها.

ثانياً: إن التكبير في الصلاة بالنسبة للمذاهب الفقهية قد ثبت عند الشافعية وعلى رأسهم إمامنا الشافعي رضي الله تعالى عنه وأنه لم يثبت عند الحنفية ولا عند المالكية أما الحنابلة فقد ورد عنهم فيه روايتان التكبير وعدمه وعندهم إن أخذوا بالتكبير لم يكن مستحبًّا لقراءة غير قراءة ابن كثير وحال أخذهم بالتكبير يجوز معه التهليل كما قيل عندهم.

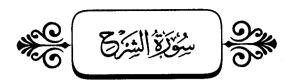
ثالثاً: أنه لا وجه لمن أنكر التكبير بعد ثبوته عن النبي ﷺ وعن الصحابة والتابعين ﷺ وعنا معهم بمنه وكرمه آمين.

هذا: وذكر في «الإتحاف» أن التكبير مندوب في الصلاة في الختم وغيره حتى لو قرأ سورة من سور التكبير كالكافرون والإخلاص مثلاً في ركعتين كبر.

وقد اختلفوا في أداء التكبير في الصلاة هل يجهر به أو يسر أو هو تابع لها في السرية والجهرية أقوال. وأميل إلى أن التكبير يكون تابعاً للصلاة في السر والجهر فهو أحب إليَّ والله تعالى أعلى وأعلم. اهـ.

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر (٢/ ٤٢٤ ـ ٤٢٩).

٢) هداية القاري إلى تجويد كلام الباري (٢/ ٦١١ ـ ٦١٢).



### مكية وآياتها ثماني آيات

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ ﴿ أَلَهُ نَشَرَحُ لَكَ صَدَّرَكَ ۞ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِينَ أَنْفَضَ ظَهْرَكَ ۞ وَرَفَعْنَا كَنكَ وِزْرَكَ ۞ ٱلَّذِينَ أَنْفَضَ ظَهْرَكَ ۞ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرُكَ ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبُ ۞ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرُكَ ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبُ ۞ وَلِكَ رَبِّكَ فَأَرْغَب ۞ ﴾.

هذه السورة المكية بالإجماع بينت ثلاث نعم أنعم الله تعالى بها على نبيه على أثر الثلاث التي جاءت في السورة التي قبلها، وكأن موضوعهما واحد، حتى قيل: إنهما سورة واحدة، ولكن المتواتر أنهما سورتان، وإن كانتا متصلتين معنى.

فقررت هذه السورة أن الله تعالى شرح صدر نبيه على وملأه حكمة وهيأه لتلقي الوحي العظيم والنور المبين، وحط عنه ما أثقل ظهره من أعباء الدعوة، وأعلى منزلته، ورفع مقامه في الدنيا والآخرة وقرن اسمه باسمه في أصل العقيدة وشعائر الدين، وبشرت الآيات بأن مع العسر يسراً، وهذه سنة الله تعالى، ودعت الرسول على أن يجتهد في الخير بعد الخير وفي الدعوة، وأن الله تعالى هو وليه وناصره.

قوله تعالى: ﴿ أَلَرُ نَشَرَحُ لَكَ صَدَرَكَ ﴿ استفهام تقريري، أي قد شرحنا لك صدرك، وشرح الصدر في رأي الجمهور تنويره بالحكمة وتوسيعه لتلقي ما يوحى إليه، وهذا شرح معنوي، وقد يكون حسياً بمعنى شق صدره على فقد وقع ذلك مراراً، مرة في صغره لإخراج حظ الشيطان، وهو الدم الأسود، الذي يميل به القلب إلى المعاصى، ويعرض عن الطاعات، ومرة عند ابتداء

الوحى، ومرة ليلة الإسراء، ومن الأحاديث في هذا ما يلي:

قال مسلم: حدثنا شيبان بن فروخ، حدثنا حماد بن سلمة، حدثنا ثابت البناني، عن أنس بن مالك؛ أن رسول الله على أتاه جبريل وهو يلعب مع الغلمان. فأخذه فصرعه فشق عن قلبه. فاستخرج القلب. فاستخرج منه علقة. فقال: هذا حظ الشيطان منك. ثم غسله في طست من ذهب بماء زمزم، ثم لأمه، ثم أعاده في مكانه. وجاء الغلمان يسعون إلى أمه (يعني ظئره) فقالوا: إن محمداً قد قتل. فاستقبلوه وهو منتقع اللون. قال أنس: وقد كنت أرى أثر ذلك المخيط في صدره.

وأخرج عبد الله بن أحمد في "زوائد الزهد" عن أبيّ بن كعب أن أبا هريرة قال: يا رسول الله: ما أول ما رأيت من أمر النبوّة؟ فاستوى رسول الله على جالساً وقال: "لقد سألت أبا هريرة إني لفي صحراء ابن عشرين سنة وأشهراً إذا بكلام فوق رأسي وإذا رجل يقول لرجل: أهو هو؟ فاستقبلاني بوجوه لم أرها لخلق قط وأرواح لم أجدها في خلق قط وثياب لم أجدها على أحد قط، فأقبلا إليّ يمشيان حتى أخذ كل واحد منهما بعضدي لا أجد لأخذهما مساً فقال أحدهما لصاحبه: أضجعه. فأضجعني بلا قصر ولا هصر، فقال أحدهما: افلق صدره فخوّى أحدهما إلى صدري ففلقه فيما أرى بلا دم ولا وجع، فقال له: أخرج الغل والحسد. فأخرج شيئاً كهيئة العلقة، ثم نبذها، فطرحها، فقال له: أدخل الرأفة والرحمة فإذا مثل الذي أخرج شبه الفضة، ثم هز إبهام رجلي اليمني. وقال: اغدوا سلم، فرجعت بها أغدو بها رقة على الصغير ورحمة للكبير".

قال الترمذي: حدثنا محمد بن بشّار، حدثنا محمد بن جعفر وابن أبي عدي، عن سعيد بن أبي عروبة، عن قتادة، عن أنس بن مالك، عن مالك بن صعصعة رجل من قومه أن النبي على قال: «بينما أنا عند البيت بين النائم واليقظان، إذ سمعت قائلاً يقول: أحد بين الثلاثة، فأُتيت بطست من ذهب فيها ماءُ زمزم فشرح صدري إلى كذا وكذا». قال قتادة: قلتُ \_ يعني قلتُ لأنس بن مالك \_: ما يعني؟ قال: «إلى أسفل بطني، فاستُخرج قلبي، فغُسل قلبي بماء زمزم ثم أُعيد مكانه، ثم حُشِيَ إيماناً وحكمة».

وقول تعالى: ﴿وَوَصَعْنَا عَنكَ وِزَركَ ﴿ النَّهِ النَّهَ الْعَنَى الْمَحمل حططنا عنك حملك الثقيل، والنقيض هو الصوت الذي يُسمع من المحمل فوق البعير، وأنقض، أي أثقل، وجائز أن يكون هذا الحمل الثقيل الذي وضع عنه هو إزالة الحيرة التي كانت قبل البعثة، أو ما كان يعانيه على من الغم وشدة الأسف من تكذيب قومه له، كما قال تعالى: ﴿ لَمَلّكَ بَنْحِ مُّ نَفْسَكَ عَلَى اللَّهِ يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴿ وَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الله الحساب.

وأما قوله تعالى في الآية الأخرى مخاطباً نبيه على: ﴿لِيَغِيرُ لِكَ الله مُ مَن ذَلِكَ وَمَا تَأَخَرُ ﴾ [الفتح: ٢] وما جاء في السنة أنه على كان يقوم الليل، ويطيل القيام حتى تتورم قدماه الشريفتان، فلما قيل له: أتصنع هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال: «أفلا أكون عبدا شكورا»؟ فهذا يعني ثبوت مغفرة الذنوب المتقدمة والمتأخرة في الكتاب والسنة، ولا شك أن هذا من خصائصه على، أما غيره من الناس فيحتاج إلى التوبة من الذنب وقد يغفر الله تعالى لمن يشاء بدون توبة ما دون الشرك. فالحاصل أن المقطوع به أن النبي على قد غُفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، لكن الرسل معصومون من مقارفة الذنوب والآثام، وقد يُراد ـ والله أعلم ـ ما فعله على عن اجتهاد وعوتب عليه، كإذنه للمنافقين في التخلف عن الجهاد حين اعتذروا، وأخذه وعوتب عليه، كإذنه للمنافقين في التخلف عن الجهاد حين اعتذروا، وأخذه الفداء من أسرى بدر، وعبوسه في وجه الأعمى، ونحو ذلك، أو هو من باب حسنات الأبرار سيئات المقربين.

وقوله تعالى: ﴿وَرَفَقُنَا لَكَ ذِكُكَ ﴾ أي أعلينا قدرك ومقامك في الدنيا والآخرة، فجعلتك خاتم النبيين، وجعلت أمتك خير الأمم، وأنزلت عليك القرآن، خير كتاب وأخذت الميثاق على النبيين وأممهم أن يؤمنوا بما بعثتك به، وقرنت اسمك باسمي في الشهادة والآذان وكثير من الذكر والعبادة،

وجعلت طاعتك من طاعتي ﴿ مَن يُعلِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدَّ أَطَاعَ ٱللَّهُ [النساء: ٨٠]، وصليت عليك وملائكتي وأمرت المؤمنين بأن يصلوا عليك ويسلموا ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَسَلِمُوا عَلَيْكِ وَسَلِمُوا شَلِيمًا ﴿ إِنَّ ٱللَّهِ كَامَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسَلِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٥٦].

أخرج أبو يعلى وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن حبان وابن مردويه وأبو نعيم في «الدلائل» عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله على قال: «أتاني جبريل فقال: إن ربك يقول: أتدري كيف رفعت ذكرك؟ قلت: الله أعلم. قال: إذا ذُكرتُ ذُكرتَ معي».

وأخرج ابن أبي حاتم عن عدي بن ثابت قال: قال رسول الله على: «سألت ربي مسألة وددت أني لم أكن سألته. قلت: أي رب اتخذت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليماً. قال: يا محمد ألم أجدك يتيماً فآويت، وضالاً فهديت، وعائلاً فأغنيت، وشرحت لك صدرك، وحططت عنك وزرك، ورفعت لك ذكرك فلا أذكر إلا ذكرت معي واتخذتك خليلاً؟».

وأخرج أبو نعيم في «الدلائل» عن أنس قال: قال رسول الله على: «لما فرغت من أمر السموات والأرض قلت: يا رب، إنه لم يكن نبي قبلي إلا وقد كرّمته، اتخذت إبراهيم خليلاً، وموسى كليماً، وسخرت لداود الجبال ولسليمان الريح والشياطين، وأحييت لعيسى الموتى، فما جعلت لي؟ قال: أوليس قد أعطيتك أفضل من ذلك كله؟ أن لا أذكر إلا ذكرت معي، وجعلت صدور أمتك أناجيل يقرؤون القرآن ظاهراً، ولم أعطها أمة، وأعطيتك كنزاً من كنوز عرشي: لا حول ولا قوة إلا بالله».

وقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ بُسُرًا ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ بُسُرًا ﴿ إِنَّهُ تعالى كل هذه الكربات ونجاه من المشركين له ولأصحابه، فقد فرج الله تعالى كل هذه الكربات ونجاه من المشركين، فكأن المعنى: كما شرحنا لك صدرك، ووضعنا عنك وزرك، ورفعنا لك ذكرك ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ بُسُرًا ﴿ إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ بُسُرًا ﴾ لأن المعرف إذا أعيد يكون الثاني عين الأول، وأما المنكر فهو غير الأول، لذلك في الآيتين يسران، وفيهما عسر واحد.

أخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن مردويه عن الحسن قال: لما نزلت هذه الآية ﴿إِنَّ مَعَ ٱلْمُسْرِ بُسُرًا ﴿ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَ

وأخرج ابن مردويه عن جابر بن عبد الله قال: بعثنا رسول الله على ونحن ثلثمائة أو يزيدون، علينا أبو عبيدة بن الجراح، ليس معنا من الحمولة إلا ما نركب فزودنا رسول الله على جرابين من تمر، فقال بعضنا لبعض: قد علم رسول الله على أين تريدون وقد علمتم ما معكم من الزاد، فلو رجعتم إلى رسول الله على فسألتموه أن يزودكم، فرجعنا إليه، فقال: "إني قد عرفت الذي جئتم له، ولو كان عندي غير الذي زودتكم لزودتكموه". فانصرفنا، ونزلت فإن مَع المُسرِ يُسرًا في إنَّ مَع المُسرِ يُسرًا في فأرسل نبي الله إلى بعضنا، فدعاه، فقال: "أبشروا فإن الله قد أوحى إلي فإن مَع المُسرِ يُسرًا في إنَّ مَع المُسرِ يُسرًا في ولن يغلب عسر يسرين».

وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا فَرَغَتَ فَأَنَصَبُ ﴿ فَ أَي إِذَا فَرغت مِن عمل أعمالك النافعة فانصب، أي خذ في عمل آخر وأتعب فيه، وذُكر فيه أقوال كثيرة، منها إذا فرغت من دنياك فصل، وإذا فرغت من الفرائض فانصب في قيام الليل، وقيل: إذا فرغت من تبليغ الرسالة فاستغفر لذنبك وللمؤمنين، وقال العلماء: الحمل على العموم أولى. وقال عمر بن الخطاب في الي أكره أن أرى أحدكم فارغاً، لا في عمل الدنيا ولا في عمل الآخرة.

وقوله تعالى: ﴿وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَٱرْغَب ﴿ أَي اجعل همك ورغبتك فيما عند الله تعالى، وتضرع إليه، وجأر إليه وحده، فهو ناصرك ومؤيدك. وقد حقق الله تعالى لنبيه على ما وعده فأيده بنصره وأظهر دعوته دعوة الحق، حتى خرج على من الدنيا قرير العين بما حقق الله تعالى من كمال الدين ورفعة الإسلام، وفيما يلي ألخص في كلمات يسيرة لمحة من السيرة العطرة:

فقد بعث الله تعالى نبيه محمداً عَلَيْ على حين فترة من الرسل على رأس الأربعين من عمره فجاءه الوحي وهو يتعبد في غار حراء فأول ما نزل عليه قوله تعالى: ﴿أَقُرَأُ بِاللَّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ ٱلإنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ آقَراً وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ﴾ [العلق: ١ - ٥].

ثم ذهبت به خديجة بين الله ورقة بن نوفل، وكان ورقة قد دخل في دين النصارى وعرف الكتاب، فأخبره النبي بين بما حصل له من الوحي، فقال ورقة: يا ليتني فيها جدعاً، يا ليتني أكون حياً إذ يخرجك قومك، فقال النبي بين «أو مخرجي هم؟».

قال: نعم، لم يأت رجل قط بمثل ما جئت به إلا عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزراً.

ثم أنزل الله تعالى على رسوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمُدَّثِرُ ۞ قُرَ مَآلَذِرُ ۞ وَرَبَّكَ فَكَيْرَ ۞ وَرَبَّكَ فَكَيْرَ ۞ وَيُبَابَكَ فَطَغِرَ ۞ وَالرُّجْرَ فَالْهَجْرَ ۞ ﴾ [المدثر: ١ ـ ٥].

فقام ﷺ بأمر ربه فبشر وأنذر فكان أول من أجابه من غير أهل بيته أبو بكر الصديق ﷺ، فبادر إلى التصديق به وقال: بأبي وأمي أهلُ الصدق أنت، أشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله. وصار من دعاة الإسلام.

ثم نزل قوله تعالى: ﴿فَاصَدَعَ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ الحجر: ٩٤]. فصدع بأمر الله تعالى وجهر بدعوته، فجعلت قريش تسخر به وتستهزئ به ويؤذونه بالقول وبالفعل، وكان من أشد الناس إذاء له وسخرية به عمه أبو لهب، الذي قال الله تعالى فيه: ﴿تَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ ۞ [المسد: ١].

حتى بلغ من إيذائهم له، أن ألقوا عليه فرث الناقة وسلاها وهو ساجد، فلم يقدر أحد على رفعه عنه، فلم يزل ساجداً حتى جاءت ابنته فاطمة فألقته فلما رأى على استهانة قريش وشدة إيذائهم له ولأصحابه، خرج إلى أهل الطائف يدعوهم إلى الإسلام، فردوا عليه رداً قبيحاً وأغروا به غلمانهم وسفهاءهم يرمونه بالحجارة حتى أدموا عقبه على فرجع عنهم ومد يد الافتقار إلى ربه فدعا بالدعاء المشهور:

(اللهم إني أشكو إليك ضعف قوتي وقلة حيلتي وهواني على الناس، أنت رب المستضعفين إلى من تكلني إلى بعيد يتجهمني أم إلى عدو ملكته أمري إن لم يكن بك غضب على فلا أبالي، غير أن عافيتك أوسع لي، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات، وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة من أن يحل علي غضبك أو ينزل عليّ سخطك لك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك).

ثم قَيَّض الله له الأنصار فبايعوه على عبادة الله وحده لا شريك له وأن يمنعوه إذا قدم عليهم مما يمنعون منه نساءهم وإبناءهم.

فأذن الله تعالى لرسوله على بالهجرة، فهاجر في شهر ربيع الأول بعد ثلاث عشرة سنة من مبعثه، وكان بصحبته أبو بكر فاختفيا في غار ثور ثلاثة أيام، والمشركون يطلبونهم من كل وجه، حتى كانوا يقفون على الغار الذي فيه رسول الله على وأبو بكر. قال أبو بكر: يا رسول الله والله لو نظر أحدهم إلى قدمه لأبصرنا.

قال النبي ﷺ: «لا تحزن إن الله معنا، ما ظنك باثنين الله ثالثهما».

فنجى الله تعالى نبيه على وصاحبه من المشركين، وأخذ في طريق الهجرة فلما سمع الأنصار ذلك، جعلوا يخرجون كل يوم إلى حرة المدينة ليستقبلوا رسول الله على حتى يردهم حر الظهيرة، فوصل يوم الاثنين ثاني عشر من ربيع الأول فكان ذلك اليوم هو أنور يوم وإشرفه فاستقبله المسلمون بفرح عظيم، وكبروا فرحاً بمقدمه المبارك وتلقوه بالبشرى وحيوه تحية النبوة وأحاطوا به والسكينة تغشاه والوحي ينزل عليه والله مولاه وجبريل وصالح المؤمنين والملائكة بعد ذلك ظهير، وخرجت المدينة بأسرها تستقبله والنساء والصبيان، الله أكبر هذا رسول الله هذا رسول الله، هذا نبي الرحمة، هذا ركب الهدى هذا الداعي البشير، هذا محمد صفوة الله في خلقه وكان الأنصار كل واحد يأخذ بزمام ناقة رسول الله على يريد أن يكون نزوله عنده وهو يقول: «دعوها فإنها مأمورة».

حتى إذا أتت محل مسجده اليوم بركت، ثم قامت فسارت غير بعيد، ثم رجعت إلى مبركها أول مرة فبركت فيه، ثم تحللت ووضعت جرانها، فنزل عنها عنها عنها الله وسكن دار أبى أيوب الأنصاري، حتى بنى مسجده ومساكنه.

وهكذا حل نبي الرحمة ورسول الهدى في دار الهجرة بين المهاجرين والأنصار، ومن هناك أضاءت شمس الرسالة المشارق والمغارب وجاء الحق وزهق الباطل ﴿ هُو الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُم بِالْمُدَىٰ وَدِينِ الْمَتِي لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كُوهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ [الصف: ٩].



#### مكية وآياتها ثمان

عن البراء بن عازب: كان النبي على يقرأ في سفر في إحدى الركعتين بالتين والزيتون، فما سمعت أحداً أحسن صوتاً أو قراءة منه. أخرجه الجماعة.

## بِشعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَالِيْهِ وَالنِّهِ وَالنَّيْتُونِ ۞ وَلُمُورِ سِينِينَ ۞ وَهَاذَا ٱلْبَلَدِ ٱلأَمِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقَنَا الْبَلَدِ ٱلأَمِينِ ۞ لَقَدْ خَلَقَنَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ ۞ إِلَا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْعَسْدَنُ فِي الْحَسْنِ فَقَ الْحَسْنِ فَقَ إِلَا اللَّذِينَ هَا اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْمُوالِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ الللّهُ الللْمُولِمُولِ

أقسم الله تعالى في مستهل هذه السورة بثلاثة أماكن شرفها الله تعالى بإنزال الوحي فيها على أنبيائه ورسله، فأقسم بثمرتين مباركتين إشارة إلى منبتهما وهو بيت المقدس، وأقسم بجبل الطور وبمكة المكرمة، على أنه فلا خلق الإنسان في أجمل صورة، وكمله بالعقل، والإرادة وغير ذلك من صفات الكمال، ثم إن الإنسان إذا لم يقم بشكر نعمة ربه فسيرده إلى أسفل سافلين إلا من آمن وعمل الصالحات، فسينال ثواباً جزيلاً لا انقطاع له، ثم ختمت السورة بالإنكار على من كذب بالبعث بعد تقريره وإثباته.

قوله تعالى: ﴿وَالِينِ وَالزَّيْوُنِ ﴿ ﴾ أقسم الله تعالى بهاتين الثمرتين: التين الذي يؤكل غذاء ودواء، والزيتون الذي يُتَغَذَّىٰ بثمره، ويعتصر منه الزيت أدماً ودواء، وخصهما لما فيهما من المنافع، قال ابن عباس: هو تينكم الذي تأكلون، وزيتونكم الذي تعصرون منه الزيت. اه. ولعل في ذكرهما إشارة إلى فضل

منبتهما، وهو بيت المقدس، موطن رسول الله عيسى ابن مريم ومحل مولده عليه.

﴿ وَمُورِ سِينِينَ ﴾ وهو جبل الطور بسيناء، أقسم الله تعالى به لأنه المكان المبارك الذي كلم الله عليه موسى الله .

﴿ وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴿ وَهُو مَكَةَ الْمَكْرِمَةَ، أَقْسَمُ الله بِهُ لَكُرَامَتُهُ وَبِعِثُهُ نَبِيهُ مَحْمَد ﷺ منه، وهو بلد أمن وسلام من دخله كان آمناً، وبه المسجد الحرام أول بيت وضع للناس وهدى للعالمين.

قال ابن كثير كَلَيْهُ(۱): وقال بعض الأئمة: هذه محال ثلاثة بعث الله في كل واحد منها نبياً مرسلاً من أولي العزم أصحاب الشرائع الكبار (فالأول) محلة التين والزيتون وهي بيت المقدس التي بعث الله فيها عيسى ابن مريم على (والثاني) طور سنين وهو طور سيناء الذي كلم الله عليه موسى بن عمران. (والثالث) مكة وهو البلد الأمين الذي من دخله كان آمناً وهو الذي أرسل فيه محمداً على قالوا: وفي آخر التوراة ذكر هذه الأماكن الثلاثة: جاء الله من طور سيناء \_ يعني الذي كلم الله عليه موسى بن عمران \_ وأشرق من ساعير \_ يعني جبل بيت المقدس الذي بعث الله منه عيسى \_ واستعلن من جبال فاران \_ يعني جبال مكة التي أرسل الله منها محمداً على فذكرهم مخبراً عنهم على الترتيب الوجودي بحسب ترتيبهم في الزمان، ولهذا أقسم بالأشرف ثم الأشرف منه ثم بالأشرف منهما . اه.

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية كَلَّلُهُ: فقوله تعالى (٢): ﴿ وَالنِّينِ وَالزَّينُونِ ۞ وَمُوَا الْبَيدِ الْبَيدِ الْبَيدِ ۞ إقسام منه بالأمكنة الشريفة المعظمة الثلاثة. التي ظهر فيها نوره وهداه، وأنزل فيها كتبه الثلاثة: التوراة والإنجيل والقرآن. كما ذكر الثلاثة في التوراة بقوله: جاء الله من طور سيناء، وأشرق من ساعير، واستعلن من جبال فاران. اه.

وقال(٣): وليس بين المسلمين وأهل الكتاب خلاف في أن فاران هي

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (٤/ ٦٣٥).

<sup>(</sup>٢) الجواب الصحيح (٧٠٧).

<sup>(</sup>٣) الجواب الصحيح (٥/١٩٧).

مكة. فإن ادعوا أنها غير مكة ـ وليس ينكر ذلك من تحريفهم وإفكهم ـ قلنا: أليس في التوراة أن إبراهيم أسكن هاجر وإسماعيل فاران؟ وقلنا: دلونا على الموضع الذي استعلن الله منه واسمه فاران، والنبيّ الذي أنزل عليه كتاباً بعد المسيح. أو ليس استعلن وعلن بمعنى واحد وهما: ظهر وانكشف. فهل تعلمون ديناً ظهر ظهور الإسلام وفشا في مشارق الأرض ومغاربها فشوه؟؟اه.

وقال<sup>(۱)</sup>: ولما كان ما في التوراة خبراً عنها، أخبر بها على ترتيبها الزماني، فقدم الأسبق فالأسبق. وأما في القرآن، فإنه أقسم بها تعظيماً لشأنها، وذلك تعظيم لقدرته سبحانه وآياته وكتبه ورسله، فأقسم بها على وجه التدريج درجة بعد درجة، فختمها بأعلى الدرجات. فأقسم أولاً بالتين والزيتو، ثم بطور سنين، ثم بمكة؛ لأن أشرف الكتب الثلاثة القرآن ثم التوراة ثم الإنجيل، وكذلك الأنبياء.اه.

رُوي أن بعض السلف كان يحب زوجته حباً شديداً، فقال لها يوماً: أنت طالقٌ ثلاثاً إن لم تكوني أحسن من القمر!! فاحتجبت عنه وقالت: طلقتني، فحزن حزناً شديداً وذهب إلى الخليفة «المنصور» وأخبره الخبر، فاستحضر الفقهاء واستفتاهم، فقال جميع من حضر: قد طُلَقت، إلا رجلاً واحداً من

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص(٢٠٧).

أصحاب أبي حنيفة فقد بقىٰ ساكتاً فقال له المنصور: ما لك لا تتكلم؟ فقال له الرجل: يا أمير المؤمني، يقول الله تعالى: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ فليس شيء أحسن من الإنسان، فقال: صدقت، وردها إلى زوجها.

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنكُمْ مَن يُرَدُّ إِلَى أَرَدُكِ الْعَمْرِ ﴾ أي رددناه إلى أرذل العمر كما قال تعالى: ﴿ وَمِنكُمْ مَن يُردُ إِلَى أَرَدُلِ الْعُمْرِ ﴾ [النحل: ٧٠]، وقيل: معناها: ثم رددنا الكافر إلى النار، وسيأتي تقريره عند بيان نوع الاستثناء، ومن ثم فإنه قد يكون مِنَ النّاس مَنْ تعود به حاله إلى أن يكون أسفل سافلين بعد أن كان في الأعلى من الإيمان والعلم، نعوذ بالله من الحور بعد الكور.

وقوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ استثناء متصل من ضمير ﴿رَدَدْنَهُ العائد على ﴿آلِانكُ أَي إلا المؤمنين الذين آمنوا وعملوا الصالحات، فإنهم لا يردون إلى أسفل سافلين يوم القيامة، بل يدخلون الجنة برحمة الله تعالى لتمسكهم بإيمانهم وبقائهم عليه حتى الموت ﴿فَلَهُمْ أَجُرُ اي ثواب ﴿غَيْرُ مَمْنُونِ ﴾ أي غير مقطوع أو غير ممنون به، مع أن الله تعالى له المنة على عباده في كل شيء.

وإن كان الرّد المراد هو الرد إلى أرذل العمر وقد سبق بيانه فالاستثناء منقطع، ويحمل المعنى على الصالحين من الهرميٰ، فيكون المعنى: لكن الذين كانوا صالحين من الهرميٰ لهم ثواب دائم غير منقطع، أو غير ممنون به عليهم لصبرهم على ما ابتلوا به من الهرم والشيخوخة.

وربما كان في ذلك سبباً لعجزهم عن كثير من العبادات التي كانوا يؤدونها في شبابهم، وفيما يلي من الأحاديث والآثار ما يؤيد ذلك: أخرج أحمد والبخاري وابن حبان عن أبي موسى قال: قال رسول الله على: "إذا مرض العبد أو سافر كتب الله تعالى له من الأجر مثل ما كان يعمل صحيحاً مقيماً» وفي رواية عنه: ثم قرأ على: ﴿فَلَهُمْ أَجُرُ عَيْرُ مَتُونِ ﴾؛ أخرج الطبراني عن شداد بن أوس قال: سمعت رسول الله على يقول: "إن الله تبارك وتعالى يقول: إذا ابتليت عبداً من عبادي مؤمناً فحمدني على ما ابتليته فإنه يقوم من مضجعه كيوم ولدته أمه من الخطايا، ويقول الرب على: إني أنا قيدت عبدي هذا وابتليته فأجروا له ما كنتم تجرون له قبل ذلك».

وأخرج سعيد بن منصور وابن جرير وعبد بن حميد وابن المنذر وابن البي حاتم وابن مردويه عن ابن عباس ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٱخْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ قال: في أعدل خلق ﴿ثُمَّ رَدَدَتُهُ أَسْفَلَ سَعْلِينَ ﴾ يقول: إلى أرذل العمر ﴿إِلّا النَّيِنَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فَلَهُمْ آجُرُ عَيْرُ مَتَنُونِ ﴾ غير منقوص. يقول: فإذا بلغ المؤمن أرذل العمر، وكان يعمل في شبابه عملاً صالحاً كتب الله له من الأجر مثل ما كان يعمل في صحته وشبابه، ولم يضره ما عمل في كبره، ولم يكتب عليه الخطايا التي يعمل بعد ما يبلغ أرذل العمر.

وأخرج ابن جرير عن ابن عباس ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخَسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ قال: خلق كل شيء منكباً على وجهه إلا الإنسان ﴿ ثُمُ رَدَدْتُهُ أَسَعَلَ سَفِلِينَ ﴾ إلى أرذل العمر ﴿ إِلَّا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَنتِ ﴾ الآية قال: فأيما رجل كان يعمل عملاً صالحاً وهو قوي شاب فعجز عنه جرى له أجر ذلك العمل حتى يموت.

وأخرج الحاكم وصححه والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن عباس قال: من قرأ القرآن لم يرد إلى أرذل العمر وذلك قوله: ﴿ ثُمَّ رَدَّنَهُ أَسَّفَلَ سَنفِلِينَ ۞ إِلَّا الذِّينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ قال: إلا الذين قرؤوا القرآن.

وأخرج عبد بن حميد وابن جرير عن عكرمة قال: كان يقال: من قرأ القرآن لم يرد إلى أرذل العمر، ثم قرأ: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِيَ أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ﴾ ثُمُ رَدَّنَهُ أَسَفَلَ سَغِلِينَ ﴾ إلَّا ٱلنَّينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ الله قال: لا يكون حتى لا يعلم من بعد علم شيئاً.

وأخرج عبد بن حميد وابن أبي حاتم عن عكرمة ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ قال: الهرم لم يجعل فيه قوّة ما كان ﴿ لِكَىٰ لَا يَعْلَمُ بَعْدَ عِلْمِ شَيّئاً ﴾ [النحل: ٧٠] قال: ولا ينزل تلك المنزلة أحد قرأ القرآن، وذلك قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الآية. قال: هم أصحاب القرآن.

وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس ﴿ثُمَّ رَدَدْتُهُ أَسَفَلَ سَفِلِينَ ﴿ ﴾ يقول: إلى الكبر وضعفه فإذا ضعف وكبر عن العمل كتب له مثل أجر ما كان يعمل في شبيبته.

ثم بعد هذا التقرير العظيم والحق الجلي، قال تعالى: ﴿ أَيْسَ اللّهُ بِأَخْكِرِ اللّهِ تعالى اللهُ اللهُ عَالَى أنه أحكم الحاكمين قدراً وشرعاً، وله الحكم وإليه يرجع الأمر كله. ويستحب أن يقول من قرأ هذه السورة: بلى وأنا على ذلك من الشاهدين، للآثار الآتية:

أخرج الترمذي وابن مردويه عن أبي هريرة يرويه: «من قرأ ﴿ وَالنِّينِ وَالزَّنْوُنِ فقرأ ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِأَمْكِمِ اللَّهِ مِلْكَ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وأخرج عبد بن حميد عن قتادة ﴿أَلِيْسَ اللهُ بِأَمْكِمِ اَلْمَكِمِينَ ﴿ قَالَ: ذُكر لنا أَن نبي ﷺ كان يقول: «بلى وأنا على ذلك من الشاهدين».



#### مكية وآياتها تسع عشرة آية

# بِشْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

َ ﴿ أَفَرَا بِاسْدِ رَبِكَ الَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ الْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ اَمْراً وَرَبُكَ الْأَكْرُمُ ۞ اللَّذِى عَلَمْ بِالْقَلَمْ ۞ الْمَرْ وَاللَّهُ وَاللَّهُو

صدر هذه السورة هو أول ما نزل من القرآن كما صحت بذلك الأخبار، على أن أول سورة نزلت كاملة هي الفاتحة ويُروى غير ذلك وتضمنت هذه السورة تلقين النبي على الكلام القرآني، إذ لم يكن يليرف التلاوة من قبل، وفي ذلك المعجزة العظيمة له على كما أن هذه السورة رفعت شأن القراءة والتعلم، إذ أول كلمة ﴿ أَوْلَ كُل القراءة مفتاح العلم، وتشير السورة إلى أن الثراء والقوة قد يدفعان النفوس إلى مجاوزة حدود الله تعالى، والعاقبة للمتقين، إذ المرجع إليه تعالى فيجازي كلا بعمله، وفيها تهديد للطغاة الذين يصدون عن الحق بأشد العذاب، وذلك بعمله، وفيها تهديد للطغاة الذين يصدون عن الحق بأشد العذاب، وذلك بأن يؤخذ بنواصيهم ويقذفون في النار المحرقة، ولا ناصر لهم من سطوة الجبار، ثم ختمت السورة بأمر النبي على وأتباعه بعدم الالتفات إلى أولئك الطغاة الصادين عن عبادة الله تعالى، ثم أمرت بالتقرب إلى الله تعالى بما شرع.

وفي كون أول آيات هذه السورة هو أول ما نزل من القرآن العظيم نورد هذا الحديث الصحيح:

أخرج عبد الرزاق وأحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم وابن جرير وابن الأنباري في المصاحف وابن مردويه والبيهقي من طريق ابن شهاب عن عروة بن الزبير عن عائشة أم المؤمنين أنها قالت: «أول ما بدئ به رسول الله على من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حبب إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حراء فيتحنث فيه وهو التعبد الليالي ذوات العدد قبل أن ينزع إلى أهله ويتزود لذلك ثم يرجع إلى خديجة، فيتزود لمثلها حتى جاءه الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: ﴿أَوْرُأُ وَاللّٰ اللّٰهِ منى الجهد ثم أرسلني، فقال: ﴿أَوْرُأُ فِلْتَ مَا أَنَا بِقَارِي، قَالَ: ﴿أَوْرُأُ فِلْتَ مَا أَنَا بِقَارِي، فَأَلَدُ: هَا أَنَا بِقَالِي فَقَالَ: ﴿أَوْرُأُ فِلْتَ مَا أَنَا بِقَارِي، فَأَخَذُني فَعْطَني الثالثة حتى بلغ مني الجهد ثم أرسلني فقال: ﴿أَوْرُأُ فِلْتِ رَبِّكَ الّٰذِي خَلَقَ ﴾ الأين عَلَم الله على الله على الله على الله على الله على الله على المنابع وأخبرها الخبر: «لقد رملوني». فزملوه حتى ذهب عنه الروع فقال لخديجة وأخبرها الخبر: «لقد خشيت على نفسي».

فقالت خديجة: كلا والله ما يخزيك الله أبداً إنك لتصل الرحم وتحمل الكل وتكسب المعدوم وتقري الضيف وتعين على نوائب الحق. فانطلقت به خديجة حتى أتت ورقة بن نوفل بن أسد بن عبد العزيز ـ ابن عم خديجة وكان امرئ قد تنصر في الجاهلية وكان يكتب الكتاب العبراني فيكتب من الإنجيل بالعبرانية ما شاء الله أن يكتب، وكان شيخاً كبيراً قد عمي، فقالت له خديجة: يا ابن عم اسمع من ابن أخيك. فقال له ورقة: يا ابن أخي ماذا ترى؟ فأخبره رسول الله على موسى، يا ليتني أكون فيها جذعاً، يا ليتني أكون فيها حياً إذ يخرجك قومك. فقال رسول الله على مغن الله عودي، وإن يدركني يومك أنصرك نصراً مؤزراً.

ثم لم ينشب ورقة أن توفي وفتر الوحي. قال ابن شهاب: وأخبرني أبو سلمة بن عبد الرحمن أن جابر بن عبد الله الأنصاري قال وهو يحدث عن فترة الوحي، فقال في حديثه: «بينا أنا أمشي إذ سمعت صوتاً من السماء فرفعت بصري فإذا الملك الذي جاءني بحراء جالس على كرسي بين السماء والأرض، فرعبت منه، فرجعت، فقلت: دثروني». فأنزل الله ﴿يَاأَيُّهُ ٱلمُدَّرِّدُ ﴿ المدثر: ١ وحمي الوحي وتتابع».

قوله تعالى: ﴿أَقُرَأُ بِأَسِرِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ هذا أمر من الله تعالى إلى نبيه ﷺ أن يقرأ ما يُوحى إليه من ربه تعالى مفتتحاً باسم الخالق ﷺ، الذي برأ وذرأ وفطر وأنشأ وأوجد كل شيء، كما قال تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلِّ شَيْءٍ فَهُو عَلَى كُلِّ مُقَدِّرُ لَقَدِيرًا ﴾ [الفرقان: ٢] وكقوله تعالى: ﴿اللّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ [الزمر: ٢٢].

وبعد أن ذكر الله تعالى أنه خلق كل شيء خصّ خلق الإنسان بالذكر تكريماً له وتشريفاً، لأنه أشرف المخلوقات الأرضية وإليه التنزيل وهو المأمور بالقراءة فقال تعالى: ﴿ خَلَقَ ٱلإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ العلق جمع علقة، وهي تشبه الدودة الصغيرة، وقد أثبت الطب الحديث أن النطفة التي خلق منها الإنسان تحتوي على حيوانات منوية تشبه الديدان الصغيرة لها رأس وذنب، لا ترى بالعين المجردة وإنما بالمجهر، وأصل الإنسان من تراب، حيث خلق آدم من تراب ونسله من نطفة من ماء مهين، ثم يتحول إلى علقة ثم إلى مضغة، أي قطعة لحم، ثم يخلق الله كما يشاء.

ثم كرر الأمر بالقراءة للتأكيد والتقرير فقال تعالى: ﴿ أَمْرًا وَرَبُكَ ٱلْأَكُمُ ﴾ مستأنفة لإزاحة في العند به النبي على من قوله: «ما أنا بقارئ» أي لست متعلماً للقراءة، فقيل له: اقرأ وربك الذي أمرك بالقراءة هو الأكرم. و ﴿ ٱلْأَكُمُ ﴾ الذي لا يوازيه كرم، فيقبل العمل القليل، ويعطي عليه الأجر الجزيل، كما في مضاعفة الحسنات، الحسنة بعشر أمثالها إلى أضعاف كثيرة، مثل من قرأ ﴿ المّر ﴿ ﴾ ثلاثة أحرف بثلاثين حسنة أو تضاعف، وغير ذلك من الكرم، حيث يحلم عن جهل العباد، فلا يعجل بعقوبتهم، ولا نهاية لكرمه .

فهو سيعينك على تلاوة ما يوحى إليك وأنت أمي، ﴿وَمَا كُنتَ لَتَلُواْ مِن قَبْلِهِ. مِن كِلْنَبٍ وَلَا تَخَطُّهُ بِيَمِينِكَ ﴾ [العنكبوت: ٤٨].

وقوله تعالى: ﴿ اَلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ ﴾ أي علم الإنسان الخط والكتابة بالقلم.

وقوله تعالى: ﴿ عَلَرُ الْإِنسَانَ مَا لَرُ يَتَلَمُ ﴿ أَي عَلَم الْإِنسَانَ مَا لَم يكن يخطر بباله، وكل ما وصل أو يصل إليه الإنسان من العلوم والمعارف الاكتشافات إنما هو بتعليم الله تعالى له. فالحمد لله.

وفيما يلي أورد ما قاله الإمام ابن القيم تَظَلَّهُ في كتابه «مفتاح دار السعادة» (١/ ٢٧٨) حول هذه الآيات:

قال الإمام ابن القيم كَالله: تأمل نعمة الله على الإنسان بالبيانين، البيان النطقيّ والبيان الخطي، وقد اعتد بهما سبحانه في جملة ما اعتد به من نعمة على العبد. فقال في أول سورة أنزلت على رسول الله ﷺ: ﴿ أَفَرَأُ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ خَلَقَ ٱلإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ أَقُراْ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ۞ ٱلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ۞ فسأمل كيف جمع في هذه الكلمات مراتب الخلق كلها، وكيف تضمنت مراتب الوجودات الأربعة بأوجز لفظ وأوضحه وأحسنه. فذكر أولاً عموم الخلق وهو إعطاء الوجود الخارجيّ. ثم ذكر ثانياً خصوص خلق الإنسان لأنه موضع العبرة. والآية فيه عظيمة. ومن شهوده عما فيه محض تعدد النعم. وذكر مادة خلقه ههنا من العلقة. وفي سائر المواضع يذكر ما هو سابق عليها. أما مادة الأصل وهو التراب والطين أو الصلصال الذي كالفخار، أو مادة الفرع وهو الماء المهين. وذكر في هذا الموضع أول مبادئ تعلق التخليق وهو العلقة. فإنه كان قبلها نطفة فأول انتقالها إنما هو إلى العلقة. ثم ذكر ثالثاً التعليم بالقلم الذي هو من أعظم نعمه على عباده. إذ به تخلد العلوم وتثبت الحقوق وتعلم الوصايا وتحفظ الشهادات ويضبط حساب المعاملات الواقعة بين الناس، وبه تقيد أخبار الماضين للباقين اللاحقين. ولولا الكتابة لانقطعت أخبار بعض الأزمنة عن بعض، ودرست السنن وتخبطت الأحكام، ولم يعرف الخلق مذاهب السلف.

وكان معظم الخلل الداخل على الناس في دينهم ودنياهم، إنما يعتريهم

من النسيان الذي يمحو صور العلم من قلوبهم. فجعل لهم الكتاب وعاء حافظاً للعلم من الضياع، كالأوعية التي تحفظ الأمتعة من الذهاب والبطلان. فنعمة الله على بتعليم القلم بعد القرآن، من أجل النعم. والتعليم به، وإن كان مما يخلص إليه الإنسان بالفطنة والحيلة، فإن الذي بلغ به ذلك وأوصله إليه عطية وهبها الله منه، وفضل أعطاه الله إياه، وزيادة في خلقه وفضله. فهو الذي علمه الكتابة، وإن كان هو المتعلم ففعله فعل مطاوع لتعليم الذي علم بالقلم. فإنه علمه فتعلم. كما أنه علمه الكلام فتكلم. هذا، ومن أعطاه الذهن الذي يعي به، واللسان الذي يترجم به والبنان الذي يخط به، ومن هيأ ذهنه لقبول هذا التعليم دون سائر الحيوانات، ومن الذي أنطق لسانه وحرك بنانه، ومن الذي دعم البنان بالكف، ودعم الكف بالساعد. فكم لله من آية نحن غافلون عنها في التعليم بالقلم.

فقف وقفة في حال الكتابة وتأمل حالك وقد أمسكت القلم وهو جماد، ووضعته على القرطاس وهو جماد، فتولد من بينهما أنواع الحكم وأصناف العلوم وفنون المراسلات والخطب والنظم والنثر، وجوابات المسائل. فمن الذي أجرى فلك المعاني على قلبك، ورسمها في ذهنك، ثم أجرى العبارات الدالة عليها على لسانك، ثم حرك بها بنانك حتى صارت نقشاً عجيباً، معناه أعجب من صورته، فتقضي به مآربك وتبلغ به حاجة في صدرك، وترسله إلى الأقطار النائية والجهات المتباعدة، فيقوم مقامك، ويترجم عنك. ويتكلم على لسانك ويقوم مقام رسولك، ويجدي عليك ما لا يجدي من ترسله، سوى من لسانك ويقوم الإنسان ما لم يعلم؟ والتعليم بالقلم يستلزم المراتب الثلاثة: مرتبة الوجود الذهني، والوجود اللفظي، والوجود الرسمي. فقد دل التعليم بالقلم على أنه سبحانه هو المعطى لهذه المراتب.

ودل قوله: ﴿خَلَقَ﴾ على أنه يعطي الوجود العينيّ. فدلت هذه الآيات، مع اختصارها ووجازتها وفصاحتها، على أن مراتب الوجود بأسرها مسندة إليه تعالى خلقاً وتعليماً. وذكر خلقين وتعليمين خلقاً عاماً وخلقاً خاصاً. وتعليماً خاصًا وتعليماً عاماً. وذكر من صفاته ههنا اسم ﴿ٱلْأَكْرُمُ﴾ الذي هو فيه كل خير وكل كمال. فله كل كمال وَصْفاً، ومنه كل خير فعلاً. فهو ﴿ٱلْأَكْرُمُ﴾ في

ذاته وأوصافه وأفعاله. وهذا الخلق والتعليم إنما نشأ من كرمه وبره وإحسانه، لا من حاجة دعته إلى ذلك، وهو الغنيّ الحميد. انتهى كلامه كَاللَّهُ.

قوله تعالى: ﴿كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَطُغَيِّ ۚ ۞ أَن رَّاهُ ٱسْتَغْنَتَ ۞﴾ أي حقاً إن الإنسان ليتجاوز حده، ويستكبر على ربه إن رأى نفسه استغنت بمال أو قوة أو أعوان.

وأصل ﴿ كُلّا ﴾ أنها أداة ردع وزجر، وذلك إذا تقدمها ما يقتضي ذلك، وهي هنا بمعنى حقاً لعدم تقدم كلام يقتضي الردع والزجر، لأن الآيات الخمس الأولى نزلت في أول ما نزل على ما أسلفنا، وما بعد ﴿ كُلّا ﴾ نزل بعد ذلك بفترة طويلة، مع أنه يجوز أن تكون ﴿ كُلّا ﴾ هنا ردعاً لمن قال أو عمل ما يستحق الردع، والآيات نزلت في أبي جهل خاصة، وحكمها عام في كل مَنْ اتصف بما ذكر من الطغيان والاغترار بما وهبه الله تعالى من الصحة والغنى والجاه والعز ثم يستكبر وينسى فضل الله عليه، أما المؤمن فيخرج من ذلك، فهو مفتقر إلى الله تعالى دائماً ولا يستغني عنه طرفة عين، ولا أقل من ذلك.

أخرج أحمد ومسلم والنسائي وغيرهم عن أبي هريرة: أن أبا جهل حلف باللات والعزى لئن رأى رسول الله على يصلي ليطأن على رقبته وليعفرن وجهه، فأتى رسول الله عليه الصلاة والسلام وهو يصلي ليفعل، فما فجأهم منه إلا وهو ينكص على عقبيه، ويتقي بيديه، فقيل له: ما لك؟ فقال: إن بيني وبينه لخندقاً من نار، وهولاً، وأجنحة؛ فقال رسول الله على: «لو دنا مني لاختطفته الملائكة، عضواً عضواً» وأنزل الله تعالى: ﴿كُلّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ ...﴾ إلى آخر السورة.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلرَّبَعْنَ ﴿ أَي المرجع والمآب في الآخرة إلى الله تعالى وحده وسيحاسب كلاً بعمله، وفيه تهديد وتحذير لذلك الإنسان من عاقبة الطغيان، وهو عام لكل طاع متكبر.

وقوله تعالى: ﴿ أَرَبُتُ (١) الَّذِي بَنْهَنَّ عَبْدًا إِذَا صَلَّحَ ﴿ أَي يَمنعه عن

<sup>(</sup>١) الاستفهام للتعجيب، أي ألا تعجب من حال هذا الشقي الضال الذي ينهى عن عبادة الله تعالى.

المسلاة وهو لا يستطيع غير النهي، والناهي هو أبو جهل، والعبد المصلي هو النبي محمد على وقد كان أبو جهل يلقب في قريش بأبي الحكم، لأنهم يتحاكمون إليه ويرضون بحكمه فاغتر بنفسه وكابر ولم يسلم، فسماه النبي الباجهل، ومات كافراً في غزوة بدر الكبرى، وكما تقدم في الحديث أنه توعد النبي النبي المرة إن رآه يصلي ليطأن رقبته، ولما أراد أن ينفذ منعه الله تعالى ورد كيده في نحره. وفيه تشنيع وتقبيح لفعل ذلك الكافر الذي ينهى عن عبادة الله تعالى حتى كأنه بحيث يراه كل من تتأتى منه الروية. وقد بلغ من حذر السلف ما روي عن على شاله أنه رأى في المصلى أقواماً، يصلُّون قبل صلاة العيد، فقال: أخشى أن أدخل تحت قوله تعالى: ﴿أَرَابَيْتَ الَّذِي يَنْعَلُ عَبْدًا إِذَا صَلَّة فَعَلْ الله عن من على اللهم اغفر لي قال: يقول: «ربنا لك الحمد» ويسجد، ولم يصرِّح له الركوع: اللهم اغفر لي قال: يقول: «ربنا لك الحمد» ويسجد، ولم يصرِّح له بالنهي خشية النهي عن الخير.

وقوله تعالى: ﴿أَرَبَتُ إِن كَانَ عَلَى ٱلْمُدَىٰ ﴿ أَيَ المَعبد المنهي وهو محمد ﷺ ﴿أَوْ أَمْرَ بِاللَّقَوْىَ ﴿ يعني بالإخلاص والتوحيد ﴿أَرَبَتَ إِن كَذَب بعني أبا جهل، كذب بما جاء به الرسول ﷺ ﴿ وَنَوَلَّى ﴾ أعرض عن الإيمان، والتقدير: أرأيت الذي ينهى عبداً إذا صلى وهو على الهدى آمر بالتقوى، والناهي مكذب متول عن الإيمان، فما أعجب من هذا.

وقوله تعالى: ﴿ أَلَرَ يَعْلَمُ ﴾ يعني أبا جهل ومن مثله ﴿ بِأَنَّ اللهُ يَرَىٰ ﴾ أي إن الله تعالى يرى ذلك الفعل فيجازيه به، وفيه وعيد شديد وتهديد عظيم.

ثم قال تعالى متوعداً ومهدداً ذلك الناهي عن الصلاة ﴿ كُلَّ لَهِن لَمْ بَنَهِ ﴾ أي لئن لم يكف ذلك الشقي عما هو فيه من الشقاق والعناد ﴿ لَنَسْفَنّا بِالنّامِيةِ ﴾ السفع هو الجذب بشدة. والمعنى لنأخذن بناصيته، وهي مقدمة شعر الرأس ولنسحبنه إلى النار، فيقذف فيها. كما قال تعالى: ﴿ فَيُؤْخَذُ بِالنّوسِ وَالْأَقْدَامِ ﴾ [الرحمن: ١٤].

وقيل: المراد: لنسحبنه على وجهه في الدنيا يوم بدر، وفيه بشارة بأنه تعالى يمكن المسلمين من ناصيته حتى يجروه إن لم ينته؛ وقد فعل ﷺ، فقد

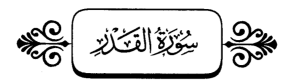
رُوي أنه لما نزلت سورة الرحمن قال على المن المرؤها على رؤساء قريش ؟ فقام ابن مسعود وقال: أنا يا رسول الله؛ فلم يأذن له عليه الصلاة والسلام لضعفه وصغر جثته، حتى قالها ثلاثاً، وفي كل مرة كان ابن مسعود يقول: أنا يا رسول الله؛ فأذن له صلى الله تعالى عليه وسلم، فأتاهم وهم مجتمعون حول الكعبة فشرع في القراءة، فقام أبو جهل فلطمه، وشق أذنه وأدماه، فرجع وعيناه تدمعان، فنزل جبريل شخ ضاحكاً، فقال له صلى الله تعالى عليه وسلم في ذلك، فقال شخة: "ستعلم"؛ فلما كان يوم بدر قال عليه الصلاة والسلام: "التمسوا أبا جهل في القتلى" فرآه ابن مسعود مصروعاً يخور، فارتقى على صدره، ففتح عينيه فعرفه، فقال: لقد ارتقيت مرتقى صعباً يا رويعي الغنم؛ فقال ابن مسعود: الإسلام يعلو ولا يعلى عليه، فعالج قطع رأسه، فقال اللعين: دونك فاقطعه بسيفي، فقطعه ولم يقدر على حمله، فشق أذنه، وجعل فيه خيطاً، وجعل يجره، حتى جاء به إلى رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم، فجاء جبريل شخ يضحك ويقول: يا رسول الله! أذن بأذن والرأس زيادة.

وقوله تعالى: ﴿ وَأَسَجُدُ وَأَقْرَبِ ﴾ أي صل لربك وتقرب منه بالعبادة، وتحبب إليه بالطاعة.

وفي صحيح مسلم مرفوعاً: «أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد، فأكثروا من الدعاء».

وسجدة التلاوة في هذه السورة من الأمور الثابتة فقد روى مسلم في صحيحه عن أبي هريرة في سورة ﴿ اَقْرَأُ مِن سَول الله ﷺ في سورة ﴿ اَقْرَأُ اللَّمَ اللَّهُ اَنْسَقَتُ اللَّهُ ﴾ .

ومن الذكر الوارد في سجود التلاوة أن يقول الساجد حال سجوده: «سجد وجهي للذي خلقه وصوره وشق سمعه وبصره بحوله وقوته، فتبارك الله أحسن الخالقين، اللهم اكتب لي بها أجراً، وامح عني بها وزراً، وارفعني بها درجة، وأبقها لي عندك ذخراً، وتقبلها مني كما تقبلها من عبدك ونبيك داود».



#### مكية وآياتها خمس آيات

### بِشَيِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

َ هِ إِنَّا أَنزَلْنَكُ فِى لَيَلَةِ الْفَدْرِ ۞ وَمَا أَدْرَئِكَ مَا لَيَلَةُ الْفَدْرِ ۞ لَيَلَةُ الْفَدْرِ خَيْرٌ مِّنْ اَلْفِ شَهْرٍ ۞ نَنزَلُ الْمَلَتَهِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ۞ سَلَئُمُ هِى حَتَّى مَطْلَعِ ('') اَلْفَتْمِ﴾.

<sup>(</sup>۱) ﴿مُطْلِعَ﴾ قرأ الكسائي وخلف العاشر في إختياره بكسر اللام، وقرأ الباقون بفتح اللام.

وَوُصِفَتْ ليلة القدر بالمباركة في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبُرَكَةً إِنَّا مُنزِدِينَ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُبُرَكَةً إِنَّا مُنذِدِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ [الدخان: ٣ ـ ٤] أي هي ليلة ذات شرف رفيع، وقدر عظيم، ويقدر فيها ما يكون في السنة القابلة. وكانت في شهر رمضان لقوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِيّ أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدُى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِّنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَدَرَنكَ مَا لَيَلَةُ الْقَدْرِ ﴿ وَهَا تَعظيم وتفخيم لشأنها، أي وما الذي يعلمك مبلغ شأنها، وتعظيم قدرها، ثم قال: ﴿ لَيَلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِن الْفِي مَهْرٍ ﴿ فَيَ الْعمل الصالح فيها من صلاة ودعاء وتسبيح وغير ذلك خير من العمل في ألف شهر ليس فيها ليلة القدر، وهذا معناها عند الجمهور، وقيل: عنى بألف شهر جميع الدهر، لأن العرب تذكر الألف في غاية الأشياء، كما قال تعالى: ﴿ يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ [البقرة: ٩٦]، وقيل: إنه ذكر للنبي على رجل من بني إسرائيل حمل السلاح على عاتقه في سبيل الله تعالى ألف شهر، فعجب رسول الله على لذلك، وتمنى ذلك لأمته، فقال: يا رب جعلت أمتي أقصر الأمم أعماراً، وأقلها أعمالاً، فأعطاه الله القدر.

وقيل غير ذلك، لكن المعنى لا يخرج عن فضل ليلة القدر على سائر الأيام والشهور، وأن العمل فيها خير من ألف شهر ليس فيها ليلة القدر.

وفي الصحيح أن رسول الله ﷺ قال: «من قام ليلة القدر إيماناً واحتساباً، غفر له ما تقدم من ذنبه» [متفق عليه].

وفي صحيح ابن خزيمة والبيهقي وأبو الشيخ وابن حبان رحمهم الله عن سلمان الفارسي رضي الله تعالى عنه قال: خطبنا رسولُ الله ﷺ في آخرٍ يوم

<sup>(</sup>١) يعني: جميع الدهر.

من شعبان فقال: "يا أيها الناسُ قد أظلكم شهرٌ عظيمٌ مُبارك فيه ليلة خيرٌ من ألفِ شهر، جعل الله صيامَه فريضةٌ، وقيام لَيلِهِ تطوعاً، من تطوع فيه بخصلة من خصال الخير كان كَمَن أدى فريضةً فيما سواه، ومن أدى فيه فريضةً كان كمَن أدى سبعين فريضةً فيما سواه، وهو شهرُ الصبر، والصبرُ ثوابُه الجنة، وشهر المواساةِ، وشهرٌ يُزادُ فيه رزق المؤمن، مَنْ فَطَّرَ فيه صائماً: كان مغفرةً لذنوبِه، وعِثْقَ رقبَتِهِ من النارِ، وكان له مِثْلُ أجرهِ من غيرِ أن ينقصَ من أجرهِ شيء"، قالوا: يا رسول الله، ليس كلنا يجد ما يُفَطِّرُ بِهِ الصائم، فقال رسول الله ﷺ: «يعطي الله هذا الثوابَ لمن فطر صائماً على تمرةٍ أو شربةٍ ماءً أو مَذْقَةِ لبَنٍ، وهو شهر أوله رحمة وأوسطه مغفرة وآخره عتق من النار».

والجمهور على أنها في كل رمضان، روى البخاري عن عبد الله بن عباس أن رسول الله على قال: «التمسوها في العشر الأواخر من رمضان في تاسعة تبقى في سابعة تبقى في خامسه تبقى» فسره كثيرون بليالي الأوتار وهو أظهر.

وروى الإمام أحمد - بسنده - عن عبادة بن الصامت أنه سأل رسول الله على عن ليلة القدر، فقال رسول الله على: «في رمضان فالتمسوها في العشر الأواخر فإنها في وتر إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين أو خمس وعشرين أو سبع وعشرين أو تسع وعشرين أو في آخر ليلة». وروى الترمذي والنسائي - بسنديهما - عن أبي بكرة أن رسول الله على قال: «في تسع يبقين أو سبع يبقين أو خمس يبقين أو ثلاث أو آخر ليلة». يعني: التمسوا ليلة القدر؛ وقال الترمذي: حسن صحيح.

وثبت في الصحيحين عن عبد الله بن عمر أن رجالاً من أصحاب النبي على رأوا ليلة القدر في المنام في السبع الأواخر من رمضان، فقال رسول الله على: «أرى رؤياكم قد تواطأت في السبع الأواخر فمن كان متحريها فليتحرها في السبع الأواخر» وفيهما عن عائشة الله أن رسول الله على قال: «تحروا ليلة القدر في الوتر من العشر الأواخر من رمضان» وروى البخاري في صحيحه عن عبادة بن الصامت قال: خرج رسول الله على ليخبرنا بليلة القدر، فتلاحى رجلان من المسلمين، فقال: «خرجت لأخبركم بليلة القدر فتلاحى

فلان وفلان فرفعت وعسى أن يكون خيراً لكم فالتمسوها في التاسعة والسابعة والخامسة».

وقوله: «فتلاحى فلان وفلان فرفعت» فيه استئناس لما يقال: إن المماراة تقطع الفائدة والعلم النافع، كما جاء في الحديث: «إن العبد ليحرم الرزق بالذنب يصيبه» وقوله: «فرفعت» أي رفع عِلْمُ تعيينها لكم، لا أنها رفعت بالكلية من الوجود كما يقول جهلة الشيعة، لأنه قد قال بعد هذا: «فالتمسوها في التاسعة والسابعة والخامسة»، وقوله: «وعسى أن يكون خيراً لكم» يعنى عدم تعيينها لكم، فإنها إذا كانت مبهمة اجتهد طلابها في ابتغائها في جميع محال رجائها، فكان أكثر للعبادة، بخلاف ما إذا علموا عينها فإنها كانت الهمم تتقاصر على قيامها فقط، وإنما اقتضت الحكمة إبهامها لتعم العبادة جميع الشهر في ابتغائها، ويكون الاجتهاد في العشر الأخر أكثر؛ ولهذا كان رسول الله ﷺ يعتكف العشر الأواخر من رمضان، حتى توفاه الله ﷺ ثم اعتكف أزواجه من بعده، أخرجاه ـ البخاري ومسلم ـ من حديث عائشة؛ ولهما عن ابن عمر: كان رسول الله ﷺ يعتكف العشر الأواخر من رمضان؛ وقالت عائشة: كان رسول الله ﷺ إذا دخل العشر أحيا الليل. وأيقظ أهله وشد المئزر؛ أخرجاه. ولمسلم عنها: كان رسول الله ﷺ يجتهد في العشر ما لا يجتهد في غيره، . . . والمستحب الإكثار من الدعاء في جميع الأوقات، وفي شهر رمضان أكثر، وفي العشر الأخيرة منه، ثم في أوتاره أكثر؟ والمستحب أن يكثر من هذا الدعاء: اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني. . . عن عائشة قالت: قلت: يا رسول الله! أرأيت إن علمت أي ليلة، ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: «قولى: اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنى» وهذا لفظ الترمذي، ثم قال: هذا حديث حسن صحيح، وأخرجه الحاكم من مستدركه وقال: هذا صحيح على شرط الشيخين.

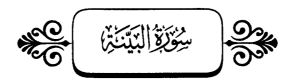
وقد أخفيت ليلة القدر في شهر رمضان ليجتهد المسلمون رمضان كله، فتزيد حسناتهم، كما أخفيت الصلاة الوسطى في الصلوات ليحافظ على الكل، والاسم الأعظم في أسمائه الله ليدعى بالجميع ورضاه في طاعته ليحرص العبد على جميع الطاعات، وغضبه في معاصيه لينزجر عن الكل، وساعة

الإجابة في يوم الجمعة ليجتهد سائر اليوم، والولي في المؤمنين ليحسن الظن بكل منهم، وأجل الإنسان ليكون دائماً على أهبة، وغير ذلك مما في إخفائه حكمة بالغة، وفائدة جمة.

ومما يقال من علاماتها أن الشمس تصبح لا شعاع لها صبيحتها، وسكون البحر ليلتها، وأنها ليلة بلجة صافية ولا يسمع فيها نباح الكلاب، وغير ذلك، ذالله أعلم.

وقيل أيضاً: إنه من المعلوم أن عدد كلمات السورة ثلاثون كأيام رمضان، واتفق أن كلمة ﴿ عَلَى الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله الله على السورة ثلاث مرات، وثلاثة في تسعة بسبع وعشرين. والموفق من وفقه الله تعالى.

وبعد أن بين الله تعالى مكانة ليلة القدر وأنها خير من ألف شهر بين نوعاً آخر من فضلها فقال تعالى: ﴿نَرَّلُ ٱلْمَلَيْكَةُ ﴾ إلى الأرض أفواجاً في ليلة القدر ﴿وَالرُوحُ ﴾ أي جبريل ﴿ فَيها ﴾ في ليلة القدر ﴿بِإِذْنِ رَبِيهِم ﴾ أي هي سلام من كل شر، ربهم ﴿ مِن كُلِ أَمْنِ ﴾ من الخير والبركة ﴿ سَلَمُ هِي ﴾ أي هي سلام من كل شر، فهي خير كلها من غروب الشمس إلى طلوع فجرها، فكلها سلام، سلام الملائكة على المؤمنين، وسلامة من كل شر، فنسأل الله تعالى أن يوفقنا لما يحبه ويرضاه، ويجعلنا من الذين يتعرضون لنفحات الخبر ويفوزون بها.



#### مدنية وآياتها ثمان آيات

روى الإمام أحمد عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله على لأبَيّ بن كعب: "إن الله أمرني أن أقرأ عليك ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ قال: وسماني لك، قال: «نعم»، فبكى. ورواه البخاريّ ومسلم. وفي رواية الإمام أحمد عن أبي حبة البدري قال: لما نزلت: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ قال جبريل: يا رسول الله، إن ربك يأمرك أن تقرئها أبيّاً. فقال النبي على لأبيّ : "إن جبريل أمرني أن أقرئك هذه السورة». قال أبيّ: وقد ذُكِرْتُ ثَمّ يا سول الله؟ قال: «نعم». قال: فبكى أبيّ.

## بِشْدِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيدِ

(اَن يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنْفَكِينَ حَتَى تَأْلِيَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ 
 رَسُولُ مِنَ ٱللّهِ يَنْلُوا صُحْفًا مُطَهَّرَةً 
 (الْمُثْرِكِينَ إِلّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآمَنَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ 
 وَمَا أُمِرُوا إِلّا لِيَعْبُدُوا اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱللّذِينَ مُنْفَاةً وَيُقِيمُوا السَّلُوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ وَذَلِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ 
 إِنَّ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْ آهْلِ مُنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

هذه السورة تسمى البينة أو البرية، أو لم يكن، وهي مدنية، نزلت على رسول الله على وهو بين أهل كتاب ومشركين، فجاءت تصور واقعهم، إذ علم أهل الكتاب من كتبهم نعوت خاتم النبيين على وعلم منهم المشركون ذلك،

فكان مقتضى ذلك أن يؤمنوا إذا بعث، ولكنهم كذبوا لما بعث فيهم سيد الخلق صلوات الله وسلامه عليه، جاءهم مؤيداً بالقرآن العظيم، والحجج البينة، فكفروا وكذبوا، واتبع الوثنيون الكتابيين، فخابوا وخسروا، وجاء الرد عليهم في هذه السورة ببيان أن ما جاء به النبي على حق لا مرية فيه، وتوعد الكافرين من أهل الكتاب والمشركين ووصفهم بأنهم شر البرية، وبالمقابل يكون خير البرية الذين آمنوا واتقوا، وبين مآل الفريقين.

قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِئْبِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ ﴾ أي لم يكن الذين جحدوا رسالة رسول الله محمد عليه وأنكروا نبوته من اليهود والنصارى والمشركين تاركين لما هم عليه من الكفر والشرك ومنفصلين عنه ﴿ حَتَّى تَأْنِيبُمُ البَيِّنَةُ ﴾ أي الحجة الواضحة، وهي هنا النبي محمد عليه كما قال تعالى: ﴿ رَسُولٌ مِن الله ﴾ وهو محمد عليه خاتم الأنبياء والرسل، الذي أرسله الله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلَنْكُ لِلنَاسِ رَسُولًا ﴾ [النساء: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَبَارَكَ الَّذِي نَزَلُ اللهِ عَبْدِهِ وَلِي الْعَالَمِينَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا ﴿ وَالنَّاسِ رَسُولًا ﴾ [النساء: ٢٩]، وقال تعالى: ﴿ وَبَارَكَ اللَّهِ عَبْدِهِ وَلِي اللهُ عَبْدِهِ وَلَا يَعَالَى اللهُ عَبْدِهِ وَلَوْلَا اللهُ اللهُ عَبْدِهِ وَلَا يَعَالَى اللهُ عَبْدِهِ وَلَا يَعَالَى اللَّهُ اللهُ عَبْدِهِ اللهُ عَبْدِهِ وَلَوْلُهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَبْدِهِ وَلَا يَعَالَى اللهُ اللهُ عَبْدِهِ عَمْدِهِ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَبْدِهِ وَلَا يَعْالَى اللهُ اللهُ عَبْدِهِ عَلْمُ اللهُ اللهُ عَبْدِهِ عَلْمُ عَبْدِهِ عَلَى اللهُ عَبْدِهُ وَلَوْلُولُهُ اللهُ اللهُ عَالَمُ اللهُ اللهُ

وقوله تعالى: ﴿يَنَانُوا مُحُفّا مُعُفّا مُعَلَقَرَهُ وهي صحف القرآن المطهرة من الخلط والزيغ والتدليس، يتلوها النبي على لنفسه وللناس عن ظهر قلب ﴿فِيها أَي في هذه الصحف ﴿ كُنُبُّ قَيِّمةٌ ﴾ أي الآيات والأحكام المكتوبة فيها عادلة مستقيمة، غير ذات عوج، واستقامة الكتب اشتمالها على الحق الذي لا يميل إلى باطل ﴿لَا يَأْنِيهِ البَيْطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيةٌ مَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ جَمِيدٍ ﴿ فَ اللهِ بَاطِل ﴿ لَا يَأْنِيهِ البَيْطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِيةٌ مَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ مَعِيدٍ ﴿ فَ اللهِ على عنهم. والله الله في كتابه عنهم. فإنه لم يأت منها إلا بما هو قوي سليم. وقد ترك حكاية ما لبس فيه عنهم. فإنه لم يأت منها إلا بما هو قوي سليم. ولهذا لم يجد الجاحدون الملبسون إلا أن يكون ذكره لبيان بطلانه. ولهذا لم يجد الجاحدون لرسالته هي من أهل الكتاب سبيلاً إلى إنكار الحق، وإنما فضلوا عليه سواه. أو هي سور القرآن، فإن كل سورة من سوره، كتاب قويم. فصحف القرآن أو محائفه وأوراق مصحفه تحتوى على سور من القرآن هي كتب قيمة.

وقوله تعالى: ﴿وَمَا نَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَابَ﴾ وهم اليهود والنصارى ﴿إِلَّا

مِنْ بَعّدِ مَا جَآءَنّهُمُ ٱلْبِيّنَةُ أِي الحجة الواضحة الدالة على أن رسول الله على الموعود في كتبهم، فمنهم من آمن مثل النجاشي ملك الحبشة من النصارى، ومن اليهود عبد الله بن سلام هذه ومنهم من كفر وهم الغالبية، كذلك المشركون، فكأن الجميع كان عازماً على تصديق النبي الخاتم الذي أظل زمانه، فلما بعث سيد الخلق على تفرقوا واختلفوا بغياً وحسداً ﴿وَمَا أُمِرُوا الله وَالحال أن أهل الكتاب ما أمروا بلسان أنبيائهم وكتبهم ﴿إِلّا لِيعَبُدُوا الله عنه عن الشوائب، والإخلاص هو تجريد قصد التقرب إلى الله تعالى عن جميع الشوائب، أو هو تصفية الأعمال من جميع الكدورات، ولأهمية الإخلاص أورد هذه الكلمات الوجيزة عنه كنصيحة لى ولإخواني المسلمين.

عن أبي أمامة على قال: جاء رجل إلى رسول الله على فقال: أرأيت رجلاً غزا يلتمس الأجر والذكر، ما له؟ فقال رسول الله على: «لا شيء له» فأعادها ثلاث مرات، ويقول رسول الله على: «لا شيء له» ثم قال: «إن الله على لا يقبل من العمل إلا ما كان له خالصاً وابتغي به وجهه» [رواه النسائي بإسناد حسن].

وقد نص القرآن والحديث على أن الإخلاص شرط لقبول العمل الصالح الموافق لسنة رسول الله على والإخلاص خُلُق إسلامي كريم، له مقداره عند الله تعالى، وله آثاره في الناس، فإن الله لا يقبل الأعمال ويرتضيها إلا إذا كانت خالصة لوجهه الكريم، فإذا خلت من الإخلاص له على كانت كعدمها، فالإخلاص هو المقياس في قبول الأعمال أو ردها، فَمَنْ أخلص نيته لله تعالى في كل العبادات وراقبه في السرّ والعلانية، يسر الله له الأمور، ودفع عنه كل الشرور، ونجاه من كل محذور، وأفاض عليه من السعادة والحبور، وأعطاه مناه، وفاز برضاه، وعاش نقي القلب، طاهر الطوية، سليم السريرة والنية.

وكم للإخلاص والمخلصين من مواقف مشرفة تذكر، ومشاهد مؤثرة تحكى، وأحاديث حسنة تقال، وعظات قيمات تذكرة لأولي الألباب، الذين يرعون أذهانهم لما يسمعون، ومن ذلك، قال عبد الله بن دينار في خرجت أنا وعمر بن الخطاب في نريد مكة، فنزلنا ليلاً في بعض الطريق طلباً

للراحة، فانحدر إلينا راع من الجبل، فقال له عمر ﷺ: بعني شاة، قال: إنها لسيدي، وأنا مملوك، فقال له عمر ممتحنا له: قل لسيدك: أكلها الذئب، فقال الراعى: وأين الله؟ فبكى عمر.

وفي الصباح ذهب فاشترى هذا الغلام وأعتقه، وقال له: لقد أعتقك الصدق في الدنيا إخلاصاً لله تعالى، وأرجو أن يعتقك في الآخرة.

فأخلص أيها المسلم لربك تسعد في الدنيا والآخرة، فإذا هممت بعبادة فاجعل مقصدك الأهم إرضاء الله في واتباع سنة رسوله في وتذكر قول الله تعالى: ﴿ أَلَا يَسُو الدِّينُ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٣] وقوله تعالى: ﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِهَآهَ رَبِّهِ فَلَيْعَمُلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠] فبذلك تصفو لك العبادة ويسلم لك دينك.

أما إذا افتقر العمل إلى الإخلاص أو دخله الرياء، كمن صلى رياءً أو تزكّى رياءً أو عمل أي نوع من أنواع العبادات مرائياً في عمله، فإن عمله مردود عليه، وهو مأزور غير مأجور، فلا بد من الإخلاص لله تعالى في العبادة كي تكون مقبولة.

فاقصد بعملك أيها المسلم وجه الله، دون أن تلتفت لمدح الناس، واحذر من أن يذهب تعبك أدراج الرياح بسبب قلة الإخلاص فيه. وقصارى القول في إخلاص العبادة لله تعالى: أن يكون الظاهر كالباطن، والسر كالعلانية، وأن يخشى الله العبد بالغيب، ويراقبه في كل شيء، ويقصد بأعماله كلها وجه الله تعالى. والله أعلم.

قوله تعالى: ﴿ حُنَفَآهَ ﴾ أي مائلين عن الأديان كلها إلى دين الإسلام، وهو دين الححق وملة إبراهيم ﷺ، كما قال تعالى: ﴿ وُمُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ اتَبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ يَهُودِيًا وَلَا نَصْرَانِيًا وَقُولُه تعالى: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَا عَمْرانِ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

وقوله تعالى: ﴿وَيُقِيمُوا الصَّلَوٰةَ﴾ أي يؤدونها في أوقاتها بشروطها وأركانها وآدابها، محافظين عليها مهتمين بها، مداومين عليها حيث ينادى لها، ولا يخفى أن الخشوع فيها هو أهم أركانها، فصلاة بلا خشوع كسجد بلا

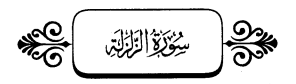
روح ﴿ وَيُؤَوَّونَ الزَّكُونَ ﴾ أي يؤدون الزكاة التي أوجب الله تعالى في الأموال إلى مستحقيها الذين ذكروا في الكتاب عند حلولها. ﴿ وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ أي وذلك المذكور من عبادة الله تعالى، وإخلاصها، وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة ﴿ دِينُ ٱلْقَيَّمَةِ ﴾ أي دين الملة المستقيمة.

قال قتادة في قوله تعالى: ﴿وَذَالِكَ دِينُ ٱلْقَيِّمَةِ ﴾ قال: هو الذي بعث الله به رسوله، وشرع لنفسه ورضي به اه.

ثم ذكر الله تعالى مآل كل فريق فقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ الْكِنْكِ وَالْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَمَ اي إن الذين كفروا بالله تعالى وبرسوله على وكتابه من اليهود والنصارى والوثنيين مصيرهم جميعاً إلى النار، ماكثين فيها، وهذا حكم الله فيهم، لأنهم كفروا بالحق لما جاءهم، وأعرضوا عنه، وذلك بعد أن بين الله تعالى لهم غاية البيان أن دين الإسلام هو الدين الحق المنجي من العذاب، والموجب للرحمة والنعيم، ولكنهم فضلوا الكفر على الإيمان، والشرك على التوحيد عناداً وحسداً، ولذلك استحقوا هذا الوصف الذي وصفهم الله به في قوله تعالى: ﴿أُولَيِّكَ هُمْ شَرُّ ٱلْبَرِيَّةِ ﴾ أي شر الخليقة التي برأها الله تعالى وذرأها.

ثم ذكر الله تعالى مآل عباده الصالحين فقال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَيَلُواْ الْشَهَا عَالَى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ آمنُوا بالله ورسوله وكتابه، فصدقوا بقلوبهم، وعملوا الصالحات بجوارحهم ﴿أُولَتِكَ هُمْ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ﴾ أي خير الخليقة التي برأها الله تعالى وذرأها.

ثم بين تعالى مصيرهم السعيد عنده فقال: ﴿ جَزَآ وَهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدْنِ عِن تَعْنِا الْأَنْهُ وَ أَي ثوابهم في الآخرة يوم يلقونه بعد الموت جنات إقامة دائمة، تجري من تحت قصورها أنهار الجنة المذكورة آنفاً. ﴿ خَلِدِينَ فِهَا آبَداً ﴾ أي ماكثين فيها دائماً بلا نهاية، لا يحولون عنها ولا يزولون ﴿ رَضِى اللهُ عَنَّمُ وَرَضُوا عَنَدُ ﴾ أي رضي أعمالهم ورضوا ثوابه، ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِى رَبَّهُ ﴾ أي هذا النعيم المقيم والثواب العظيم لمن خاف الله تعالى في الدنيا سراً وعلانية، فاتقاه وأدَّى فرائضه، واجتنب معاصيه، اللهم الطف بنا يا أرحم الراحمين.



#### مدنية وآياتها ثماني آيات

أخرج أحمد وأبو داود والنسائي ومحمد بن نصر والحاكم وصححه والطبراني وابن مردويه والبيهقي في «الشعب» عن عبد الله بن عمرو قال: أتى رجل رسول الله على فقال: أقرئني يا رسول الله، قال: «اقرأ ثلاثاً من ذوات الراء»، فقال الرجل: كبر سني، واشتد قلبي، وغلظ لساني، قال: «اقرأ ثلاثاً من «اقرأ ثلاثاً من فوات حمّ»، فقال مثل مقالته الأولى، فقال: «اقرأ ثلاثاً من المسبحات»، فقال مثل مقالته الأولى، وقال: ولكن أقرئني يا رسول الله سورة جامعة، فأقرأه ﴿إِذَا زُلْزِلْتِ الْأَرْضُ زِلْزَالْمَا ﴿ وَالَّذِي بِعِنْكُ بِالْحِق لَا أَزِيد عليها، فقال رسول الله على: «أفلح الرويجل، أفلح الرويجل». وورد أنها تعدل نصف القرآن أو ربعه في أحاديث ضعيفة.

# بِسْـــِدِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَــٰنِ ٱلرَّحِيــِـــ

﴿ وَاَلَا نُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالِمَا ۞ وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَفْقَالَهَا ۞ وَقَالَ الْإِنسَانُ مَا لَمَا ۞ يَوْمَهِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۞ بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَهَا ۞ يَوْمَهِ نِي يَصْدُرُ اَلنَّاشُ أَشْنَانًا لِيُسُرَوْا أَعْمَىٰلَهُمْ ۞ فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَسَرُهُ ۞﴾.

تحدثت هذه السورة الجامعة عن إثبات البعث وذكر أشراط الساعة، وما يكون في ذلك اليوم من زلزال الأرض وإخراج الأرض ما في بطنها من الموتى والكنوز، واندهاش الإنسان من فجأة هذه الأحداث، ثم بينت انصراف

الناس من أرض المحشر متفرقين، فريق في الجنة وفريق في السعير، نسأل الله تعالى اللطف والرحمة.

فماذا أعددت أيها المسلم ليوم الرحيل من الدنيا إلى الآخرة والعرض والحساب؟ ماذا أعددت ليوم يصدر الناس فيه أشتاتاً ليُروا أعمالهم؟ هل يسرك أن ترى صحيفة أعمالك وقد مُلِئت بالمعاملات الربوية؟ أو بتعاطي المسكرات والمخدرات؟ أو بالسرقة أو بالزنى؟ أو أنها ملئت بالكذب أو منع الزكاة أو أذية عباد الله؟ أو تجد فيها أنك مشيت في معصية؟ أو قطعت رحمك، أو هجرت والديك، أو آذيتهما أو عققتهما؟ هل يسرك أن ترى في صحيفتك أنك بسرعتك وتهورك في قيادة سيارتك تسببت في إزهاق نفس بريئة؟ أو يتمت أطفالاً أو أثكلت أما أو أحرقت قلب والد على ولده؟ هل يسرتك شيء من ذلك، وهل ترضاه لنفسك؟

عن أنس قال: سمعت رسول الله على يقول: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه» [أخرجه مسلم].

أخي المسلم، هل يسرُّك أن ترى في صحيفة أعمالك أنك تهاونت بالصلاة، أو لم تؤدها الأداء المطلوب؟ أو أنك منعت الزكاة، أو لم تحسن لعباد الله، أو أنك فرَّطت في شيء من الفرائض كالصلاة والصيام والزكاة والحج؟

هل يسرُّك أن تجد في صحيفتك أنك غدرت أو خنت أو رشيت أو ارتشيت، أو كنت واسطة شرّ وإسقاط حق، أو شهدت زوراً؟

لا شك أن أحداً من المسلمين لا يسره أن يرى شيئاً من ذلك في صحيفة أعماله وأن الجميع يرجو أن لا يرى في صحيفة أعماله إلا البِرَّ والتقوى، والعبادات والقربات إلى الله تعالى، والباقيات الصالحات.

قوله تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالْهَا ﴾ أي أصابها الزلزال الشديد والاهتزاز الرهيب، والمعنى: إن الله تعالى يأمر الأرض فتتزلزل وتهتز اهتزازاً عنيفاً لم يكن مألوفاً كما قال تعالى: ﴿إِذَا رُجَّتِ ٱلْأَرْضُ رَجَّا ﴾ [الواقعة: ٤] وقال تعالى: ﴿إِذَا رُجَّتِ أَلْأَرْضُ رَجَّا ﴾ [الواقعة: ٤] وقال تعالى: ﴿يَتَأَيْهَا اَلنَاسُ اتَقُواْ رَبَّكُمُ إِنَ زُلْزَلَةَ اَلسَاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴾

[الحج: ١] وقوله تعالى: ﴿ وَأَغْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَنْفَالَهَا ١ أَي وأخرجت الأرضِ ما في جوفها من الدفائن والكنوز والأموات، كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْأَرْشُ مُدَّتَ ﴾ وَٱلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتْ ﴾ [الانشقاق: ٣، ٤] عند ثن يقول الإنسان الذي يرى هذا: ﴿مَا لَهَا﴾ أي ما الذي حصل لها؟ يقول ذلك وهو في غاية الدهشة لما يرى من الأمر الفظيع الذي لم يشاهده من قبل، كما قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِكَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَصَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمَّلِ حَمَّلَهَا وَتَرَى ٱلنَّاسَ سُكَانَرَىٰ وَمَا هُم بِسُكَارَىٰ وَلَاكِنَ عَذَابَ ٱللَّهِ شَادِيدٌ ﴿ وَالْحِجِ: ٢] وقوله تعالى: ﴿ يُوْمَيِدِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ۗ ﴾ أي تخبر بما وقع عليها بإذن ربها، عندما قرأ النبي على هذه الآية، قال: «أتدرون ما أخبارها؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «فإن أخبارها أن تشهد على كل عبد أو أُمَّة بما عمل على ظهرها، أن تقول: عمل كذا وكذا يوم كذا وكذا، فهذه أخبارها» وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبِّكَ أَوْحَىٰ لَهَا ﴿ إِنَّ أَمِرِهَا بِذَلْكَ ﷺ، ﴿ يَوْمَ إِنْ يَصْدُرُ ٱلنَّاسُ أَشْنَانًا لِيُرُوا أَعْمَلَهُمْ ١٠٠ أَي في ذلك اليوم يخرج الناس من قبورهم متفرقين كلُّ على حسب عمله متمايزين، فلا يكون محسن ومسيء في طريق واحد، ولا مطيع ولا عاصي ﴿أَفَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ مُؤْمِنًا كُمَن كَانَ فَاسِفًا لَّا يَسْتَوُنَ ١٨﴾ [السجدة: ١٨] ﴿ أَنَجْعَلُ ٱلشَّلِينَ كَالْجُرِمِينَ ۞ مَا لَكُر كَيْفَ تَخَكُّمُونَ ﴿ إِلَا لَهُ اللَّهُ ﴿ [القلم: ٣٥، ٣٦].

يحشر الناس في ذلك اليوم بعد خروجهم من قبورهم ليريهم الله جزاء ما قدمت أيديهم، ويجنوا ثمار ما غرسته أيمانهم، ثم فَصَّلَ الله تعالى بقوله: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَكُومُ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَكًا يَكُومُ ﴾ أي فمن يعمل ما يوازن مثال ذرة من خير يُثاب عليه، ومَن يعمل ما يوازن مثال ذرة من شر يُجازى عليه، والذرة هي تعبير عن أصغر شيء يعرفه الناس، فيجد كل إنسان ما قدّم من خير أو شر، قال تعالى: ﴿ وَنَشَعُ ٱلْمَوْزِنَ الْقِسَطَ لِيُومِ ٱلْقِينَمَةِ فَلَا نُظْلَمُ نَفْشُ شَيْئًا وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَيْةٍ مِنْ خَرَدُلٍ أَلْيَنَا بِهَا وَكُونَ بِنَا حَسِينِ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

فيا أخي المسلم تأمل في هذه السورة العظيمة، ولا شك أن الجميع يحفظها، وهي سورة مباركة تعدل ربع القرآن، فقد روى الترمذي وغيره عن

النبي ﷺ أنه قال: «﴿إِذَا زُنْزِلَتِ﴾ تعدل ربع القرآن» فبهذا تكون قراءتها أربع مرات كقراءة القرآن كله. والله أعلم.

ورُوي أن جدَّ الفرزدق صعصعة أتى النبي ﷺ يستقرئه، فقرأ النبي ﷺ هذه السورة، فقال الرجل: حسبي حسبي، لا أبالي أن لا أسمع من القرآن غيرها (١)، ولهذا سميت هذه السورة: الجامعة.

وعن زيد بن أسلم أن رجلاً جاء إلى النبي ﷺ فقال: علمني مما علمك الله، فدفعه إلى رجل يعلمه القرآن، فعلمه ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾، حتى بلغ ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ . . . ﴾ إلخ، قال الرجل: حسبي، فأخبر بذلك النبي ﷺ فقال: «دعه فقد فقه الرجل». [أخرجه عبد الرزاق وابن أبي حاتم].

فاقرأ أيها المسلم هذه السورة ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ وتأمل فيها، وتدبرها، فإنها الجامعة التي مَنْ فهمها وعمل بها فاز وأفلح في الدنيا والآخرة، واعلم أنك ستجد ما قدّمت من خير أو شر، فتثاب أو تعاقب أو يعفو الله تعالى، وتأكد أنه لا مجال للإنكار ولا بد أن ترى ما قدّمت، واعلم أن الأرض ستشهد لك أو عليك، ستشهد لك بالصلاة والتلاوة والدكر وكل أعمال البرالتي عملتها عليها، وتشهد على مَنْ عصى الله عليها بالزنى والشراب والسرقة وكل معصية.

يا ابن آدم، لله عليك سبعة شهود: المكان، والزمان، واللسان، والأركان، والملكان، والديوان، والرحمٰن.

فالمكان كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ بِذِ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا ﴿ ١ ﴾.

والزمان كما في الخبر: «ينادي كل يوم أنا يوم جديد، وأنا على ما تعمل في شهيد».

وأما اللسان فكما قال تعالى: ﴿ وَوَمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ ﴾ [النور: ٢٤]. والأركان كما في قوله تعالى: ﴿ وَتُكَلِّمُنَا آلَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ آلَجُلُهُم ﴾ [يس : ٦٥]. والمملكان كما قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمَنْظِينَ ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَمَنْظِينَ ﴾ [الانفطار: ١٠].

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد والنسائي والطبراني.

وكتاب الأعمال كما قال تعالى: ﴿ هَلَا كَلَبُنَا يَنِطِقُ عَلَيْكُم بِٱلْحَقِّ ﴾ [الجاثية: ٢٩].

وشهادة الله تعالى الذي لا يغيب عنه شيء كما قال تعالى: ﴿إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُرُ شُهُودًا﴾ [يونس: ٦١].

فكيف يكون حال العاصي بعدما يشهد عليه هؤلاء الشهود؟

ليس للإنسان مخرج إلا التوبة قبل الموت، فبادر إلى التوبة أيها المسلم، وتفكر في هذه السورة التي شرحناها وفي غيرها من القرآن، وأكثر من الباقيات الصالحات، واجتنب المحرمات تسعد في الحياة الدنيا وبعد الممات.

أخرج ابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير ولله في قوله: ﴿فَهَن يَعْمَلُ مِنْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرً يَكُومُ ﴿كَالَ المسلمون يرون أنهم لا يؤجرون على الشيء القليل إذا أعطوه، فيجيء السائل إلى أبوابهم فيستقلون أن يعطوه التمرة والكسرة فيردونه، ويقولون: ما هذا بشيء إنما نؤجر على ما نعطي ونحن نحبه، وكان آخرون يرون أنهم لا يلامون على الذنب اليسير كالكذبة والنظرة والغيبة وأشباه ذلك، ويقولون: إنما وعد الله النار على الكبائر فرغبهم في الخير القليل أن يعملوه فإنه يوشك أن يكثر، وحذرهم اليسير من الشر فإنه يوشك أن يكثر، وحذرهم اليسير من الشر فإنه يوشك أن يكثر كتابه ويسره ذلك.

وأخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني في الأوسط والحاكم في «تاريخه» وابن مردويه والبيهقي في «شعب الإيمان» عن أنس في قال: بينما أبو بكر الصديق في يأكل مع النبي في إذ نزلت عليه فنَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرً يَرَهُ فَي وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرهُ فَكَ فَمَن مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرهُ فَهُ فَمَن مِثْقالَ ذَرة شَرَّا يَرهُ فَهُ فَمَن مِثْقالَ ذرة من مثقال ذرة من شر، فقال: «يا أبا بكر أرأيت ما ترى في الدنيا مما تكره فبمثاقيل ذر بشر ويدخر لك مثاقيل ذر الخير حتى توفاه يوم القيامة».

وأخرج مالك وابن سعد وعبد بن حميد من طريق عائشة ﴿ أَن سَائلاً أَتَاهَا وَعَنْدُهَا سَلَةً مَن عنب فأحذت حبة من عنب فأعطته فقيل لها في ذلك، فقالت: هذه أنقل من ذر كثير، ثم قرأت ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَمُ ﴿ ﴾.

وأخرج أحمد في «الزهد» وابن المنذر عن أبي الدرداء والحيث قال: لولا ثلاث لأحببت أن لا أبقى في الدنيا: وضعي وجهي لسجود لخالقي في اختلاف الليل والنهار أقدمه لحياتي، وظمأ الهواجر، ومقاعدة أقوام ينتقون الكلام كما تنتقى الفاكهة، وتمام التقوى أن يتقي الله تعالى العبد حتى يتقيه في مثقال ذرة حتى أن يترك بعض ما يرى أنه حلال خشية أن يكون حراماً حتى يكون حاجزاً بينه وبين الحرام، إن الله قد بين للناس الذي هو يصيرهم إليه قسال: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَةٍ خَيْرًا يَهُ وَلَا شَيئاً من الشر أن تفعله.



#### مكية وآياتها إحدى عشرة آية

## بِشْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

َ ﴿ وَٱلْمَدِينَتِ صَبْحًا ۞ فَٱلْمُورِبَتِ قَدْعًا ۞ فَٱلْمُؤِرِبَتِ فَدْعًا ۞ فَٱلْمُؤِرَّتِ صُبْحًا ۞ فَأَثَرُنَ بِهِ. نَقْعًا ۗ ۞ فَوَسَطَنَ بِهِ. جَمَّعًا ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِهِ. لَكَنُودٌ ۞ وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞ وَإِنَّهُ لِحُتِ ٱلْحَيْرِ لَشَدِيدُ ۞ ﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِى ٱلْفُبُورِ ۞ وَحُصِلَ مَا فِى الصَّدُودِ ۞ إِذَ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَهِذِ لَخَدِيدٌ ۞ ﴾.

الصَّدُودِ ۞ إِذَ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَهِذِ لَخَدِيدٌ ۞ ﴾.

هذه آيات بينات تحيا بها القلوب، ويتحقق بها المطلوب، وفيها راحة النفوس من كل نصب ولغوب، ومعناها العام: أن الله تعالى أقسم في فاتحة هذه السورة بخيل الغزاة في سبيل الله تعالى على أن الإنسان لنعمة ربه لشديد الكفران، وأنه على ذلك في الدار الآخرة لشهيد على نفسه بما كان منه، وأنه لشدة حبه المال لبخيل به، حريص عليه، ثم ذُكّر الباري وقي في خاتمتها بالبعث، ونبه إلى الحساب والجزاء.

وإليك التفصيل، فقوله تعالى: ﴿وَٱلْهَدِيَتِ ضَبَّمَا ﴿ أَي قسماً بالخيل التي تعدو وتجري ويُسمع لها حينتذِ ضبح، أي زفير شديد وهو صوت غير الصهيل.

قال ابن عباس على الخيل العادية في سبيل الله، والضبح: صوت أجوافها إذا عدت.

وقال أيضاً: وليس شيء من الحيوانات يضبح سوى الفرس والكلب والثعلب، وإنما تضبح هذه الحيوانات إذا تغير حالها من فزع أو تعب.

وقوله تعالى: ﴿ فَالْمُورِبَتِ قَدْمًا ﴿ أَي الخيل التي تخرج النار بحوافرها ويتطاير منها الشرر أثناء الجري إذا سارت في حجارة. وقوله تعالى: ﴿ فَالْمُغِيرَتِ صُبّهَا ﴿ النّهِ النّبِي تعدو لتهجم على العدو وقت الصباح لأخذه على غير أهبة منه أو استعداد، وقوله تعالى: ﴿ فَأَنْرَنَ بِهِ نَقْعًا ﴾ أي فهيّجن في الصباح غباراً لشدة عَدْوِهِنَّ. وقوله تعالى: ﴿ فَوَسَطَنَ بِهِ جَمّعًا ﴿ فَهُ أَي فتوسّطن جمعاً من الأعداء ففرقنه وشتن شمله.

أقسم الله تعالى بالخيل التي لها هذه الصفات، ولله أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما المخلوق فلا يجوز له أن يقسم بغير الخالق ﷺ، وإنما أقسم الله تعالى بخيل الغزاة في سبيله لما فيها من المنافع الدينية والدنيوية، والأجر والغنيمة، وتنبيها على فضلها وفضل رباطها في سبيل الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿وَأَعِدُوا لَهُم مّا اسْتَطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِبَاطِ ٱلْخَيْلِ ثُرِّهِبُوك بِهِ عَدُوها فوائد كثيرة، فهي تصلح عَدُوً اللهِ وتسعف في الهرب، وتساعد في النجاة والكر والفر على الأعداء، وقطع شاسع المسافات في الزمن القليل.

ثم ذكر ﷺ المقسم عليه، فقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لِرَبِهِ لَكُنُودٌ ۗ ۞﴾ أ لكفور، يكفر بنعم الله عليه ويجحد، والمراد بعض أفراده، وليس كل إنسان، فالذين عصمهم الله روَّضوا أنفسهم على فعل الفضائل، وترك الرذائل ما ظهر منها وما بطن.

وروي عن النبي ﷺ أنه قال: «الكنود الذي يأكل وحده، ويضرب عبده، ويمنع رفده» أو كما قال ﷺ.

والمعنى: أنه الذي يمنع حق الله تعالى، وقد يأكل وحده ترفّعاً على عباد الله أو بخلاً أو شحاً، ولا يرأف بعباد الله، فيضرب عبده أو أَمَتَه أو زوجته، فمثل هذا كافر بنعمة الله مخالف لما يقتضيه الشرع والعقل.

وقوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ أَي إِنَ الله تعالى شاهد على أعمال العباد، وهذا أمر مسلّم به، وإن كان قد قيل: إن الضمير عائد على الإنسان نفسه، أي مع كنوده وجحوده لنعم الله تعالى عليه، ولجاجته في الطغيان، فهو شاهد على نفسه بما يعمل وإن كابر في الظاهر، فسوف يشهد

على نفسه يوم القيامة، فهو على نفسه شهيد، كما قال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ الْوَاهِمِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ آلِكُومَ الْمُسَانِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

وقوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لِحُبِّ آلَخَيْرِ لَشَدِيدٌ ﴿ اَي إِن الإنسان لشدة حبه للمال وتعلق قلبه به، وجمعه وادخاره، لبخيل شديد في بخله، وحريص متناه في حرصه، ممسك للمال مبالغ في إمساكه، يبخل على نفسه، وما علم أن ما يقدّمه من المال والأعمال الصالحة هو الذي ينفعه بعد الممات.

أخرج مسلم عن عبد الله بن الشخير عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: 
«يقول ابن آدم: مالي مالي، وهل لك إلا ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت،
أو تصدّقت فأمضيت قال تعالى: ﴿وَمَا نُقَدِّمُوا لِأَنفُسِكُم مِن خَيْرٍ يَجِدُوهُ عِندَ اللّهِ ﴾
[البقرة: ١١٠].

وعن أبي هريرة على أن رسول الله على قال: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاثة: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له الله فليس لك أيها الإنسان إلا ما قدّمت، فلا تحب ما أخرت على ما قدّمت، فإنك إذا أكثرت من التصدق وعمل الصالحات، إنما تقدمه لنفسك، لتجد ثوابه بعد الرحيل عن هذه الدنيا، وإذا قدّمت مفاسد الأعمال وأذية الناس، فسوف تجد ثمرته وعقابه، خزي وحزن وألم شديد في دار يسعد فيها الأتقياء، ويشقى فيها المعتدون.

ولا تستبعد أيها المسلم الموت، فإنه حق، ولا بد أن يقع لك كما وقع ويقع لغيرك، فأنت ترى الأموات بين الحين والآخر، والبعض يراهم كل يوم، أفلا تتعظ يا ابن آدم بذلك؟ أما سمعت قول الله تعالى لنبيه محمد على ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن مَبَلِكَ ٱلنَّمُلِدُ أَنَا مِن مَتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَاكُمُ مِاللَّهُ وَٱلْمَئِرُ وَتَنَاةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴿ وَالانبياء: ٣٥، ٣٥] أفلا تعلم يا عبد الله أنك راجع إلى الله تعالى، وأنه محاسبك بأعمالك؟ ألم تسمع قول الله تعالى: ﴿ وَمَا مِن ذَآبَةِ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَلَيْمِ يَطِيدُ بِجَنَاحَيْهِ إِلّا أُمُّم أَمْنَالُكُم مَا فَرَطْنَا فِي تعالى الله الله عليه عليه الله الله الله الله الله الله الله عليه الله ألكم أمنالكم مَا فَرَطْنَا فِي الكِتَاب، ألم المطر عليه في الكتاب، ألم الحساب، ثم بعده ثواب أو عقاب، حسب ما سُطّر عليه في الكتاب، ألم

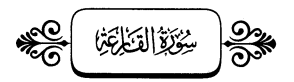
تعلم يا ابن آدم أن الله تعالى وعد المحسنين بالجنة، ونهى عن المعاصي وتوعد عليها بالنار، أما علمت أن الإنسان على نفسه لشهيد، وأنه لحب الخير لشديد؟ والخبر هو المال.

ثم هدد الباري ـ جلّ وعلا الإنسان الذي صفاته ما ذُكِر في الآيات الثلاث السابقة، وزهّد في الدنيا ورغّب في الآخرة، ونبّه على ما هو كائن بعد هذا الحال، وما يستقبله الإنسان من الأهوال، فقال تعالى: ﴿ هَ أَنَلا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي القُبُورِ ۚ وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ ۚ إِنّ رَبَّمُ بِيمَ يَوْمَ بِرْ لَخَبِيرًا ﴿ هَ أَنكا يَعْلَمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

أخرج أبن مردويه عن ابن عباس قال: بعث رسول الله عليه سرية إلى العدو فأبطأ خبرها، فشق ذلك عليه، فأخبره الله خبرهم، وما كان من أمرهم فقال: ﴿وَٱلْمَلِاِيَتِ صَبَّحًا ۞﴾ قال: هي الخيل، والضبح: نخير الخيل حين تنخر ﴿ فَٱلْمُورِبَتِ قَدَّ صَبَّ فَال : حين تجري الخيل توري ناراً أصابت بسنابكها الحجارة ﴿ فَٱلْمُورِبَتِ صُبَّ ﴾ قال: هي الخيل أغارت فصبحت العدو ﴿ فَٱلْرَن بِهِ نَقْعًا ۞ قال: هي الخيل أثرن بحوافرها يقول: تعد والخيل، والنقع الغبار ﴿ فَوسَطَنَ بِهِ جَمَّا ۞ قال: الجمع: العدق.

وأخرج ابن المنذر عن ابن عباس را ﴿ وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَالِكَ لَشَهِيدٌ ﴿ قَالَ : اللَّهُ اللَّالِيلُولُ اللَّهُ اللّ

وأخرج ابن أبي حاتم عن محمد بن كعب ﴿وَإِنَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ لَشَهِيدٌ ۞﴾ قال: الإنسان شاهد على نفسه ﴿۞ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ۞﴾ قال: حين يبعث ﴿وَحُشِلَ مَا فِي ٱلصَّدُورِ ۞﴾ قال: أخرج ما في الصدور.



#### مكية وآيتها إحدى عشرة آية

## بِشَيرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

َ هِ اَلْقَارِعَةُ ۚ هَ مَا اَلْقَارِعَةُ ۚ هَ وَمَا اَدْرَكَ مَا اَلْقَارِعَةُ هَ يَكُونُ اَلَّاكُونُ الْقَارِعَةُ هَا اَلْقَارِعَةُ هَا اللَّهَ وَمَا اَدْرَكَ مَا الْقَارِعَةُ هَا يَكُونُ الْحِبَ الْ كَالْمِهْنِ الْمَنفُوشِ هَ فَأَمَّا مَن خَلَقَ مَوَزِيئَهُ فَي مَن خَلَقَ مَوَزِيئُهُ هَن فَكُونِ مِن اللَّهُ مَا مِن فَكُونِ مِن اللَّهُ اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مِن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُولِلَٰ اللللْمُولِلَّةُ اللَّهُ الللْمُولُولُولُولُولُول

اشتملت هذه السورة على إثبات وقوع الساعة والبعث والنشور والحساب والميزان، حيث يسعد المؤمنون بثقل وزن حسناتهم، ويشقى الكافرون بكفرهم، فيقذفون في النار الحامية جزاء وفاقاً.

قوله تعالى: ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ﴿ صَنَ أَسَمَاء القيامة، كالحاقة والصاخة والطامة والغاشية، وسميت بالقارعة لأنها تقرع القلوب وتفزعها، وذلك عند النفخ في الصور، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ مَايَاتِ اللّهِ بَعْدَ إِذْ أُنِكَ وَادْعُ إِلَى رَبِّكُ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا يَصُدُنكَ عَنْ مَايَاتِ اللّهِ بَعْدَ إِذْ أُنِكَ وَادْعُ إِلَى رَبِكُ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا يَكُونَنُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا يَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا يَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ أَي أَي شيء هي القارعة؟ ثم قال تعالى: ﴿ وَمَا آذَرَنكَ مَا ٱلْقَارِعَةُ ﴿ وَ اللّهُ وَمِنَا وَمَا أَسْدِها! وذلك ينبئ عن أَن شأنها وحالها مما لا يستطيع الخلق معرفته لفظاعتها وشدة هولها. ثم بين متى شأنها وحالها مما لا يستطيع الخلق معرفته لفظاعتها وشدة هولها. ثم بين متى تكون فقال: ﴿ وَهُمَ يَكُونُ ٱلنّاسُ كَالْفَرَاشِ ٱلْمَبْثُوثِ ﴿ فَي الطيور الصغيرة والنشور حال الخروج من القبور، فهم يكونون كالفراش، وهي الطيور الصغيرة التي تتزاحم وتترامى على ضوء السراج ليلاً، وبها يضرب المثل في الجهل التي تتزاحم وتترامى على ضوء السراج ليلاً، وبها يضرب المثل في الجهل التي تتزاحم وتترامى على ضوء السراج ليلاً، وبها يضرب المثل في الجهل

بالعاقبة، فشُبِّهوا به في ضعفه وحيرته وسيره على غير هدى، و﴿ ٱلْمَبْثُوثِ﴾ هو المنتشر كقوله تعالى: ﴿ يَخْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ ﴾ [القمر: ٧] هم جميع بني آدم، من آدم إلى آخر إنسان قبل قيام الساعة، فهذه البشرية جمعاء تكون في مكان واحد، وهو أرض المحشر بهذا التصوير العظيم الذي يدل على شدة فزعهم وخوفهم وحيرتهم، ويرحم الله من يشاء.

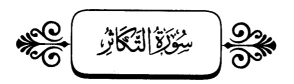
وقوله تعالى: ﴿ وَتَكُونُ ٱلْجِبَ اللَّهِ كَالْمِهْنِ ٱلْمَنْفُوشِ ﴿ فَا كَالْصُوفُ المندوف في تفرق أجزائها وتطايرها في الجو، كما قال تعالى: ﴿وَبُسَّتِ ٱلْحِبَالُ بَسًّا ﴿ فَكَانَتْ هَبَاءُ مُنْبَنًّا ﴿ إِلَّوا قَعَةَ: ٥، ٦]، وذلك لزوال صفتها الصلبة وتحولها إلى هباء يتطاير مع أدنى ريح، وهذا من آثار القارعة، وهي نهاية الحياة الدنيا وبداية الحياة الآخرة، حيث بعد ذلك ليس ثم دار إلا جنة أو نار ولكل نصيبها، فقال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ ۗ ١ وهو الذي رجحت حسناته على سيئاته ﴿فَهُو فِي عِيشَةِ زَّاضِيَةِ ۞﴾ أي في حياة طيبة وعيش هنيء تقر به عينه وتسر به نفسه في جنة الخلد والنعيم المقيم ﴿وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَرْبِكُنُهُ اللَّهُ وهو الذي رجحت سيئاته على حسناته، أو الذي ليس له حسنات أصلاً كالكافر، لأن الكافر يجازي بحسناته إن وجدت في الدنيا، ولا تنفعه في الآخرة، لأنه كافر ولا يعتقد بالبعث والحساب ولم يقل يوماً: رب اغفر لي خطيئتي، حتى وإن كان كتابياً لأن ﴿ ٱلَّذِينَ عِن مَ ٱللَّهِ ٱلْإِسْلَامُ ﴾ [آل عــــــمـــــران: ١٩] ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَكِمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُوَ فِي ٱلْأَخِدَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ١٨٥ ﴾ [آل عمران: ٨٥]، وربما كان مسلماً مسرفاً على نفسه، حتى صارت سيئاته أكثر من حسناته فلهذا يجب على المسلم أن يتفقد نفسه كل يوم، وينظر في أعماله ناقداً محاسباً لنفسه، ويكثر من الاستغفار والتوبة، خاصة إذا علم أن النبي علي كان يتوب ويستغفر في اليوم مائة مرة، وهو قد غفر له ما تقدم وما تأخر من ذنبه، فكيف بغيره من أمثالنا؟ ليس لنا إلا التعلق برحمة الله تعالى، وهو أمان الخائفين.

وما هي عاقبة من خفت موازينه؟ قال تعالى: ﴿فَأَمْهُمُ هَاوِيَةٌ ۞﴾ الهاوية من أسماء النار، والمراد أن مأواه جهنم، أي فمأواه ومسكنه الهاوية التي يهوي فيها على أم رأسه في جهنم، وقوله تعالى: ﴿وَمَا أَدْرَبُكَ مَا هِيَة

ش استفهام للتفخيم والتهويل، أي وأي شيء أعلمك ما الهاوية؟ ثم فسرها بقوله تعالى: ﴿نَارُ حَامِيَةٌ ﴿ ﴾ أي نار شديدة الحرارة، لا تبلغ حرارتها أي نار، مهما سعرت وألقي فيها من وقود، فإنها تفوق حرارة نار الدنيا كثيراً، كما في صحيح مسلم عن أبي هريرة أن النبي على قال: «ناركم هذه التي يوقد ابن آدم جزء من سبعين جزءاً من حر جهنم» قالوا: والله إن كانت لكافية يا رسول الله؛ قال: «فإنها فضلت عليها بتسعة وستين جزءاً كلها مثل حرها».

وأخرج ابن مردويه عن أبي أيوب الأنصاري أن رسول الله على قال: "إن نفس المؤمن إذا قبضت تلقتها أهل الرحمة من عباد الله كما يلقون البشير من أهل الدنيا فيقولون: انظروا صاحبكم يستريح فإنه كان في كرب شديد، ثم يسألونه ما فعل فلان وفلانة هل تزوجت؟ فإذا سألوه عن الرجل قد مات قبله فيقول: هيهات قد مات ذاك قبلي، فيقولون: إنا لله وإنا إليه راجعون ذهب به إلى أمه الهاوية فبئست الأم وبئست المربية».

 ﴿نَارُ حَامِيَةٌ ﴿ اللَّهُ فَقَلْتَ: اللَّهُم مَا كَانَ مِن ذَنْ أَنْتَ مَعَذَبِي عَلَيْهُ فِي الْآخرة فعجل لي عقوبته في الدنيا فنزل بي ما ترى. قال رسول الله ﷺ: «بئس ما قلت، ألا سألت الله أن يؤتيك في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ويقيك عذاب النار» فأمره النبي ﷺ فدعا بذلك ودعا له النبي ﷺ، فقام كأنما نشط من عقال».



#### مكية وآياتها ثماني آيات

إن القرآن كله عظات وعبر نافعات لمن تدبره وتفهمه، فتعالوا نقرأ بعض آياته العظيمة، ونتأمل في سورة من سوره الكريمة، سورة التكاثر، قيل: إن قراءتها تعدل قراءة ألف آية من كتاب الله تعالى، وهذه السورة جاءت لتنبيه الغافلين، وإنذار العصاة والكافرين، ولتبشر المؤمنين العاملين للآخرة بخير كثير ونعيم مقيم. فيها يحذر الله تعالى من عاقبة التكاثر في المال والجاه، ويخبر تعالى أن عذاب العصاة واقع لا محالة، وأن جهنم حق لا مرية فيه، وأنكم ستُسألون عن نعيم الدنيا.



## بِشَيرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

كَ ﴿ اَلْهَنَكُمُ النَّكَائُرُ ۞ حَنَى زُرْتُمُ الْمَقَائِرَ ۞ كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلَا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلًا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كَلًا سَوْفَ تَعْلَمُونَ هَامَ الْيَقِينِ ۞ لَتَرَوُثَ الْجَحِيمَ ۞ ثُمَّ لَتُسْتَكُنَ يَوْمَهِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ۞ ﴿ لَكُرُونَهُمَا عَيْنَ الْيَعِيمِ ۞ ﴾

جاءت هذه السورة بعد سورة القارعة (۱) والتي فيها إثبات وقوع الساعة والبعث والنشور والحساب والميزان، حيث يسعد المؤمنون بثقل وزن حسناتهم، ويشقى الكافرون بمعاصيهم وبكفرهم فيقذفون في النار الحامية جزاءً وفاقاً. جاءت سورة التكاثر بعدها لتنبيه الغافلين لاغتنام فرصة الحياة

<sup>(</sup>١) في الترتيب في المصحف لا في النزول.

وبذل الطاقة في عبادة الله تعالى، وأن لا يشغلهم التكاثر في الأموال والأولاد وجمع الحطام الفاني عما هم صائرون إليه، وما هم قادمون عليه، فليس للإنسان إلا ما قدم.

قال تعالى: ﴿وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَ سَعْيَهُم سَوْفَ يُرَىٰ ۞ ثُمَّ يُجْزَنُهُ ٱلْجَزَآةَ ٱلْأَوْفَ ۞﴾ [الزلزلة: ٣٩ ـ ٤١].

وفي الدار الآخرة: ﴿ فَكُن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ شَسَرًا يَسَرُهُ ۞ [الزلزلة: ٧، ٨].

وروي عن النبي ﷺ أنه قال: ﴿أَلْهَنكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۞﴾ عن الطاعة ﴿حَتَىٰ الْتَكَاثُرُ ۞﴾ عن الطاعة ﴿حَتَىٰ الْوَتَّمُ ٱلْفَكَابُرُ ۞﴾ أي حتى يأتيكم الموت.

وقال الحسن البصري كَثَلَثُهُ: ﴿ أَلْهَنَكُمُ ٱلتَّكَاثُرُ ۞ في الأموال والأولاد.

ورُوي عن النبي على أنه قرأ قول الله تعالى: ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴿ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا ال فقال: «يقول ابن آدم: مالي مالي، وهل لك من مالك إلا ما أكلت فأفنيت، أو لبست فأبليت، أو تصدقت فأمضيت» [رواه مسلم عن مطرف عن أبيه].

وفي صحيح البخاري عن النبي ﷺ أنه قال: «يتبع الميت ثلاثة، فيرجع اثنان ويبقى معه واحد، يتبعه أهله وماله وعمله، فيرجع أهله وماله ويبقى عمله».

وفي الصحيحين: «يهرم ابن آدم، ويبقى منه اثنان: الحرص والأمل» وقيل: أنت للمال إذا أمسكته، فإذا أنفقته، فالمال لك. يعنى في أوجه الخير.

وقوله تعالى: ﴿كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ ثُمَّ كُلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ۞ وعيد بعد وعيد وتأكيد، أي سوف تعلمون عاقبة أمركم، وعاقبة تكاثركم وتفاخركم إذا نزل بكم الموت، وحانت ساعة فراق الدنيا وأهلها ودنت ساعة زيارة القبور ﴿كُلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ۞ أي علماً يقينياً لا مرية فيه، ولو علمتم ذلك العلم لما ألهاكم وشغلكم التكاثر عن طلب الدار الآخرة حتى صرتم إلى المقابر ﴿لَنَرَونَهَا الْمَعْرَا اللَّهُ الْمَعْرَا الْمَعْرَا الْمَعْرَا اللَّهُ الْمَعْرَا اللَّهُ المُعْرَا اللَّهُ المُعْرَا اللَّهُ الْمَعْرَا عَنْ اللَّهُ الْمَعْرَا اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْرَا اللَّهُ المُعْرَا اللَّهُ المُعْرَا اللَّهُ الْمَعْرَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَا عَنْ اللَّهُ الْمُعْرَا عَنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْرَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَا اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَالِي اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُهُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرَالُولُ اللَّهُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْرَالُولُ اللَّهُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْرَالُولُ اللَّهُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللْمُعْلَمُ اللْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُولُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُ الْمُعْرَالُولُولُ اللْمُعْرَالُولُ الْمُع

<sup>(</sup>۱) ﴿لَنَرُونَ﴾ قرأ ابن عامر والكسائي بضم التاء وقرأ الباقون بفتحها ، ولا خلاف بين القراء العشرة في فتح التاء في ﴿لَنَرُونَهَا﴾.

وتشاهدونها مشاهدة حقة، ومعاينة حاضرة، أعاذنا الله منها ﴿ثُمَّ لَتُسْتُلُنَّ يَوْمَبِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴿ اللهِ عَنِ النَّعِيمِ اللهِ عَنِ النَّعِيمِ اللهِ عَنِ النَّعِيمِ اللهِ عَنْ النَّعِيمِ اللهِ عَنْ النَّعِيمِ اللهُ اللهُو

فكل ما بك من النعم إنما هو من النعيم الذي تسأل عنه، فالصحة والفراغ والأمن والرخاء كل ذلك من النعيم. وفي الحديث: «نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس، الصحة والفراغ».

والمعنى: أنهم مقصِّرون في شكر هاتين النعمتين، لا يقومون بواجبهما، ومَن لا يقوم بحق ما وجب عليه فهو مغبون.

وروى مسلم من حديث أبي هريرة قال: خرج رسول الله على ذات يوم أو ليلة، فإذا هو بأبي بكر وعمر، فقال: «ما أخرجكما من بيوتكما هذه الساعة؟» قالا: الجوع يا رسول الله، قال: «وأنا والذي نفسي بيده لأخرجني الذي أخرجكما، قوما» فقاما معه فأتى رجلاً من الأنصار، فإذا هو ليس في بيته، فلما رأته المرأة قالت: مرحباً وأهلاً، فقال لها رسول الله على: «أين فلان؟» قالت: ذهب يستعذب لنا من الماء إذ جاء الأنصاري فنظر إلى رسول الله على وصاحبيه، ثم قال: الحمد لله، ما أحد اليوم أكرم أضيافاً مني، قال: فانطلق فجاءهم بعذق فيه بُسر وتمر ورطب فقال: كلوا من هذه وأخذ المدية، فقال له رسول الله على: «إياك والحلوب» فذبح لهم، فأكلوا من الشاة، ومن ذلك العذق وشربوا، فلما أن شبعوا ورووا، قال رسول الله يكل وعمر: «والذي نفسي بيده لتسألن عن هذا النعيم يوم القيامة، أخرجكم من بيوتكم الجوع، ثم لم ترجعوا حتى أصابكم هذا النعيم».

وروي عن عكرمة عن ابن عباس أنه قال: كان رجل يقال له: يعلى وكان مشركاً ليس له من الدنيا إلا قطيفة تواري عورته، ويأوي بالنهار إلى ظل شجرة، وبالليل إلى جحر كجحر الكلب، فسمع بخروج النبي في فأقبل إلى النبي وكان شاباً، ترفعه أرض وتضعه أخرى حتى قَدِمَ على رسول الله في فأسلم وقعد مع أهل الصفة يطعم القبضة من العجوة والكسر من خبر الشعير، وكان لا يفارق مجلس النبي على حتى تعلم أربع سور من القرآن، فقال: يا رسول الله زو جنى؟ قال: «أعندك مال!!» قال: عندي أربع سور من القرآن،

ومَن كان عنده الوحي وكلام الله فهو غنى، قال النبي ﷺ: «صدقت».

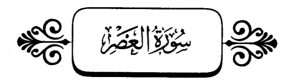
فزوّجه شيخ من المسلمين ابنته وأشهد النبي عَلَيْ وأصحابه، فقال النبي ﷺ: «يا معشر المسلمين أعينوا أخاكم» فجمعوا له أربعة أواق فضة، فقال النبي ﷺ: «لك أوقيتان ولزوجتك أوقيتان» فقال: يا رسول الله قد جعلت أوقيتي لها أيضاً، فقال النبي ﷺ للشيخ والدها: «جهزوا هذه الجارية للشاب من يومه هذا» قال الشيخ: سمعاً وطاعة لله كل ولرسوله، فجاء الشاب إلى رسول الله ﷺ فأمره أن ينصرف إلى أهله، فجاء إلى منزله فدخل إلى فراش مفروش، وإلى بساط ممدود، وإلى زوجة جالسة، وإلى سراج يزهر، وإلى طعام قد هيئ له، فلما نظر إلى ذلك بادر إلى مكان في مجلسه فصلَّى فيه ركعتين شكراً لله ﷺ لما رأى، ثم قام وصلّى ركعتين ثم رفع رأسه إلى السماء فحمد الله وأثنى عليه وشكر نعمته، ثم جعل يقوم في خلال ذلك فيصلي ركعتين ثم يقوم إلى مثل حاله من الثناء فالشكر لله ﷺ لما رأى، فلم يزل كذلك حتى أصبح، ثم غدا إلى المسجد فصلّى مع رسول الله على الغداة والظهر والعصر والمغرب والعشاء الآخرة ثم رجع إلى منزله، فلما عاين أهله وما هيئ له بادر إلى مسجده فصلّى مثل صلاته في الليلة الأولى وجعل يحمد الله ﷺ ويشكره بين كل ركعتين حتى أصبح فغدا إلى المسجد فصلّى مع رسول الله ﷺ ففعل مثل ذلك حتى تمت له ثلاث ليال فجاء الشيخ في اليوم الرابع فدخل على ابنته فسألها عن زوجها وحالها معه! فقالت: لا أدري ما زوجي ما يعرف غير الصلاة وهو الليل كله يحمد الله ويثني عليه ويصلي، فجاء الشيخ إلى رسول الله عَلَيْ فأخبره بذلك، فقال له رسول الله عَلَيْن : «ما منعك من أهلك!» فقال: يا رسول الله تذكرت شأني وكنت مشركاً لم يكن لي مأوى إلا جحر كجحر الكلب آوي إليه الليل والنهار أتبع ظلال الشجر والحيطان حين أخرج من جحري فهداني الله للإسلام وعلمني أربع سور من القرآن فشرح الله صدري بها ونوَّر بها قلبي، فلما زوجتني هذه الجارية نظرت إلى فراشها وإلى حسنها وجمالها ولم أرّ فراشاً قط منذ كنت، ونظرت إلى سراج يزهر ولم يكن لى سراجٌ قط، ونظرت إلى هذه الحالة فتدبرت إحدى سوري الأربع فزهدني الله فيها وما عندها، فقال النبي ﷺ: «وأي سورة هي؟» قال: ﴿ أَلْهَنكُمُ التَّكَاثُرُ ۚ ﴿ حَتَىٰ زُرْتُمُ الْمَقَابِرَ ﴾ ثم بكى وبكى رسول الله على وأصحابه، فلما هدؤوا قال الشاب: يا رسول الله خصني منك بدعوة، فقال: «اللهم اغفر له الكثير، واشكره على اليسير، واغنِه برحمتك الله تأتِ عليه جمعة حتى قيل للنبي على: إن الشاب قد مات، فقال النبي على: «لا إله إلا الله إذا فرغتم من غسله أخبروني الخبروه على فقال: «هنيئاً لك الجنة الله شمال زوجته: هل نال منها شيئاً؟ قالت: لا والذي بعثك بالحق نبياً ما نال مني شيئاً.

وأخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه عن زيد بن أسلم عن أبيه قال: قرأ رسول الله ﷺ ﴿ أَلْهَنكُمُ النَّكَائُرُ ﴾ قال: يعني عن الطاعة ﴿ حَتَى زُرْتُمُ الْمَقَايِرِ ﴾ قال: يعني عن الطاعة ﴿ حَتَى يأتيكم الموت ﴿ كُلّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ يعني لو قد دخلتم قبوركم ﴿ ثُمّ كُلّا سَوْفَ نَعْلَمُونَ ﴾ يقول: لو قد خرجتم من قبوركم إلى محشركم ﴿ كُلّا لَو تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِينِ ﴾ قال: لو قد وقفتم على أعمالكم بين يدي ربكم ﴿ لَنَرَونَ الْجَحِيمَ ﴾ وذلك أن الصراط يوضع وسط جهنم، فناج مسلم، ومخدوش مسلم، ومكدوش في نار جهنم ﴿ ثُمّ لَتَسْعَلُنَ يَوْمَهِذٍ عَنِ النَّعِيمِ ﴾ يعني: شبع البطون وبارد الشراب وظلال المساكن واعتدال الخلق ولذة النوم.

عن ابن عباس قال: النعيم: صحة الأبدان والأسماع والأبصار، يسأل الله العباد فيما استعملوها وهو أعلم بذلك منهم، وهو قوله تعالى: ﴿وَلَا نَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسَّوُلًا ﴿ وَلَا اللَّهُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللَّهُ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسَوْلًا ﴿ وَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللللللللللللللل

جاء في الأثر: «تجهزوا لقبوركم فإن القبر ينادي كل يوم سبع مرات، يقول: يا ابن آدم، أيها الضعيف، ارحم نفسك في حياتك قبل أن تلقاني، فإنك إذا لقيتني وكنت عاملاً بطاعة مولاك رحمتك، ورأيت مني السرور، وإن لم ترحم نفسك، لم أرحمك، أنا بيت الدود مع الندامة الطويلة، وأنا بيت الوحشة مع الجوع الشديد والشدة، أنا بيت العطش مع الظلمة، ابن آدم إياك أن تغرك الحياة الدنيا فإن ممرك علي، وأنا أول منازلك إلى الآخرة فإن نجوت من كل شدة تتخوفها».

وأخرج ابن أبي شيبة عن ابن مسعود قال: يعرض الناس يوم القيامة على ثلاثة دواوين: ديوان فيه الحسنات وديوان فيه النعيم وديوان فيه السيئات، فيقابل ديوان الحسنات ديوان النعيم فسيتفرغ النعيم الحسنات، وتبقى السيئات مشيئتها إلى الله على أن شاء عذب وإن شاء غفر.



#### مكية وآياتها ثلاث آيات

أخرج الطبراني في الأوسط والبيهقي في شعب الإيمان عن أبي مليكة الدارمي وكانت له صحبة قال: كان الرجلان من أصحاب رسول الله في إذا التقيا لم يتفرقا حتى يقرأ أحدهما على الآخر سورة ﴿وَٱلْعَصْرِ لَيُ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِى خُسْرٍ لَيْ إِلَى آخرها، ثم يسلم أحدهما على الآخر.

### بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴾ ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَـنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴿ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّنْرِ ۞﴾

في هذه السورة العظيمة الجامعة الوجيزة أقسم الله تعالى بالعصر، ولله تعالى أن يقسم بما شاء من مخلوقاته، أما نحن فلا يجوز لنا أن نقسم بغير الله تعالى، والعصر هو الزمان، أقسم به تعالى لانطوائه على العجائب والعبر الدالة على قدرة الله وحكمته على أن جنس الإنسان في خسارة ونقصان، إلا من اتصف بهذه الصفات الأربع، وهي الإيمان، والعمل الصالح، والتواصي بالحق، والتواصى بالصبر.

فتأمل أيها المسلم في هذه السورة العظيمة، تجد أنها جامعة لكل أسباب النجاة والفوز والفلاح، حتى قال الإمام الشافعي كَاللهُ: لو تدبر الناس هذه السورة لوسعتهم.

قوله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصْرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسْرٍ ۞ ﴾ أقسم الله تعالى بالعصر وهو الزمان الذي تقع فيه حركات بني آدم من خير وشر وما ينطوي

عليه من تقلبات وتغيرات وعجائب دلالة على الاقتدار، وبرهان على حكمة الواحد القهار.

قال ابن عباس: هو الدهر، وفيه العبرة لمرور الليل والنهار على ترتيب واحد، وقال غيره: المراد صلاة العصر لأنها الصلاة الوسطى، وقيل: هو عصر النبي على المشهور الأول.

أخرج الطبري بسنده الصحيح عن مجاهد ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَغِي خُسَرٍ ﴿ اللهِ عَلَمُ اللهِ عَلَمُوا اللهُ قَالَ: إلا الذين صدقوا الله وحدوه، وأقروا له بالوحدانية والطاعة، وعملوا، الصالحات، وأدوا ما لزمهم من فرائضه، واجتنبوا ما نهاهم عنه من معاصيه، واستثنى الذين آمنوا من الإنسان، لأن الإنسان بمعنى الجمع، لا بمعنى الواحد.

وأخرج الفريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن محمد بن كعب القرظي ﴿وَاَلْعَصْرِ ۞﴾ قال: قسم أقسم به ربنا تبارك وتعالى ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَفِي خُسْرٍ ۞﴾ قال: الناس كلهم، ثم استثنى فقال: ﴿إِلَّا النَّيْنَ ءَامَنُوا﴾ ثم لم يدعهم وذاك حتى قال: ﴿وَعَكِمُوا الْشَكِلِحَتِ ﴾ ثم لم يدعهم وذاك حتى قال: ﴿وَعَكِمُوا الْشَكِلِحَتِ ﴾ ثم لم يدعهم وذاك حتى قال: ﴿وَتَوَاصَوا بِالْحَقِ ﴾ ثم لم يدعهم وذاك حتى قال: ﴿وَتَوَاصَوا بِالْحَقِ ﴾ ثم لم يدعهم وذاك حتى قال: ﴿وَتَوَاصَوا بِالْصَدِ ﴾ يشترط عليهم.

وقال الإمام ابن القيّم في «مفتاح دار السعادة» (١): قال الشافعي ضَّطُّهُ:

<sup>(</sup>١) مفتاح دار السعادة ص(٥٣).

لو فكر الناس كلهم في هذه السورة، لكفتهم. وبيان ذلك أن المراتب أربعة وباستكمالها يحصل للشخص غاية كماله. إحداها: معرفة الحق. الثانية: عمله به. الثالثة: تعليمه من لا يحسنه. الرابعة: صبره على تعلمه والعمل به وتعليمه. فذكر تعالى المراتب الأربعة في هذه السورة. وأقسم سبحانه في هذه السورة بالعصر أن كل أحد في خسر، إلا الذين آمنوا. وهم الذين عرفوا الحق وصدقوا به، فهذه مرتبة. وعملوا الصالحات وهم الذين عملوا بما علموه من الحق فهذه أخرى. ﴿وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ﴾، وصى به بعضهم بعضاً تعليماً وإرشاداً، فهذه مرتبة ثالثة. ﴿وَتَوَاصَوْا بِالْمَتِرِ﴾، صبروا على الحق ووصى بعضهم بعضاً بعضاً بالصبر عليه والثبات، فهذه مرتبة رابعة.

وهذا نهاية الكمال، فإن الكمال أن يكون الشخص كاملاً في نفسه، مكملاً لغيره. وكماله بإصلاح قوتيه العلمية والعملية، فصلاح القوة العلمية الإيمان، وصلاح القوة العملية بعمل الصالحات. وتكميله غيره، بتعليمه إياه وصبره عليه وتوصيته بالصبر على العلم والعمل. فهذه السورة على اختصارها، هي من أجمع سور القرآن للخير بحذافيره. والحمد لله الذي جعل كتابه كافياً عن كل ما سواه، شافياً من كل داء، هادياً إلى كل خير. انتهى.



#### مكية وآياتها تسع آيات

لقد توعد الله ﷺ بالويل ـ وهو كلمة عذاب أو واد في جهنم ـ من اتصف بهذه الصفات: وهي الهمز واللمز وجمع المال وتعداده، والانشغال به عن ذكر الموت وما بعده.

ثم بيَّن سبحانه عاقبة من اتصف بهذه الصفات ومصيره الذي ينتظره: بأنه سيطرح ويلقى في نار حطمة موقدة شديد حرها، مغلقة الأبواب دائماً وأبداً لا يمكن الخروج منها، ﴿ يُويدُونَ أَن يَخَرُجُواْ مِنَ ٱلنَّارِ وَمَا هُم بِحَرْجِينَ مِنْهَا ۗ وَلَهُمْ عَذَابُ مُقِيمٌ ﴿ المائدة: ٣٧].

## بِشْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

صَ ﴿ وَيْلُ لِحُـٰلِ هُمَـٰزَةٍ لَمُزَةٍ ۞ الَّذِى جَمَعُ (' جَمَعَ مَالًا وَعَذَدَهُ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُۥ أَخَلَدَهُ ۞ كُلَّ لِيُنْبَذَنَّ فِي الْمُطْمَـةِ ۞ وَمَا أَذَرَنكَ مَا الْخُطْمَةُ ۞ نَارُ اللهِ الْمُوفَدَهُ ۞ الَّتِي تَطَلِعُ عَلَى الْأَفْهِدَةِ ۞ إِنَّهَا عَلَيْهِم تُمُؤْصَدَةٌ ۞ فِي عَمَدِ ('') تُمَدَّدَةٍ ﴾.

وفي أسباب النزول قيل: نزلت في الأخنس بن شُريق، كان يلمز الناس ويغتابهم، وبخاصة رسول الله ﷺ، وقيل: في جميل بن عامر الجمحي، وقال

<sup>(</sup>١) ﴿ مَرَا ابن عامر وحمزة والكسائي وأبو جعفر وروح وخلف العاشر بتشديد الميم، وقرأ الباقون بتخفيفها.

<sup>(</sup>٢) ﴿ عَلَيْ ﴾ قرأ شعبة وحمزة والكسائي وخلف العاشر بضم العين والميم وقرأ الباقون بفتحهما .

مقاتل: نزلت في الوليد بن المغيرة، كان يغتاب النبي ﷺ من ورائه، ويطعن عليه في وجهه، وروي أيضاً أن أمية بن خلف كان يفعل ذلك، والعبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

الهُمْزَةُ: الذي يهمز الناس بفعله؛ بمعنى أنه يشير إليهم بيده وعينه على وجه التنقص والازدراء لهم.

واللمزة: هو الذي يلمز الناس بقوله، فيسلط لسانه بسبهم واغتيابهم والكلام في أعراضهم.

ومن صفات هذا الهماز اللماز أيضاً أنه لا هم له سوى جمع المال وتعديده، والانشغال بتنميته؛ بالنهار يجمع هذا إلى هذا، وبالليل ينام كأنه جيفة منتنة وقد أخذ عليه كلَّ وقته، ومع هذا لا رغبة له في الإنفاق في طريق الخيرات ﴿وَجَمَعَ فَأَوْعَى اللهِ ﴾.

ويظن أن هذا المال سيخلده في الدنيا ويزيد في عمره ولم يدر أن البخل يقصم العمر، ويخرب الديار، وأن البر يزيد في العمر.

وقد حمله إعجابه بماله على تنقص غيره، فصار هُمَزَه لُمَزَه إن من كانت هذه صفاته: الهمز واللمز والانشغال بجمع المال عن الاستعداد للآخرة، فسيكون مصيره وخيماً، وعذابه أليماً؛ سيلقى أسوأ مصير؟

﴿ لِكُنْبَدُنَ فِي الْخُطْمَةِ ﴾ أي نار تُحَطِّم ما يلقى فيها وتهشمه بقوة. والحطمة هي: إحدى طبقات النار، أعاذنا الله منها، ثم بيَّن ﷺ أن هذه النار لا تتصورها العقول، ولا تبلغ شدة هولها الأفهام، فقال تعالى: ﴿ وَمَا آذَرَكَ مَا الْخُطُمَةُ فِي ﴾ ؟ استفهام للتضخيم والتهويل، ثم بيَّنها بقوله جلَّ ذكره: ﴿ نَارُ اللهِ اللهُ اللهُ مَا عظم شأنها وشدة هولها، وأخبر أنها موقدة دائماً وأبداً لا تطفأ ولا تبرد.

﴿ وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ [التحريم: ٦]، ﴿ تَطَلِعُ عَلَى الْأَفْدِدَةِ ﴾ أي يصل حرها إلى القلوب. لا تقتصر على ظاهر البدن أو أطراف الأعضاء بل يعم حرها ظاهر البدن وباطنه.

ثم أخبر سبحانه أن هذه النار مغلقة الأبواب مسدودة المنافذ، فقال

تعالى: ﴿إِنَّهَا عَلَيْهِم مُّؤْصَدَةٌ ۞﴾، ﴿فِي عَمَدِ مُمَدَّدَمْ ۞﴾.

والعمد هي: أوتاد الأطباق التي تطبق على أهل النار وتشد تلك الأطباق بالأوتاد حتى يرجع عليهم غمها وحرها فلا يدخل عليهم روح ولا يخرج منها غم.

وبعد، فهذا إخبار من أصدق القائلين، وتهديد من عزيز مقتدر، يقول للشيء: ﴿ حُن فَيَكُونَكُ ﴾، إنه وعيد لمن أعجبته نفسه، فاحتقر الناس بالهمز واللمز، وأعجبه ماله حتى صار عبداً له، واشتغل به عن طاعة ربه، وحبسه عن واجبه، وصار يظن أنه سيبقى دائماً لهذا المال، وسيبقى هذا المال له، لا يفكر في حساب، ولا يخاف من عقاب، ولا يطمع في ثواب.

إن هذه السورة العظيمة الكريمة تحذرنا تحذيراً مؤكداً من هذه الصفات، وتحثنا على الإتصاف بأضدادها من صفات الخير كالتواضع واحترام المسلمين والكف عن أعراضهم وإطابة المكاسب، وعدم الاغترار بالمال والغنى؛ والانشغال به عما أوجب الله.

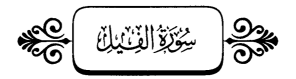
إن الله تعالى لم يحرم علينا جمع المال من وجوهه المباحة ولكنه حرم علينا الجمع الذي يصاحبه الغرور ومنع الحقوق الواجبة والمستحبة.

إن الله سبحانه وتعالى إنما ذم من ﴿ وَجَمَعَ فَأَوْعَنَ ﴿ ﴾ ، وذم أيضاً ﴿ الَّذِى جَمَعَ مَالًا وَعَدَدَوُ ﴾ ، وأثنى فَيْ على ﴿ فَأَمَّا مَنَ أَعْلَىٰ وَاثْنَى فَيْ على ﴿ فَأَمَّا مَنَ أَعْلَىٰ وَاثْنَى ﴿ وَاثْنَى فَيْ على ﴿ فَأَمَّا مَنَ أَعْلَىٰ وَأَنَّىٰ ﴾ ، وأثنى فَيْ على ﴿ فَأَمَّا مَنَ أَعْلَىٰ وَأَنَّىٰ ﴾ وألكين في وَصَدَفَ بِأَلَمُتُ مِنْ وَالله له وَمَا الله الله والله وال

وجاء عن النبي على الله عن صحيح البخاري أنه قال: «إن شرَّ الناس منزلةً عند الله مَن وَدَعَهُ الناسُ اتقاءَ فحشه»، وقال على: «المسلم أخو المسلم، لا يظلمه ولا يخذله، ولا يحقره، بحسبِ امريُّ من الشر أن يحقرَ أخاه المسلم» وأخرجه مسلم]، وقال على: «لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بوائقه» [رواه مسلم].

وفي الصحيحين قال ﷺ: «والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن»، قيل: من يا رسول الله؟ قال: «الذي لا يأمنُ جارُه بوائقَه».

وروى أبو داود والإمام أحمد عن أنس رضي الله تعالى عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لما عُرِجَ بي مررت بقوم لهم أظفارٌ من نحاس يخمشون وجوهَهم وصدورَهم، فقلت: من هؤلاء يا جبريل؟ فقال: الذين يأكلون لحومَ الناس ويقعون في أعراضهم».



### مكية وآياتها خمس آيات

### بِشْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ ﴿ أَلَدْ نَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْعَبِ ٱلْفِيلِ ۞ أَلَدْ بَجْعَلَ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلِ ۞ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ۞ تَرْمِيهِم بِحِجَادَةِ مِن سِجِيلِ ۞ فَحَلَهُمْ كَعَصْفٍ مَأْكُولِمٍ ۞﴾.

هذه السورة نزلت على الرسول على مكة وهو يواجه أذى المشركين له، لأنهم قوم لا يعلمون، ففيها بيان حرمة بيت الله الحرام وأن الله تعالى مانع بيته وحاميه في كل زمان، وتسلية الرسول على عما يلاقيه من كفار قريش، وتذكير قريش بنعمة الله تعالى عليهم، حيث كفاهم مثونة عدوهم فأهلكه، لعلهم يرعوون، فعرضت السورة تلك الحادثة التاريخية الهامة، والتي وافقت عام ميلاد النبي على وكانت من أعظم الإرهاصات لعصر النبوة، وكأن لسان الحال يقول: يا قوم اذكروا مِنَّة الله عليكم ونعمته، إذ دفع عنكم عدوكم أبرهة وحماكم من شره، فهذا رسول الله بين ظهرانيكم، يتلو عليكم كتاب ربكم، فآمنوا خيراً لكم، وقد علمتم ما أصاب أصحاب الفيل بسبب كفرهم وطغيانهم، فلستم بمأمن من عذاب الله.

قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصَّبِ ٱلْفِيلِ ﴿ أَي أَلَم ينته إلى علمك فعل ربك بأصحاب الفيل؟ الاستفهام تقريري، والخطاب للنبي على المراد أمته، والمعنى: قد علمت ذلك، وأصحاب الفيل هم الذين قدموا من اليمن يريدون تخريب الكعبة وهم الحبشة وقائدهم أبرهة الحبشي الأشرم، وستأتى قصتهم.

وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ بَعِعَلْ كَيْدُمْ فِي تَضْلِيلِ ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْمٍ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ وَالْ وَالْسَلَ عَلَيْمٍ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴿ وَالْسَلَ عَلَيْمٍ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ أي وأرسل عليهم طيوراً أتتهم جماعات جماعات، كانت تشاهد وهي تخرج من البحر، شاهدها أهل مكة المعتصمون بقمم الجبال رأوها تمر من فوقهم وتتجه نحو الغزاة فتفتك بهم، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿ تَرْمِيهِم بِحِجَارَة مِن سِجِيلِ اللهِ أي من طين مشوي متحجر وهو حجر وطين مختلط ليس كبيراً، الحجر الواحد يشبه الحمصة أو العدسة، فكان كل طير يحمل ثلاثة أحجار، واحدة بمنقاره واثنتين بمخلبيه، كل واحدة في مخلب، فيضرب الرجل من هؤلاء الأشقياء بحجر في رأسه فيخرج من دبره، فيتمزق جسمه فيهلك، ﴿ فَمَلَهُمُ مُنَا فَكُولُمُ فَي كُورُع أَكُلته الدواب، ووطئته بأقدامها حتى تفتت وصارت تعصف به الرياح.

وقد كان السبب الذي من أجله حلت عقوبة الله تعالى لأصحاب الفيل، مسير أبرهة الحبشي. بجنده مع الفيل إلى بيت الله الحرام لتخريبه. وواقعة الفيل في ذاتها معروفة متواترة الرواية. حتى إنهم جعلوها مبدأ تاريخ يحددون به أوقات الحوادث. فيقولون: ولد عام الفيل وحدث كذا لسنتين بعد عام الفيل ونحو ذلك. وتفصيل نبئها على ما أثره ابن هشام: أن أبرهة الحبشي كان أمير صنعاء للنجاشي. وكان ذا دين في النصرانية، فبنى بصنعاء كنيسة لم ير مثلها في زمانها. ثم كتب للنجاشي: إني قد بنيت لك أيها الملك كنيسة لم يبن مثلها لملك كان قبلك. ولست بمنته حتى أصرف إليها حج العرب. فلما تحدثت العرب بكتاب أبرهة ذلك إلى النجاشي غضب رجل من كنانة فخرج حتى أتى الكنيسة فقعد فيها (أي أحدث فيها) ثم خرج فلحق بأرضه. فأخبر بذلك أبرهة، فقال: من صنع هذا؟ فقيل: صنع هذا رجل من العرب من أهل هذا البيت الذي تحج العرب إليه بمكة، لما سمع قولك: (اصرف إليها حج العرب) غضب فجاء فقعد فيها. أي أنها ليست لذلك بأهل. فغضب عند ذلك أبرهة وحلف ليسيرن إلى البيت حتى يهدمه. ثم أمر الحبشة فتهيأت وتجهزت، ثم سار وخرج معه بالفيل. وسمعت بذلك العرب فأعظموه وفظعوا به، ورأوا جهاده حقاً عليهم، حين سمعوا بأنه يريد هدم الكعبة بيت الله الحرام. فخرج

إليه رجل كان من أشراف أهل اليمن وملوكهم يقال له: ذو نفر. فدعا قومه ومن أجابه من سائر العرب إلى حرب أبرهة وجهاده عن بيت الله الحرام، وما يريد من هدمه وإخرابه، فأجابه إلى ذلك من أجابه.

ثم عرض له فقاتله فهزم ذو نفر وأصحابه وأتى به أسيراً. فلما أراد قتله قال له ذو نفْر: أيها الملك! فلا تقتلني فإنه عسى أن يكون بقائي معك خيراً لك من قتلى، فتركه من القتل وحبسه عنده في وثاق. وكان أبرهة رجلاً حليماً. ثم مضى أبرهة على وجهه ذلك يريد ما خرج له. حتى إذا كان بأرض خثعم عرض نفيل بن حبيب الخثعميّ في قبيلي خثعم: شهران وناهس، ومن تبعه من قبائل العرب. فقاتله فهزمه أبرهة وأخذ له نفيل أسيراً، فأتى به. فلما هم بقتله قال له نفيل: أيها الملك! لا تقتلني فإنى دليلك بأرض العرب. وهاتان يداي لك على قبيلي خثعم: شهران وناهس، بالسماع والطاعة. فخلى سبيله وخرج به معه يدله. حتى إذا مر بالطائف خرج له مسعود بن معتب الثقفيّ في رجاله ثقيف. فقالوا له: أيها الملك! إنما نحن عبيدك سامعون لك مطيعون، ليس عندنا لك خلاف، وليس بيتنا هذا البيت الذي تريد ـ يعنون اللات \_ إنما تريد اليبت الذي بمكة ونحن نبعث معك من يدلك عليه. فتجاوز عنهم \_ واللات بيت لهم بالطائف كانوا يعظمونه نحو تعظيم الكعبة \_ فبعثوا معه أبارغال يدله على الطريق إلى مكة. فخرج أبرهة ومعه أبو رغال حتى أنزله المغمَّس. فلما أنزله به مات أبو رغال هنالك: فرَجمت قبرَه العرب. فهو القبر الذي يرجم الناس بالمغمس. فلما نزل أبرهة المغمس بعث رجلاً من الحبشة يقال له: الأسود بن مفصود على خيل له حتى انتهى إلى مكة. فساق إليه أموال أهل تهامة من قريش وغيرهم. وأصاب فيها مائتي بعير لعبد المطلب بن هاشم، وهو يومئذ كبير قريش وسيدها. فهمت قريش وكنانة وهذيل ومن كان بذلك الحرم بقتاله، ثم عرفوا أنهم لا طاقة لهم به، فتركوا ذلك.

وبعث أبرهة حناطة الحميري إلى مكة وقال له: سل عن سيد أهل هذا البلد وشريفهم، ثم قل له: إن الملك يقول لك: إني لم آت لحربكم. إنما جئت لهدم هذا البيت، فإن لم تعرضوا لنا دونه بحرب، فلا حاجة لي في دمائكم، فإن هو لم يرد حربي فأتني به. فلما دخل حناطة مكة سأل من سيد

قريش وشريفها؟ فقيل له: عبد المطلب بن هاشم. فجاءه فقال له: ما أمره به أبرهة. فقال له عبد المطلب: والله! ما نريد حربه وما لنا بذلك من طاقة. هذا بيت الله الحرام وبيت خليله على (أو كما قال) فإن يمنعه منه فهو بيته وحرمه. وأن يخل بينه وبينه، فوالله! ما عندنا دفع عنه. فقال له حناطة: فانطلق معي إليه، فإنه قد أمرني أن آتيه بك. فانطلق معه عبد المطلب ومعه بعض بنيه، حتى أتى العسكر. فسأل عن ذي نفر وكان له صديقاً حتى دخل عليه وهو في محبسه. فقال له: يا ذا نفر! هل عندك من غناء فيما نزل بنا؟ فقال له ذو نفر، وما غناء رجل أسير بيدي ملك ينتظر أن يقتله غدوًّا أو عشيًّا. ما عندي غناء في شيء مما نزل بك، إلا أن أنيساً سائس الفيل صديق لي. فسأرسل إليه وأوصيه بك وأعظم عليه حقك، وأسأله أن يستأذن لك على الملك فيكلمه بما بدا لك ويشفع لك عنده بخير، إن قدر على ذلك، فقال: حسبى.

فبعث ذو نفر إلى أنيس، فقال له: إن عبد المطلب سيد قريش وصاحب عين مكة. يطعم الناس بالسهل، والوحوش في رؤوس الجبال. وقد أصاب له الملك مائتي بعير، فاستأذن له عليه وانفعه عنده بما استطعت، فقال: أفعل. فكلم أنيس أبرهة فقال له: أيها الملك! هذا سيد قريش ببابك يستأذن عليك وهو صاحب عين مكة، وهو يطعم الناس في السهل، والوحوش في رؤوس الجبال. فأذن له عليك فليكلمك في حاجته. قال: فأذن له أبرهة. قال: وكان عبد المطلب أوسم الناس وأجملهم وأعظمهم. فلما رآه أبرهة أجله وأعظمه وأكرمه عن أن يجلسه تحته. وكره أن تراه الحبشة يجلسه معه على سرير ملكه. فنزل أبرهة عن سريره فجلس على بساطه وأجلسه معه عليه إلى جنبه. ثم قال لترجمانه: قل له: ما حاجتك؟ فقال له ذلك الترجمان. فقال: حاجتي أن يرد عليّ الملك مائتي بعير أصابها لي. فلما قال له ذلك، قال أبرهة لترجمانه: قل له: قد كنت أعجبتنى حين رأيتك، ثم قد زهدت فيك حين كلمتني. أتلكمني في مائتي بعير أصبتها لك، وتترك بيتاً هو دينك ودين آباتك، قد جئتُ لهدمه لا تكلمني فيه قال له عبد المطلب: إني أنا رب الإبل وإن للبيت رباً سيمنعه. قال: وما كان ليمتنع مني، قال: أنت وذاك. وكان، فيما يزعم أهل العلم، قد ذهب مع عبد المطلب إلى أبرهة حين بعث إليه حناطة \_ يعمر بن نفاثة سيد بني بكر وخويلد ابن واثلة سيد هذيل. فعرضوا على أبرهة ثلث أموال تهامة على أن يرجع عنهم ولا يهدم البيت، فأبى عليه. والله أعلم، أكان ذلك أم لا.

فرد أبرهة على عبد المطلب الإبل التي أصاب له. فلما انصرفوا عنه، انصرف عبد المطلب إلى قريش فأخبرهم الخبر وأمرهم بالخروج من مكة والتحرز في شعف الجبال والشعاب، تخوفاً عليهم من معرة الجيش. ثم قام عبد المطلب فأخذ بحلقة باب الكعبة. وقام معه نفر من قريش يدعون الله ويستنصرونه على أبرهة وجنده. فقال عبد المطلب وهو آخذ بحلقة باب الكعبة:

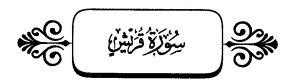
لا هُمم إلا العبد يمم نع رَحْلَهُ، فامنع حِلالكُ لا يغلبن صَليبُهُمْ ومحالُهُم، عَدْواً مِحَالك إن كنت تاركهم وقب لتَنَا، فَأَمْرٌ ما بدا لك

ثم أرسل عبد المطلب حلقة باب الكعبة، وانطلق هو ومن معه من قريش إلى شعف الجبال، فتحرزوا فيها ينتظرون ما أبرهة فاعل بمكة إذا دخلها. فلما أصبح أبرهة تهيأ لدخول مكة، وهيأ فيله وعبّى جيشه، وأبرهة مجمع لهدم البيت ثم الانصراف إلى اليمن. فلما وجهوا الفيل إلى مكة أقبل نفيل بن حبيب حتى قام إلى جنب الفيل فأخذ بأذنه. فقال له: ابرك أو ارجع راشدا من حيث جئت فإنك في بلد الله الحرام. ثم أرسل أذنه فبرك الفيل. وخرج نفيل يشتد حتى أصعد في الجبل. وضربوا الفيل ليقوم. فضربوا رأسه ليقوم فأبى. فأدخلوا محاجن لهم في مراقه فبزغوه بها ـ أي أدموه ـ ليقوم فأبى. فوجهوه راجعاً إلى اليمن فقام يهرول، ووجهوه إلى الشام ففعل مثل ذلك. ووجهوه إلى المشرق ففعل مثل ذلك. طيراً من البحر أمثال الخطاطيف والبلسان، مع كل طائر منها ثلاثة أحجار يحملها: حجر في منقاره، وحجران في رجليه، أمثال الحمص والعدس، لا تصيب منهم أحداً إلا هلك. وليس كلهم أصابت. وخرجوا هاربين يبتدرون الطريق الذي منه جاءوا. ويسألون عن نفيل ليدلهم على الطريق إلى اليمن. فقال نفيل حين رأى ما أنزل الله بهم من نقمته:

أين المفرُّ والإله الطالب والأشرم المغلوبُ ليس الغالب

فخرجوا يتساقطون بكل طريق، ويهلكون بكل مهلك، على كل منهل. وأصيب أبرهة في جسده، وخرجوا به معهم يسقط أنملة أنملة. كلما سقطت منه أنملة أتبعتها منه مدة تَمُتُ \_ أي تسيل \_ قيحاً ودماً، حتى قدموا به صنعاء وهو مثل فرخ الطائر. فما مات حتى انصدع صدره عن قلبه، فيما يزعمون (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن جرير في جامع البيان (٣٠/ ٢٩٩ ـ ٣٠٣) بسنده إلى ابن إسحاق.



### مكية وآياتها أربع آيات

أخرج البخاري في تاريخه والحاكم وصححه والطبراني وابن مردويه والبيهقي في الخلافيات عن أم هانئ بنت أبي طالب أن رسول الله على قال: «فضل الله قريشاً بسبع خصال لم يعطها أحداً قبلهم، ولا يعطيها أحداً بعدهم: إني فيهم وفي لفظ النبوة فيهم، والخلافة فيهم، والحجابة فيهم، والسقاية فيهم، ونصروا على الفيل، وعبدوا الله سبع سنين، وفي لفظ عشر سنين لم يعبده أحد غيرهم، ونزلت فيهم سورة من القرآن لم يذكر فيها أحد غيرهم يعبده أحد غيرهم، وقال ابن كثير: هو حديث غريب.

وأخرج الطبراني في «الأوسط» وابن مردويه وابن عساكر عن الزبير بن العوّام قال: قال رسول الله على الله قريشاً بسبع خصال. فضلهم بأنهم عبدوا الله عشر سنين لا يعبده إلا قريش، وفضلهم بأنه نصرهم يوم الفيل وهم مشركون، وفضلهم بأنه نزلت فيهم سورة من القرآن لم يدخل فيها أحد من العالمين غيرهم وهي ﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْسٍ ﴾ وفضلهم بأن فيهم النبوّة والخلافة والحجابة والسقاية».

# بِشْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيعِ

َ هِ لِإِيلَافِ(١) شُرَيْشِ لِإِيلَافِ شُرَيْشٍ ۞(٢) رِحْلَةَ ٱلشِّنَآ وَٱلصَّيْفِ هُوَيَّ وَٱلصَّيْفِ عَامَنَهُم مِّنَ خَوْفٍ ۞ . وَمَامَنَهُم مِّنَ خَوْفٍ ۞ .

تحدثت هذه السورة عن تذكير قريش بنعم الله عليهم، حيث أسكنهم

<sup>(</sup>١) ﴿ لِإِيلَافِ﴾ قرأ الشامي بهمزة مكسورة بعد اللام مع حذف الياء الساكنة بعد الهمزة، وأبو جعفر بحذف الهمزة المكسورة مع إثبات الياء، والباقون بإثبات الهمزة والياء.

<sup>(</sup>٢) ﴿ إِلَانِهِمْ ﴾ قرأ أبو جعفر بحذف الياء بعد الهمزة وغيره بإثباتها.

بجوار بيته الحرام الذي حماه من كل معتدي، فنالوا بذلك الأمن، ورحلوا في الشتاء إلى اليمن، وفي الصيف إلى الشام في تجارتهم لا يتعرض لهم أحد بسوء، في حين يتخطف الناس من حولهم، وذلك يوجب عليهم توحيد الله وإفراده بالعبادة، فهو الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف.

قوله تعالى: ﴿ لِإِيلَافِ ثُرَيْسُ ۞ إِلَانِهِمْ رِحَلَةَ ٱلشِّتَاءَ وَٱلصَّيْفِ ۞ وَرِيش هم ولد كنانة، ومعنى الإيلاف: الإلف والاعتياد، واللام متعلق بالفعل بعده ﴿ فَلْيَعَبُدُوا ﴾ أي من أجل تيسير الله على قريش وتسهيله لهم ما كانوا يألفونه من رحلتي الشتاء والصيف، حيث في الشتاء يرحلون إلى اليمن، وفي الصيف يرحلون إلى الشام، وذلك للتجارة وجلب ما يحتاجون إليه من تلك البلاد، فيحصل لهم من الرحلتين فوائد كثيرة، ومكاسب كبيرة، فأمرهم الله تعالى أن يعبدوه، فقال تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَلَا ٱلْبَيْتِ ۞ شكراً لله تعالى على هذه النعمة، حيث كانوا يتنقلون في البلاد آمنين لا يتعرض لهم أحد بسوء، لأن الناس كانوا يقولون: هؤلاء جيران بيت الله، وسكان حرمه، فامتن عليهم تعالى ليوحدوه ويشكروه، ولعل هذا من أساليب الدعوة، لأنهم كانوا في جاهلية مظلمة لا يحللون ولا يحرمون، ولا يعرفون وحياً لا نبوة ولا بعثا في جاهلية مظلمة لا يحللون ولا يحرمون، ولا يعرفون وحياً لا نبوة ولا بعثا ولا نشوراً، لذلك ذكرهم بنعمه ليعبدوه، وإلّا فإنّ عبادته حتمية وواجبة وجوباً ثابتاً لا اختيار لأحد فيها، لأنها العلة والسبب لخلق الخلق، قال الله تعالى: فروما خَلَقَتُ لَيْقَتُ لَيْقِ لَهُ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ۞ [الذاريات: ٥٦].

ودخلت الفاء، لما في الكلام من معنى الشرط ﴿ مَا يَعَبُدُوا ﴾ أي إن لم يعبدوه لسائر نعمه، فليعده من أجل هذه النعمة الجليلة، حيث يتخطف الناس من حولهم وهم آمنون بفضل الله تعالى.

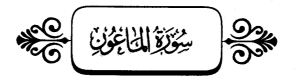
وقوله تعالى: ﴿ اللَّذِي الْعَمَهُم مِن جُوعٍ وَ الْمَنَهُم مِنْ خُونٍ ﴿ ﴾ أي فليعبدوا الله تعالى وحده، وهذا أمر من الله لهم، والعبادة اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة وهو غاية التذلل والخضوع له ﴿ الله تعالى وحده هو المستحق للعبادة، لأن قوله: ﴿ اللَّذِي عني هذا الإله العظيم الذي أطعمهم وهم جياع، لأنهم بواد غير ذي زرع، جعله الله بلدا آمناً تجلب إليه الأرزقاء من كل الأصقاع، وحقق الله لهم الأمن

في بلدهم وفي أسفارهم لما ألقاه في قلوب الناس من هيبة البيت الحرام، مكة وسكانها، كما قال تعالى: ﴿أُولَمْ نُمَكِّن لَهُمْ حَرَمًا عَامِنًا يُجْبَى إلَيْهِ ثَمَرَتُ كُلِّ شَيْءِ رِّزَقًا مِن لَدُنًا وَلَكِكنَ أَكُمُ مُلَ يَعْلَمُونَ ﴾ [القصص: ٥٧] وقوله تعالى: ﴿أَولَمْ يَرُواْ أَنَا جَعَلْنَا حَرَمًا عَامِنًا وَيُخَطَّفُ النَّاسُ مِن حَوْلِهِمَ أَفِالْبَطِلِ يُوْمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ الْعَنكِبُوتِ: ٦٧] وقال هنا: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلَا الْبَيْتِ اللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ العنكبوتِ: ٦٧] وقال هنا: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلَا الْبَيْتِ لَيَ اللَّهِ يَكُفُرُونَ ﴿ العنكبوتِ: ٢٥] وقال هنا: ﴿ فَلْيَعْبُدُواْ رَبَّ هَلَا الْبَيْتِ لَلْهُ مِن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِن خَوْنٍ ﴿ اللهِ العلام الله يعبدون المحامدة التي لا تنفع ولا تضر، ويتركون عبادة الملك العلام الذي يقول للشيء ﴿ كُن فَيَكُونَ ﴾ أين تذهب عقول مثل هؤلاء:

أخرج عبد الرزاق وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن قتادة في قوله: ﴿لِإِيلَفِ قُرَيْشٍ ﴿ ﴾ قال: عادة قريش رحلة في الشتاء ورحلة في الصيف، وفي قوله: ﴿وَءَامَنَهُم مِّنَ خَوْفٍ﴾ قال: كانوا يقولون: نحن من حرم الله فلا يعرض لهم أحد في الجاهلية يأمنون بذلك، وكان غيرهم من قبائل العرب إذا خرج أغير عليهم.

وأخرج الزبير بن بكار في الموفقيات عن عمر بن عبد العزيز قال: كانت قريش في الجاهلية تحتفد، وكان احتفادها أن أهل البيت منه كانوا إذا سافت يعني هلكت أموالهم - خرجوا إلى براز من الأرض فضربوا على أنفسهم الأخبية ثم تناوبوا فيها حتى يموتوا من قبل أن يعلم بخلتهم، حتى نشأ هاشم بن عبد مناف، فلما نبل وعظم قدره في قومه قال: يا معشر قريش إن العز مع الكثرة، وقد أصبحتم أكثر العرب أموالاً وأعزهم نفراً، وإن هذا الاحتفاد قد أتى على كثير منكم، وقد رأيت رأياً. قالوا: رأيك راشد فمرنا نأتمر. قال: رأيت أن أخلط فقراءكم بأغنيائكم فأعمد إلى رجل غني فأضم إليه فقيراً عياله بعدد عياله، فيكون يوازره في الرحلتين رحلة الصيف إلى الشام ورحلة الشتاء إلى اليمن، فما كان في مال الغني من فضل عاش الفقير وعياله في ظله، وكان ذلك قطعاً للاحتفاد قالوا: نعم، ما رأيت فالف بين الناس. فلما كان من أمر الفيل وأصحابه ما كان وأنزل الله ما أنزل وكان ذلك مفتاح النبوة وأول عز قريش حتى أهابهم الناس كلهم وقالوا: أهل الله والله معهم، وكان مولد النبي مؤلخ في ذلك العام، فلما بعث الله رسوله من كان فيما

أنزل الله عليه يعرف قومه وما صنع إليهم وما نصرهم من الفيل وأهله ﴿أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِيلِ ۞ ... ﴾ إلى آخر السورة، ثم قال: ولم فعلت ذلك يا محمد بقومك وهم يومئذ أهل عبادة أوثان فقال لهم: ﴿ لِإِيلَافِ قُرَيْشٍ فَكَرَيْشٍ فَ رَيْشٍ فَكَرَيْشٍ ... ﴾ إلى آخر السورة.



### مكية الأوائل مدنية الأواخر آياتها تسع آيات

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ وَأَرَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِاللِّيْتِ ﴿ فَلَالِكَ ٱلَّذِى يَكُعُ ٱلْيَاتِيمَ ﴾ وَلَا يَخُضُ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ . سَاهُونَ ﴿ ٱلْمَاعُونَ ﴿ اللَّهِ مُلْمَ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ .

تحدثت هذه السورة عن مكذّب بالجزاء ومنافق ومرائي، فأما المكذب بالجزاء فمن صفاته أنه يهين اليتيم ويزجره غلظة لا تأديباً، وأنه لا يفعل الخير ولا يدل عليه، لأنه لا يرجو ثواباً ولا يخاف عقاباً، ومثله المنافق نفاقاً اعتقادياً، وإلا لما حصلت منه أفعاله القبيحة، مثل تأخير الصلاة عن وقتها تساهلاً عدم مبالاة بها، فهو إن صلّى فبلا خشوع ولا أدنى اهتمام بها. وإن فاتته فلا يندم عليها، ومنهم المرائي بعمله، المانع معونته عن الناس، فهؤلاء موعودون بالويل والهلاك إن ماتوا عن ذلك.

[الصافات: ١٨] ومن أقوال السلف حول قوله تعالى: ﴿أَرَءَيْتَ الَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ﴾ قال الحسن: هو الكافر، وقال ابن جريج: يكذب بالحساب وقال ابن عباس: يكذب بحكم الله تعالى.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَالِكُ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْكِيْمَ ﴿ فَلَالِكُ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْكِيْمَ ﴾ تفسير للمكذب بالدين، فهو الذي يدفع اليتيم دفعاً عنيفاً بجفوة وغلظة، ويقهره ويظلمه ولا يعطيه حقه، قيل: نزلت في أبي جهل والعاص بن وائل والوليد بن المغيرة وأشباههم، وقيل: كان أبو جهل وصياً ليتيم، فجاءه عرياناً يسأله من مال نفسه، فدفعه دفعاً شنيعاً، فقال له \_ أي اليتيم \_ أكابر قريش: قل لمحمد يشفع لك، وكان غرضهم الاستهزاء به، والنبي على لا يرد محتاجاً، فذهب معه إلى أبي جهل، فقام أبو جهل وبذل المال لليتيم، فعيرته قريش، وقالوا: أصبوت؟ فقال: لا والله ما صبوت، ولكن رأيت عن يمينه وعن يساره حربة خفت إن لم أجبه يطعنها فيَّ.

وقيل: إن رجلاً من المشركين نحر جزوراً، فسأله يتيم لحماً، فقرعه بعصاه، وكل هذا يبين مدى القسوة التي كان عليها المكذبون بيوم الدين.

ومن صفاتهم أيضاً أن أحدهم ﴿ وَلَا يَحُشُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِسَكِينِ ﴿ أَي لا يطعمه ولا يحث غيره على إطعامه، لأنه لا يؤمن بالحساب والجزاء، وتلك من صفات الظلمة قساة القلوب ﴿ وَسَيَعَلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا أَنَّ مُنقَلَبِ يَنقَلِبُونَ ﴾ [الشعراء: ٢٣٧].

قيل: إلى هنا نزل بمكة فيمن ذُكر، وما بقي من السورة نزل بالمدينة النبوية في بعض المنافقين.

فقوله تعالى: ﴿ فَوَيْلُ لِلْمُصَلِّينَ ﴿ أَي هلاك وعذاب للمصلين المنافقين، وهم ﴿ اللَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ أَي غافلون عنها، لا يقيمونها كما يجب أن تقام، فيؤخرونها عن وقتها تهاوناً بها، ولا يتمون أركانها من ركوع وسجود وطمأنينة. . . إلخ.

قال ابن عباس: هو المصلِّي الذي إذا صلَّى لم يرج ثواباً، وإن تركها لم يخش عليها عقاباً. اه.

وقد سئل رسول الله على عن الآية، فقال: «هم الذين يؤخرون الصلاة عن وقتها» [أخرجه ابن جرير].

فالسهو عن الصلاة من أفعال المنافقين، أما السهو في الصلاة فقد يقع من المؤمنين، لأن سهو المنافق ترك وقلة إلتفات إليها، أما المؤمن إذا سها في صلاته تداركه في الحال وجبره بسجود السهو مع حزن في نفسه لما وقع منه من السهو في صلاته، ولا يلام عليه.

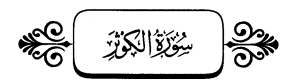
ومن أوصاف أولئك الذين وُعدوا بويل: ﴿ الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴿ الَّذِينَ هُمْ يُرَاءُونَ ﴾ أي يراؤن الناس بأعمالهم، في الصلاة وفي التلاوة وفي الصدقة وغير ذلك ليقال إنهم من الصالحين الأتقياء، وإذا خلى لم يفعل شيئاً من ذلك كما قال الله تعمالي : ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَا قَلَمُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلا يَذَكُرُونَ اللهَ إِلَا قَلَمُوا كُسَالَى السَّعَ سمَّع الله به، ومن راءى واعى الله به، فمن أظهر عمله رياء وسمعه فهو واقع تحت هذا الوعيد، أما من أظهره ليقتدى به فرضاً كان أو نفلاً فهو محمود.

أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن عباس ﴿ فَوَيْلُ لِلمُصَلِينَ ﴿ اللَّهِ مَالَّانِ مَمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهِي الماعون.

وأخرج الباوردي عن الحرث بن شريح قال: قال رسول الله على: «المسلم أخو المسلم لا يمنعه الماعون، قالوا: يا رسول الله، ما الماعون؟ قال: في الحجر وفي الماء وفي الحديد، قالوا: أي الحديد؟ قال: قدر النحاس وحديد الفأس الذي تمتهنون به. قالوا: فما هذا الحجر؟ قال: القدر الذي من الحجارة».

وأخرج سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وأبو داود والنسائي والبزار وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني في «الأوسط» وابن مردويه والبيهقي في «سننه» من طرق عن ابن مسعود قال: كنا نعد الماعون على عهد رسول الله على عارية الدلو والقدر والفأس والميزان وما تتعاطون بينكم.

وأخرج الفريابي وابن المنذر والبيهقي عن عكرمة أنه سئل عن الماعون فقال: هي العارية، فقيل: فمن يمنع متاع بيته فله الويل؟ قال: لا ولكن إذا جمعهن ثلاثهن فله الويل إذا سها عن الصلاة ورايا ومنع الماعون.



### مكية وآياتها ثلاث آيات

### بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

كُلُّ ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْثَرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرَ ۞ إِنَّ شَانِئَكَ ﴿ لَيْ اللَّهُ الْأَبْذُ ۞﴾.

تحدثت هذه السورة عن فضل الله تعالى عل نبيه على بما أعطاه من الخير الكثير والنعم العظيمة في الدنيا وفي الآخرة، كسورتي الضحى والشرح في تعداد النعم على رسول الله على ومن ذلك نهر الكوثر الذي ثبت خبره وصفته في السنة، وأمر النبي على بإدامة الصلاة خالصة لله تعالى، ونحر الهدي شكراً لله تعالى.

وختمت السورة ببشارة النبي ﷺ بعز الدنيا والآخرة له ولأتباعه، وبالذّل والحقارة لأعدائه الذين أبغضوه.

ومن أسباب نزولها: ما أخرجه البزار وغيره بسند صحيح عن ابن عباس عباس الله قديش: أنت سيدهم، الأشرف مكة، فقالت له قريش: أنت سيدهم، ألا ترى هذا المنصبر المنبتر من قومه، يزعم أنه خير منا، ونحن أهل الحجيج، وأهل السقاية، وأهل السدانة، قال: أنتم خير منه، فنزلت: ﴿إِنَ شَانِعُكَ هُو اللَّبُرُ ﴾ وأخرج ابن أبي شيبة في المصنف وابن المنذر عن عكرمة قال: لما أوحي إلى النبي على، قالت قريش: بتر محمد منا، فنزلت: ﴿إِنَ شَانِعُكَ هُو اللَّبُرُ ﴾ .

وقد وردت روايات أخرى ومنها أن قريشاً وأعداء النبي ﷺ كانوا يقولون: إن محمداً أبتر لا عقب له. فإذا مات استرحنا منه فأنزل الله تعالى:

﴿إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكُوْتُرُ ﴾ أي العدد الكثير، ولست بالأبتر الذي قالوه.

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْثَرَ ﴿ أَي الخير الكثير في الدنيا والآخرة، ومنه القرآن والحكمة والنبوة والدين والحق والهدى وما فيه سعادة الدنيا والآخرة ومنه أيضاً نهر في الجنة كما في صحيح مسلم عن أنس قال: بينما نحن عند رسول الله ﷺ إذ أغفى إغفاءة، ثم رفع رأسه متبسماً؛ فقلنا: ما أضحكك يا رسول الله؟ قال: «نزلت عليّ آنفاً سورة - فقرأ: ﴿يِنْ مِ اللَّهِ النَّحْزِ لَى النَّحْرِ لَى النَّكُوثَرُ ﴿ وَالْحَدُ اللَّهِ وَاللَّهُ وَالْحَدُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وأخرج البخاري وابن جرير والحاكم من طريق أبي بشر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس وأنه قال: الكوثر الخير الذي أعطاه الله إياه. قال أبو بشر: قلت لسعيد بن جبير: فإن ناساً يزعمون أنه نهر الجنة قال: النهر الذي في الجنة من الخير الذي أعطاه الله إياه.

وأخرج ابن جرير وابن مردويه من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد في قوله: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْنَرُ ﴿ إِنَّا الخير الكثري. وقال أنس بن مالك: نهر في الجنة، وقالت عائشة: هو نهر في الجنة ليس أحد يدخل أصبعيه في أذنيه إلا سمع خرير ذلك النهر.

وورد في الحديث في صفة نهر الكوثر: «ماؤه أشدّ بياضاً من اللبن، وأحلى مذاقاً من العسل وأطيب رائحة من المسك وآنيته كنجوم السماء كثرة وحسناً، من شرب منه لا يظمأ ومن توضأ منه لا يشعث» أو كما قال. والله أعلم.

وقوله تعالى: ﴿ فَصَلِ لِرَبِكَ وَٱلْحَرَرُ ۞ شكراً لله تعالى على هذه النعمة العظيمة أن تصلي وتنحر له، والمراد جميع الصلوات ويدخل فيها صلاة عيد

<sup>(</sup>١) قوله: (فيختلج العبد منهم) أي يُنتزع ويُجذب منهم.

الأضحى دخولاً أولياً، لأن السنة أن يصلي المسلم صلاة عيد الأضحى ثم ينحر أضحيته، وفي الصحيحين عن البراء بن عازب قال: كان رسول الله على يصلي العيد، ثم ينحر نُسُكه، ويقول: «من صلّى صلاتنا، ونسك نُسُكنا، فقد أصاب النسك، ومن نسك قبل الصلاة فلا نسك له». فقام أبو بردة بن نيار، فقال: يا رسول الله، إني نسكت شاتي قبل الصلاة، وعرفت أن اليوم يوم يشتهى فيه اللحم، قال: «شاتك شاة لحم» قال: فإن عندي عناقاً (١) هي أحب إلى من شاتين، أفتجزئ عني؟ قال: «تجزئك ولا تجزئ أحداً بعدك».

ولهذا الأمر الإلهي الكريم أمتثل وأهدى النبي على في حجة الوداع مئة بعير، ونحر منها ثلاث وستين بيده، وأعطى علي بن أبي طالب في الباقي فنحرها. وتصدق بجميع أجزائها إلا بضعة واحدة من كل ناقة، فأخذها وجعلت في قدر، فطبخها فأكل من لحمها، وشرب من مرقها، وأمر بالصدقة حتى بجلالها وجلودها عليه الصلاة والسلام، والأمر في الآية أمر له وللأمة، فعلينا أن نخلص الصلاة لله، وأن نخلص النحر لله كما أمر بذلك نبينا على.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبْرُ ﴿ أَي مبغضك هو الأقل الأذل المنقطع النسل والعقب، وهذا الدعاء مستمر في حق كل من أبغض النبي على أو أبغض شيئاً مما جاء به من الهدى والحق والنور المبين، وذلك في كل زمان ومكان إلى قيام الساعة.

<sup>(</sup>١) العناق: الأنثى من أولاد المعز ما لم يتم له سنة.



#### مكية وآياتها ست آيات

جاء في صحيح مسلم عن جابر أن رسول الله على قرأ بهذه السورة وبه وَلَلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ اللهُ في ركعتي الطواف، وفي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة: أن رسول الله على قرأ بهما في ركعتي الفجر، وروى الإمام أحمد عن ابن عمر أن رسول الله على قرأ في الركعتين قبل الفجر والركعتين بعد المغرب بضعاً وعشرين مرة أو بضع عشرة مرة ﴿ قُلْ يَكَأَيُّهُا ٱلْكَنْرُونَ ﴿ وَ قُلْ اللهُ اللهُ

#### \* \* \*

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

﴾ ﴿ وَلَا اَنْتُمْ الْكَنْمِرُونَ ۞ لَا أَعْبُدُ مَا نَعْبُدُونَ ۞ وَلَا أَنْتُمْ عَنْبِدُونَ مَا ۗ أَعْبُدُ ۞ وَلَا أَنَا عَامِدٌ مَا عَبَدَّتُمْ ۞ وَلَا أَنْتُمْ عَنْبِدُونَ مَا أَعْبُدُ ۞ لَكُو دِيثَكُو وَلِى دِينِ ۞﴾(١).

هذه السورة سورة التوحيد الخالص والبراءة من الشرك، قيها أمر الله تعالى نبيه على أن يقطع طمع المشركين في مساومتهم إياه في الحق، حيث

<sup>(</sup>۱) ﴿ وَلِى دِينِ ﴾ فتح ياء ﴿ وَلِى ﴾ نافع وهشام وحفص والبزي بخلق عنه، وأسكنها الباقون، وهو الوجه الثاني للبزي، وأثبت ياء دين ولاصلاً ووقفاً يعقوب وحذفها الباقون في الحالين.

عرضوا عليه أن يعبدوا إلهه سنة ويعبد آلهتهم سنة! وهذا يدل على غاية جهلهم وأن عقولهم مظلمة، قد تراكم عليها صدأ الجاهلية حتى أصبحت لا تميز بين الحق والضلال، فأمر الله تعالى نبيه وهم أن يرد عليهم بالحق الذي لا مرية فيه، وهو أن الدين الحق عبادة الله وحده لا شريك له، فهو باق على عبادة الله الذي لا إله غيره، وهم باقون على عبادة آلهتهم التي لا تغني من الحق شيئاً، فلهم دينهم الباطل وله دينه الحق.

وقد وردت روايات كثيرة في سبب نزول هذه السورة ومنها ما أورد أبو جعفر الطبري بسنده عن سعيد بن ميناء مولى البختري قال: لقي الوليد بن المعليرة، والعاص بن وائل، والأسود بن المطلب، وأمية بن خلف رسول الله على فقالوا: يا محمد هلم فلنعبد ما تعبد، وتعبد ما نعبد، ونشركك في أمرنا كله، فإن كان الذي جئت به خيراً مما بأيدينا كنا قد شركناك فيه وأخذنا بحظنا منه، وإن كان الذي بأيدينا خيراً مما في يديك كنت قد شركتنا في أمرنا وأخذت منه بحظك، فأنزل الله: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ ﴿ الله عَلَى النقضت السورة.

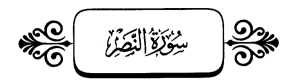
قوله تعالى: ﴿ وَلَى يَاتُهُا الْكَوْرُونَ ﴿ وَ الله المشركون في عبادة الله أصناماً الباطل: يا أيها الكافرون بالله ورسوله وكتابه، المشركون في عبادة الله أصناماً لا تضر ولا تنفع ﴿ لا آعَبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴾ الآن ﴿ وَلا آنَتُمْ عَبِدُونَ ﴾ الآن ﴿ وَلا آنَتُمْ عَبِدُونَ ﴾ الآن ﴿ وَلا آنَتُمْ عَبِدُونَ ﴾ الآن ﴿ وَلا آنَتُم عَبِدُونَ ﴾ الآن ﴿ وَلا آمَبُدُ الله الحق، وهو الله تعالى، فأنا أعبد الإله الحق، وهو الله سبحانه وتعالى رب كل شيء ومليكه، أما أنتم فتعبدون الأحجار والأوثان، فشتان بين عبادة الواحد الديان وعبادة الأوثان ﴿ وَلا آنَا عَابِدُ مَا عَبَدَتُمُ الله والله والله والله أيكُم وقطع أطماع الكفار في مساومتهم إياه على والمعنى: لا أعبد هذه الأصنام في الحال ولا في الاستقبال، فأنا لا أعبد ما تعبدون من دون الله أبداً ما عشت، فلا أعبد أصنامكم الآن ولا فيما يستقبل من الزمان ﴿ وَلا آنَتُمْ عَبِدُونَ مَا آعَبُدُ ﴾ أي السرك وله، ولا ند، ولا صاحبة ولا ولد ﴿ وَلَكُمْ وِينَكُمْ السرك إلا هو وحده لا شريك له، ولا ند، ولا صاحبة ولا ولد ﴿ وَلَكُمْ وِينَكُمْ الشرك ﴿ وَلِي وَينِ التوحيد، فلا أنا عابد عبادتكم، ولا أنتم عابدون عبادتي.

فمعنى الآيتين ٢ و٣ الاختلاف التام في المعبود، فإن إله المشركين الأوثان، وإله محمد ﷺ ومن تبعه الرحمٰن، وأما الآيتان ٤ و٥ فتدلان على الاختلاف التام في نفس العبادة، فعبادة النبي ﷺ خالصة لله تعالى، وعبادة المشركين شرك مخلد في النار، وقال البخاري: يقال: ﴿لَكُمْ دِينَكُمْ الكفر ﴿وَلِيَ دِينِ ﴾ الإسلام. ولم يقل: ديني، لأن الآيات بالنّون فحذفت الياء كما قال: ﴿يَهُدِينِ ﴾ و هنه يقيب ﴾. وقال غيره ﴿لاَ أَعَبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ اللّه الآن؟ وهم الذين قال: ﴿ وَلَيْرِيدَ مَا عَمْدُونَ ﴾ وهم الذين قال: ﴿ وَلَيْرِيدَ مَا نَعْبُدُونَ ﴾ وهم الذين قال: ﴿ وَلَيْرِيدَ مَا نَعْبُدُونَ مَا أَيْلُ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ مُلْفِينًا وَكُفْرًا ﴾ [المائدة: ٤٦].

وأخرج الطبراني في الصغير عن علي قال: لدغت النبي على عقرب وهو يصلي، فلما فرغ قال: «العن الله العقرب لا تدع مصلياً ولا غيره» ثم دعا بماء وملح وجعل يمسح عليها ويقرأ ﴿فَلْ يَكَأَيُّهَا ٱلْكَنِرُونَ ﴿ وَهُولًا أَعُوذُ بِرَبِّ النّاسِ ﴿ ﴾. الْفَلَقِ ﴿ وَهُولًا أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنّاسِ ﴿ ﴾.

قال ابن كثير(١): استدل الإمام الشافعي وغيره بهذه الآية الكريمة وآكُو ويُكُو وَلِيَ دِينِ هُ على أن الكفر كله ملة واحدة فورّث اليهود من النصارى وبالعكس، إذا كان بينهما نسب أو سبب يتوارث به. لأن الأديان ما عدا الإسلام، كلها كالشيء الواحد في البطلان. وذهب أحمد بن حنبل ومن وافقه إلى عدم توريث النصارى من اليهود، وبالعكس، لحديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده قال: قال رسول الله علين «لا يتوارث أهل ملتين شتى».

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير (۲۰۰/٤).



### مدنية وآياتها ثلاث آيات

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴾ ﴿ ﴿إِذَا جَمَاءَ نَصْـرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـنَّحُ ۞ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ ﴿ أَفَوْاَجًا ۞ فَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرْهُ إِنَّـكُم كَانَ نَوَّابًا ۞﴾.

هذه السورة بشارة للنبي ﷺ بالنصر وظهور الإسلام على كل أعدائه، وقد كان ذلك ممثلاً في فتح مكة، إذْ أن العرب كانت تنتظر ما يحدث في مكة، فمن ظهر في مكة فهو على حق، ومن كان معتدياً قصمه الله كما وقع لأبرهة وجنوده عندما أراد تخريب البيت، فأهلكه الله وجنوده.

ولما كان فتح مكة على يد سيد الخلق محمد على وهُزم المشركون، وأصبحت مكة معقل الإسلام، ودوَّى فيها صوت الحق: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، أشهد أن لا إله إلا الله، وأشهد أن محمداً رسول الله، وارتفع ذلك الصوت في جنبات المسجد الحرام، دانت العرب واستسلمت لدعوة الحق، ودخل الناس في دين الله أفواجاً.

وفي هذه السورة أمر الله تعالى نبيه على إذا رأى ذلك أن يسبح بحمد ربه، وينزهه عما لا يليق به، ويستغفره لنفسه وللمؤمنين لأنه هو التواب الرحيم.

روى مسلم عن عائشة والله: كان النبي الله يكثر من قول: سبحان الله وبحمده استغفر الله وأتوب إليه: قالت: فقلت: يا رسول الله أراك تكثر من قول: سبحان الله وبحمده، استغفر الله وأتوب إليه: قال: «خبرني ربي إني سأرى علامة في أمتي فإذا رأيتها أكثرت من قول: سبحان الله وبحمده أستغفر الله

### وأتوب إليه فقد رأيتها: ﴿إِذَا جَآءَ نَصَّرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَـٰتُحُ ۞﴾..." إلخ.

قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ للذِهِ الحق على الباطل ﴿وَالْهَتَعُ ﴾ أي فتح مكة الذي حققه الله تعالى لنبيه على البسلام واضمحلال الشرك وأهله وغلبة التوحيد على الشرك، وظهور الإسلام واضمحلال الشرك وأهله ﴿وَرَأَيْتَ النّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللّهِ أَفُواجًا ﴿ أَي ورأيت العرب يدخلون في الإسلام جماعات جماعات من غير حرب ولا قتال، وقد كانوا قبل ذلك يدخلون آحاداً، لكن بعد فتح مكة صارت العرب تأتي من أطراف الجزيرة وفوداً على النبي على ويسلمون على يديه على وذلك لأن العرب كانت تنتظر فتح مكة، ويقولون: إن ظهر على قومه فهو نبي، فلما فتح الله مكة عليه دخل فتح مكة، ويقولون: إن ظهر على قومه فهو نبي، فلما فتح الله مكة عليه دخل الناس في دين الله أفواجاً، فإذا حصل هذا كله وهو حاصل بلا ريب ﴿فَسَيّحُ النّاسِ في الدين الحق وتلاشي الشرك. ﴿وَالسّتَغَفْرَةُ ﴾ أي الله المغفرة لك ولا متك الدين الحق وتلاشي الشرك. ﴿وَالسّتَغَفْرَةُ ﴾ أي اطلب منه المغفرة لك ولا متك ﴿إِنّهُ كثير القبول لتوبة عباده المستغفرين.

أخرج الطبراني وابن مردويه عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْبُرُ اللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ وَابن مردويه عن ابن عباس في قول: إذا رأيت الناس يقول: إذا رأيت الناس يدخلون في دين الله أفواجاً، يعني إسلام الناس يقول فذلك حين حضر أجلك ﴿ فَسَيِّعْ بِحَمّدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ إِنّا مُ كَانَ نَوَّابًا ﴿ فَ اللّا مَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

لما سبق وأن ذكرت قصة أصحاب الفيل كاملة أردت أن أذكر في المقابل قصة الفتح المبين، فتح مكة على سيد المرسلين وهي ملخصة من كتابي «شهر رمضان في الفقه والتاريخ والأدب» ص٥٩ ـ ٦٨.

إنَّ فتح مكة المكرمة كان له أثر عميق في نفوس العرب حيث دخل الناس بعد الفتح في دين الله أفواجاً، وذلك لأن العرب تعرف أنَّ مكة منيعة، ولا يمكن أن يفتحها ملك جبار أو مَن يريد لها سوءاً، إذ لا يزال منهم من عاصر حادثة الفيل، وشاهد ما فعل الله بأبرهة الطاغية، وكذلك كانت قبائل العرب تجل قريشاً وبينها وبينهم حلف، فلما فتح الله تعالى لنبيه مكة، وأسلمت قريش، طوعاً وكرها، أقبل العرب على الإسلام ودخلوا في دين الله أفواجاً بإرادة الله تعالى ومشيئته، قال تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصْبُرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتْحُ

﴿ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ ٱللَّهِ أَفْوَاجًا ۞ فَسَيِّحَ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَٱسْتَغْفِرَهُۚ إِنَّا كُونَ لَهِ وَاسْتَغْفِرَهُۚ إِنَّا كُونَ وَإِنَّا اللَّهِ النصر بكاملها.

وكان من أسبابها أنه قد تقرر في صلح الحديبية أنه مَن أحب أن يدخل في عقد محمد وعهده دخل، ومَن أحب أن يدخل في عقد قريش وعهدهم دخل، فدخلت بنو بكر في عقد قريش، ودخلت خزاعة في عقد رسول الله ﷺ.

وكان بين بني بكر وبين خزاعة ثأر قديم وعداء متوارث قبل البعثة المباركة، وجاء الإسلام فحجز بينهم، فلما كان صلح الحديبية دخلت القبيلتان في معسكرين متحاربين، فأراد بنو بكر أن ينتهزوا الفرصة ليأخذوا ثأرهم القديم من خزاعة أثناء هذه الهدنة، فوثبوا عليهم بماء لهم يقال له: الوتير قريب من مكة فأعانت قريش بني بكر على خزاعة بالسلاح وقاتل بعضهم معهم.

وخرج عمرو بن سالم الخزاعي، وقدم على رسول الله على المدينة، فوقف عليه وأنشد أبياتاً من الشعر، ينشده فيها الحلف الذي كان بينه وبين خزاعة، وطلب النجدة، وأخبره أنَّ قريشاً أخلفوه الموعد، ونقضوا الميثاق، وأنهم بيتوا وهم على ماء لهم، وقتلوا ركعاً وسجداً، فقال له رسول الله على النصرت يا عمرو بن سالم».

ثم خرج بديل بن ورقاء في نفر من خزاعة حتى قدموا على رسول الله على المدينة، فأخبروه بما أصيب منهم، وبمظاهرة قريش بني بكر عليهم، فقال رسول الله على: «كأنكم بأبي سفيان قد جاءكم ليشد العقد، ويزيد في المدة، بعثته قريش، وقد رهبوا للذي صنعوا» [ذكره ابن كثير عن ابن إسحاق].

ثم قدم أبو سفيان، فدخل على ابنته أم حبيبة فلما ذهب ليجلس على فراش رسول الله على طوته عنه، فقال: يا بنية، ما أدري أرغبت بي عن هذا الفراش، أم رغبت به عني؟ قالت: بل هو فراش رسول الله على، وأنت مشرك نجس، فقال: والله لقد أصابك بعدي شر، ثم خرج حتى أتى رسول الله على فكلمه، فلم يرد عليه شيئاً، ثم ذهب إلى أبي بكر الصديق، فكلمه في أن يكلم النبي على فقال: أنا أشفع النبي والله لو لم أجد إلا الذر، لجاهدناكم به، ثم دخل على علي بن أبي

طالب، وعنده فاطمة والحسن غلام يدب بين يديها، فقال: يا علي، إنك أمسُّ القوم بي رحماً، وإني جئت في حاجة، فلا أرجعنَّ خائباً، اشفع لي إلى محمد، فقال علي: عزم رسول الله على على أمر، ما نستطيع أن نكلمه فيه، فقال لفاطمة: هل لك أن تأمري ابنك هذا، فيجير بين الناس فيكون سيد العرب إلى آخر الدهر؟ فقالت: ما يبلغ ابني ذلك، وما يجير أحد على رسول الله على فقال: يا أبا الحسن، إني رأيت الأمور قد اشتدت عليً، فانصحني، قال: والله ما أعلم شيئاً يغني عنك، ولكنك سيد بني كنانة، فقم وأجِرْ بين الناس، ثم الحق بأرضك، فقال: أوترى ذلك مغنياً عني شيئا؟ قال: لا، والله ما أظنه، ولكن ما أجد لك غير ذلك.

فقام أبو سفيان في المسجد، فقال: يا أيُّها الناس، إني قد أجرت بين الناس، ثم ركب بعيره، وانصرف عائداً إلى مكة، فلما سمعت قريش القصة، قالوا: جئتنا بما لا يغني عنا، ولا يغني عنك شيئاً وأمر رسول الله ﷺ الناس بالجهاز، واستعان على أمره بالكتمان، ثم أعلم الناس أنه سائر إلى مكة، وأمرهم بالجد والتجهز، وقال: «اللّهم خذ العيون والأخبار عن قريش حتى نبغتها في بلادها».

وحدثت قصة حاطب بن أبي بلتعة في هذه الأثناء كما جاء في الروايات أنَّ النبيّ عَلَيْ لمّا أعلم الناس أنه سائر إلى مكة، وأسرّ الأمر، فتجهز الناس وكتب حاطب بن أبي بلتعة كتاباً إلى قريش، يخبرهم بمسير رسول الله عليه اليهم، ثم أرسله مع امرأة، فجعلته في قرون رأسها وفتلت عليه، ثم خرجت به، وأتى الخبر رسول الله علي من السماء، فأرسل رسول الله علي علياً والزبير إلى المرأة، فأدركاها بروضة خاخ (۱)، فأنكرت ففتشا رحلها، فلم يجدا فيه شيئاً، فهدداها، فأخرجته من قرن رأسها، فأتيا به رسول الله علي، فدعا حاطباً، فقال: «ما هذا يا حاطب؟»، فقال: لا تعجل علي يا رسول الله، والله إني لمؤمن بالله ورسوله، وما ارتددت، ولا بدلت، ولكني كنت امرءاً مُلْصقاً في قريش، لست من أنفسهم، ولي فيهم أهل وعشيرة وولد، وليس لي فيهم في قريش، لست من أنفسهم، ولي فيهم أهل وعشيرة وولد، وليس لي فيهم

<sup>(</sup>١) موضع بين المدينة ومكة.

قرابة يحمونهم، وكان مَن معك لهم قرابات يحمونهم، فأحببت أن أتخذ عندهم يداً، قد علمت أنَّ الله مظهر رسوله، ومتم له نوره.

فقال عمر بن الخطاب: يا رسول الله دعني أضرب عنقه، فإنه قد خان الله ورسوله، وقد نافق، فقال رسول الله ﷺ: «إنه شهد بدراً، وما يدريك يا عمر، لعلَّ الله اطلع على أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم، فقد غفرت لكم» فذرفت عينا عمر، وقال: الله ورسوله أعلم.

فخرج رسول الله ﷺ في رمضان سنة ثمان من المدينة ومعه عشرة آلاف، ومضى حتى نزل مر الظهران، وعمَّى الله الأخبار عن قريش، فهم على وَجَل وترقّب.

وأمر رسول الله على الجيش فأوقدوا النيران، فأوقد أكثر من عشرة آلاف نار، وكان العباس بن عبد المطلب قد خرج من مكة قبل ذلك بأهله وعياله مسلماً، مهاجراً، فلقي رسول الله على بالجحفة، فلما نزل رسول الله على بمر الظهران على ما أسلفنا، ركب العباس بغلة رسول الله على، وخرج يلتمس، لعله يجد بعض الحطّابة أو أحداً يخبر قريشاً، ليخرجوا يستأمنون رسول الله على قبل أن يدخلها عنوة، وفي نفس الوقت كان أبو سفيان قد خرج من مكة يتحسّس الأخبار، ومعه حكيم بن حزام وبديل بن ورقاء، فلما رأوا نيران العسكر، هالهم المنظر، وأخذوا يتراجعون بالكلام تعجباً مما يرون، فسمع العباس هذا الحوار، وعرف صوت أبي سفيان، فأخبره قائلاً: هذا رسول الله على في الناس، واصباح قريش، فأركبه في عجز بغلته، وخشي عليه أن يدركه أحد المسلمين فيقتله، وأتى به رسول الله على.

فلما رآه رسول الله على قال: «ويحك يا أبا سفيان! ألم يأن لك أن تعلم أنه لا إله إلا الله؟»؛ قال: بأبي أنت وأمي، ما أحلمك وأكرمك وأوصلك، والله لقد ظننت أن لو كان مع الله إله غيره لقد أغنى عني شيئاً بعد، قال: «ويحك يا أبا سفيان، ألم يأن لك أن تعلم أني رسول الله؟» قال: بأبي أنت وأمي، ما أحلمك وأكرمك وأوصلك! أما هذه والله فإن في النفس منها حتى الآن شيئاً. قال العباس: ويحك يا أبا سفيان أسلم، واشهد أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسول الله قبل أن تضرب عنقك، فأسلم وشهد شهادة الحق، ثم

قال العباس: يا رسول الله، إنَّ أبا سفيان رجل يحب الفخر، فاجعل له شيئاً، قال: «نعم، مَن دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومَن أغلق عليه بابه فهو آمن، ومَن دخل المسجد فهو آمن».

فوسَّع الرسول ﷺ في الأمن والعفو، حتى أصبح أهل مكة لا يهلك منهم إلَّا معاند ومكابر، ونهى النبيّ ﷺ جيشه عن استخدام السلاح عند دخول مكة إلَّا مَن اعترضهم وقاومهم، وأمر الجيش بأن يعف عن أموال أهل مكة.

وأمر الرسول على العباس بن عبد المطلب أن يجلس أبا سفيان بمضيق الوادي، عند خَطْم الجبل، حتى تمر به جنود الله فيراها، وتحركت كتائب الفتح كأنها بحر يموج، وكانت القبائل تمر على راياتها، فكلما مرّت قبيلة سأل عنها وعن اسم القبيلة فيخبره العباس، حتى مرَّ به رسول الله على في كتيبته الخضراء، فيها المهاجرون والأنصار، لا يرى منهم إلا الحدق من الحديد، فقال: سبحان الله يا عباس من هؤلاء؟ قال: هذا رسول الله على في المهاجرين والأنصار، قال: ما لأحد بهؤلاء قبل ولا طاقة، والله يا أبا الفضل لقد أصبح ملك ابن أخيك الغداة عظيماً، قال: يا أبا سفيان، إنها النبوة. قال: فنعم إذاً.

ثم مضى أبو سفيان، فلما جاء قريشاً، صرخ بأعلى صوته: هذا محمد قد جاءكم بما لا قبل لكم به، فمن دخل دار أبي سفيان فهو آمن، قالوا: قاتلك الله، ما تغني عنا دارك؟ قال: ومن أغلق عليه باباً فهو آمن، ومن دخل المسجد فهو آمن، فتفرق الناس إلى دورهم وإلى المسجد، ودخل رسول الله عليه مكة وهو واضع رأسه تواضعاً لله، حين رأى ما أكرمه الله به من الفتح، حتى أنَّ ذقنه ليكاد يمس واسطة الرحل، وهو يقرأ سورة الفتح (١).

وكان ذلك في صباح يوم الجمعة لعشرين ليلة خلت من رمضان، سنة ثمان من الهجرة، وتجلّت معالم الرحمة وسماحة الإسلام، وكرم النبوة في الفتح المبارك، ومنها أنَّ رسول الله عَلَيْ أردف أسامة وهو ابن مولى

<sup>(</sup>١) كما جاء في صحيح البخاري روايةً عن معاوية بن قرة قال: رأيت رسول الله ﷺ يوم فتح مكة على ناقته وهو يقرأ سورة الفتح.

رسول الله على ومنها أنَّ رجلاً كلمه يوم الفتح، فأخذت الرجل رعدة وانتابه الخوف، فقال له الرسول على: «هون عليك فإني لست بملك، وإنما أنا ابن امرأة من قريش تأكل القديد»(١).

ومنها أيضاً: أنه لما مرَّ سعد بن عبادة بأبي سفيان في كتبة الأنصار، قال له: اليوم يوم الملحمة، واليوم تستحل الحرمة، اليوم أذل الله قريشاً، فغضب أبو سفيان، فشكا إلى رسول الله على وأخبره بمقالة سعد، فاستنكر رسول الله على مقالة سعد وقال: «بل اليوم يوم المرحمة، اليوم يعز الله قريشاً، ويعظم الله الكعبة»(٢)، ثم أرسل رسول الله على الي سعد ونزع منه اللواء، ودفعه إلى قيس بن سعد فبهذا لم يتغير خاطر سعد حيث أنَّ اللواء لم يخرج عنه، إذ صار إلى ابنه (٣). فانظر كيف عالج رسول الله على هذا الموقف العصيب بإبدال حرف بحرف وأب بابن وأرضى أبا سفيان وهو في حاجة تأليف القلب من غير أن يسيء إلى سعد الذي هو من السابقين.

وكانت قد وقعت مناوشات قليلة أثناء دخول مكة بين صفوان وعكرمة وسهيل وبين أصحاب خالد بن الوليد، أصيب فيها من المشركين قريب من اثني عشر رجلاً، ثم انهزم الباقون (٤٠).

ولما نزل رسول الله ﷺ، واطمأن الناس، ركزت راية الرسول ﷺ بالحجون عند مسجد الفتح، وخرج حتى جاء البيت فطاف به، وفي يده قوس، وحول البيت وعليه ثلاثمائة وستون صنماً، فجعل يطعنها بالقوس ويقول: «جاء الحق وزهق الباطل، إنَّ الباطل كان زهوقاً، وما يبدئ الباطل وما يعيد» والأصنام تتساقط على وجهها(٥٠).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري، كتاب: المغازي، باب: حجة الوداع.

والقديد: هو اللحم المملح المجفف في الشمس، من كتاب: النهاية في غريب الحديث (٢٢/٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: فتح الباري (۸/۷).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري (٨/٩).

<sup>(</sup>٤) البداية والنهاية لابن كثير (٤/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٥) البداية والنهاية لابن كثير (٤/ ٣٠٠).

ورأى في الكعبة الصور والتماثيل فأمر بها فكسرت، ولما قضى طوافه دعا عثمان بن طلحة، فأخذ منه مفتاح الكعبة، ففتحت له، فدخلها ومعه أسامة وبلال، فاستقبل الجدار الذي يقابل الباب، حتى إذا كان بينه وبينه قدر ثلاثة أذرع، وقف وصلّى هناك، ثم دار في البيت، وكبّر في نواحيه، ووحد الله، ثم فتح الباب وقريش قد ملأت المسجد صفوفاً، ينظرون ماذا يصنع بهم، فأخذ بعضادتي الباب وهم تحته، فقال: «لا إله إلا الله وحده لا شريك له، صدق وعده، ونصر عبده، وهزم الأحزاب وحده، ألا كل مأثرة أو مال أو دم، فهو تحت قدمي هاتين الإسدانة البيت وسقاية الحاج، يا معشر قريش إنَّ الله قد تحت قدمي هاتين الإسدانة البيت وسقاية الحاج، يا معشر قريش إنَّ الله قد أنه تم تلا هذه الآية: ﴿ يَكُنُ أَنُ الله قَلْ الله عَلَمُ مَن ذَكْرٍ وَأَنْ يَن وَجَعَلَنكُمُ شُعُونًا وَمَا يَلُو الله عَلَمُ عَن ذَكْرٍ وَأَنْ يُ وَجَعَلَنكُمُ شُعُونًا وَمَا إِلَّا الله عَلِيمُ خَبِيرٌ ﴿ وَالنَيْ وَجَعَلَنكُمُ شُعُونًا وَمَا إِلَا الله عَلِيمُ خَبِيرٌ الله الحرات: ١٣].

ثم قال رسول الله ﷺ: «يا معشر قريش ما ترون أني فاعل بكم؟»، قالوا: خيراً أخ كريم وابن أخ كريم، قال: «فإني أقول لكم كما قال يوسف لإخوته: ﴿لاَ تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيُوْمِ ﴾ اذهبوا فأنتم الطلقاء».

ثم جلس في المسجد، فقام إليه علي بن أبي طالب ومفتاح الكعبة في يده، فقال: يا رسول الله، اجمع لنا الحجابة مع السقاية، صلَّى الله عليك، فقال رسول الله عليه: «أين عثمان بن طلحة؟» فدعي له، فقال: «هاك مفتاحك يا عثمان، اليوم يوم بر ووفاء»(١).

ثم أمر رسول الله على بلالاً أن يصعد فيؤذن على الكعبة، ورؤساء قريش وأشرافهم يسمعون كلمة الله تعلو، والنداء الخالد ينطلق، ومكة ترتج بالأذان: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله ألله إلا الله، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمداً رسول الله. . . إلخ، فخشعت النفوس، واطمأنت القلوب، وذهبت أيام الشرك، وتحطمت الأصنام، وساد الإسلام، واندحر الكفر، وعلت كلمة الله. فكان يوماً عظيماً من أيام رمضان أعز الله فيه أهل الإسلام عزة لا ذل بعدها، ورفعة لا

<sup>(</sup>١) البداية والنهاية (٤/ ٣٠٠).

سقوط بعدها، وكرامة أكرم الله بها من يشاء من عباده، وفتح مبين لا هجرة بعده.

ثم إنَّ رسول الله ﷺ دخل دار أم هانئ بنت أبي طالب، فاغتسل وصلّ ثماني ركعات صلاة الفتح شكراً لله على الفتح المبين، وهكذا كان أمراء الإسلام إذا فتحوا بلداً صلّوا هذه الصلاة.

ولما استقر الفتح، أمّن رسول الله على الناس كلهم إلا تسعة نفر، أمر بقتلهم وإن وجدوا تحت أستار الكعبة، منهم مَن ارتد عن دينه، ومنهم مَن قتل مسلماً غيلةً، ومنهم مَن كان يشتغل ويتسلّى بهجائه، ويذيعه بين الناس، وهم: عبد الله بن أبي سَرْح، وعكرمة بن أبي جهل، وعبد العزى بن أبي خَطَل، والحارث بن نفي، ومقيس بن صبابة، وهبّار بن الأسود، وقينتان لابن خَطل، وسارة مولاة لبني عبد المطلب، فأما ابن أبي سرح فجاء فاراً إلى عثمان، فاستأمن له رسول الله على فقبل منه، بعد أن أمسك عنه رجاء أن يقوم إليه بعض الصحابة فيقتله.

وأما عكرمة، فاستأمنت له امرأته بعد أن هرب، وعادت به، فأسلم وحسن إسلامه.

وأما ابن خطل، ومقيس، والحارث، وإحدى القينتين فقتلوا، وأما هبّار، ففر ثم جاء فأسلم، وحسن إسلامه. واستؤمن لسارة ولإحدى القينتين اللتين كانتا تغنيان بهجائه، فأمنهما، فأسلمتا.

ثم اجتمع الناس بمكة لبيعة رسول الله على الإسلام، فجلس لهم على الصفا، وأخذ على الناس السمع والطاعة لله تعالى ولرسوله على فيما استطاعوا، ولما فرغ من بيعة الرجال بايع النساء كما في سورة الممتحنة.

وقام رسول الله عليه عليه عليه ثم قال: «أيُّها الناس، إنَّ الله حرَّم مكة يوم خلق السموات والأرض، فلا يحل لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دماً، أو يعضد بها شجرة فإن أحد من الناس ترخص بقتال رسول الله على فقولوا له: إنَّ الله أذن لرسوله، ولم يأذن لك، وإنما أحلت لي ساعة من نهار، وقد عادت حرمتها اليوم كحرمتها

بالأمس، وليبلغ الشاهد الغائب»(١).

وحدثت أمور كثيرة أثناء الفتح، هي من دلائل النبوة منها أنه عندما صعد بلال فأذن على الكعبة كان أبو سفيان بن حرب، وعتاب بن أسيد، والحارث بن هاشم وأشراف قريش جلوساً بفناء الكعبة، فتحدثوا فيما بينهم ولم يسمع أحد من الناس كلامهم، فخرج عليهم النبي على وأخبرهم بما قالوا مفصلاً، فقال الحارث وعتاب: نشهد أنك رسول الله، والله ما اطلع على هذا أحد كان معنا، فنقول: أخبرك.

ومنها أنه هم قضالة بن عمير بن الملوح الليثي أن يقتل رسول الله على وهو يطوف بالبيت، فلما دنا منه قال له: «أي فضالة!»، قال: نعم، يا رسول الله! فقال: «ماذا كنت تحدث به نفسك؟»، قال: لا شيء، كنت أذكر الله، فضحك النبي على ثم قال: «استغفر الله»، ثم وضع يده على صدره، فسكن قلبه، وكان فضالة يقول: والله ما رفع يده عن صدري، حتى ما خلق الله شيئاً أحب إلي منه.

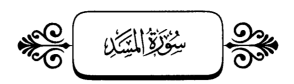
وبعد أن استقرَّ الفتح أمر رسول الله ﷺ عتّاب بن أسد الخزاعي، فجدد أنصاب الحرم.

وبعث رسول الله على سراياه إلى الأوثان التي كانت حول مكة، فكسرت كلها، ومنها اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى، ونادى مناديه بمكة المكرمة: مَن كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فلا يدع في بيته صنماً إلّا كسره.

فلما فتح الله لنبيه مكة، وأسلمت قريش طوعاً وكرهاً، أقبل العرب على الإسلام، إقبالاً لم يسبقه مثله، وصاروا يدخلون في دين الله أفواجاً، يصدق ذلك قول الله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَ نَصَرُ ٱللّهِ وَٱلْفَتْحُ ۚ ۚ ۚ وَرَأَيْتَ ٱلنَّاسَ يَدَّغُلُونَ فِي دِينِ ٱللّهِ أَفْوَاجًا ﴾.

حدث هذا الفتح العظيم، فتح مكة في رمضان المبارك، وقد لخصته تلخيصاً غير مخل، ومن أراد التفصيل فيه فليرجع إلى كتب المغازي والسير، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم والإمام أحمد والترمذي والنسائي من حديث أبي شريح العدوي والله.



### مكية وآياتها خمس آيات

### بِشْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

﴿ ﴿ وَبَنَتْ يَدَا آبِي لَهَبِ (١) وَتَنَبَّ ۞ مَا أَغَنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ۞ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَهَبٍ ۞ وَٱمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ (٢) اَلْحَطَبِ ۞ فِي جِيدِهَا حَبْلُ مِنْ مَسَدِ ۞﴾.

أخبرت هذه السورة بهلاك أبي لهب عدو الله ورسوله وهو أحد أعمام النبي على واسمه عبد العزى بن عبد المطلب، وكان من أشد الناس عداوة للنبي على وأذية له، وتنقصاً لدعوته، حتى أنه كان يترك مهامه الخاصة ويتبع النبي على ليطعن في دعوته ويصد الناس عن الإيمان به، كما سيأتي، فتوعده الله تعالى في هذه السورة في الآخرة بالنار الموقدة بصلاها ويُشوى بها، وقُرنت زوجته به في ذلك، واختصت بلون من العذاب الشديد هو حبل يكون حول عنقها تجذب به في النار، زيادة في تنكيلها لأنها كانت تؤذي رسول الله على بغضاً له ولدعوته.

وفي سبب نزول هذه السورة روى الشيخان عن ابن عباس قال: لما نزلت ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴿ الشَّعراء: ٢١٤] صعد النبيّ على الصفا ونادى: «يا بني فهر! يا بني عديّ!» (لبطون من قريش) حتى اجتمعوا. فجعل الرجل إذا لم يستطع أرسل رسولاً، لينظر ما هو. فجاء أبو لهب وقريش

<sup>(</sup>١) ﴿لَهَبٍ﴾ قرأ ابن كِثير المكى بإسكان الهاء وقرأ الباقون بفتحها.

<sup>(</sup>٢) ﴿ حَمَّالَةَ ﴾ قرأ عاصم بنصبُّ التاء، وقرأ الباقون برفعها.

فقال<sup>(۱)</sup>: «أرأيتكم لو أخبرتكم أن خيلاً بالوادي تريد أن تغير عليكم، أكنتم مصدقيّ؟» قالوا: نعم، ما جربنا عليك إلا صدقاً. قال: «فإني لكم نذير بين يديّ عذاب شديد». فقال أبو لهب: تباً لك سائر اليوم، ألهذا جمعتنا؟ فنزلت هذه السورة. أي سورة المسد.

وقيل: لما سمعت امرأته ما نزل في زوجها وفيها من القرآن، أتت رسول الله على وهو جالس في المسجد عند الكعبة، ومعه أبو بكر هيه، وفي يدها فهر من حجارة، فلما وقفت عليه، أخذ الله بصرها عن رسول الله يلى فلم تر إلا أبا بكر فقالت: يا أبا بكر إن صاحبك قد بلغني بأنه يهجوني، والله لو وجدته لضربت بهذا الفهر فاه، والله إني لقائلة: مذمماً عصينا، وأمره أبينا، ودينه قلينا، ثم انصرفت، فقال أبو بكر: يا رسول الله أما تراها رأتك؟ قال: هما رأتني، لقد أخذ الله بصرها عني».

قوله تعالى: ﴿ تَبَتْ يَدَا آيِ لَهَبِ ﴾ أي خسرت وخابت، والتباب هو الخسار، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَيْدُ فِرْعَوْنَ إِلَّا فِي تَبَابٍ ﴾ [غافر: ٣٧] أي في خسارة، والآية نزلت رداً على قول أبي لهب: تبا لك سائر اليوم، ألهذا جمعتنا، وذلك عندما وقف النبي على الصفا ونادى فخص وعم، وقال: ﴿ إِنِي لَكُم نَذِير مِبِين بِين يدي عذاب شديد » كما مرّ في سبب النزول، فالجزاء من جنس العمل، أبو لهب دعا بالتباب، فدعا الله عليه به، جزاء وفاقاً، وذكر اليدين من باب إطلاق الجزء على الكل، فالهلاك واقع عليه كله يداً وذاتاً.

واسمه كما سبق عبد العزى بن عبد المطلب، وسمي أبا لهب لإشراق وجهه، أو لأن مصيره في الآخرة ناراً تلظّى لهباً.

قوله: ﴿وَتَبَّ﴾ الأولى دعاء عليه بالهلاك والثانية إخبار بهلاكه، وقد هلك أبو لهب بعد غزوة بدر الكبرى بأيام، فلم يشهدها، بل أرسل بديلاً عنه، فلما علم بكسر شوكة المشركين في غزوة بدر، وقتل صناديدهم مات كمداً، وقيل: أصابه مرض خطير يسمى العدسة، فمات به، وبقى ثلاثة أيام لم يدفن

<sup>(</sup>١) أي رسول الله ﷺ.

حتى إنتن، ثم إن أولاده غسلوه بالماء من بعيد مخافة العدوى بمرض العدسة، وكانت العرب تخاف من هذا المرض كالطاعون. هذا في الدنيا، أما في الآخرة فله عذاب النار، ثم قال تعالى: ﴿مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ وَلَمَ يَدُو فَلَا عَنْهُ عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ مَالُهُ وَمَا سخط الله عليه وعذبه، لم يفده شيء، ولم يدفع عنه العذاب ماله ولا ولده، قيل: إن أبا لهب كان يقول: إن كان ما يقول ابن أخي حقاً، فإني أفتدي نفسي من العذاب بمالي وولدي فأنزل الله ﴿مَا أَغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ ﴿ وَكَانُ لأبي لهب ثلاثة أبناء، هم: عتبة، ومعتب، وعتيبة المصغراً)، وقد أسلم عتبة ومعتب يوم فتح مكة، وشهداء حنيناً والطائف، وأما عتيبة فلم يسلم، وهو الذي دعا عليه النبي عَنِي لما جاهر بإيذائه وعداوته ورد ابنته وطلقها، وقال الرسؤل عنه النبي عَنْ لما جاهر بإيذائه وعداوته ورد السبع في خرجة خرجها إلى الشام.

قوله تعالى: ﴿ سَيَصَلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَمَبِ ۞ أَي تَوَقُّد واشْتِعال، وهي نار الآخرة، فسيدخلها ويستقر فيها ويحترق بها جزاء ما عمل من مقاومة الدين الحق، وأذية الرسول.

قوله تعالى: ﴿وَأَمْرَأَتُهُ ﴾ أي كذلك امرأته معه في النار، وهي من أشراف قريش، ولكن لم يغن عنها شرفها شيئاً، لأنها شاركت زوجها في الكيد والعداوة للدين الحق، وكانت عوناً له على كفره وجحوده، وهي أم جميل، واسمها أروى بنت حرب بن أمية، وهي أخت أبي سفيان بن حرب وعمة معاوية وَهَيْهُ، ﴿حَمَّالَةُ ٱلْحَطَّبِ ﴾ بالنصب على الشتم والذم وبالرفع نعتاً، لأنها كانت تحمل الحطب الذي فيه الشوك وتضعه في طريق رسول الله عَيْنِ أذية له. وزيادة في التنكيل لها ولزوجها، فإنها ستكون حمالة لحطب جهنم، فتلقيه على زوجها ليزداد عذابهما معاً.

وقوله تعالى: ﴿فِي جِيدِهَا حَبُلٌ مِن مُسَدِم ﴿ أَي فِي عنقها حبل من ليف تعذب به في النار، فتعذب بجنس ما كانت تفعل في الدنيا، فقد كانت تتقلد بحبل من الليف، فتخرج فتحتطب، فتربط به الحطب الذي تأتي به لتضعه في طريق النبي ﷺ، فقد أنزلت نفسها منزلة الحطابات مع أنها في غنى عن ذلك، وإنما فعلت ذلك لتؤذي النبي ﷺ، فواجهت أسوأ المصير، وقيل:

كانت لها قلادة في عنقها فاخرة، فقالت: لأنفقنها في عداوة محمد، فأعقبها الله منها حبلاً في جيدها من مسد في النار.

وقد كان أبو لهب من أشد أعداء الدين الإسلامي حتى أعماه هذا العداء والبغض عن تفهم حقيقة هذا الدين القيم، وحمله على عداوة ابن أخيه محمد بن عبد الله بن عبد المطلب، فهو من أقرب الناس إليه، ولكنه كابر وعاند وفجر ووقف في وجه دعوة الحق كما في الأخبار الآتية: روى الإمام أحمد عن ربيعة بن عباد الديليّ قال: رأيت النبيّ عليه في الجاهلية في سوق ذي المجاز وهو يقول: «يا أيها الناس! قولوا: لا إله إلا الله، تفلحوا». والناس مجتمعون عليه. ووراءه رجل وضيء الوجه أحول، ذو غديرتين، يقول إنه صابئ كاذب. يتبعه حيث ذهب، فسألت عنه فقالوا: هذا عمه أبو لهب، وفي رواية له: يتبعه من خلفه يقول: يا بني فلان! هذا يريد منكم أن تسلخوا اللات والعزى وحلفاءكم من الجن، إلى ما جاء به من البدعة والضلالة، فلا تسمعوا له ولا تتبعوه.

وزوجته لم تبعد عنه حالاً، بل وافقته في الكفر والضلال، وعاونته، حتى وضعت الشوك في طريق النبي ﷺ، فكان مصيرها معه في العذاب.

وفي هذه السورة معجزات باهرة، منها الإخبار بشقاء أبي لهب وزوجته، وقد وقع ذلك فماتا على الكفر، وفي السورة عظات عظيمة، منها أن مَنْ عادى ما أنزل الله تعالى على رسوله على وطاوع هواه، واغتر بالأموال والأولاد والجاه، فلن يغنى عنه ذلك شيئاً من العذاب الذي يستحقه.



### مكية وآياتها أربع آيات

روى البخاري عن عائشة على النبيّ على بعث رجلاً على سرية. وكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيختم: به ﴿ قُلُ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴿ قُلُ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى يحبه ». الرحمن، وأنا أحب أن أقرأ بها. فقال النبي عَلَيْهُ: «أخبروه أن الله تعالى يحبه».

وروى الإمام أحمد عن أبي مسعود ولله قال: قال رسول الله على: ( وَأَلَّ هُوَ اللهُ أَحَدُ اللهُ عَلَى اللهُ ال



# بِشْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ

ص ﴿ فَلَ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ۞ اللَّهُ الصَّكَمَدُ ۞ لَمْ يَكِلَّهِ وَلَـمْ يُولَـدُ ۞ كُمْ يَكِلِّهِ وَلَـمْ يُولَـدُ ۞ كُولَـمْ يُولَـدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَهُ كُنُوا (١) أَحَدُ اللَّهِ ﴾.

هذه سورة الإخلاص، تحدثت عن صفات الله ﷺ، الذي ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، الجامع لصفات الكمال، الواحد الأحد المقصود

<sup>(</sup>۱) ﴿ كُفُّواً ﴾ قرأ حفص بإبدال الهمزة واواً وصلاً ووقفاً وغيره بالهمز، وقرأ خلف ويعقوب وحمزة بإسكان الفاء وغيرهم بضمها ولحمزة فيه وقفاً وجهان الأول: نقل حركة الهمزة إلى الفاء وحذف الهمزة، الثاني: إبدال الهمزة واواً على الرسم ولا يخفى أن التنوين يبدل ألفاً عند الوقف للجميع لأنه يصير مد عوض يمد حركتان لا غير. والوقف هنا لا يكون إلا في حال الاضطرار.

على الدوام، الغني عن كل ما سواه، المتنزه عن صفات المجانسة والمماثلة، لم يلد ولم يولد، ولم يكن له من خلقه نظير ولا مشاكل. فلا إله إلا الله وحده لا شريك له ولا ند ولا مماثل عليه توكلنا وهو حسبنا ونعم الوكيل.

قوله تعالى: ﴿ فَلَ هُو اللّهُ أَحَدُ ﴿ وَذَلَكُ لَمَا سَأَلُ الْمَشْرِكُونَ وَاللّهُ وَذَلَكُ لَمَا سَأَلُ المشركونُ واليهود النبي عَلَيْ عن ربه، وقالوا: أنسب لنا ربك أو قالوا: صف لنا ربك، قال الله تعالى لنبيه عَلَيْ: ﴿ فَلَ هُو اللّهُ أَحَدُ ۞ أي هو الواحد الأحد الذي لا نظير له ولا ند ولا شبيه لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله، فهو على واحد أحد، لا إله إلا هو، المعبود بحق، تعالى عما يقول المشركون علواً كبيراً، ولفظ الجلالة ﴿ الله ﴾ خاص بالله على غيره.

وقوله تعالى: ﴿اللهُ الصَّكُ اللهُ أَلَّ السَّدِ المقصود في قضاء الحوائج، الذي استغنى عن خلقه، والكل مفتقر إليه، قوله تعالى: ﴿لَمْ يَكِلَّهُ وَلَمْ يُولَدُ إِنَّ اللهُ ولا والد ولا صاحبة، فهو الله لا مثيل له، ولم يكن له ولد لانتفاء مَنْ يجانسه، إِذْ الولد يجانس والده، بل هو جزء منه، كما قال النبي على في فاطمة: ﴿إنها بضعة مني والله الله الله ولا مجانس، لأن المماثلة والمجانسة منفية عنه تعالى ليس كمثله شيء، ولم يولد لانتفاء الحدوث عنه تعالى، فهو تعالى الأول الذي ليس قبله شيء، فكيف يكون مولوداً؟

وفي الآية رد على ثلاث طوائف منحرفة من بني آدم، وهم المشركون واليهود والنصارى، لأن المشركين جعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمن إناثاً، وقالوا: إن الملائكة بنات الله، واليهود قالوا: عزير ابن الله، والنصارى قالوا: المسيح ابن الله، فكذبهم الله بقوله: ﴿لَمْ يَكِلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿وَلَمْ يَكُن لَلُمُ صَّغُوا أَحَـُدُا ۞﴾ أي لم يكن له أحد مساوياً في جميع صفاته، فنفى ﷺ عن نفسه أن يكون له ولداً أو مولوداً أو له مثيل، فهو ﷺ: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَتَ ۗ أُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١].

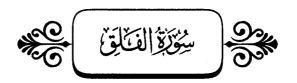
قال البخاري: حدثنا قتيبة بن سعد، حدثنا المفضل بن فَضالة، عن عقيل ابن شهاب، عن عروة، عن عثاشة أن النبي ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه كل ليلة جمع كفيه ثم نفث فيهما فقرأ فيهما ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَـدُ ۖ ﴾ و﴿قُلْ

أَعُوذُ بِرَبِ ٱلْفَكَقِ ﴿ وَ ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِ ٱلنَّاسِ ﴾ ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده، يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرات.

وقال البخاري: حدثنا أبو اليمان، حدثنا شعيب، حدثنا أبو الزناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة عن النبي على قال: «قال الله تعالى: كذّبني ابن آدم ولم يكن له ذلك فأما تكذيبه إياي، فقوله: لن يعيدني كما بدأني، وليس أول الخلق بأهون علي من إعادته وأما شتمه إياي فقوله: اتخذ الله ولداً وأنا الأحدُ الصمدُ، لم ألِدْ ولم أولد، ولم يكن لي كفواً أحدٌ».

قال ابن تيمية(١): كما يجب تنزيه الرب عن كل نقص وعيب، يجب تنزيهه عن أن يماثله شيء من المخلوقات في شيء من صفات الكمال الثابتة له. وهذان النوعان يجمعان التنزيه الواجب لله. وهذه السورة دلت على النوعين. فقوله: ﴿ أَحَدُنَّا ﴾ من قوله: ﴿ وَلَمْ يَكُن لَّمُ كُفُوا أَحَدُنا ﴾ ينفي المماثلة والمشاركة. وقوله: ﴿ الصَّا عَدُ الصَّالِ الكمال. فالنقائص جنسها منفي عن الله تعالى. وكل ما اختص به المخلوق فهو من النقائص التي يجب تنزيه الرب عنها، بخلاف ما يوصف به الرب. ويوصف العبد بما يليق به مثل: العلم والقدرة والرحمة ونحو ذلك. فإن هذه ليست نقائص بل ما ثبت لله من هذه المعاني، فإنه يثبت لله على وجه لا يقاربه فيه أحد من المخلوقات، فضلاً عن أن يماثله فيه. بل ما خلقه الله في الجنة من المآكل والمشارب والملابس لا يماثل ما خلقه في الدنيا وإن اتفقا في الاسم، وكلاهما مخلوق. فالخالق تعالى أبعد في مماثلة المخلوقات من المخلوقات إلى المخلوق. وقد سمى الله نفسه عليماً حليماً رؤوفاً رحيماً سميعاً بصيراً عزيزاً ملكاً جباراً متكبراً، وسمى أيضاً بعض مخلوقاته بهذه الأسماء، مع العلم أنه ليس المسمى بهذه الأسماء من المخلوقين مماثلاً للخالق على في شيء من الأشياء.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۱۰۸/۱۷).



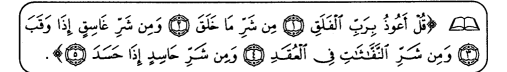
#### مدنية وآياتها خمس آيات

روى مسلم في صحيحه عن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله ﷺ: «ألم تر آيات أنزلت هذه الليلة لم يُر مثلهن قط: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾ و﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ ﴾».

وروى الإمام مالك عن عائشة أن رسول الله على كان إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعوذتين وينفث، فلما اشتد وجعه كنت أقرأ عليه بالمعوذات وأمسح بيده عليه رجاء بركتها. ورواه البخاري ومسلم. وعن أبي سعيد أن رسول الله على كان يتعوّذ من أعين الجان وأعين الإنسان، فلما نزلت المعوذتان أخذ بهما وترك ما سواهما. رواه الترمذي، وقال: حديث حسن.

### \* \* \*

# بِسْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ



في هذه السورة الأمر بالالتجاء إلى الله تعالى والاستعاذة به من شر كل ذي شر، فلا عصمة للعبد إلا بالله تعالى، وخص ثلاثة أمور، وهي: الغاسق إذا وقب، والنفاثات في العقد، والحاسد إذا حسد، لأن الضرر في هذه الأمور الثلاثة يكون خفياً، فالليل ستر وغشاء يكمن فيه الشر ولا يُعلم، والسحر خفي لا يعلم كذلك، والحاسد إذا حسد، ومن الحسد عين العائن، فتصيب دون العلم بها، فلا سبيل إلى السلامة من هذه الشرور إلا بالالتجاء

إلى الله تعالى وتعلق القلب به، والتوكل عليه وتفويض الأمر إليه نقى، والمداومة على الأوراد الشرعية التي بها يحصن العبد نفسه صباحاً ومساءً وفي كل حين بقلب حاضر، وهذه السورة هي إحدى المعوذات التي ينبغي المحافظة على قراءتها كما في السنة صباحاً ومساء وعند النوم، وهي الإخلاص والفلق والناس.

نزلت هذه السورة ـ كما جاء في الصحيحين عن عائشة على المورة ـ في قصة سحر لبيد بن الأعصم اليهودي رسول الله على والنفاثات: بناته اللواتي كن ساحرات، فسحرن النبي على وعقدن له إحدى عشرة عُقْدة، فأنزل الله تعالى إحدى عشرة آية بعدد العقد، هي المعوذتان، فشفى النبي على النبي الله على النبي الله المعوذتان، فشفى النبى الله المعوذتان، فشفى النبي الله الله المعوذتان، فشفى النبي المعوذتان، فشفى النبي الله المعوذتان، فشفى النبي الله المعوذتان، فشفى النبي المعوذتان، فشفى النبي المعوذتان، فشفى النبي المعوذتان المعوذتان، فشفى المعوذتان، فشفى المعوذتان المعوذان المعوذتان ال

وقصة هذا السحر: أن لبيد بن الأعصم اليهودي سحر النبي على - ولكن لم يؤثر السحر فيه وعوفي منه - سحره في جُفّ (قشر الطلع) فيه مشاطة رأسه على وأسنان مشطه، ووَتَرٌ معقود فيه إحدى عشرة عُقدة مغروز بالإبر، فأنزلت عليه المعوذتان، فجعل كلما قرأ آية انحلت عقدة، ووجد على في نفسه خِفّة (نشاطاً) حتى انحلت العُقدة الأخيرة، فقام، فكأنما نشط من عقال. وجعل جبريل على يرقى رسول الله على فيقول: «باسم الله أرقيك، من كل شيء يؤذيك، من شر حاسد وعين، والله يشفيك».

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَتِ الْفَكَقِ ﴾ أي ألوذ به وألتجئ إليه، والفلق الصبح، قال ابن عباس: ﴿ الْفَكَقِ الصبح كقوله تعالى: ﴿ قَالِقُ الصبح كقوله تعالى: ﴿ قَالُ الْمِثْبَاحِ ﴾ [الأنعام: ٩٦]. وقال ابن تيمية: كل ما فلقه الرب فهو فلق، وقال الحسن: الفلق كل ما انفلق عن شيء كالصبح والحب والنوى ﴿ مِن شَرِّ مَا خُلَقَ الحسن: الفلق كل ما انفلق عن شيء كالصبح والحب والدواب والهوام وغير أي أي من شر جميع المخلوقات من الإنس والجن والدواب والهوام واشتد ذلك، ﴿ وَمِن شَرِ غَاسِقٍ إِذَا وَقَبَ ﴾ أي ومن شر الليل، إذا أظلم واشتد ظلامه، ففيه ينتشر أهل الشر من الإنس والجن، وتكثر فيه الهوام والوحوش، فلذلك أمر أن يُتعوذ من شر الغاسق، أي الليل.

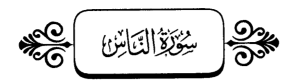
وورد أن الغاسق هو القمر كما في الحديث عن النبي ﷺ أنه أرى عائشة القمر وقال: «هذا هو الغاسق» [أخرجه الترمذي، وقال: حديث حسن]. وإنما كان القمر غاسقاً لأن سلطانه يكون في الليل.

وقوله تعالى: ﴿وَمِن شَرِّ النَّفَئْتِ فِ الْعُقَدِ ﴿ أَي من شر السواحر اللاتي يعقدن عقداً من خيوط وينفثن فيها ليضروا الناس بسحرهم، وينفرقوا بين الرجل وزوجه ﴿وَمَا هُم بِضَارِينَ بِهِ، مِنْ أَكِدٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٠٢].

وقوله تعالى: ﴿وَمِن شَكِّرٍ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ۞﴾ أي ومن حاسد يتمنى زوال النعمة عن غيره، وهذا هو الحسد المذموم، أن يتمنى زوال النعمة عن المحسود وإن لم يصر للحاسد مثلها، وأما الغبطة فهي تمني مثلها وإن لم تزل عن غيره، وتسمَّى المنافسة، ولا بأس بها، وفي الحديث: «المؤمن يغبط والمنافق يحسد"، وفي الصحيحين «لا حسد إلا في اثنتين...» الحديث(١٠). والحسد أول ذنب عُصي الله به في السماء، وأول ذنب عصى الله به في الأرض، فحسد إبليس آدم، وحسد قابيل هابيل، وفي الحديث: «إياكم والحسد، فإن الحسد يأكل الحسنات كما تأكل النار الحطب»، أخرج البيهقي في الشعب عن أنس رضي قال: «كنا عند النبي عليه جلوساً فقال: يطلع عليكم الآن من هذا الفج رجل من أهل الجنة، فطلع رجل من الأنصار تنطف لحيته من وضوئه قد علق نعليه في يده الشمال فسلم، فلما كان من الغد. قال النبي عَلَيْ مثل ذلك فطلع الرجل مثل مرته الأولى، فلما كان اليوم الثالث قال النبي ﷺ مثل مقالته أيضاً فطلع ذلك الرجل على مثل حاله الأول، فلما قام النبي على الله عبد الله بن عمرو بن العاص فطاله فقال: إنى الحيت أبى فاقسمت أن لا أدخل عليه ثلاثاً فإن رأيت أن تأويني إليك حتى تمضي الثلاث فعلت قال: نعم، قال أنس: فكان عبد الله يحدث أنه بات معه ثلاث ليال فلم يره يقوم إلا لصلاة الفجر، وإذا تقلب على فراشه ذكر الله وكبره، ولا يقول إلا خيراً. فلما مضى الثلاث ليال وكدت احتقر عمله قلت يا عبد الله: لم يكن بيني وبين والدي غضب ولا هجرة، ولكني سمعت رسول الله ﷺ يقول: يطلع الآن عليكم رجل من أهل الجنة فطلعت أنت الثلاث مرات، فأردت أن آوي

<sup>(</sup>١) تمام الحديث: «لا حسد إلّا في اثنين: رجل آتاه الله القرآن، فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار، ورجل أتاه الله مالاً، فهو ينفقه آناء الليل وآناء النهار، ورجل أتاه الله مالاً، فهو ينفقه آناء الليل وآناء النهار، وواه البخاري ومسلم.

إليك فأنظر ما عملك فلم أرك تعمل كثير عمل، فلما وليت دعاني فقال: ما هو إلا ما رأيت غير أني لا أجد في نفسي غشاً على أحد من المسلمين ولا أحسده على خير أعطاه الله إياه. قال عبد الله: فهذه التي بلغت بك وهي التي لا تطاق.



#### مدنية وآياتها ست آيات

ورد في فضل هذه السورة الكريمة، كالسورة المباركة التي قبلها أحاديث كثيرة، منها ما روى مسلم في صحيحه عن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله على: «ألم تر آيات أنزلت هذه الليلة لم يُر مثلهن قط: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ ﴿﴾».

وروى الإمام مالك عن عائشة أن رسول الله على كان إذا اشتكى يقرأ على نفسه بالمعوذتين وينفث، فلما اشتد وجعه كنت أقر عليه بالمعوذات وأمسح بيده عليه رجاء بركتها. ورواه البخاري ومسلم. وعن أبي سعيد أن رسول الله على كان يتعوذ من أعين الجان وأعين الإنسان، فلما نزلت المعوذتان أخذ بهما وترك ما سواهما. رواه الترمذي، وقال: حديث حسن.



# بِشْعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيعِ

ص ﴿ فَلَ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَنهِ ٱلنَّاسِ ۞ مِنَ ﴾ شَرِّ ٱلوَسَوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ ۞ مِنَ شَرِّ ٱلوَسَوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ ۞ مِنَ الْجَنَّةِ وَٱلنَّاسِ ۞ مِنَ الْجَنَّةِ وَٱلنَّاسِ ۞ ﴾ .

الإنسان ضعيف لا يستطيع أن يدفع عن نفسه الضرر، فلذلك أمر الله تعالى في هذه السورة والتي قبلها بالإلتجاء إليه، والاستعاذة به في دفع كل ما يمكن أن يصيب الإنسان من الشرور بسبب غلبة شهوة أو تسلط شيطاني من الجن أو الإنس، لذلك أمر الله تعالى بالاعتصام به والإلتجاء إليه، فقال

قال ابن كثير: هذه ثلاث من صفات الرب على: الربوبية والملك والإلهية، فهو رب كل شيء ومليكه وإلهه، فجميع الأشياء مخلوقة له مملوكة عبيد له، فأمر المستعيذ أن يتعود بالمتصف بهذه الصفات. اه. «تفسير ابن كثير» (١٤/ ٦١٥).

قوله تعالى: ﴿مِن شَرِّ الْوَسُواسِ﴾ أي الشيطان ذي الوسوسة، الذي يغري الناس بالمعاصي ويزينها لهم ﴿الْمَنْاسِ﴾ الذي يخنس ويتأخر إذا ذكر العبد ربه، ثم إذا غفل عاد إلي الوسوسة، ولا يحميك منه أيها المسلم إلا ذكر الله تعالى، فلذ بربك وفرَّ إليه تجد النجاة. وقوله: ﴿الَّذِي يُوسُوسُ فِ صُدُورِ النَّاسِ فَ أي يلقي بصوت خفي في صدور الناس ما يصرفها عن الحق، ويزين لها القبيح وفعل الذنوب وقوله تعالى: ﴿مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ﴾ أي ان الوسوسة التي سبق الأمر بالتعوذ بالله منها ومن فاعلها تكون من الجن ومن بني آدم، كقوله تعالى: ﴿مَنَ الْمِنْوَلِينَ ٱلْإِنِسِ وَالْجِنِ يُوجِي بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ عَلَى الْمَرْفَعُ وَمَا يَفْتَرُونَ ﴾ [الانعام: ١١٢]. وروى الإمام أحمد عن أبي ذر أن رسول الله ﷺ قال: «يا أبا ذر تعوّذ بالله من شر شياطين الإنس والجن».

فوسوسة الجن تُطرد بالاستعادة بالله تعالى، لأنه إذا ذكر الله تعالى خنس الشيطان، أما وسوسة بني آدم فهي أصعب، لأنه قد يزين الباطل ويلبسه ثوب الفضيلة، ويظهر بمظهر الناصح، فتعوذ أيها المسلم بالله تعالى من شر الوسواس جنياً كان أو إنسياً، فالله تعالى هو الملاذ وهو المستجار به ولا نجاة إلا في الإلتجاء إليه والاعتصام به

اللهم إنا نسألك السلامة.

### الفهرس

| مفحة |        | الموضوع     |
|------|--------|-------------|
| ٥    |        | ن النبا     |
| 19   |        | نازعات      |
| 30   |        | ٥ عبس       |
| ٤٤   |        | O التكوير   |
| ٤٥   |        | ن الانفطار  |
| 77   |        | ن المطففين  |
| ٧٨   |        | O الانشقاق  |
| ۸٥   |        | O البروج    |
| 90   |        | O الطارقO   |
| ١    |        | O الأعلى    |
| ۱٠۸  |        | O الغاشية   |
| 117  |        | O الفجر     |
| 177  |        | О البلد     |
| 187  |        | О الشمس     |
| 187  | ······ | ن الليل     |
| 10.  |        | O الضحىO    |
| 109  |        | O الشرح     |
| 177  |        | О التينО    |
| 177  |        | O العلقO    |
| ۱۸۱  |        | O القدرO    |
| 781  |        | O البينةO   |
| 191  |        | O الزلزلةO  |
| 197  |        | O العادياتO |
| 1.7  |        | O القارعةO  |
| 7.0  | •      | و التكاث    |

| الصفح | الموضوع                  |
|-------|--------------------------|
| rss   | O العصرO                 |
| ۲۱٤   | ٥ الهمزة                 |
| ۲۱۸   | ٥ الفيل                  |
| ۲۲٤   | ن فریشن                  |
| ۲۲۸   | ن الماعونن               |
| rmr   | <ul><li>ناكوثر</li></ul> |
| ۲۳۰   | 🔾 الكافرون               |
| rπλ   | ن النصر النصر            |
| ۲٤۸   | ٥ المسد                  |
| ۲۰۲   | O الإخلاصO               |
| ۲۰۰۰  | ن الفلقن                 |
| ۲۰۹۰  | ناس                      |
| 771   | # القصرس                 |