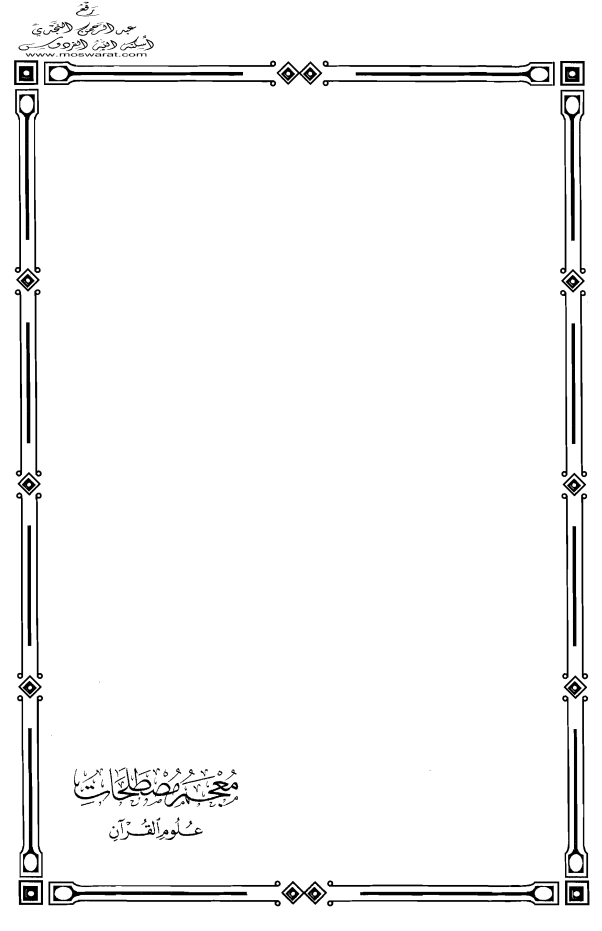


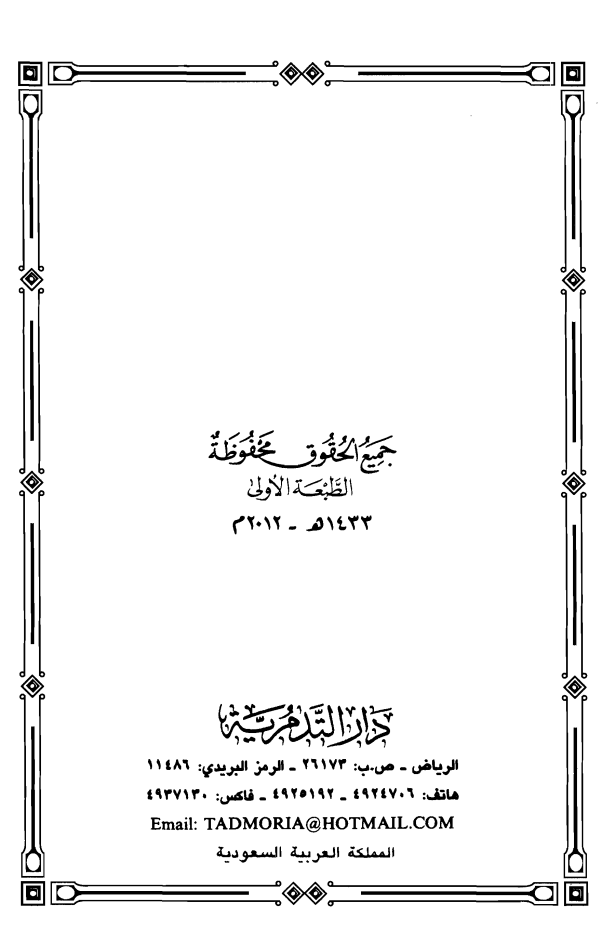


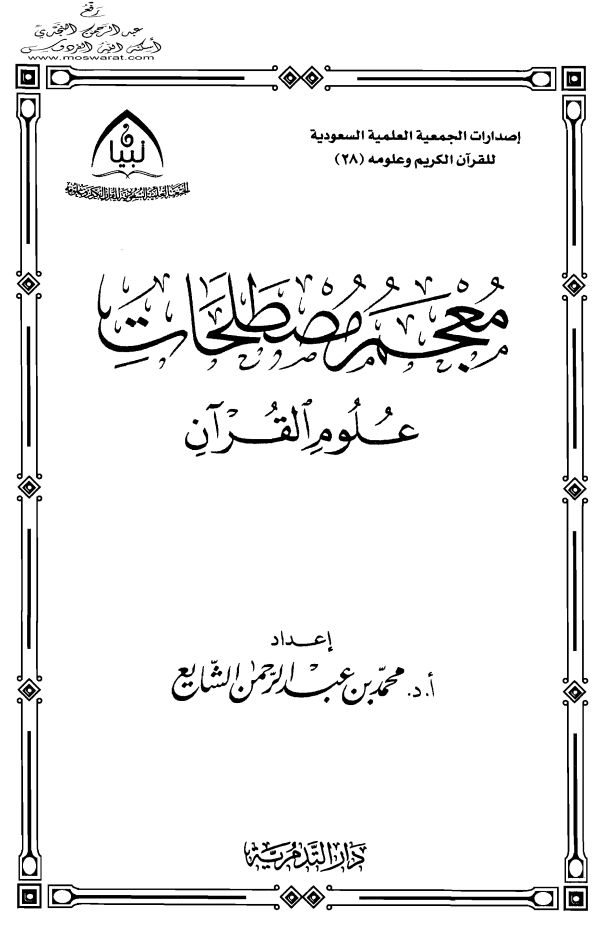
إعسداد أ.د. محدّبن عبست الرحم' الشّايع

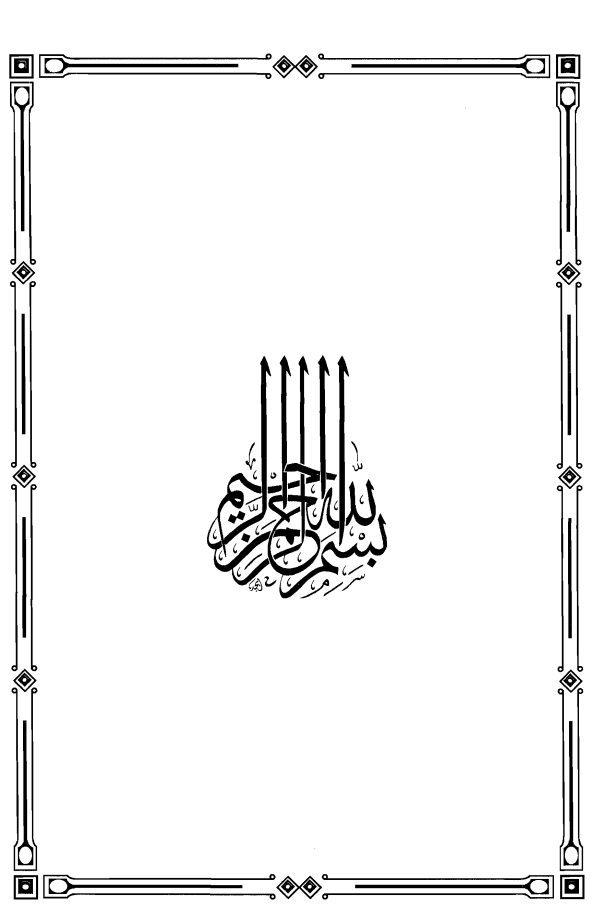
於芸和即答













#### المقدمة

الحمد لله حمداً يليق بجلال وجهه سبحانه وعظيم سلطانه، والحمد لله حمداً يكافئ النعم، ويدفع النقم، والصلاة والسلام على نبينا محمد وآله وأصحابه وأتباعه. وبعد:

يحفل كل علم من العلوم بمفردات كثيرة، تتناثر في مؤلفاته وموسوعاته، وتتردد بين دارسيه وعلمائه حتى تستقر لها معانٍ محددة في الكثير الغالب، وتتحول إلى مصطلحات خاصة بهذا العلم أو ذاك، أو مشتركة بين أكثر من علم وتخصص.

وقد حظيت مصطلحات كثير من العلوم بمعاجم تجمع شتاتها، وتكشف معانيها، وتبين المراد بها ومنها،. ويكون من السهل على البعيدين عنها، فضلاً عن القريبين إليها والمبتدئين بدراستها من معرفتها والوصول إليها بالرجوع لتلك المعاجم.

وبقي بعض تلك العلوم لم تجمع مصطلحاته، ولم تحرر بعض عباراته، حيث تتناثر تلك المفردات والمصطلحات في مختلف مؤلفاته، وتضيع في سعة موسوعاته، ومنها علوم القرآن الكريم.

وقد أحسنت جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية في سعيها لوضع معاجم متخصصة في علوم مختلفة.

وقبل عقد من الزمن دعت عمادة البحث العلمي بعضاً من منسوبي قسم القرآن الكريم وعلومه في كلية أصول الدين لوضع معجم في مصطلحات التجويد والقراءات وعلوم القرآن. وقد استقل زميلنا الفاضل الأستاذ الدكتور: إبراهيم بن سعيد الدوسري بالقيام بإعداد معجم التجويد والقراءات، ولنشاطه واستقلاله بموضوعه أنجز أستاذ ما وعد وأخرج كتابه القيم: "معجم المصطلحات في علمي التجويد والقراءات".

واشترك عدد من الزملاء الكرام بإعداد معجم لمصطلحات علوم القرآن الكريم، فأعد الدكتور: خليل جيجك ـ من تركيا ـ ما عنده باكراً. وأنجز الدكتور: زكي أبو سريع ـ من مصر ـ ما كلف به لاحقاً. وانشغل آخر عن الإنجاز وانشغلت العمادة، وتغيرت بها القيادة، وانتهت المتابعة، وعاد كل إلى بلده بعد انتهاء عمله فتباعدت الديار، وانقطعت الأخبار، وتطاولت المدة. لكن الفكرة باقية، وللذهن شاغلة، حيث كنت ممن كلف فأنجز.

وبعد طول تردد وانتظار عزمت على إتمام ما بدأت به، وإنجازه استقلالاً دون الرجوع إلى جهود الزملاء السابقة، ليكون لبنة في هذا النوع من الدراسات، ولا يزال المجال متسعاً لجهود أخرى تكمل النقص، وتصحح الخطأ، وتستوفي القصور.

فلا يزال هذا العمل الذي عجلت في إنجازه يحتاج المزيد من التدقيق والتحرير. ولعله إن لم يرض المتخصصين يفيد عامة القراء والدارسين.

وقد واجهت صعوبة في حصر تلك المصطلحات وتمييز ما يدخل فيها، وما يخرج عنها.

كما واجهت صعوبة التحرير بين الإيجاز والتطويل. فالبسط من صفة الموسوعات، والإيجاز من خصائص المعاجم، فاخترت التوسط وملت كثيراً إلى الإيجاز.

كما أن من صعوبات هذا العمل أن من المصطلحات ما لم يتحرر ويتقرر فلا يزال قابلاً للمراجعة بل والمعارضة.

ويبقى أن هذا جهد مقل يضاف لما سبقه، وينتظر ما يلحقه مما يضيف جديداً، ويكمل نقصاً، ويصحح خطأً، ويحرر تعبيراً. والله أسأل أن يتقبله، وأن ينفع به.

ا.د. محمد بن عبدالرحمن الشايع الرياض ٢/٢/٣/١هـ عنوان المؤلف ص.ب ٤١٨٢٥ الرياض ١١٥٣١ MAS77777@HOTMAIL رَفْعُ حِب (لرَّحِيُ (لِلْجَثَّرِيُّ رَسِّكْتِهَ (لِعَبْرُ (لِفِرُو سِلْتِهَ (لِعَبْرُ (لِفِرُو www.moswarat.com

# جي لارتجئ لافختري لسُکتر لافئز لافزودکر www.moswarat.com

# حرف الأليف

#### اتجاهات التفسير

هى الأهداف التخصصية التي يهدف إليها المفسر وتصبغ تفسيره كالاتجاه العقدي، أو الفقهي، أو الأدبى، ونحو ذلك، وهي أوسع من المناهج حيث يمكن أن تتعد المناهج في الاتجاه الواحد.

#### أتساع القرآن:

هى تجزئة القرآن الكريم إلى تسعة أجزاء محددة البداية والنهاية، وهذه الأجزاء على النحو التالي:

- ١ التسع الأول: من الفاتحة إلى قـولـه: ﴿ وَهُوَ خَيْرُ ٱلنَّاصِرِينَ ﴾ [آل عمران: ١٥٠].
- ۲ ـ التسع الثاني: من آل عمران آية/ ١٥١ َ إِلَى قُولُهُ: ﴿ ثُمَّ يُنَيِّئُكُمْ بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٦٠].
- ٣ التسع الثالث: من الأنعام آية/ ٦١ إلى قوله: ﴿ حَزَنًا أَلَّا يَجِـ دُواً مَا يُنفِقُونَ ﴾ [التوبة: ٩٢].

- ٤ التسع الرابع: من التوبة آية/٩٣ إلى قوله تعالى في سورة النحل ﴿ وَهُمْ يُخْلُقُونَ ﴾ [النحل: ٢٠].
- - التسع الخامس: من النحل/ ٢١ إلى قوله تعالى: ﴿يُصْهَرُ بهِ، مَا فِي بُطُونِهِمْ وَٱلْجُلُودُ ۗ [الحج: ٢٠].
- ٦ التسع السادس: من الحج آية/٢١ إلى قوله: ﴿وَمَا يَعْقِلُهَـَا إِلَّا ٱلْعَـٰكِمُونَ﴾ [العنكبوت: ٤٣].
- ٧ التسع السابع: من العنكبوت آيـة/٤٤ إلى قـولـه: ﴿إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَزِينُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [غافر: ٨].
- ٨ التسع الثامن: من غافر آية/٩ إلى قُـوَلِـه: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ ۞ ﴾ [الواقعة: ١١].
- ٩ التسع التاسع: من الواقعة آية/١٤ إلى آخر القرآن ﴿مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ﴾.

هذا على تجزئة الداني في كتابه البيان في عد آي القرآن، وقد يقع في بدايات ونهايات هذه الأجزاء خلاف يسير عند بعضهم كما عند ابن الجوزي في فنون الأفنان وغيره.

# أثلاث القرآن:

وهي تقسيم القرآن الكريم إلى ثلاثة أقسام محددة البداية والنهاية، وهي:

١ ـ السئسلسث الأول: من أول المصحف إلى قوله: ﴿ أَلَّا يَعِدُوا مَا يُنفِقُونَ ﴾ من سورة التوبة الآية/ ٩٢.

٢ ـ الثلث الثاني: من الآية/ ٩٣ من سورة التوبة إلى قوله:
 ﴿ وَمَا يَعْقِلُهُ اللَّهِ الْعَكِلِمُونَ ﴾
 الآيــة (٤٣) مــن ســورة العنكبوت.

٣ ـ الثلث الثالث: من الآية (٤٤)
 من سورة العنكبوت إلى آخر
 القرآن الكريم.

#### أثمان القرآن:

هي تجزئة القرآن الكريم إلى ثمانية أجزاء محددة البداية والنهاية، وهي كما يلي:

١ ـ الــــــــــــن الأول: مـــن أول
 المصحف إلى نهاية آل عمران.

٢ ـ الثمن الثاني: من أول النساء
 إلى قوله: ﴿أَوْ هُمَ قَآبِلُونَ
 [سورة الأعراف: ٤].

٣ ـ الثمن الثالث: من الآية الخامسة من سورة الأعراف إلى قوله:
 ﴿ وَقِيلَ بُعْدًا لِلْقَوْمِ الظَّلِلِمِينَ ﴾ آيـــة
 (٤٤) من سورة هود.

الثمن الرابع: من الآية الخامسة والأربعين من سورة هود إلى قسوله: ﴿ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئًا ثُكْرًا ﴾
 الآية (٧٤) من سورة الكهف.

الثمن الخامس: من الآية (٧٥)
 من سورة الكهف إلى قوله:
 إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ
 الآيـــة
 (٢٢٠) من سورة الشعراء.

٦ - الشمن السادس: من الآية
 (٢٢١) من سورة الشعراء إلى قور قبوله: ﴿ لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَى يَوْمِ
 يُبْعَثُونَ ﴿ لَكِبَ الآية (١٤٤) من سورة الصافات.

٧ ـ الثمن السابع: من الآية (١٤٥)
 من سورة الصافات إلى نهاية
 سورة الطور.

٨ ـ الشمن الثامن: من أول سورة النجم إلى نهاية القرآن الكريم:
 ﴿مِنَ ٱلْجِنَّةِ وَٱلنَّاسِ﴾.

# أجزاء القرآن:

- جزئ القرآن الكريم إلى أجزاء مختلفة من باب تمام العناية به، والتيسير على مداومة تلاوته وحفظه ومراجعته وأشهرها تجزئة القرآن الكريم إلى ثلاثين جزءاً، فصار إذا أطلق الجزء من القرآن انصرف الذهن إلى جزء من هذه الأجزاء الثلاثين.

- ثم جزئ كل واحد من هذه الأجزاء إلى جزأين فصارت الأجزاء بذلك ستين، وأطلق على كل واحد منها اسم الحزب، فصار القرآن بذلك ثلاثين جزءاً، وستين حزباً.

\_ كما جزئ القرآن الكريم إلى أنصاف، وأثلاث، وأرباع، وأخماس، وأسداس، وأسباع، وأثمان، وأتساع، وأعشار.

- كما جزئ القرآن الكريم إلى سبع وعشرين جزءاً ليختتم في قيام رمضان في صلاة التراويح ليلة سبع وعشرين المرتجاة أنها ليلة القدر.

- وجزئ كذلك إلى ثلاثمائة وستين جزءاً لمن يريد حفظ القرآن الكريم في سنة.

وقد كان أصحاب رسول الله ﷺ

يحزبون القرآن ويجزئونه إلى ثلاث سور، وخمس سور، وسبع سور، وتسع سور، وإحدى عشرة سورة، وثلاث عشرة سورة، وحزب المفصل من قاف إلى آخر القرآن فهذه سبعة أجزاء.

وهي تجزئات اجتهادية تدل على عظيم العناية بالقرآن الكريم، وقد يقع في بعضها اختلافات يسيرة، وسيأتي لبعضها تفصيلات.

وانظر أحزاب القرآن.

## الإجماع في التفسير:

هو اتفاق مجتهدي المفسرين بعد وفاة الرسول ﷺ في عصر من العصور على معنى آية أو آيات من كتاب الله جل وعلا.

وإذا وقع الإجماع في التفسير على قول فهو الحق؛ لأن الأمة معصومة من الإجماع على ضلالة.

وتحكي كتب التفسير الإجماع على تفسير لفظ أو آية. لكن حكاية الإجماع شيء ووقوعه شيء آخر. فقد يحكى ولا يتحقق. فمن أمثلة الإجماع تفسير المسجد الحرام في قوله تعالى: ﴿فَوَلِّ وَجَهَكَ شَمَّلَ مَعَلَدُ مَا مَعَالَى المَعْلَدُ مَا مَعَالَى المَعْلَدُ مَا مَعَالَدُ مَا مَعَالَدُ مَا مَعَالَدُ مَا مَعَالَدُ مَا مَعَالَدُ مَعَلَدُ مَعَالَدُ مَا عَلَيْ مَعْلَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالِدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعَالَدُ مَعْلَدُ مَا مِعْلَدُ مَعْلَدُ مَا عَلَا مَعْلَدُ مَعْلَدُ مَعْلَدُ مَعْلَدُ مَعْلَدُ مَا عَلَا عَالَدُ مَعْلَدُ مَعْلَدُ مَا عَلَا عَلَا عَلَا عَعْلَدُ مَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

الْمَسْجِدِ الْحَرَامِّ [البقرة: ١٤٤] بالكعبة. وتفسير الدم في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْسَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْمَيْسَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْمِيْسَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْمِيْسَةَ وَالدَّمَ الْمِيْسَةَ وَالدَّمَ الْمِيْسِةِ وَالدِيهِ اللهِ اللهِ اللهِ المسفوح؛ لقوله تعالى في الآية الأخرى: ﴿إِلَّا أَن يَكُونَ مَيْسَةً أَوْ الأنعام: ١٤٥].

ومن ذلك تفسيس الأيام المعدودات في قوله تعالى: ﴿ وَادْكُرُواْ اللّهَ فِي أَيْكَامِ مَعْدُودَتِ ﴾ [البقرة: ٢٠٣] بأنها أيام التشريق وهن أيام منى.

# أجمع آية لمكارم الأخلاق:

هي قوله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمْ بِٱلْعُرُفِ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجُهِلِينَ ﴿ الْهِ الْمُعَالِدِ الْهُ الْعَالِمُ الْهُ الْعَلَمُ الْهُ الْعَلَمُ الْهُ الْعَلَمُ الْهُ الْعَلَمُ الْهُ الْعَلَمُ الْهُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ الْعَلَمُ اللّهُ الل

قال جعفر الصادق عن هذه الآية: أمر الله نبيه بمكارم الأخلاق، وليس في القرآن آية أجمع لمكارم الأخلاق من هذه الآية.

وقال عنها ابن العربي في أحكام القرآن (٨٢٦/٢): قال علماؤنا: هذه الآية من ثلاث كلمات قد تضمنت قواعد الشريعة المأمورات،

والمنهيات حتى لم يبق فيه حسنة إلا أوضحتها، ولا فضيلة إلا شرحتها، ولا أكرومة إلا افتتحتها وأخذت الكلمات الثلاث أقسام الإسلام الثلاثة:

فقوله: ﴿خُذِ ٱلْعَفْوَ﴾ تولى بالبيان جانب اللين، ونفي الحرج في الأخذ، والإعطاء، والتكليف.

وقوله: ﴿وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ تَسْاول جانب المأمورات، والمنهيات وأنهما ما عرف حكمه، واستقر في الشريعة موضعه، واتفقت القلوب على علمه.

وقوله: ﴿وَأَعْرِضُ عَنِ اَلْحَهِلِينَ ﴾ تناول جانب الصفح بالصبر الذي به يتأتى للعبد كل مراد في نفسه وغيره، ولو شرحنا ذلك بالتفصيل لكان أسفاراً.

وقال عنها شيخ الإسلام ابن تيمية: هذه الآية فيها جماع الأخلاق الكريمة [الفتاوي/٣٠/٣٠].

وقال ابن القيم في مدارج السالكين [٢/ ٣٠٤] جمع الله لنبيه مكارم الأخلاق في هذه الآية.

# الأحرف السبعة التي نزل عليها القرآن الكريم

انظر: نزول القرآن على سبعة أحرف.

# أحزاب القرآن:

الأحزاب جمع حزب، والحزب طائفة من القرآن الكريم وهو في مصاحفنا وعصرنا نصف الجزء، حيث يقسم القرآن الكريم إلى ستين حزباً، يمثل كل حزبين جزءاً من أجزاء القرآن الكريم الثلاثين، وكل حزب مقسم في المصحف إلى أربعة أرباع وهناك من يقسم الحزب إلى قسمين. وقد جاء في الخبر أن الصحابة والمناع القرآن سبعة أحزاب:

- ١ ـ الحرب الأول: ثلاث سور
   هـي: البقرة وآل عـمران
   والنساء.
- ٢ الحزب الثاني: خمس سور
   هـي: المائدة، والأنعام،
   والأعراف، والأنفال، وبراءة.
- ٣ الحزب الثالث: سبع سور هي: يونس، وهود، ويوسف، والرعد، وإبراهيم، والحجر، والنحل.

- الحزب الرابع: تسع سور هي:
   الإسراء، والكهف، ومريم،
   وطه، والأنبياء، والحبح،
   والمؤمنون، والنور، والفرقان.
- ـ الحزب الخامس: إحدى عشرة سورة من الشعراء إلى نهاية يس.
- ٦ ـ الحزب السادس: ثلاث عشرة سورة من الصافات إلى نهاية الحجرات.
- ٧ ـ الحزب السابع: حزب المفصل
   من سورة ق إلى نهاية سورة
   الناس.

# أحكام القرآن:

هي الأحكام الشرعية في التحليل والتحريم المستفادة والمستنبطة من القرآن الكريم، وألفت فيها مؤلفات خاصة تعرف بتفاسير آيات الأحكام، أو أحكام القرآن الكريم.

اقتصر فيها على الآيات المشتملة على الأحكام الشرعية. ويقدر بعضهم آيات الأحكام بنحو خمسمائة آية.

وانظر: التفسير الفقهي.

## اختلاف المفسرين:

هو تعدد أقوال المفسرين في معنى اللفظة أو الآية الواحدة وهو نوعان:

١ - اختلاف تنوع: وهو أكثر الاختلاف المروي عن الصحابة والتابعين في التفسير، وهو على نوعين:

أ\_ اختلاف في اللفظ، والمعنى واحد.

ب ـ اختلاف في اللفظ والمعنى، فهما متغايران لكنهما لا يتضادان والآية تحتملهما معاً.

ومثل هذا الاختلاف إنما هو خلاف ظاهري لفظي، وأما معناه وحقيقته فواحدة؛ لأن الأقوال إذا أمكن اجتماعها، والقول بجميعها من غير إخلال بمقصد القائل فليس تنوعها اختلافاً مؤثراً، ولا معتبراً، ويكون من نوع التفسير بالمعنى أو بالمثال، أو بالمآل، أو الواقع، أو بالضد، أو بسبب النزول ونحو ذلك.

٢ ـ النوع الثاني: اختلاف التضاد،
 وهما القولان المتنافيات بحيث
 لا يمكن القول بهما معاً، والقول

بأحدهما يلزم منه عدم القول بالآخر، وهذا النوع قليل في تفسير الصحابة والتابعين وكذا في التفاسير المعتبرة بعدهم.

# الاختيار:

عند المفسرين يمكن أن يعرف بأنه: هو الاقتصار على قول واحد في معاني الآيات والإعراض عن غيره. أو تمييزه عن غيره بتقديم، أو تعليل مختصر بنحو أولى، أو أظهر.. ونحو ذلك. فإذا اجتمع التعبير بالاختيار والترجيح أمكن القول بأن ما كان نتيجة دراسة للأقوال فهو ترجيح، وما كان عن غير ذلك فهو اختيار، وإذا افترقا صح إطلاق أحدهما على الآخر توسعاً.

وانظر: الترجيح.

# آخر ما نزل في الخمر:

هو قوله تعالى: ﴿ يَثَانُهُا اللَّذِينَ مَامَنُواْ إِنَّمَا الْخَيْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَضَابُ وَالْأَزَلَمُ رِجْسُ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ وَنَ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطِنُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَلَىٰ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَلَىٰ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَلَىٰ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَلَىٰ وَالْمَيْسِرِ وَالْمَالِونَ وَالْمَالِيْنَ وَلَيْسِرِ وَالْمَاسِرِ وَالْمَالِيْنَ وَلَالْمَالِيْنَ وَالْمَالِيْنَ وَلَالْمَالِيْنَ وَالْمَالِمُ وَالْمَالِمُونَ وَلَالْمَالِيْنَالِيْسِرِ وَالْمَالِمُونَ وَلَالْمَالِيْنَ وَالْمَالِيْنَ وَلَالْمَالِيْنَ وَلَالْمَالِيْنَ وَلِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالَ وَلَالْمَالِيْنَالَالْمَالِيْنَ وَلَيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنِ وَلَيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالْمُونَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَالِيْنَا

والآية الكريمة تحمل حكماً جازماً وقاطعاً في تحريم الخمر وتركها بل واجتنابها، وحين نزلت هذه الآية الكريمة سارع الصحابة إلى الامتثال بالقول: انتهينا انتهينا. والامتثال بالفعل بترك شربها وإراقة ما عندهم منها.

# آخر ما نزل في تحريم الربا:

هو قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ الْمَنْوَا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِى مِنَ الرِّبَوَّا إِن كُنتُم مُوْمِنِينَ ﴿ فَا فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا يَحْرَبٍ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ وَرَسُولِهِ وَإِن تُبْتُمُ فَلَكُمْ وَلَا يَخْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ وَلَا يَظْلَمُونَ وَلَا يَكُمُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِن اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَا تَظْلِمُونَ وَلَا تَظْلَمُونَ وَلَا يَظْلَمُونَ وَلَا يَعْلَمُونَ وَلَا يَكُمُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِنْ اللَّهِ وَلَا يَعْلَمُونَ وَلَا يَعْلَمُونَ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْمِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَوْلَاكُمُونَ اللَّهُ وَلَا اللْمُونَا لَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّذِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِلْكُونُ اللَّذِي اللَّهُ وَلَا اللِهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللْعُلِيْلِلْمُ اللَّهُ اللْمُولِي اللْمُولِي اللَّهُ

وبهذه الآية حرم الله الربا قليله وكثيره، يسيره ومضاعفه، وغلظ في تحريمه بإعلان الحرب على متعاطيه فما أخسر من حارب الله ورسوله وما أضعف عقله، وأعظم جهله فقد قضى الله أمره، وأنزل شرعه ﴿وَأَحَلَ اللهُ وَكِرْمُ الرِّبُوالِيُهُ [سورة البقرة: ٢٧٥].

فلينتهي المرابون عن رباهم لتسعد الأمة في دنياها وأخراها.

# آخر ما نزل من القرآن:

اختلف العلماء في تحديد آخر ا من آخر ما نزل، وليست آخره.

ما نزل من القرآن الكريم على الإطلاق على أكثر من عشرة أقوال ذكرها السيوطي في الإتقان في علوم القرآن وغيره وسبب ذلك كثرة الروايات الواردة في هذا الشأن عن الصحابة في وهي محمولة على أن كل واحد أجاب بما عنده، وما علمه وآخِر ما سمعه، وقد يسمع أحدهم ما لا يسمعه الآخر، والراجح أن آخر ما نزل هو قوله تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ يَوْمًا تُرَّجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوفَّ كُلُ نَفْسِ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلُمُونَ شَيْ السِيقِرة: ٢٨١]. وذلك لكثرة الآثار الواردة في ذلك، وكثرة القائلين بذلك من العلماء، ومناسبة الآية للختام وتوفية جزاء الأعمال.

وأما ما يشتهر عند بعضهم من أن قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُ وَيَنَّكُمُ الْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُ وَيَنَّكُمُ الْإِسْلَامَ وِينَّأَ السمائدة: ٣] هي آخر ما نزل، فليس بصحيح، ولم يقل بذلك أحد من العلماء، وأنه لا تلازم بين إكمال فرائض الدين وإكمال نزول القرآن الكريم، لكنها من آخر ما نزل، وليست آخره.

## أخماس القرآن:

وهي تقسيم القرآن الكريم إلى خمسة أقسام، وهي:

١ ـ الحمس الأول: من أول المصحف إلى قوله: ﴿وَلَكِنَ المَصِحف إلى قوله: ﴿وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمَ فَلَسِقُونَ ﴾ الآية
 (٨١) من سورة المائدة.

٢ ـ الخمس الثاني: من الآية (٨٢)
 من سورة المائدة إلى قوله:
 ﴿وَأَنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ الْخَابِنِينَ
 الآية (٥٢) من سورة يوسف.

٣ ـ الخمس الثالث: من الآية
 (٥٣) من سورة يوسف إلى
 قـوله: ﴿وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا
 الآية (٢٠) من سورة الفرقان.

ع ـ الخمس الرابع: من الآية (٢١)
 من سورة الفرقان إلى قوله:
 ﴿وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴾ الآية
 (٤٦) من سورة فصلت.

• - الخمس الخامس: من الآية (٤٧) من سورة فصلت إلى آخر القرآن.

## أخوف آية:

روي أنها قوله تعالى في سورة آل عمران: ﴿وَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ

# آداب استماع القرآن الكريم:

على مستمع القرآن الكريم الإنصات والإصغاء لما يسمع من التلاوة واستحضار القلب والتفكر والتدبر للآيات، وترك الكلام والضحك وكثرة الحركة، ومتابعة القارئ في سجوده.

فقد قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قُرِى اَ الْقُدْرَةَ اللَّهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ اللَّهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ الْأَعِرَافِ: ٢٠٤].

### آداب المفسر:

ذكر العلماء أن على المفسر أن يتحلى بجملة سابغة من الآداب تكون سبباً في توفيق الله له لفهم كتابه، وقبول الناس لكلامه جماعها أن يكون خلقه القرآن.

ومن تفصيل ما ذكروه:

١ - الإخلاص: بأن يريد بعمله

وجه الله، وأن يطلب رضاه، وأن يحذر أن يريد بعلمه دنيا يصيبها، ومنصباً يناله أو أحداً يترضاه.

٢ ـ تقوى الله: فإنها شرط التوفيق لصحيح العلم، وصالح العمل،
 كما قال تعالى: ﴿وَاتَّـفُواْ اللهَ وَلُعُكِمُ اللهُ وَاللهُ يُحِكُلِ شَيْءٍ
 عَلِيمُ ﴾ اللهُ وَاللهُ يُحِكُلِ شَيْءٍ
 عَلِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٨٢].

" - العمل بالعلم: فإذا دعا إلى خير كان أول الفاعلين له، وإذا نهى عن شر كان أول التاركين له. فيكون بذلك قدوة في علمه وعمله، ويصدق فعله قوله، فيكتب له التوفيق للصواب، والقبول بين العباد.

حسن الخلق: في قوله وفعله،
 وحسن المظهر في لبسه،
 ومجلسه، وفي وقوفه ومشيه
 دون تكلف، وفي هذا حسن
 مظهر ومخبر يريح النفوس
 ويجذب الناس.

## آداب تلاوة القرآن الكريم:

القرآن الكريم كلام الله سبحانه وتعالى، وتالي القرآن إنما يناجي

ربه، فعليه أن يقرأ على حال من يرى الله تعالى، فإنه إن لم يكن يراه فإن الله تعالى يراه، ومن ثم كانت هناك جملة من الآداب ينبغي مراعاتها، وأهمها:

 الطهارة من الحدث الأكبر وجوباً فلا يجوز للمحدث حدثاً أكبر قراءة القرآن حفظاً أو من المصحف حتى يغتسل.

وأما الطهارة من الحدث الأصغر فقد اشترطها بعض العلماء لقوله سبحانه وتعالى: ﴿لَّا يَمَسُّهُۥ إِلَّا المُطَهَّرُونَ ﴿ الواقعة: ٢٩]، ولم يشترطها آخرون ولا شك في أن الوضوء لتلاوة القرآن أفضل وأكمل وعدم اشتراطها أوسع وأيسر.

لهارة مكان التلاوة، فلا يقرأ القرآن في الأماكن النجسة سواء كانت نجاسة حسية كالحمامات ونحوها، أو نجاسة معنوية كحانات الخمور ونحوها.

٣ طهارة البدن، ونظافة الثياب،
 وطهارة الفم بالسواك قبل التلاوة.

استقبال القبلة، واستواء الجلسة
 في غير صلاة فهو أكمل،

# أدعية القرآن الكريم:

هي الآيات المتضمنة للأدعية العظيمة، والجامعة لخيري الدنيا والآخرة، كقوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا ءَانِنَا فِي الدُّنِيَا حَسَنَةً وَفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِياً عَذَابَ النَّارِ ﴾ [البقرة: ٢٠١].

وكقوله سبحانه: ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَجِنَا وَدُرِيَّكِذِنَا قُـرَّةَ أَعْيُنِ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ وَأَجْعَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا ﴾ [الفرقان: ٧٤].

وقوله تعالى: ﴿رَبِّ إِنِّى لِمَا أَنزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ﴾ [القصص: ٢٤].

وغيرها كثير مما هو من جوامع الدعاء المبارك.

# أرباع القرآن:

هي تقسيم القرآن إلى أربعة أقسام محددة البداية والنهاية، وهي:

- ١ ـ السربع الأول: من أول المصحف إلى قوله: ﴿أَوْ هُمْ فَا إِلَوْنَ﴾ الآية الرابعة من سورة الأعراف.
- ٢ ـ الربع الثاني: من الآية الخامسة من سورة الأعراف إلى قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ جِئْتَ شَيئًا نُكُرًا ﴾
   الآية (٧٤) من سورة الكهف.

ولو قرأ على غير تلك الحال من قيام أو اضطجاع ونحو ذلك جاز.

- تجميل الصوت بالتلاوة وتحسينه: لقوله ﷺ: «ليس منا من لم يتغن بالقرآن».
- الاستعاذة بالله من الشيطان الرجيم؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ اللّهُ مِنَ الشّيطانِ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللهِ مِنَ الشّيطانِ الشّيطانِ الشّيعيمِ ﴿ النحل: ٩٨]، وكذا الرّجيمِ ﴿ النحل: ٩٨]، وكذا البسملة بعد الاستعاذة عند الشروع في التلاوة سوى بداية سورة براءة.
- ٧ ترتيل التلاوة وتجويد القراءة والتدبر لما يتلوه، وألا يكون همه آخر السورة وكم قرأ، فإن القرآن إنما أنزل لتلاوته، وفهمه، والعمل بما فيه.
- مدم اللعب والضحك والعبث وكثرة الكلام أثناء التلاوة.
- ٩ عدم وضع المصحف على الأرض لما يشعر به ذلك من الامتهان.
- ١٠ قراءة القرآن من المصحف لأن النظر في المصحف عبادة فتجتمع القراءة والنظر.

٣ - الربع الشالث: من الآية الخامسة والسبعين من سورة الكهف إلى قوله: ﴿ لَلْبَثَ فِ الكهف إلى قوله: ﴿ لَلْبِثَ فِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

٤ - الربع الرابع: من الآية (١٤٥)
 من سورة الصافات إلى آخر
 القرآن الكريم.

# أرجى آية في القرآن الكريم:

اختلف في أرجى آية في القرآن الكريم على بضعة عشر قولاً، ويعود هذا الاختلاف إلى أن المسألة فقه واجتهاد من القائل ودقة نظر، وليس في مثلها نص يوقف عنده، وأشهر هذه الأقوال:

النها قوله تعالى في سورة النها قوله تعالى في سورة النهرة النهرة وقُلْ يَعِبَادِى اللّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى النّفِيمَ لَا نَقَنَطُوا مِن رَحْمَةِ اللّهَ إِنّ اللّهَ يَغْفِرُ الذّنوب جَمِيعًا إِنّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ (أَنْ) إِنّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ (أَنْ) إِنّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ (أَنْ) إِنْهُ هُوَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ (أَنْ) إِنّهُ إِنّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ (أَنْ) إِنّهُ إِنّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرّحِيمُ (أَنْ) إِنّهُ إِنْهُ أَنْهُ أَنَا أَنْهُ أَنَاهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أ

قاله عبدالله بن عمرو بن العاص وغيره.

٢ - وروي عن ابن عباس أنها قوله
 تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمُ رَبِّ أَرِنِي

كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْتَى قَالَ أُولَمْ تُوَّمِنً قَالَ أُولَمْ تُوَّمِنً قَالَ أُولَمْ تُوَّمِنً قَالَ أُولَمْ تُوَّمِنً قَالَى وَلَكِن لِيَظْمَيِنَ قَلْمِی قَالَى وَعلل ابن عباس في ذلك بأن الله تعالى رضي من إبراهيم عندما سأله عن الإيمان به في قوله: ﴿أُولَمْ تُوَّمِنَ ﴾ مع ما في الصدور من وسوسة الشياطين في مسائل الإيمان.

"- وروي عن ابن عباس ـ أيضاً ـ أنه قال: أرجى آية في القرآن قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لَأُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلُمْهِمُ ﴿ [الــرعــد: ٦]. وربما كان في هذا القول نظر لأن هذه جزء من الآية، ولأن الله جل وعلا ختمها بالوعيد الشديد في قــولــه: ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ وَالترهيب ولم تتمحض للترغيب.

وذلك أن الله دعا أبا بكر إلى العفو عن مسطح بن أثاثة بعد أن كان منه ما كان في حق عائشة وحق رسول الله عليه وحق آل أبي بكر في حادثة الإفك، فتاب الله عليه وعفا عنه، ودعا أبا بكر إلى العفو عنه، والإحسان إليه، والصدقة عليه.

وقيل: هي قوله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ لَهُ عَلِيكَ لَا يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴿ وَلَكَ أَن رسول الله عَلِيتَهُ لَا لَيْ اللهُ عَلَيْتُهُ لَا يَعْظِيمُ لَا لَيْ اللهُ عَلَيْتُ لَا لَيْ اللهُ عَلَيْتُهُ لَا لَيْ اللهُ عَلَيْتُهُ لَا لَيْ اللهُ عَلَيْتُهُ لَا لَيْ اللهُ عَلَيْتُهُ لَا لَيْ اللهُ عَلَيْتُ لَا لَهُ عَلَيْتُهُ لَا لَهُ عَلَيْتُ لَا لَهُ عَلَيْتُهُ لَا لَهُ عَلَيْتُهُ لَا لَهُ عَلَيْتُ لَا عَلَيْتُ لَا لَهُ عَلَيْتُهُ لَا لَهُ عَلَيْتُ لَا عَلَيْتُ لَا لَهُ عَلَيْتُ لَا لَهُ عَلَيْتُ لَا عَلَيْتُ لَا عَلَيْتُ لَا عَلَيْتُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلَيْتُ لَا عَلَيْكُ لَا عَلْمُ لَلْهُ عَلَيْكُ لَا عَلَيْكُمْ لَا عَلَيْكُونَا لَا لَا عَلَيْكُمْ لَكُمْ لَكُمْ لَلْكُمْ لَا عَلَيْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُلُكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلْكُمْ لَلِ

7- وقيل إنها آية الدين في سورة البقرة: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ الْمَوْا إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَاصَتُبُوهُ ﴿ . . . الآية [القرة: ٢٨٢]، وذلك أنه بدت في هذه الآية العناية الكبيرة بمصالح المؤمنين في أمور الدنيا بالأمر بكتابة الدين كبيره وحقيره، وبمقتضى ذلك يرجى عفو الله عنهم في الأمور العظيمة يوم القيامة.

وهناك أقوال أخرى غير ما ذكر منها:

٧ - قبوله تعالى: ﴿ فَهَلَ يُهْلَكُ إِلَّا الْفَوْمُ الْفَسِقُونَ ﴾ [الأحقاف: ٣٥].

- ٨ وقوله سبحانه: ﴿ قُلْ كُلُ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلَتِهِ عَلَى شَاكِلَتِهِ ٤٠٤].
- 9 ـ وقـ ولـ ه: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مَن مُصِيبَةٍ فَهِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ (إِنَّ ﴾ [الشورى: ٣٠].
- ١٠ وقوله سبحانه: ﴿إِنَّا قَدْ أُوحِىَ إِلَيْمَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَبَ وَتَوَلَّى (إِلَيْمَا أَنَّ ٱلْعَذَابَ عَلَى مَن كَذَبَ وَتَوَلَّى (إِلَيْهَ [طه: ٤٨].
- ١١ وقوله سبحانه: ﴿ وَهَلْ بُحَزِي َ
   إِلَّا ٱلْكَفُورَ ﴾ [سبا: ١٧].

## أسباب اختلاف المفسرين:

هي العلل التي أدت إلى تعدد الأقوال في معاني الآيات ودلالاتها عند المفسرين، وإليها يرجع اختلافهم. وهي كثيرة، أهمها:

ا - اختلاف القراءات في الآيات، كقوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَنِينِ ﴿ السَّكُ وَيَا الْعَيْبِ الْكَالَّ أَي بِضَنِينِ ﴿ السَّكُ وَيَا الْعَيْبِ الْكَالَّ أَي ببخيل أو ما هو بمتهم على قراءة (بظنين). وكلتاهما قراءة سبعية. Y - ما يتعلق بحديث الرسول الله فالمفسر قد لا يبلغه الحديث، أو يبلغه ولكن لا يثبت عنده، أو يختلف فهمه له بعد ثبوته عنده، فيكون ذلك سبباً في الاختلاف في تفسير الآية بين مفسر وآخر.

٣ - احتمال الآية للأحكام أو النسخ. وهذا أثره ظاهر في الأحكام الشرعية.

٤ - احتمال بقاء الآية على عمومها أو القول بتخصيصها.

• - احتمال الحقيقة أو المجاز، فقوله تعالى: ﴿وَامْرَأَتُهُ حَمَّالَةً الْمُحَلِّ فَي المسد: ٤] هل هو أذى حسي للنبي ﷺ بوضع الحطب والشوك في طريقه، أو أذى معنوي بالغيبة والنميمة . . .

٧ ـ الاختلاف في وجوه الإعراب.

٨ \_ كون اللفظ مجملاً.

الاختلاف في مرجع الضمير
 كقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الْإِنسَنُ إِنّكَ
 كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدُمًا فَمُلَقِيهِ ﴿ إِلَى رَبِّكَ كَدُمًا فَمُلَقِيهِ ﴿ إِلَى رَبِّكَ كَدُمًا فَمُلَقِيهِ ﴿ إِلَى مَلِكَ
 [الانشفاق: ٦] هل المعنى ملاق
 كدحك، أو ملاق ربك؟

1 - احتمال التقديم والتأخير والتقدير.

11 - إغفال دلالة السياق واللحاق والسباق.. وغير ذلك من الأسباب.

#### أسباب النزول:

هو ما نزلت الآية أو الآيات بشأنه متحدثة عنه، أو مبينة لحكمه أيام وقوعه.

وليس المراد بالسبب هنا هو العلة فإنه معنى موّلد، والسبب عند العرب ما يتعلق بالشيء ويهدي إليه، ويتصل به، ولذلك عبر بعضهم عن أسباب النزول بمناسبة النزول.

والقرآن الكريم ينقسم من حيث ارتباطه بأسباب النزول الخاصة إلى قسمين:

١ - أحدهما: ما نزل ابتداءً من غير ارتباط بسبب من حادثة أو سؤال، وهذا أكثر آيات القرآن وسوره.

٢ - الثاني: ما نزل مرتبطاً بسبب
 من إجابة سؤال، أو بيان حكم
 حادثة أو نازلة، وهو أقل

القرآن، كحادثة خولة بنت ثعلبة مع زوجها أوس بن الصامت حين ظاهر منها، فنزلت آيات الظهار في قوله تعالى: ﴿قَدْ سَعِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تُجُدِلُكَ فِي قَوْلِهِ اللّهَ مَن سورة المجادلة.

وكالسؤال عن الروح في قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرَّوجُ قُلِ الرُّوحُ مِنْ الْمُعِلَمِ لِلَّا مِنْ أَمْدِ رَبِّى وَمَآ أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمِ لِلَّا فَيَيتُم مِنَ الْعِلْمِ لِلَّا فَيَيتُم مِنَ الْعِلْمِ لِلَّا فَيَيتُم مِنَ الْعِلْمِ لِلَّا

واشتراط "أيام وقوع الحادثة" في التعريف لإخراج ما ذكره الواحدي من أن سبب نزول سورة الفيل هو قصة الفيل، فإنها ليست من أسباب النزول في شيء وإنما هي من باب الإخبار.

كما يمكن القول بأن هناك أسباباً عامة لنزول القرآن كله، تتمثل بإظهار الحق، وهداية الخلق، وإقامة العدل.

كما قال تعالى: ﴿ وَبِالْخَقِ أَنْزَلْنَهُ وَبِالْخَقِ أَنْزَلْنَهُ وَبِالْحَقِ نَزَلُ ﴾ [الإسراء: ١٠٥]، وقال سبحانه: ﴿ إِنَّ هَٰذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِكَ أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ١٩]، وقال جل وعال: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَتِ

وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِنْبَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ الْنَاسُ بِالْقِسْطِ (الحديد: ٢٥]، وعين العدل إفراد الله جل وعلا بالعبودية؛ لأن الشرك ظلم عظيم كما قال لقمان لابنه وهو يعظه: ﴿يَنبُنَى لَا لَقَمْلِ بِاللَّهِ إِلَنَّهُ إِنَ الشِّرْكَ لَظُلُمٌ عَظِيمٌ كَمَا قَالَ لَتُمْرِكَ بِاللَّهِ إِنَ الشِّرْكَ لَظُلُمٌ عَظِيمٌ اللَّهُ اللَّهُ إِنَ الشِّرْكَ لَظُلُمٌ عَظِيمٌ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

فهذا سبب عام لنزول القرآن كله، وتلك أسباب خاصة لنزول بعض آياته.

# أسباع القرآن:

وهي تقسيم القرآن الكريم إلى سبعة أسباع، وهي:

- السبع الثاني: من الآية (٦٢)
   من سورة النساء إلى قوله:
   وإنا لا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُسلِحِينَ
   الآيــة (١٧٠) مــن ســورة الأعراف.
- ٣ ـ السبع الثالث: من الآية (١٧١)
   من سورة الأعراف إلى قوله:
   ﴿لَعَلَهُمُ يَتَذَكَّرُونَ ﴿ الآيـــة (٢٥)
   من سورة إبراهيم.

## صيغ الاستعادة:

وردت للاستعاذة صيغ كثيرة أشهرها:

- اعوذ بالله من الشيطان الرجيم.
   وهي أشهرها لأنها نص آية النحل.
- ٢ أعوذ بالله السمع العليم من الشيطان الرجيم.
- ٣ ـ أعوذ بالله من الشيطان الرجيم،
   إنه هو السميع العليم.
- أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم من همزه،
   ونفخه، ونفثه، وغيرها.

وهي سنة مستحبة، وذهب قوم لوجوبها لظاهر الأمر في الآية وليست الاستعاذة من القرآن إجماعاً.

#### الاستنباط:

هو استخراج معنى أو حكم خفي من النص بطريق صحيح. كاستنباط الشافعي كَلَّهُ صحة أنكحة الكفار من قوله تعالى: ﴿وَأَمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطْبِ الله مَثَالًا لَا يَعْرَبُ الله مَثَالًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَمُرَأَتُ وَحِهِ الله مَثَالًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَمُرَأَتَ فِرْعَوْنَ الله النحريم: ١١]. ووجه أمراًت فِرْعَوْنَ النحريم: ١١]. ووجه

- السبع الرابع: من الآية (٢٦)
   من سورة إبراهيم إلى قوله:
   ومِن مَّالِ وَبَيْنِ ﴿ الآية (٥٥) من
   سورة المؤمنون.
- السبع الخامس: من الآية (٢١) من سورة المؤمنون إلى قوله:
   أَنَّ بَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِّنَ الْمُؤْمِنِينَ الآية (٢٠) من سورة سبأ.
- ٦ السبع السادس: من الآية (٢١)
   من سورة سبأ إلى نهاية سورة
   الفتح.
- ٧ ـ السبع السابع: من أول سورة
   الحجرات إلى آخر القرآن.

#### الاستعادة

هي قول القارئ للقرآن الكريم قبل قراءته: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، امتثالاً لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا الرَّحِيمِ اللَّهُ اللَّهُ مِنَ الشَّيَطُنِ اللَّهُ مِنَ الشَّيَطُنِ اللَّهَ عِلَى معنى الرَّحِيمِ اللَّهِ النحل: ٩٨] على معنى الرَّحِيمِ اللَّهُ النحل: ٩٨] على معنى الزَّمِيمِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللَّهُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللللْمُلْمُلُولُ اللْمُلْمُلُولُولُ اللللْمُلْمُلْمُلُولُ اللْمُلْمُلُولُولُ اللْ

الاستنباط أن الله تعالى أضاف نساءهم إليهم، وحقيقة الإضافة هنا تقتضي زوجية صحيحة.

وكاستنباط صحة صوم من أصبح جنباً من قوله تعالى: ﴿ أُجِلَ لَكُمُ لَكُمُ اللّهِ الرّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمُ ﴿ . . . لَا لَهُ السّمَاءِ الرّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمُ ﴿ . . . الآية [البقرة: ١٨٧]. ووجه ذلك أن إباحة المباشرة إلى الصبح تقتضي وقوع الغسل بعد الصبح. وقد يكون الاستنباط من النظر والربط بين نصين أو أكثر، كالاستنباط من قوله تعالى: ﴿ وَمَلُهُ وَفِصَلُهُ ثَلَاثُونَ شَهَرًا ﴾ تعالى: ﴿ وَمَلُهُ وَفِصَلُهُ ثَلَاثُونَ شَهَرًا ﴾ [الأحقاف: ١٥]، مع قوله [الأحقاف: ١٥]، مع قوله ﴿ وَالْوَلِلاَثُ يُرْضِعَنَ أَوْلَلَاهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣] أن المرأة قد تلد لستة أشهر، كما استنبط ذلك علي وابن عباس وَهُمَا.

قال ابن كثير: وهو استنباط قوي صحيح.

وقد يكون الاستنباط باطلاً وانحرافاً كالاستنباط من قوله تعالى: ﴿ الرَّضُ بِحِلِكً ﴾ [ص: ٤٢] على جواز الرقص؛ لمخالفته لأحكام الشرع وعدم دلالة السياق والمقام عليه.

## الإسرائيليات:

الإسرائيليات جمع مفرده إسرائيلية، وهي قصة ورواية تروى عن مصدر إسرائيلي، والنسبة فيها إلى إسرائيل، وإسرائيل لقب يعقوب بن إسحاق ابن إبراهيم أصله، ويتقيد بنسبته بل توسع فيه فصارت الإسرائيليات هي الأخبار والروايات المنقولة عن اليهود والنصارى وغيرهم.

بل صارت علماً على كل خبر فيه غرابة ونكارة أياً كان قائله ومصدره.

وقد صح عن عبدالله بن عمر أن النبي على قال: «بلغوا عني ولو آية وحدثوا عن بني إسرائيل ولا حرج، ومن كذب عليّ متعمداً فليتبوأ مقعده من النار».

وكان ينبغي التنبه إلى أن التحديث عن بني إسرائيل شيء، وربط ذلك بتفسير القرآن الكريم شيء آخر مختلف، ولو بقي الحديث عن بني إسرائيل في مظانه من كتب التاريخ والسير ومجالس السمر لهان أمره، وخف ضرره،

والسبب في دخول الإسرائيليات كتب التفسير وارتباطها بالقرآن الكريم، أن القرآن الكريم تحدث كثيراً عن بني إسرائيل في أوصافهم، ومواطن العبرة والعظة من قصصهم وأخبارهم وطوى الحديث عن التفصيلات المتعلقة بالأسماء والأزمنة والأماكن وغيرها.

ولأن بعض النفوس تتوق إلى معرفة التفاصيل رويت تلك القصص وأدخلها بعض المفسرين في كتبهم جمعاً لكل ما قيل عن الآيات، ورغبة في الاستغناء والاكتفاء بكتابه عن غيره.

وقد صح عن رسول الله ﷺ قوله: «لا تصدقوا أهل الكتاب ولا تكذبوهم وقولوا: ﴿ المَنْ اللهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا اللهُ اللهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا اللهُ اللهِ وَمَا أَنْزِلَ إِلَيْنَا اللهُ اللهِ وَمَا اللهُ اللهِ اللهُ ا

والإسرائيليات يمكن تقسيمها إلى ثلاثة أقسام:

١ ـ مقبول: وهو ما جاء في القرآن
 الكريم أو السنة ما يصدقه فهو
 حق كتسمية صاحب موسى بأنه
 الخضر.

٢ - مردود: وهو ما جاء في القرآن
 أو السنة ما يكذبه فهو باطل

كنسبة الكبائر والمنكرات لبعض الأنبياء عليه.

٣ ـ متوقف فيه: وهو مالم يأت ما
 يصدقه أو يكذبه، فلا يوصف
 بأنه حق أو باطل.

والصحيح أن الثابت من مرويات الصحابة من الإسرائيليات قليل، وأنهم أخذوه عمن أسلم من أهل الكتاب مثل عبدالله بن سلام، وكعب الأحبار، وأنهم ينقدون ما يسمعون ويعرضونه على ما عندهم من الكتاب والسنة، وإنما كثرت مرويات الإسرائيليات عمن بعدهم كوهب بن منبه، ونوف البكالي، وتبيع بن عامر الحميري، وابن اسحاق، وابن جريج وغيرهم.

#### أسماء السور:

هي الأسماء التوقيفية والاصطلاحية الواردة لسور القرآن الكريم حيث سميت كل سورة من سور القرآن باسم تعرف به في المصاحف، وكتب التفسير، والسنة، وجرت على الألسنة، وقد لا يعرف للسورة غير اسم واحد مثل سورة الرعد، وإبراهيم، والحج، حيث لا يعرف لها غيرها،

وقد تزيد الأسماء إلى نيف وعشرين اسماً كأسماء سورة الفاتحة، وبعضها أوصاف اشتهرت بها حتى صارت علماً عليها فصار اسماً لها، وورد لكثير من هذه التسميات آثار تدل عليها لا يخلو بعضها من ضعف أو وضع.

وقد اختلف في كون هذه التسميات توقيفية أو اجتهادية، والصحيح أن بعضها توقيفي ثابت عن الرسول علية وبعضها اجتهاد سابق استقر الأمر عليه ولم يزد فيه.

وقد تشترك سورتان في اسم واحد كالزهراويين للبقرة وآل عمران، والمعوذتين للفلق والناس، وقد تشترك خمس سور في تسمية واحدة كاشتراك سور: براءة، والكافرون، والإخلاص، والفلق، والناس في تسمية "المقشقشة" بمعنى المبرئة من الشرك والنفاق.

وقد تقع التسمية بما ورد في أول السورة، وهو كثير كما في: ق، ص، ن، أو بـما ورد فـي وسطها، كالتغابن أو آخرها كالشعراء.

## أسماء القرآن:

وردت عدة أسماء للقرآن الكريم سماه الله جل وعلا بها.

وأصحها وأصرحها في التسمية هي:

- القرآن: كما في قوله تعالى:
   ﴿إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِ َ
   أَقُومُ ﴿ [الإسراء: ٩]، وقوله:
   ﴿خَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ
   بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنذَا ٱلْقُرْءَانَ
   إيوسف: ٣].
- ۲ ـ الفرقان: كما في قوله سبحانه:
   ﴿ بَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى كَبُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ لَيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ لَيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ لَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَيْهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدُهُ عَلَى عَبْدِهِ عَلَيْمِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَيْهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِي عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَبْدِهِ عَلَى عَلَ
- ٣ ـ الكتاب: كما قال جل وعلا:
   ﴿ الْحَمْدُ لِلَهِ اللَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ
   الْكِئنبَ وَلَمْ يَجْعَل لَهُ عِوجًا ﴿ (إلَى الله الله عَلَى عَبْدِهِ)
   [الكهف: ١].
- لذكر: كما في قوله تعالى:
   ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ
   لَحْفِظُونَ ﴿ إِنَّا لَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله
- ـ التنزيل: كما في قوله سبحانه: ﴿ وَلِنَّهُ لَنَهْ بِلُ رَبِّ الْعَامِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ ﴿ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمُ اللَّهُ عَلَى قَلْبِكَ لِيَّا عَلَى الْمُنْذِينَ اللَّهُ الْمُنْذِينَ اللَّهُ الْلِمُ اللَّهُ اللْ

| ۱۸ ـ القارعة    | ١٧ _يوم الفصل      | ١٦ ـ الحاقة     |
|-----------------|--------------------|-----------------|
| ٢١ ـ يوم الآزفة | ۲۰ ـ الطامة الكبرى | ١٩ ـ يوم التلاق |
| ٢٤ ـ الغاشية    | ٢٣ ـ يوم الحساب    | ۲۲ ـ الصاخة     |

وبعضها أوصاف اشتهر بها يوم القيامة فصارت له أسماءاً تحمل العلمية والوصفية له.

## أسئلة القرآن:

هي أسئلة هذه الأمة لنبيها ﷺ التي صرح بها القرآن الكريم، وهي أربعة عشر سؤالاً، وتعد هذه الأمة أقل الأمم أسئلة لنبيها كماً، وأحسنها كيفاً فهي أسئلة تعلم لا تعنت، وهي:

- ١ ـ ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِى
   قَـرِيبُ ﴾ [البقرة: ١٨٦].
  - ٢ ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ ﴾ [البقرة: ١٨٩].
- ٣ ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١٥].
- ٤ ـ ﴿ يَسَعَلُونَكَ عَنِ ٱلشَّمْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالِ
   في أَمِّ البقرة: ٢١٧].
- ويَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِّ
   [البقرة: ٢١٩].
- ٦ ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُولَ ﴾
   [البقرة: ٢١٩].

واشتهر قولهم: ورد في التنزيل كذا وكذا، ونحو ذلك يعنون به القرآن.

وهناك أوصاف كثيرة للقرآن بلغ بها الفيروز آبادي في بصائر ذوي التمييز مائة وصف ذكرها على نسق واحد وجعلها أسماءاً للقرآن الكريم، نحو: مبارك، وعزيز، ومجيد، ووحياً، وروحاً، وأحسن الحديث، وغيرها على اعتبار أن كثرة الأسماء تدل على شرف المسمى، والصحيح أن ما ورد مقروناً بأل مرتبطاً بالإنزال فهو اسم، أما الأوصاف فهي تتبع الأسماء وقد يستغنى عن الموصوف بصفته، ولكل وصف دلالته.

# أسماء يوم القيامة في القرآن الكريم:

ورد في القرآن الكريم أسماء كثيرة ليوم القيامة، وهي:

| ٣ ـ الآخرة      | ۲ ـ يوم التناد  | ١ ـ يوم الدين   |
|-----------------|-----------------|-----------------|
| ٦ ـ يوم الوعيد  | ٥ ـ يوم القيامة | ٤ - يوم الجمع   |
| ٩ ـ اليوم الآخر | ٨ _ يوم الخلود  | ٧_الدار الآخرة  |
| ١٢ ـ الواقعة    | ١١ ـ الساعة     | ١٠ ـ يوم الخروج |
| ١٥ ـ يوم البعث  | ١٤ ـ التغابن    | ١٣ ـ يوم الحشر  |

 ٧ - ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلْمِنتَامَى ۚ قُلْ إِصْلاحٌ لَمُمْ خَيْرٌ ﴾ [البقرة: ٢٢٠].

٨ ـ ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلْمَحِيضِ قُلْ هُوَ
 أَذَى ﴾ [البقرة: ٢٢٢].

٩ - ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَآ أُحِلَ لَهُمُم قُلُ أُحِلَ
 لَكُمُ ٱلطَّيِبَتُ ﴾ [المائدة: ٤].

١٠ ﴿ يَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا قُلُ
 إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَقِّ ﴾ [الأعراف: ١٨٧].

١١ - ﴿ يَمْثَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ
 ينّهِ وَٱلرَسُولِ ﴾ [الأنفال: ١].

١٢ - ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مَلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْدِ رَبِي ﴾ [الإسراء: ٨٥].

١٣ - ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَن ذِى ٱلْقَرْنَايِنَ ﴾
 [الكهف: ٨٣].

14 ـ ﴿ وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْجِبَالِ ﴾ [طه: ١٠٥].

فقد جاءت ثمانیة أسئلة منها في سورة البقرة وحدها في سبع آیات منها، وقد جاء سبعة منها بصیغة ﴿ يَسْتَلُونَكَ ﴾ ببدون واو و وستة بصیغة ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ ﴾ بالواو، وجاء جواب اثني عشر سؤالاً منها به ﴿ وَاحد بصیغة ﴿ فَقُلْ ﴾ وواحد بصیغة ﴿ فَقُلْ ﴾ واحد بصیغة ﴿ فَقُلْ ﴾ ماني ودلالات. وقد یضاف للاسئلة معاني ودلالات. وقد یضاف للاسئلة الصریحة قوله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ الصریحة قوله تعالى: ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ السَّلَةَ الْمُ

بِعَذَابِ وَاقِعِ ۞۞ [المعارج: ١]. فتصير خمسة عشر سؤالاً.

# الأشباه والنظائر:

انظر: الوجوه والنظائر.

#### أشد آبة:

روي عن ابن عباس ﴿ أَنها قوله تعالى في سورة هود: ﴿ فَأَسْتَقِمْ كُمْآ أَمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوّا إِنّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿ آَلَهُ بِمَا اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُلّمُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

## أشكل آية:

هي قوله تعالى: ﴿ الزَّانِ لَا يَنكِحُ الزَّانِ لَا يَنكِحُ الْاَ رَانِيَةً لَا يَنكِحُهَا اللَّهِ وَالزَّانِيَةُ لَا يَنكِحُهَا اللَّهُ زَانِ أَوْ مُشْرِكُ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ (آ) [سورة النور: ٣].

فقد عدها ابن القيم أشكل آية في القرآن الكريم، وجعلها الشنقيطي من أصعب الآيات تحقيقا، ووجه إشكالها أربعة أمور:

١ - الاختلاف في كونها خارجة
 مخرج الذم أو مخرج التحريم.

٢ - الاختلاف في لفظ النكاح في
 الآية هل يراد به العقد أو
 الوطء.

٣ ـ إدراك العلاقة بين الشرك والزاني، والمشرك والزاني، والمشركة والزانية، حيث جمعت الآية بين ذلك.

الاختلاف في مرجع الإشارة في قوله تعالى: ﴿وَحُرْمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ هـل تعود إلى الزنا، أو إلى النكاح.

وقال بعض أهل العلم عن قوله تعالى في سورة المائدة: ﴿فَإِنْ عُثِرُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِمُ مَقَامَهُمَا مِنَ اللّهِ لَشَهَدَنُنَا أَحَقُ عَلَيْهِمُ الْأَوْلِيَانِ فَيُقْسِمَانِ بِاللّهِ لَشَهَدَنُنَا إِنّا إَنّا أَحَقُ مِن شَهَدَتِهِمَا وَمَا اعْتَدَيْنَا إِنّا إِنّا إِنّا اللّهِ فَي اللّهِ اللّهُ اللّهِ الله في عاية الصعوبة إعراباً، ونظماً، وحكماً.

# الأشهاد في القرآن الكريم:

ورد في القرآن الكريم أربعة أصناف من الشهود، هم:

١ - الأنبياء: في قوله تعالى:
 ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ
 بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلآء
 شَهِيدًا ﴿ إِنَّهُ ﴿ [النساء: ١٤].

٢ ـ الملائكة: في قوله تعالى:

﴿ وَجَاءَتَ كُلُّ نَفْسِ مَعَهَا سَابِقُ وَشَهِيدٌ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِيَّا اللهِ المِلْ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الل

٣ - أمة محمد ﷺ: في قوله تعالى : ﴿ وَكُنْ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَكَالَٰ لِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُو أُو شُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾
 ويكونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شَهِيدًا ﴾
 [البقرة: ١٤٣].

الأعضاء: في قوله تعالى:
 ﴿ وَمُ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ
 وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ اللهُ الهُ اللهُ الهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المَا الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَا الهُمِلْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل

## أصول التفسير:

هي الأسس والقواعد التي يعرف بها تفسير القرآن الكريم على وجهه الصحيح، والتي يرجع إليها عند الاختلاف فيه. وأصول التفسير على الصحيح جزء من علوم القرآن، لأن من علوم القرآن ما لا تأثير له في التفسير مثل الموضوعات التاريخية والوصفية فلا تعد من أصول التفسير.

وانظر: علوم القرآن.

# أطول آية في القرآن الكريم:

هي آية الدين في سورة البقرة، وهي قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا اَلَّذِيكَ

ءَامَنُوٓا إِذَا تَدَايَنتُمُ بِدَيْنِ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَعَّى فَاَحْتُمُ مُسَعَّى فَاَحْتُمُوهُ ﴾ . . . الآية (٢٨٢).

فإنها مائة وثمانية وعشرون كلمة استغرقت صفحة كاملة من المصحف، فهي أطول آية في أطول سورة.

وقد ذكر ابن عاشور كَلْلَهُ في تفسيره (١/ ٧٧) رأياً محل نظر، وربما كان وهما حين قال: وأطول آية قوله تعالى: ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَثَرُواْ وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ السَّي السَّي وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ السَّي السَّي عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ السَّي السَّي عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ السَّي السَّي عَلَى اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا اللَّهُ اللَّهُ

فالأولى آيتان لا آية واحدة، وليست أطول الآيات قطعاً.

# أطول سور القرآن الكريم:

هي سورة البقرة جزءان وثلاثة أرباع حزب وآياتها مائتان وست وثمانون آية بالعد الكوفي وكلماتها (٦١٢١) كلمة وحروفها (٢٥٥٠٠) خمسة وعشرون ألفاً وخمسمائة حرف. فهي أطول السور أجزاءاً

وآياً، وأكثرها كلماً وحروفاً وفيها أطول الآيات آية الدين [٢٨٥].

# أطول كلمة في القرآن الكريم:

هي قوله: ﴿ فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ مِن قوله تعالى في سورة الحجر: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرَّيْكَ لَوَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ بِخَنزِنِينَ السَّمَآءِ مَآءُ فَأَسْقَيْنَكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ بِخَنزِنِينَ اللَّهُ اللهِ الحجر: ٢٢].

فهي أطول كلمة لفظاً وكتابة حيث تبلغ أحد عشر حرفاً.

ومثلها قوله تعالى في سورة النور (٥٥): ﴿لِلسَّنَخُلِفَنَّهُمْ ﴾ حيث تبلغ أحد عشر حرف النون المشدد حرفين.

وبعدها كلمة ﴿أَنْلُزِمُكُمُوهَا﴾ [سورة هود: ٢٨] حيث تبلغ عشرة حروف.

## إعجاز القرآن الكريم:

هو عجز المخاطبين بالقرآن الكريم عن الإتيان بمثل هذا القرآن مع توفر الدواعي، واستمرار البواعث وزوال الموانع.

## الإعجاز التشريعي:

هو بيان وجه إعجاز القرآن

الكريم من جهة التشريع والتنظيم لحال الفرد، والأسرة، والمجتمع، والأمة في شموله وكماله، وعدله وإحكامه.

## الإعجاز العددي:

بيان إعجاز القرآن الكريم من جهة العدد والرقم، أو يقال هو: ما ورد في القرآن الكريم من موافقات مبنية على العد والإحصاء مما يعجز الناس عن الإتيان بمثله.

كالقول بأن العدد تسعة في قوله تعالى: ﴿وَلَبِثُواْ فِي كَهُفِهِمْ ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُواْ تِسْعاً ﴿ اللهِ السورة الكهف: ٢٥] هو إشارة للفرق بين التقويم القمري والشمسي.

أما تفسير الألفاظ بالأرقام بجعل الألفاظ القرآنية رموزاً ظاهرة لأعداد خاصة معينة كزعم اليهود قديماً بأن فواتح السور بالحروف المقطعة دليل على عمر هذه الأمة عن طريق حساب الجمل، أو الزعم حديثاً بأن العدد تسعة عشر ـ أو غيره ـ له دلالة خاصة ومعاني معينة فغير صحيح.

وقد اختلف فيه الدارسون بين | وغير ذلك.

مجيز ومانع. ولا بد من ضوابط محددة ومنهجية واضحة تمنع انحرافه أو تكلفه.

## الإعجاز العلمي:

هو بيان إعجاز القرآن الكريم من جهة العلم التجريبي بكشف الصلة بين آيات القرآن الكريم، وحقائق العلم الثابتة.

وانظر: التفسير العلمي.

# الإعجاز الغيبي:

بيان وجه إعجاز القرآن الكريم من جهة ما تضمنه القرآن الكريم من الأخبار الغيبية في الماضي، والحاضر زمن نزول القرآن الكريم، والمستقبل القريب، والبعيد وكون أخباره كلها حق وصدق.

## الإعجاز اللغوي:

هو بيان وجه إعجاز القرآن الكريم من جهة اللغة العربية في فصاحة الألفاظ، وبلاغة المعاني، وإيجاز اللفظ، ودقة المعنى، وروعة النظم وجمال الجرس، وغد ذلك.

#### أعداد القرآن:

انظر: عد الآي.

# أعدل آية:

هي قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيتَآيٍ ذِى الْقُرْبَ وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَالْمُنْكِرِ وَالْبَغَٰيْ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُونَ ﴿ اللَّهِ السورة النحل: ٩٠].

## إعراب القرآن:

هو إبانة حروفه، وإجادة تلاوته وترتيله وكذلك تبين معانيه وإظهارها. أما الإعراب بمصطلح النحاة فليس مراداً هنا فهو مصطلح حادث متأخر. وما يروى عن أبي هريرة أن النبي على قال: «أعربوا القرآن والتمسوا غرائبه» فقد أخرجه بعض المحدثين كابن أبي شيبة في مصنفه، والحاكم في مستدركه غير أنه ضعيف بل قال الذهبي إنه مجمع على ضعفه. هذا من جهة سنده أما معناه فهو ما ذكر أعلاه.

#### أعشار القرآن:

هي تقسيم القرآن الكريم إلى عشرة أقسام محددة البداية والنهاية، وهي: 1 \_ السعشر الأول: من أول

المصحف إلى قوله: ﴿وَأُوْلَكَيْكَ هُمُ ٱلظَّكَآلُونَ﴾ الآيـة (٩٠) مـن سورة آل عمران.

- ٢ ـ العشر الثاني: من الآية (٩١)
   من آل عـمران إلـى قـولـه:
   ﴿ وَلَكِنَ كَثِيرًا مِنْهُمُ فَلسِقُونَ ﴾
   الآية (٨١) من المائدة.
- ٣ العشر الثالث: من الآية (٨٢) من المائدة إلى قوله: ﴿ وَنِعُمَ النَّصِيرُ ﴾ الآية (٤٠) من سورة الأنفال.
- العشر الرابع: من الآية (٤١)
   من الأنفال إلى قوله: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ
   لَا يَهْدِى كَيْدَ الْغُنَايِنِينَ الآيــــة
   (٥٢) من سورة يوسف.
- العشر الخامس: من الآية
   من سورة يوسف إلى
   قـوله: ﴿ لَقَدُ جِئْتَ شَيْئًا نُكْرًا ﴾
   الآية (٧٤) من سورة الكهف.
- ٦ ـ العشر السادس: من الآية (٧٥)
   من الكهف إلى قوله:
   ﴿وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا ﴾ الآيـــة
   (٢٠) من سورة الفرقان.
- ٧ ـ العشر السابع: من الآية (٢١)
   من الكهف إلى قوله: ﴿وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ﴿ الآيــــة
   (٣٠) من سورة الأحزاب.

٨ ـ العشر الثامن: من الآية (٣١)
 من سورة الأحزاب إلى قوله:
 ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِطَلَكِمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ [الآية
 (٤٦) من سورة فصلت.

٩ - العشر التاسع: من الآية (٤٧)
 من سورة فصلت إلى خاتمة
 سورة الحديد.

۱۰ ـ العشر العاشر: من أول سورة المجادلة إلى نهاية القرآن الكريم.

وقد استوفى هذه التقسيمات أبو عمر الداني في كتابه البيان في عد آي القرآن، وابن الجوزي في فنون الأفنان ـ وغيرهما ـ وزاد تقسيمها إلى أنصافها: أنصاف الأسداس والأسباع والأشمان والأتساع والأعشار، وغيرها، وقد قال السيوطي في الإتقان (إن الاشتغال بها مما لا طائل تحته) إلا أنها تدل على كمال عناية العلماء والقراء بالقرآن الكريم.

# أعظم آية في القرآن الكريم:

هي آية الكرسي في سورة البقرة، وهي قوله تعالى: ﴿ اللهُ لاَ إِللهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَكُ الْقَيْوُمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمُ اللهُ وَلَا نَوْمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ عَالَمُ اللهُ اللهُ

# أعظم سورة في القرآن الكريم:

هي سورة الفاتحة لحديث أبي سعيد بن المعلى في صحيح البخاري قال: كنت أصلي في المسجد، فدعاني رسول الله والله والله أبي فلم أجبه، فقلت: يا رسول الله إني كنت أصلي، فقال: ألم يقل الله: والرّسُولِ إِذَا دَعَاكُمٌ لِمَا يُعِيكُمُ مَم قال لي: لأعلمنك يُعِيكُمُ شم قال لي: لأعلمنك سورة هي أعظم السور في القرآن قبل أن تخرج من المسجد، ثم أخذ بيدي، فلما أراد أن يخرج قلت له: ألم تقل: لأعلمنك سورة هي أعظم المورة هي أعظم

سورة في القرآن؟ قال: الحمد لله رب العالمين، هي السبع المثاني، والقرآن العظيم الذي أوتيته.

## أعلام القرآن:

هي ما ورد في القرآن الكريم من أسماء لأشخاص، أو أمم وأقوام، أو مواضع وأماكن، ونحو ذلك مما لم يصرح باسمه، ولذا ألف أبو القاسم السهيلي كتابه: "التعريف والإعلام فيما أبهم من القرآن من الأسماء والأعلام".

وألف إسماعيل إبراهيم كتابه: "الألفاظ والأعلام القرآنية". والدكتور: محمد التونجي كتابه: "معجم أعلام القرآن الكريم".

وانظر: المبهمات في القرآن.

#### الاقتباس:

هو تضمين الكلام نشراً كان أو نظماً شيئاً من القرآن الكريم لا على أنه منه فلا يقال فيه قال الله تعالى ونحوه. وفي جوازه خلاف وتفصيل.

# أقسام القرآن:

انظر: القسم في القرآن.

## أقصر آية في القرآن:

اختلف في أقصر آيات القرآن الكريم باختلاف الاعتبارات فأقصر آية من حيث عدد الحروف المقطعة، قوله تعالى: [طه: ١]، ومن حيث عدد الحروف المتلفظ بها، قوله تعالى: ﴿وَالشُّحَىٰ ١٩٠٠) [الضحى: ١] فهي خمسة حروف لفظأ وستة رسماً وهي أقصر من قوله: ﴿ عُ نَظَرُ اللَّهُ المدثر: ٢١] لأنها ستة أحرف في اللفظ، ثم هي كلمتان لا كلمة واحدة، وأقصر من قوله: ﴿ مُدَّهَا مَتَانِ ﴿ إِنَّ ﴾ [سورة السرحسن: ٦٤] لأنها ثمانية أحرف في اللفظ والرسم. وبعضهم يجعل قوله: ﴿ مُدْهَامَّنَانِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ السَّاسِ آية في القرآن الكريم باعتبارها كلمة واحدة، وباعتبارها آية إجماعاً دون خلاف.

وليس في القرآن الكريم كلمة واحدة هي وحدها آية إلا قوله:

﴿ مُدْهَا مَتَانِ ۞ ﴿ [الرحمن: ٦٤].

و ﴿ ٱلرَّحْمَلِ ﴾ [الرحمن: ١].

و ﴿ اَلْمَاقَةُ ۞ ﴿ [الحاقة: ١].

و ﴿ ٱلْقَارِعَةُ ۗ ۞ ﴿ [القارعة: ١] غير أن الأخيرات ليست بأقصر

الآيات وأقلها حروفاً. أما قوله ﴿وَالشَّحَىٰ ﴿ وَكَذَا ﴿ وَالْفَحْرِ ﴿ وَالْفَحْرِ ﴿ وَالْفَحْرِ اللهِ مَا فَهِما معدودتان كلمتان باعتبار ما فيهما من قسم.

# آل حم:

هي السور المفتتحة بـ ﴿حَمَّ ۞﴾ وهي الحواميم السبع:

وهي سور: غافر، وفصلت، والشورى، والزخرف، والدخان، والجاثية، والأحقاف.

فهذه سبع سور مرتبة في المصحف على ترتيبها في النزول ويدعى مجموعها ب "آل حم" جعلوا لها اسم "آل" لتأخيها في فواتحها فكأنها أسرة واحدة، وكلمة "آل" تضاف للتشريف. قال الكميت بن زيد:

# قرأنا لكم في آل حاميم آية

تأولها منا فقيه ومعرب

يشير إلى قوله تعالى في سورة الشورى: ﴿ قُلُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

قال ابن مسعود: آل حم: ديباج القرآن، وروي عنه أنه قال: إذا وقعت في آل حم وقعت في

روضات دمثات، أتأنق فيهن - أي أقرأهن معجباً -. وتجمع كذلك على "الحواميم" ومنعه بعض اللغويين، قال أبو عبيدة هو على غير قياس. قال، والأولى أن تجمع بذوات حاميم، وقد أنشد قول الشاعر:

وبالطواسين التي قد ثلثت وبالحواميم التي قد سبعت

### آل طسم:

هي السور المفتتحة بـ "طسم" أو "طسر" ويقال لها "الطواسيم، والطواسين، وآل طسم. وهي ثلاث سور متوالية في ترتيب المصحف:

- ١ ـ سورة الشعراء لقوله تعالى:
   ﴿ طَسَمَ ( ) تِلْكَ ءَابَتُ الْكِئَبِ
   الْمُبِينِ ﴿ .
- ٢ ـ سورة النمل لقوله تعالى:
   ﴿ طَسَمَ شَلَ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِئَلِ
   ٱلْمُبِينِ ﴿ .
- سورة القصص لقوله تعالى:
   ﴿ طَسَمَ شَ قِلْكَ ءَاينتُ ٱلْكِئَابِ
   ٱلْمُبِينِ ﴿ .

وانظر: آل حم.

### أم القرآن:

هي سورة الفاتحة، وهو أحد أسمائها الكثيرة، سماها بذلك رسول الله على فقد أخرج مسلم في صحيحه من حديث عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله على: الا صلاة لمن لم يقرأ بأم القرآن».

ومن حديث أبي هريرة أن النبي علي قال: «من صلى صلاة لم يقرأ فيها بأم القرآن فهي خداج ثلاثاً عير تمام».

وجاء من حديث أبي هريرة ولله الله الله عليه القرآن المناني والقرآن العظيم».

# أم الكتاب:

هي سورة الفاتحة، وهو أحد أسمائها الكثيرة، وقد صحت تسمية الفاتحة بأم الكتاب فيما أخرجه البخاري من حديث عبدالله بن أبي قتادة أن النبي على كان يقرأ في الظهر في الأوليين بأم الكتاب وسورتين، وفي الركعتين الآخرتين بأم الكتاب ويسمعنا الآية، ويطول في الركعة الأولى ما لا يطول في الركعة الثانية وهكذا في العصر وهكذا في الصبح.

وروى الترمذي من حديث أبي هريرة ولله الله علية: «الحمد لله أم القرآن، وأم الكتاب والسبع المثاني»

وروي أن الحسن وابن سيرين وبقي بن مخلد كرهوا تسمية الفاتحة بأم الكتاب اسم اللوح المحفوظ فلا يسمى به غيره لقوله تعالى: ﴿وَإِنّهُ فِي أُمِّ الْكِتَبِ لَمَيْكَ حَكِيمُ ﴿ إِنَّهُ فِي أَمِّ الزّخرف: ٤] والحق صحة التسمية لثبوتها في والحق صحة التسمية لثبوتها في الأحاديث الصحيحة، قال ابن حجر: وإذا ثبت النص طاح ما دونه ولعل الذي كره ذلك وقف عند لفظ الأم.

وسميت بذلك لأنه يبدأ بكتابتها في المصحف، ويبدأ بقراءتها في الصلاة فالمصحف يستفتح بإثباتها حطاً، وبتلاوتها لفظاً وهي سورة محكمة، والمحكمات هن أم الكتاب.

# أمثال القرآن:

الأمثال جمع مثل، والمَثَل، والمَثَل، والمِثْل، والمثيل كالشبه، والشِبْه والتشبيه وزناً ومعنى، والمثل في الأدب قول محكي يشبه مضربه،

بمورده أي يشبه حال الذي حكى فيه، بحال الذي قيل فيه أصلاً وابتداءً كقولهم: رب رمية من غير رام. أي رب إصابة تحصل من رام عادته أن يخطئ ولا يصيب.

والمثل في القرآن الكريم أوسع دلالة من المعنى اللغوي والأدبي للمثل فيأتي لمعنيين:

ا - أحدهما: يأتي بمعنى الصفة كقوله تعالى: ﴿مَثَلُ الْمِنَةِ اَلَتِي وَعِدَ الْمُنَّقُونَ فِيهَا أَنْهُرٌ مِن مَّا عَيْرِ عَمِدَ الْمُنَّقُونَ فِيهَا أَنْهُرٌ مِن مَّا عَيْرِ عَمْمُ عَلَيْ وَعِدَ الْمُنَّقُونَ فِيهَا أَنْهُرٌ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَعَيْرَ طَعْمُهُ وَالْهَرْ مِن لَبَنِ لَمْ يَنَعَيْرَ طَعْمُهُ وَأَنْهُرٌ مِن خَمْرِ لَذَة لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهُرُ مِن مَن عَسلٍ مُصَفِّى وَهُمْ فِيها مِن كُلِ مِنْ عَسلٍ مُصفِّى وَهُمْ فِيها مِن كُلِ الشَّمرَتِ وَمَغْفِرةٌ مِن رَبِّهُمْ كَمَن هُو الشَّمرَتِ وَمُغْفِرةٌ مِن رَبِّهُمْ كَمَن هُو خَلِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَآءَ جَمِيما فَقَطَع الْجَاءَهُمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

اَلَذِينَ كَذَبُوا بِعَايَئِناً فَاقْصُصِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُمُ يَتَفَكَّرُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ولذا عرف ابن القيم المثل في القرآن الكريم بأنه: تشبيه شيء بشيء بشيء بشيء في حكمه وتقريب المعقول من المحسوس أو أحد المحسوسين من الآخر، واعتبار أحدهما بالآخر. وقيل إبراز المعنى في صورة رائعة وتعبير موجز سواء أكانت تشبيها أو قولاً مرسلاً، والأمثال في القرآن ثلاثة أنواع:

أمثال صريحة: وهي التي صرح فيها بلفظ المثل كقوله تعالى: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ اللَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا﴾، وقسوله في وُعِدَ وقسوله في وُعِدَ اللَّهُ الْجَنَّةِ اللَّتِي وُعِدَ اللَّهُ المُتَقُونَةُ ﴾.

ويلحق بها الأمثال الواضحة جداً كقوله تعالى: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحُمَ أَن يَأْكُلُ لَحُمَ أَخِيهِ مَيْنَا فَكَرِهْتُمُوّهُ ﴾ [الحجرات: ١١٢].

ففي الآية تمثيل وتجسيد واضح منفر للغيبة، ولو قيل في التقسيم الأمثال الواضحة لشملت ما كان تصريحاً وتشبيهاً واضحاً.

أمثال كامنة: وهي الآية التي

يكمن فيها معنى مثل سائر صحيح المعنى.

وقد أفردها الحسين بن الفضل في كتاب سماه "الأمثال الكامنة في القرآن ".

ومن أمثلتها: قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمُ يُسُرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴿ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الل

حيث يكمن فيها معنى المثل المعروف: خير الأمور الوسط.

وكقوله تعالى: ﴿ وَلَكِنَ لِيَطْمَيِنَ قَلْمَيْ لَيُطْمَيِنَ الْمَالِيَ الْمُورَةِ: ٢٦٠].

حيث كمن فيها معنى المثل السائر: "ليس راءٍ كمن سمع".

أمثال مرسلة: وهي آيات جرت مجرى الأمثال السائرة فسارت مسارها وأرسلت إرسالها، وهي كثيرة كقوله تعالى:

١ \_ ﴿ أَكُنَ حَصْحَصَ ٱلْحَقُّ ﴾ [يوسف: ٥١].

٢ ـ ﴿ أَلَيْسَ ٱلصُّبْحُ بِقَرِيبٍ ﴾ [هود: ٨١].

٣ ﴿ هَلَ جَزَآءُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا ٱلْإِحْسَنُ ﴾
 [الرحمن: ٦٠].

﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكْرُهُوا شَيْعًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ولكر دينكر ولي دين هي الكافرون: ٦].

حيث أجاز بعض العلماء تمثل الإنسان بها في مقام الجد حيث يكون أصدق تعبيراً، وأدق تمثيلاً عن الحال والمقام فلا أصدق من الله قيلاً، ولا أصدق من الله حديثاً.

إنزال القرآن: انظر: نزول القرآن.

# أنصاف القرآن الكريم:

هي تجزئة القرآن الكريم إلى نصفين، وللقرآن الكريم أنصاف مختلفة باختلاف الاعتبارات، فتنصيف باعتبار عدد حروفه وآخر باعتبار عدد كلماته، أو باعتبار عدد الوره، فنصفه باعتبار حروفه عند قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جِئْتَ حَروفه عند قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جِئْتَ الْكَهْفُ فَالنون من نصفه الأول الكهف فالنون من نصفه الأول والكاف من نصفه الثاني.

وقيل الفاء من قوله: ﴿وَلْيَتَلَطَّفُ ﴾ [سورة الكهف: ١٩] ذكره الداني في عد الآي عن سلام الحماني.

ونصفه بالكلمات قوله: ﴿وَٱلْجُلُودُ ﴾ [الحج: ٢٠] من سورة

الحج، وقوله: ﴿وَلَمْهُمْ مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ ﴿ وَلَمْهُم مَّقَامِعُ مِنْ حَدِيدِ ﴿ وَلَمْهُمْ مَا النَّانِي الْ

ونصفه بالآيات ﴿ يَأْفِكُونَ ﴾ من الآية 20 من سورة الشعراء وقوله: ﴿ فَأُلُقِى السَّحَرَةُ سَيْحِدِينَ ﴿ فَا أُلِقَى السَّحَرَةُ سَيْحِدِينَ ﴿ فَا أَلَقَى السَّحَرَةُ الشعراء: ٤٦]، ونصفه النصف الثاني [الشعراء: ٤٦]، ونصفه بعدد السور سورة الحديد من نصفه الأول وسورة المجادلة من نصفه الثاني.

أهل العدد: انظر: عد الآي.

#### أهل القرآن:

هم أهل الله وخاصته كما جاء في حديث أنس بن مالك رهيه قال: قال رسول الله رسول الله الله أهلين، قيل: من هم يا رسول الله؟ قال: أهل الله قال: أهل الله وخاصته.

وأهل القرآن هم المؤمنون به التالون له حق تلاوته، الحافظون له والعاملون به، وهم خير الأمة لقوله ﷺ في الحديث الصحيح: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه».

ومن فضلهم تقديمهم في إمامة الصلاة لقوله عليه «يؤم القوم أقرؤهم

لكتاب الله»، وهم المقدمون في الدفن، فقد قال ﷺ في قتلى أحد: «قدموا أكثرهم قرآناً».

وهم المقدمون في الإمارة والرئاسة فقد أعطى النبي ﷺ زيد بن ثابت يوم تبوك راية بني النجار وقال له: القرآن مقدم، وقال لعمرو بن سلمة الذي كان يحفظ سورة البقرة: اذهب فأنت أميرهم.

وكان قراء القرآن أصحاب ممجلس عمر بن الخطاب شائه ومشاورته كهولاً كانوا أو شباناً.

وهم عرفاء أهل الجنة فقد روى الدارمي عن عطاء بن يسار: حملة القرآن عرفاء أهل الجنة.

# أهل المعاني:

المراد بهم في كتب التفسير مصنفو كتب "معاني القرآن" من علماء اللغة كالفراء، والزجاج، والأخفش وأضرابهم.

#### أوساط المفصل:

هي السور ابتداءً من سورة النبأ إلى آخر سورة الليل والراجح في تحديد المفصل أنه من سورة (ق) إلى آخر الناس وإن كان الزركشي قد ذكر

في البرهان في تحديده اثنى عشر قولاً وإنما سمي المفصل بهذا الاسم لكثرة الفصل بين سوره به في الله التَحَيَّمُ الله الرَّحَيَّمَ الله التَحَيَّمُ .

ويقسم إلى طوال من أول سورة (ق) إلى آخر المرسلات وأوساط من سورة النبأ إلى آخر سورة الليل، وقصار من أول الضحى إلى آخر الناس.

أول سورة نزلت بالمدينة بعد الهجرة:

هي سورة البقرة في جملتها.

# أول سورة نزلت فيها سجدة:

هي سورة النجم كما أخرجه البخاري في صحيحه عن عبدالله بن مسعود قال: أول سورة أنزلت فيها سجدة ﴿وَالنَّحْرِ﴾، قال: فسجد رسول الله ﷺ وسجد من خلفه إلا رجلاً رأيته أخذ كفاً من تراب فسجد عليه فرأيته بعد ذلك قتل كافراً، هو أمية بن خلف.

# أول ما نزل في الجهاد:

مر تشريع الجهاد في الإسلام بمراحل مختلفة: من نهي عنه في السنة، وإذن فيه، وأمر به وتأكيد

عليه. وذلك مراعاة لحاجة الدعوة، وحالة المسلمين في الضعف والقوة والعجز والقدرة.

فكان البدء بالأمر بالعفو والصفح في آيات كثيرة كقوله تعالى: ﴿فَاعُفُوا وَاصْفَحُوا حَقَىٰ يَأْتِيَ اللّهُ لِأَمْرِهِ اللّهَ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

وقـــولــه: ﴿فَاصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلُ سَلَمُّ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴿فَكُ اللَّهِ [سورة الزخرف: ٨٩] وغيرها.

ثم جاء الإذن بالقتال في قوله تعالى: ﴿ أُذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ طُلِمُواً وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴿ اللَّهُ السورة الحج: ٣٩-٤٠].

# أول ما نزل في الخمر:

هي قوله تعالى: ﴿وَمِن ثُمَرَتِ النَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَبِ نَنَّخِدُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَوَرِزْقًا حَسَنًا ﴿ [سورة النحل: ٢٧] فهذه الآية مكية، باتفاق. والمراد بالسكر هنا هو الخمر ووصف الرزق وحده بالحسن دون السكر يدل على خبث الخمر وكراهيته وإن لم تكن نصاً في حرمته.

ثم نزل بعد ذلك بالمدينة قوله تعالى الْخَمْرِ الْخَمْرِ

وَالْمَيْسِرِ قُلَ فِيهِمَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا آكُبُرُ مِن نَفْعِهِمَّا لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا آكُبُرُ مِن نَفْعِهِمَّا لَهُ السورة السفرة: ٢١٩] وهذه أوضح وأصرح في تدرج التحريم ولذا يجعلها بعض العلماء أول ما نزل في الخمر.

# أول ما نزل في تحريم الربا:

أول ما نزل في تحريم الربا بصورة واضحة هو تحريم الأضعاف المضاعفة منه، وهو الربا الفاحش في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ الرّبُواْ أَضَعَلُنَا مُضَعَفَةٌ وَاتَّقُواْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّهُ اللّهَ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّمُ اللّهَ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ اللّهُ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَّكُمْ اللّهَ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَّمُ اللّهُ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَّا لَهُ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَالَهُ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلّهُ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَكُونُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَعَلَيْكُمُ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَيْكُمْ اللّهُ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَالَهُ اللّهُ لَعَلَالَهُ اللّهُ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَالَهُ اللّهُ لَعَلَّهُ اللّهُ لَعَلَّاكُمْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وقد سبق هذه الآية ذكر للربا وتعريض بذمة، وعدم نفعه في قوله تعالى: ﴿وَمَا ءَايَّئُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُوا فِيَ اللَّهِ وَمَا ءَايَّئُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُوا فِيَ اللَّهِ وَمَا ءَايَئُم مِّن رِّبًا لِيَرْبُوا فِي أَمُولُ اللَّهِ وَمَا ءَايَئُم مِّن زَكُوةٍ تُرِيدُون وَجُهَ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ اللَّهِ فَوْنَ (أَنَّ اللَّهِ السورة السروم: ٣٩]، المُضْعِفُونَ (أَنَّ الله السين يجعل هذه الآية أول وبعض الدارسين يجعل هذه الآية أول ما نزل في تحريم الربا، ويمكن القول بأن هذه أول ما نزل صريحاً في تحريمه.

# أول ما نزل من القرآن الكريم:

هي الآيات الخمس الأولى من

سورة العلق، وهي قوله تعالى: ﴿ أَقُرَأُ بِأُسُهِ رَبِّكِ ٱلَّذِي خَلَقَ ۞ خَلَقَ الْإِنْسَنَ مِنْ عَلَقٍ ۞ اقْرَأُ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ لَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَمَ اللَّائِسَنَ مَا لَمُ يَعْلَمُ وَلَيْ عَلَمَ اللَّائِسَنَ مَا لَمُ يَعْلَمُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ وَلَيْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُلْلَمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّا

### أول ما نسخ:

# أول من جهر بالقرآن الكريم بمكة:

هو عبدالله بن مسعود، وقرأ سورة ﴿ الرَّمْنِ فَ عَلَمَ الْقُرْءَانَ ﴿ الْكَ كَمَا جَاءَ فَي كَتَابِ "الإصابة في معرفة الصحابة " (٣٦٩/٤).

#### أول من نقط المصحف:

هو أبو الأسود الدؤلي [ت ٦٩هـ] كما ذكر ذلك السيوطي في كتابه "الوسائل إلى معرفة الأوائل"،

ورجحه قبله أبو عمرو الداني في كتابه "المحكم في نقط المصاحف".

وقيل هو: يحيى بن يعمر [٨٩ه] وقيل: نصر بن عاصم الليثي [ت٩٠ه]، وحمل أبو عمرو الداني هذين القولين على أنهما أول من نقطا المصحف للناس بالبصرة وأنهما أخذا ذلك عن أبي الأسود.

# أولو العزم من الرسل:

هم الأنبياء المكلفون بتبليغ الشرائع السماوية إلى الناس فقاموا بذلك بحزم وصبر، وهم:

نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، وعيسى، ومحمد عليهم الصلاة والسلام وقد ورد ذكرهم بأسمائهم جميعاً في أكثر من آية. كما في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنْ النّبِيّانَ مِيثَنْقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِن نُوْجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ابْنِ مَرْبَمُ وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِيشَلْقًا عَلِيضًا وَعَلَيْكَ الْحَرَابِ: ٧].

وقوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَىٰ بِهِ فُوحًا وَٱلَّذِى َ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَىٰ بِهِ فُوحًا وَٱلَّذِى َ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِسَىٰ أَنَ أَنْ أَقَوُا فِيهِ كَبُرَ عَلَى أَقَمُوا ٱلدِّينَ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا لَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ ٱللَّهُ يَجْتَبِي اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى إِلَيْهِ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى إلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهْدِى إلَيْهِ مَن يُشَاءً وَيَهْدِى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَن يُشَاءً وَيَهْدِى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وهذا التعيين المذكور هنا لهم هو المشهور، وهو قول ابن عباس، ومجاهد وقتادة، والضحاك، وعطاء الخرساني، وابن السائب وغيرهم وقد اختلف في تعيينهم على ثلاثة عشر قولاً ذكرها المعافي بن إسماعيل في تفسيره.

### آيات الأنبياء:

هي الآيات من سورة الأنعام وهي التي ذكر فيها ثمانية عشر نبياً، وهي قوله تعالى: ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا الْمِيْنِينَ مَانَيْهُ عَلَى قَوْمِلِهِ مَنَ وَوَهِ مَنَ مَانَةُ إِنَّ رَبَكَ حَكِمُ عَلِيمُ اللهُ الله

#### آبات السجدة:

انظر: سجدات القرآن الكريم.

#### آبات الشفاء:

هي الآيات التي ورد فيها ذكر الشفاء، وهي ست آيات في قوله تعالى:

١ \_ ﴿ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبَهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيكُمْ | آيات اللعان: وَيُخْزِهِمْ وَيَضُرَّكُمُ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُّؤُمِنِينٌ ﴿ اللَّهُ [سورة التوبة: ١٤].

> ٢ \_ ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُم مَّوْعِظَةٌ مِن زَيْكُمْ وَشِفَآةٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ [سورة يونس: ٥٧].

٣ ﴿ يَغَرُّهُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّغُنْلِفٌ ٱلۡوَنُهُ فِيهِ شِفَآءُ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَاَيَةً لِّقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ﴾ [سورة النحل: ٦٩].

٤ \_ ﴿ وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ ۗ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا خُسَارًا ﴿ إِلَيْكُ ﴿ [سورة الإسراء: ٨٢].

٦ ـ ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَنِي فَهُو يَهْدِينِ ١ وَٱلَّذِي هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ إِنَّا وَإِذَا مُرضَّتُ فَهُوَ يَشُّفِينِ الْأَنَّ [الشعراء: ۷۸ ـ ۸۰].

٧ - ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَعْجَمِيًّا لَّقَالُوا لَوْلَا فَصِّلَتْ ءَايَنْهُ ﴿ ءَأَعْجَمِيُّ وَعَرَبِيُّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ هُدَّى وَشِفَآءً وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَاذَانِهِمْ وَقْرُ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَّى أُوْلَيَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَّكَانِ بَعِيدٍ ١ [سورة فصلت: ٤٤].

هي قوله تعالى في سورة النور: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَجَهُمْ وَلَّرْ يَكُن لَّكُمْ شُهَدَاءُ إِلَّا أَنفُسُهُمُ فَسُهَدَةُ أَحَدِهِم أَرْبَعُ سَهَدَاتِ بِاللَّهِ إِنَّامُ لَمِنَ ٱلصَّادِقِينَ (إِنَّ) وَٱلْخَامِسَةُ أَنَّ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ ﴿ وَيَدْرَوُا عَنَّهَا ٱلْعَذَابَ أَن تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهُدَتِم بِٱللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ ٱلْكَندِينِ ﴾ وَٱلْخَامِسَةَ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّادِقِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ [سورة النور: ٦ ـ ٩].

الآيات المتشابهات: انظر: المتشابه.

الآيات المحكمات: انظر: المحكم.

# آيات المواريث:

هي آيات قسمة التركات، وتحديد ورثة الميت ونصيب كل وارث الواردة بتفصيل بين في سورة النساء في قوله تعالى: ﴿لِلرِّجَالِ

نَصِيبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبُ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَفَرَبُوكُ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُّ نَصِيبًا مَّقَرُوضًا ۞ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُوْلُوا ٱلْقُرْبِي وَٱلْيَكَيْ وَٱلْمَسَكِينُ فَأَرْزُقُوهُم مِّنْهُ وَقُولُواْ لَمُحُمْ قَوْلَا مَّعْـدُوفَا ﴿ إِنَّ وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةُ ضِعَلْفًا خَافُواْ عَلَيْهِمُّ فَلْيَ لَيْهُ اللَّهُ وَلْيَقُولُوا فَوَلًا سَدِيدًا اللَّهُ فَلْمَي لَكُولُوا فَوَلًا سَدِيدًا إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُولَ ٱلْيَتَنَهَىٰ ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًّا وَسَبَصْلَوْت سَعِيرًا ﴿ يُوصِيكُو اللَّهُ فِي أَوْلَدِكُمُّ لِلذَكَرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأُنشَيَيْنِ فَإِن كُنَ نِسَآءً فَوْقَ ٱثَّنَّتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكُّ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ وَلِأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدُ ۗ وَوَرِتَهُۥ أَبُواهُ فَلِأُمِّهِ ٱلثُّلْثُ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخْوَةٌ فَلِأُمِّهِ ٱلسُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِى بِهَآ أَوۡ دَيۡنٍّ ءَابَاۤ قُكُمۡ وَٱبۡنَاۤ قُكُمُ لَا تَدُرُونَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ لَكُرُ نَفْعاً فَرِيضَكَ مِّنَ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيمًا الله وَلَكُمْ نِصَفُ مَا تَكُوكَ أَزُواجُكُمْ إِن لَّهُ يَكُن لَّهُرَ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُّ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَّ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا أَوْ دَيْنِ وَلَهُنَ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكَّتُمْ إِن لَّمْ يَكُن لَّكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ

لَكُمُ وَلَدُ فَلَهُنَ الشُّمُنُ مِمَّا تَرَكُمُ مُ مِنَا بَعْدِ وَصِيَةِ نُوصُونَ بِهِا اَوْ وَلِهِ وَصِيَةِ نُوصُونَ بِهِا اَوْ دَيْنِ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَلَاً وَحِدِ اَمْ اَلَّهُ وَلَهُ وَأَخُ اَوْ أَخْتُ فَلِكُلِ وَحِدِ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاهُ فِي الشُّلُو الْحَثَرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاهُ فِي الشُّلُو وَمِن عِبَا اَوْ دَيْنِ غَيْر مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاهُ فِي الشَّلُ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ مَضَاتِ وَصِينَةِ يُوصَى عِبَا اَوْ دَيْنِ غَيْر مَمْ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ مَلِكَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ مَلِكَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ يُهُ مِنَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ عَلِيمُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ يُحْدِي فَعَلَى اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ وَيَعَمِ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ مَن اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ مَن اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ مُن اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ مَن اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ مَن اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدَ حُدُودَهُ يُدُخِلُهُ مُن اللَّهُ وَيَعَمَلُ وَلَهُ عَذَابُ اللَّهُ وَرَسُولَهُ وَيَعَمَلُ وَلَهُ عَذَابُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَرَسُولَهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَالِكُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وتسمى آيات الفرائض.

### آيات الوصايا العشر:

#### الآية:

تأتي الآية في القرآن لعدة معاني أهمها:

- العلامة كما في قوله تعالى:
   إِنَّ ءَاكةَ مُلْكِهِ أَن يَأْلِيكُمُ
   التَّابُوتُ السِقرة: ٢٤٨] أي علامة ملكه.
- ٢ ـ العبرة والأمر العجيب كما في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا أَبْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّلُهُ وَ
   اَينَةَ ﴿ [المؤمنون: ٥٠] أَى عبرة.
- ٣- وتأتي في اللغة بمعنى الجماعة
   ومنه قوله: خرج القوم بآيتهم: أي
   بجماعتهم لم يدعوا وراءهم شيئاً.

والآية من القرآن اصطلاحاً عرفت بأكثر من تعريف، فقيل:

١ ـ هي جمل من القرآن ذات مبدأ ومقطع، مندرجة في سورة.

٢ ـ وقيل: هي طائفة من القرآن
 منقطعة عما قبلها وعما بعدها.

٣ ـ وقـيـل: هـي الـواحـدة مـن المعدودات في السورة.

٤ ـ وعرفها ابن عاشور في تفسيره
 في المقدمة الثامنة بأنها:

مقدار من القرآن مركب ولو تقديراً أو إلحاقاً.

فالتقدير لإدخال قوله: ﴿ مُدُهَا مَتَانِ ﴾ على تقدير: هما ﴿ مُدُهَا مَتَانِ ﴾ وقوله: أو إلحاقاً لإدخال بعض فواتح السور من الحروف المقطعة.

وتحديد الآيات أمر توقيفي، وسنة متبعة.

وقد سميت الجملة من القرآن آية لأنها علامة على صدق الرسول الله الذي جاء بها، ولأنها علامة على انقطاع الكلام عما قبله، وعما بعده، ولأنها علامة على ما تضمنته من أحكام وآداب وغير ذلك ولما فيها من عبرة وعظة في نظمها ومعناها.

# آية البر:

هي قوله تعالى: ﴿ لَّيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَ

الْبِرَ مَنُ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَالَ وَالْمَالِينَ وَفِي عَلَى حُبِّهِ وَالْمَالِينَ وَفِي وَالْمَسَكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّابِلِينَ وَفِي الْمَالَ وَالسَّابِلِينَ وَفِي الْمَالِينَ وَفِي الْمَالِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَالسَّابِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَالسَّابِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَالصَّلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَالصَّلِينَ وَفِي وَالْمَالِينَ وَلَيْكَ وَالْمَالِينَ وَلَيْكِينَ وَلَيْكِينَ وَلَيْكِينَ وَلِينَ الْمَالْمِينَ أَوْلَتَهِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ وَالْمَالِينَ وَلِينَ الْمُنْقُونَ وَلِينَ الْمُنْقُونَ وَلِينَ الْمُنْقُونَ وَلِينَ الْمُنْقُونَ وَلِينَ الْمَالِينَ وَلِينَا اللّهِ وَالْمَالِينَ وَلِينَا اللّهِينَ الْمُنْقُونَ وَلَيْكِكَ هُمُ الْمُنْقُونَ وَلِينَا اللّهِ وَاللّهَ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَلَيْكِكُ هُمُ الْمُنْقُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَلَيْكِكُ هُمُ الْمُنْقُونَ اللّهُ وَلِينَالِيكُ اللّهُ وَلِينَ اللّهُ وَلَيْكِكُ اللّهُ وَلِينَ اللّهُ وَلَيْكِ لَا لَهُ اللّهُ وَلَيْكِ لَا اللّهُ وَلَيْلُ وَلَيْكِ لَا لَاللّهُ وَلِينَالِيلُونَ اللّهُ وَلَيْلِيلُونَ اللّهُ وَلَيْلِيلُونَ اللّهُ وَلِينَالِيلُونَ اللّهُ وَلَيْلِيلُ وَلِينَالِيلُونَ اللّهُ وَلِينَالِيلُونَ اللّهُ وَلِينَالِيلُونَ الْمُؤْلِقُولَ اللّهُ وَلِينَالِيلُونَ الللللْمُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُولِيلُونَ اللللْمُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ الللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُونَ اللّهُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُولُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُولُولُ وَلِيلُولُ وَلِيلُ

# آية الحقوق العشرة:

فقد ذكر تعالى في هذه الآية عشرة من أصحاب الحقوق بدأها بحقه جل وعلا في عبادته ووحدانيته وعدم الإشراك به، والإحسان إلى تسعة أصناف من خلقه.

### آية الخضر:

رمز بها الشاطبي في ناظمة الزهر أصنغِرُون هي [سورة التوبة: ٢٩].

إلى قوله تعالى: ﴿مُدُهَامَّنَانِ ﴿ اللهِ قُولُهُ اللهِ عَلَى اللهِ فَي سُورة الرحمن؛ لأن معنى ﴿مُدُهَامَّنَانِ ﴿ اللهِ مخضرتان، وذلك في قوله:

وأول ما قيل المعارج والتكا

ثر اعلم وفي الرحمن مع آية الخضر

### آية الدين:

هي قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّهِ اللَّهِ مِدَيْنٍ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمِ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْ

# آية السيف:

هي في أصح الأقوال قوله تعالى في أصح الأقوال قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا السَلَخَ الْأَشَهُرُ الْحُرُمُ فَاقَنْلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمُ وَأَقَادُوا لَهُمْ كُلَّ وَجُدَتُمُوهُمُ وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا مُرْصَدِ فَإِن تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَوٰةَ وَءَاتُوا الرَّكَوٰةَ فَعَلُورٌ الرَّكَوٰةَ فَخُلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيدٌ (فَ) السورة التوبة: ٥].

وقيل هي قوله تعالى: ﴿قَائِلُواْ اللَّهِ وَلَا أَلْمُوْمِ اللَّهِ وَلَا أَلْمُوْمِ اللَّهِ وَلَا أَلْمُوْمِ اللَّهِ وَلَا أَلْمُوْمِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَجْرَمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَجْرِبُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُ النَّهِ مِنَ اللَّهِنَ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُ النَّهِ مِنَ اللَّهِنَ وَلَا اللَّهِ اللَّهِ عَن يَدِ وَهُمْ النَّهِ وَلَا اللَّهِ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ

وقيل: هي قوله تعالى: ﴿وَقَـٰكِلُواْ اللَّهُ مَعَ الْمُثَلِكُوا كُمُ اللَّهُ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴾ كَافَّةً وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُنَّقِينَ ﴾ [سورة التوبة: ٣٦]، وأشهرها أولها.

# آية الصيف:

هي آية الكلالة وهي آخر آية في سورة النساء، وهي قوله تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ اللّهُ يُفْتِيكُمُ فِي الْكَكْلَةَ إِنِ النّرُقُلُ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلَهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلِهُ وَلّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَكُوا وَلِهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَكُ وَلَوْ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ وَلَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ اللللّهُ الللهُ اللّهُ اللّه

وقد سماها بذلك الرسول وقد سماها بذلك الرسول وقد كما في حديث مسلم الصحيح أن عمر بن الخطاب وهذه خطب يوم الجمعة فذكر نبي الله وذكر أبا بكر ثم قال: إني لا أدع بعدي شيئاً أهم عندي من الكلالة ما راجعت رسول الله وما أغلظ لي في شيء ما راجعته في الكلالة، وما أغلظ لي في شيء ما ما أغلظ لي في هيء بإصبعه في صدري وقال: يا عمر

ألا تكفيك آية الصيف التي في آخر سورة النساء؟ وإني إن أعش أقض فيها بقضية. يقضي بها من يقرأ القرآن. القرآن.

# آية الضمائر:

هي آية [٣١] من سورة النور، وهي قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَقُل اللّهُ وَمِنْ اللّهُ وَمِنْ وَيَحُفَظُنَ فَلُوجُهُنَ وَلا يُبُدِينَ لِيَنْتَهُنَّ إِلّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيْسَرِيْنَ بِخُمُرُهِنَ عَلَى جُعُوبِينَ فَلْ مَعُولَتِهِنَ اللّه لِمُعُولَتِهِنَ أَوْ فَلْ يَبُدِينَ لِيَعْمُرُهِنَ عَلَى جُعُوبِينَ وَلا يَبُدِينَ لِيعُمُرُهِنَ عَلَى جُعُوبِينَ وَلا يَبُدِينَ وَيَعْمَرُهِنَ عَلَى جُعُوبِينَ أَوْ يَبْعَلُمُ وَلا يَبْدِينَ أَوْ يَعْمُرُهِنَ عَلَى جُعُولِتِهِنَ أَوْ اللّهَ اللّهُ وَلَتِهِنَ أَوْ اللّهَ اللّهُ وَلَيْهِنَ أَوْ اللّهَ اللّهُ وَلَيْهِنَ أَوْ اللّهُ وَلَيْهِنَ أَوْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهِ اللّهُ وَلَيْهِنَ أَوْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَوْلِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ وَلَا اللّهِ جَمِيعًا اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ وَلَا اللّهُ جَمِيعًا اللّهُ اللّهُ عَلَى عَوْرَاتِ اللّهُ اللّهِ جَمِيعًا اللّهُ اللّهِ جَمِيعًا اللّهُ اللّهِ جَمِيعًا اللّهُ اللّهِ جَمِيعًا اللّهُ الله الله جَمِيعًا اللّهُ الله وَلَوْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ اللّهُ وَلَوْلُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّه اللّه وَلَا اللّه الله وَلَا اللّه الله وَلَا اللّه الله وَلَا الله الله وَلَا الله وَلِلْهُ اللّه وَلَا الله وَلِه الله وَلَا الل

وسميت هذه الآية آية الضمائر لأنه ليس في كتاب الله آية أكثر ضمائر من هذه الآية، فقد جمعت خمسة وعشرين ضميراً.

#### آية العز:

هي قوله تعالى في خاتمة سورة الإسراء: ﴿ وَقُلِ اللَّهِ اللَّذِى لَمْ يَنْخِذُ وَلَكُ وَلَمْ اللَّهِ اللَّذِى لَمْ يَنْخِذُ وَلَكُ وَلَمْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَمْ يَكُن لَهُمْ وَلَمْ اللَّهُ فِي اللَّهُلَّكِ وَلَمْ يَكُن لَهُمْ وَلَكُمْ اللَّهُ فَي اللَّهُ اللَّهِ وَلَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُمْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

# آية القراء:

هي قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوةَ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوةَ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوةَ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ يَجَنَرَةً لَنَ تَبُورَ وَآلَ ﴾ يَرْجُونَ يَجَنرَةً لَن تَبُورَ وَآلَ ﴾ [فاطر: ٢٩ ـ ٣٠].

سماها بذلك مطرف بن عبدالله كما عند الطبري.

# آية الكرسي:

وهي أعظم آية في كتاب الله، فقد سأل النبي ﷺ أبياً عن أعظم آية في كتاب الله، فلما قال أبي: آية الكرسي، قال له النبي ﷺ: «ليهنك العلم أبا المنذر».

#### آبة المتعة:

المتعة متعتان: متعة النكاح، ومتعة الحج، وهي نسك التمتع.

فأما آية متعة النكاح فهي قوله تعالى من سورة النساء: ﴿ وَالْمُحْصَنَتُ مِنَ النِسَاءِ فَهِي قَوله مِن النِسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتُ أَيْمَنُكُمُ مَّ كِنَبَ اللّهِ عَلَيْكُمُ مَّ وَأَءَ ذَلِكُمُ أَن اللّهِ عَلَيْكُمُ وَأُحِلَ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمُ أَن اللّهِ عَلَيْكُمُ وَأَعِلَ لَكُم مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمُ أَن مَسَفِحِينَ عَيْرَ مُسَفِحِينَ فَمَا السَّمْمَعُمُ بِهِ مِنْهُنَ فَعَاتُوهُنَ أَجُورَهُنَ فَمَا اللّهُ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيمَا تَرَضَيْتُم فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ مِنْ بَعْدِ الفريضَةَ إِنَّ اللّهَ كَانَ عَلِيمًا فِيمًا لَبُهُ كَانَ عَلِيمًا مَكِيمًا اللهِ النساء: ٢٤].

وأما آية متعة الحج فهي قوله تعالى من سورة البقرة: ﴿فَنَ تَمَنَّعَ وَلَهُ وَلَمُ الْمُثَرَّةِ وَلَهُ الْمُثَرَّةِ وَلَا الْمُثَرِّقِ وَلَا الْمُثَرِّقِ وَلَا الْمُثَرِّقِ وَلَا الْمُثَرِّقِ وَلَا الْمُثَرِّقِ وَلَا الْمُثَرِّقِ وَلَا اللّهِ الْمُقرة: ١٩٦].

# آية الوصية:

هي قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُنْقِينَ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى الْمُنْقِينَ عَلَى الْمُنْقِينَ عَلَى الْمُنْقِينَ عَلَى الْمُنْقِينَ عَلَى الْمُنْقِينَ عَلَى الْمُنُوفِ حَقًا عَلَى الْمُنْقِينَ عَلَى الْمُنْقِينَ عَلَى اللهَ سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى اللهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللهَ عَلَى اللهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ اللهَ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَمُ اللهَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهَ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفًا أَوْ إِثْمًا فَا اللهَ اللهَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللهَ اللهَ اللهَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهَ عَلَيْهُ إِنَّ اللهَ عَفُورٌ رَحِيمُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ الله

# آية جمعت حروف المعجم:

هما آیتان جمعت کل منهما حروف المعجم، هما:

ا قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِن الْهَ الْعَدِ أَلْعَمِ أَمْنَةً نُعُاسًا يَغْشَى طَآبِفَةً مِن مُنكُمْ وَطَآبِفَةً قَدْ أَهَمَ تَهُمْ أَنفُسُهُمْ يَظُنُون بِاللهِ عَيْرَ الْحَقِ ظَنَ الْجُهِلِيَةِ يَعُولُون فِي يَقُولُون هِلَ أَنا مِن الْأَمْرِ مِن شَيْءً فَلَ الْمُهُمِ فَلُ اللهِ يَعُولُون فِي قُلُ إِنَ الْأَمْرِ مَن اللهِ يَعْفُون فِي كَانُ لَنَ اللهُ مِن اللهُ يَعْفُون فِي كَانُ لَنَ اللهُ مِن اللهُ مَا لَا يُعْبُرُون لَو كَانُ لَنَ لَن لَنَا مِنَ اللهُمْرِ شَيْءً مَا قَبِلْنَا فَلَ لَو كُنتُمْ فِي اللهُ مَا قَبِلْنَا فَلَ لَو كُنتُمْ فِي اللهُ مَا فِي اللهُ مَا فِي اللهُ مَا فِي اللهُ مَا فِي اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ مَا فِي اللهُ عَلِيمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِيمُ اللهُ ال

٧ - وقوله تعالى: ﴿ مُعَمَدُ رَسُولُ اللّهِ وَاللّهِ مَعَهُ وَ اللّهِ عَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ مَلَى الْكُفّارِ رُحَمَاءُ مِنَ اللّهِ مَرَحُهُمْ رُكّعًا سُجّدًا يَبْتَعُونَ فَضَلَا مِن اللّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن اللّهِ وَرِضُونَا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِن اللهِ وَرَضُونَا سِيمَاهُمْ فِي التَّوْرَدِيَّ مِن اللهِ وَرَضُونَا سِيمَاهُمْ فِي التَّوْرَدِيَّ مِن اللهُ اللهُ عُودِ ذَلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَدِيَّ فَي اللَّوْرَدِيَّ أَخْرَجَ شَطْعَهُم فَي السَّوقِيءِ وَمَثَلُهُمْ فَي السَّوقِيءِ فَالسَّتَوَى عَلَى سُوقِيءِ فَعَارَرُهُ فَاسْتَعَلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِيءِ يُعَرِّدُ وَعَدَ يَعْمِلُوا الصَّلِحَاتِ يَعْمِلُوا الصَّلِحَاتِ اللّهُ اللّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَاتِ مِنْهُم مَعْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا اللّهُ السَّرَاءِ السَّرِدَة الفتح: ٢٩].





# حرف الباء

#### البداء:

هو الظهور بعد الخفاء أي بدو وظهور أمر لم يكن بادياً من قبل.

وهو مرتبط بعلوم القرآن من جهتين:

ان بعض فرق اليهود أنكروا النسخ لأنه في زعمهم يستلزم البداء، وسبق الجهل وهو محال على الله.

٢ - غلاة الرافضة الذين أجازوا
 البداء على الله - تعالى الله عن
 ذلك علواً كبيراً -.

# بدع التفاسير:

هي الأقوال البدعية والخاطئة في تفسير الآيات القرآنية التي لا يسندها دليل من نقل أو عقل أو لغة.

والأصل أنها أشد خطأ وغرابة من

غرائب التفسير وهو مصطلح استعمله الزمخشري في الكشاف، ونقل عنه بعد ذلك.

ومن أمثلته: تفسير الكرسي في قوله تعالى: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَتِ وَلِهِ تعالى: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ بالعلم ـ أي وسع علمه ـ وذلك من أجل إنكار الكرسي، وكتفسير النحل في قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى الْغَلِ ﴾ علي وبنو هاشم.

وقد جمع الشيخ عبدالله بن الصديق الغماري جملة من هذه التفاسير في كتاب سماه "بدع التفاسير".

وانظر: غرائب التفسير.

### البدور السبعة:

هم أصحاب القراءات السبع المتواترة. سماهم بذلك الشاطبي بقوله:

جزى الله بالخيرات عنا أئمة

لنا نقلوا القرآن عذبا وسلسلا فمنهم بدور سبعة قد توسطت

سماء العلا والعدل زهرأ وكمَّلا

وهم: أبو عمرو، وابن عامر، ونافع، وحمرة، وعاصم، والكسائي، وابن كثير.

# بساتين القرآن:

هى السور الخمس المبدوءة بہ ﴿الۡرَّ﴾ وهي:

- ١ ـ سـورة يـونـس: ﴿الْرَّ تِلْكَ ءَايَثُ
- ٱلْكِنَٰبِ ٱلْحَكِيمِ ۞﴾. ٢ ـ سورة هـود: ﴿الَّرَ كِنَابُ أُخْكِنَتُ ءَايَنْكُمُ أُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنَّ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ۞﴾.
- ٣ ـ سورة يوسف: ﴿الَّرْ تِلْكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِنَابِ ٱلْمُبِينِ ١٤٠٠.
- ٤ ـ سورة إبراهيم: ﴿الَّرَّ كِتَبُّ أَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمُ إِلَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴿ اللَّهُ.

 سورة الحجر: ﴿الرَّ تِلْكَ ءَايَتُ ٱلْكِتَابِ وَقُرْءَانِ مُّبِينِ ٥٠٠.

#### البسملة:

هــــــي قــــول: ﴿ لِشِــــــــــ اللَّهِ ٱلرَّخْزِ الرَّحَيْدِ ( اللهِ وهي مصدر منحوت من الفعل "بسمل". قال عمر بن أبي ربيعة:

# لقد بسملت ليلى غداة لقيتها

فيا حبذا ذاك الحبيب المبسمل والقراء كلهم على الإتيان بالبسملة عند ابتداء التلاوة في أول السور كلها عدا سورة التوبة، والقارئ مخير بين الإتيان بها أو تركها في أجزاء السور.

والبسملة والتسمية بمعنى واحد.

#### البصرى:

عند القراء هو أبو عمرو بن العلاء، ويعقوب الحضرمي.

وعند علماء العد هو عاصم الجحدري، وعطا بن يسار.

# البصريان:

عند القراء هما: أبو عمرو ويعقوب.

# حرف التساء

# تاريخية النص القرآني:

تعني أن القرآن الكريم محكوم ببيئته الزمانية والمكانية والبيئية.

فهي دعوة ضارة ضالة تهدف بعبثية لفظية لحبس القرآن الكريم في إطاره الزماني والمكاني والبيئي، لمنع انتشاره وتطبيقه في الزمن الحاضر والمستقبل.

# تألمف القرآن:

هو جمع متفرقه وترتیب آیاته وسوره فی تلاوة أو مصحف.

وقد رد ابن سيرين على من يقرأون القرآن على غير ترتيبه بقوله: "تأليف الله خير من تأليفكم".

وقد بوب البخاري في صحيحه باباً بعنوان: "تأليف القرآن".

قال ابن حجر عنه: أي جمع

آيات السورة الواحدة، أو جمع السور مرتبة في المصحف.

# تأوُّل القرآن:

هو تفهم معناه والعمل بمقتضاه.

فعن عائشة و الت الله عليه سورة رسول الله عليه بعد أن نزلت عليه سورة في إذا جَاء نَصُرُ الله وَالله عليه الله الله عليه سورة الله عائد ا

أي يعمل ويمتثل قوله تعالى في السورة ﴿فَسَيَعْ فِرَهُ السَّورة ﴿فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرَهُ إِلنَّا مُ النَّاسُ [النصر: ٣].

# التأويل:

مأخوذ لغة من الأوْل وهو الرجوع. يقال: آل الأمر إلى كذا. أي عاد ورجع إليه. وتأويل الكلام، أي إرجاعه إلى ما يحتمل من معانٍ.

# أما في الاصطلاح:

فعند السلف المتقدمين: فهو تفسير الكلام وبيان معناه.

ومنه قول ابن عباس عن القرآن: أنا ممن يعلم تأويله. أي تفسيره. وبهذا المعنى استعمل الإمام الطبري هذا المصطلح في تفسيره فعنون كتابه بـ "جامع البيان عن تأويل آي القرآن ". وكان يقول: القول في تأويل قوله تعالى ....

ويقول: اختلف أهل التأويل. أي التفسير.

والمعنى الثاني عند السلف أن تأويل الكلام تحقيق المراد منه.

فإن كان الكلام أمراً كان تأويله فعل الأمر المطلوب فعله.. وهكذا.

انظر: تأوّل القرآن.

وأما التأويل في اصطلاح المتأخرين: فهو صرف اللفظ عن المعنى الراجح إلى المعنى المرجوح.

فإن كان لدليل يقترن بالكلام قبل، وإلا رد وكان باطناً باطلاً وكلاماً عابثاً.

# تثوير القرآن:

هو البحث والتنقيب عن معاني القرآن الكريم ودلالاته ومدارسة العلماء فيه.

فعن ابن مسعود أنه قال: من أراد العلم فليثور القرآن. فإن فيه علم الأولين والآخرين.

وعرف شمر تثوير القرآن بأنه قراءته ومناقشة العلماء به.

وقال ابن الأثير في النهاية في غريب الحديث في معنى "فليثور القرآن" أي لينقر عنه ويفكر في معانيه وتفسيره وقراءته.

# تجزئة القرآن:

هو تقسيم آيات القرآن وسوره إلى أجزاء.

وقد درج المسلمون على تقسيم المصحف إلى ثلاثين جزءاً وستين حزباً.

ولأن هذا الأمر اجتهادي فقد جزئ المصحف إلى أجزاء أخرى.

انظر: أجزاء القرآن وأحزاب القرآن.

#### التجويد:

لغة: التحسين والإتقان.

واصطلاحاً: إعطاء حروف القرآن الكريم حقها ومستحقها من الصفات الأصلية والعارضة دون إسراف ولا تكلف في التفخيم، والترقيق، والإدغام، والإظهار، والمد، والغنة، وغيرها.

وهو فرع من فروع القراءات.

ويسمى علم الأداء، وعلم تلاوة القرآن الكريم.

# التحزين:

تكلف القارئ الحزن عند تلاوة القرآن.

وهو منهي عنه لما فيه من الرياء ومشابهة النياحة والإخلال بمخارج الحروف.

وأما من حزن وبكى خشوعاً وتأثراً لكلام الله فلا حرج.

فكان الرسول على يبكي في تلاوة صلاة الليل وكذا أبو بكر الصديق لا يسمع صوته من بكائه، وعمر بن الخطاب بكى لما بلغ ﴿ وَٱبْيَضَتْ عَيْنَاهُ مِن الْخُرْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ الوسف: ١٨٤.

فركع ولم يستطع المضي في القراءة.

#### تحفة الأطفال:

منظومة مختصرة من بحر الرجز في تجويد القرآن الكريم، بنظم سليمان بن حسين الجمزوري في (٦١) بيتاً، فكانت مما يحفظه الأطفال وصغار الطلاب.

# التحقيق:

إعطاء حروف القرآن كامل حقها من التفخيم، والترقيق، والمد، والهمز، وغير ذلك، مع تؤدة وتأنٍ وهو مرتبط بمراتب التلاوة.

ويؤخذ به في مجال التعليم.

# تخميس القرآن:

وضع رمز خاص على نهاية كل خمس آيات في السورة الواحدة في المصحف.

#### التدبر:

لغة: هو النظر في أدبار الأمور وآخرها. أي عواقبها.

وفي الاصطلاح: هو تأمل معاني القرآن الكريم والغوص في دقائق دلالاته وعظيم هداياته.

#### التدوير:

قراءة القرآن بمرتبة متوسطة بين التحقيق والحدر. وهي الأنسب للقراءة في الصلاة.

#### ترتيب السور:

لسور القرآن الكريم البالغة (١١٤) سورة ترتيبان:

أحدهما: ترتيب السور بحسب نزولها على الرسول على الرسول على الرسول على الرسول على الرسول على المرسول على المرسول على المرسول ال

وهو ترتيب مختلف فيه ورد فيه أكثر من رواية، كرواية أبي عمرو الداني بسنده إلى جابر بن زيد، ورواية عطاء بن أبي مسلم الخراساني عن ابن عباس.

الثاني: ترتيب السور بحسب ورودها في المصحف الشريف.

وهو ترتيب ثابت مستقر بين المسلمين تمت المحافظة عليه سلفاً وخلفاً.

لكن وقع الخلاف في مصدريته على ثلاثة أقوال:

١ - أنه ترتيب توقيفي عن
 الرسول ﷺ، وهو الراجح.

٢ ـ أنه اجتهادي تم باجتهاد
 الصحابة في ذلك.

٣- أن بعضه توقيفي وبعضه اجتهادي.

وهو خلاف لا تأثير له في الواقع اليوم.

#### الترتيل:

الترسل والتمهل في القراءة وذلك برعاية مخارج الحروف وحفظ الوقوف، والأوصال، والمد والغنن.

أو هو تجويد الحروف ومعرفة الوقوف.

وعلى هذا فليس مرتبة من مراتب التلاوة وإنما هو شرط في كل أنواعها وسرعاتها لأن القرآن لا يقرأ إلا بترتيل كما قال تعالى: ﴿وَرَقِلِ ٱلْقُرُءَانَ تَرْتِيلًا ﴾ [المزمل: ٤].

# ترجمان القرآن:

لقب عبدالله بن عباس الله ابن عباس الله عم رسول الله الله الكريم وتفسيره لانشغاله بالقرآن الكريم وتفسيره وتميزه بذلك لدعاء النبي اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل»، توفي عام ٦٨هـ عن سبعين عاماً.

# ترجمة القرآن:

ترجمة القرآن الكريم غير ممكنة

ومستحيلة لكونه كتاباً إلهياً متميزاً غير مقدور على مثله بلغته فضلاً عن غيرها وهو معجزة الرسول الله الناس الباقية التي تحدى الله بها الناس جميعاً.

وأما الممكن فهو ترجمة معاني القرآن الكريم، وذلك بنقل معاني القرآن الكريم الكبرى إلى لغة أخرى.

وهذه يصيبها القصور من جهة تفسير القرآن بلغته أولاً ثم نقل هذا التفسير إلى اللغات الأخرى فيعتريها قصور المفسر وتقصير المترجم.

وتسمى ترجمة تفسير القرآن، أو الترجمة التفسيرية، وأبلغ منها تفسير القرآن بلغة أخرى مباشرة.

وعلى مريد معرفة القرآن الكريم كما أنزل تعلم لغة القرآن وقراءته بلغته، ولا سبيل غير ذلك.

#### الترجيح:

تقوية بعض الأقوال في معاني الآيات عند تعددها وتقديمه على غيره لمرجحات وقواعد معتبرة.

وانظر: الاختيار.

# الترجيع:

تحسين الصوت عند التلاوة، وهو نوع من التغني الجائز.

فعن أم هانئ قالت: «كنت أسمع صوت النبي ﷺ وهو يقرأ وأنا نائمة على فراشي يرجع القرآن».

وفي حديث عبدالله بن مغفل المزني: «رأيت رسول الله على يوم الفتح على ناقة له يقرأ سورة الفتح فرجع فيها، قيل: كيف كان ترجيعه؟ قال: آآآ ثلاث مرات».

ويكون الترجيع كذلك بتكرار الآية أو بعضها وترديدها.

# الترخيم:

يطلق عند القراء على الإمالة.

#### الترديد:

تكرار الآية في التلاوة وهو أحد معاني الترجيع.

#### الترعيد:

تلاوة القرآن بصوت كأن صاحبه يرتعد من برد أو ألم.

وهي طريقة معيبة وممنوعة في التلاوة لما فيها من تقطيع الكلمات والحروف. وهو من بدع القراء.

#### الترقيص:

هو القراءة بصوت وحركة تشبه الرقص، حيث يريد الوقوف على السكون ثم ينتقل بسرعة إلى الحركة.

وهي طريقة معيبة وممنوعة في التلاوة وهي من بدع القراء.

#### الترقيق:

ضد التفخيم وهو تحول يدخل على الحرف فلا يمتلئ الفم بصداه.

### تركيب القراءات:

هـو الـتنـقـل بـيـن الـقـراءات أثـنـاء التلاوة، ويعبر عنه بالخلط، والتلفيق.

وفي جوازه خلاف بين العلماء.

### تسبيع القراءات":

هو الاقتصار على سبعة أئمة في القراءات، وأول من سبع السبعة ابن مجاهد (ت٣٤٢هـ) في كتابه "السبعة".

وهم القراءة السبعة المشهورون.

#### التسمية:

وانظر: البسملة.

#### التسهيل:

جعل الهمزة بينها وبين الحرف المجانس لحركتها من ألف أو واو أو ياء.

ولا يضبط إلا بالأخذ مشافهة.

#### التشابه:

انظر: المحكم والمتشابه.

#### التطريب:

مراعاة أصول النغم والطرب في التلاوة وتقديمها على أحكام التجويد، فيمد في غير محل المد، ويزيد في المد والغنة ونحو ذلك.

وهو بهذه الصفة غير مشروع وممنوع، ومن بدع القراء وعيوب القراءات.

### تعدد الأسباب والنازل واحد:

وهو أن تتعدد الحوادث والأسباب ثم تنزل آية أو آيات بشأنها. وهذه أحد صور أسباب النزول.

ومثاله: الروايات الصحيحة في نزول آيات اللعان في سورة النور ﴿ وَاللَّذِينَ يَرَمُونَ أَزُوَجَهُمْ وَلَرٌ يَكُنُ لَمُّمْ شُهَدَاءُ لِللَّهُ أَنفُسُهُمْ ﴾ [النور: ٦ - ٩].

وأخرج البخاري عن سهل بن سعد أن عويمر العجلاني أتى عاصم بن عدي فقال: كيف تقولون في رجل وجد مع امرأته رجلاً أيقتله، فتقتلونه. أم كيف يصنع؟ سل لي رسول الله على فقال: يا رسول الله على مع امرأته رجلاً أيقتله رجل وجد مع امرأته رجلاً أيقتله وتقتلونه أم كيف يصنع؟ فقال رسول الله على وفي صاحبك، فأمرهما رسول الله على وفي صاحبك، فأمرهما رسول الله على بالملاعنة بما سمى الله في كتابه فلاعنهما اله.

فهاتان روایتان صحیحتان ولا مانع من حدوثهما معاً ونزول

الآيات بعد الحادثتين. وبهذا تعددت الأسباب والنازل واحد.

# تعدد النازل والسبب واحد:

وهو أن تنزل آيات متعددة على سبب واحد.

ومن أمثلته ما أخرجه الحاكم عن أم سلمة أنها قالت: تغزو الرجال ولا تغزو النساء، وإنما لنا نصف الميراث، فأنزل الله ﴿وَلَا تَنَمَنَّوا مَا فَضَلَ اللهُ بِعِضَكُمْ عَلَى بَعْضِ فَضَلَ اللهُ يهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ النساء: ٣٦]، وأنزل: ﴿إِنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَأَنْزِل: ٣٥].

وغير ذلك من الأمثلة.

#### التعوذ:

قول: أعوذ بالله من الشيطان الرجيم.

وانظر: الاستعاذة.

# التغني بالقرآن:

تحسين الصوت مع التمسك بأحكام التجويد والأداء.

وفي الخبر: «ليس منا من لم يتغن بالقرآن».

#### التفسير:

لغة: الكشف والبيان.

واصطلاحاً: بيان معاني القرآن الكريم.

وله تعريفات عدة هذا أوضحها وأوجزها، وكثير منها تعريف وصفي لواقع التفسير في كتبه في مناهجها المختلفة.

وهو أول العلوم الإسلامية ظهوراً، حيث فسر رسول الله ﷺ للصحابة ما احتاجوا إلى تفسيره وبيانه: كالظلم، والكلالة، والرمي، وغيرها.

ثم زادت الحاجة إليه فكثرت كتبه وتعددت مناهجه، وتنوعت أقسامه الاصطلاحية.

# التفسير الأثرى:

ويسمى التفسير بالمأثور، أو التفسير المنقول، أو التفسير المنقول، أو التفسير بالرواية.

والمأثور: هو ما أثر عمن سلف. أي نقل عنهم وبقي أثراً من آثارهم.

وفي الاصطلاح: هو بيان معاني القرآن الكريم بما ورد في السنة، أو روي عن الصحابة أو التابعين.

ولكل نوع من هذه الأنواع مرتبته وتفصيلاته وأحكامه.

وتسميته بالمأثور هو بالنظر إلى طريق وصوله إلينا وهو النقل والرواية لا إلى مضمونه.

فهو مأثور بالنسبة لنا، وحي إن ثبت عن الرسول ﷺ، رأي بالنسبة لمن صدر منه من الصحابة والتابعين.

فتسميته بالمأثور جاءت في مقابلة تسمية ما لا نقل فيه من التفسير بأنه تفسير بالرأي.

وقد أوهم هذا التقسيم وهذه التسمية بالمأثور أنه لا رأي فيه وهو خطأ، بل المأثور رأي ورواية، والآخر رأي وكتابة.

فالمأثور عن الصحابة، والتابعين ومن بعدهم مما هو موقوف عليهم هو رأي لهم، واجتهاد منهم مأثور لنا عنهم.

وبما أن التفسير بالمأثور معتمد على الرواية والنقل، فالمعتبر منه ما صحت روايته وثبت نقله.

وأشهر مؤلفاته:

١ ـ تفسير عبدالرزاق.

٢ ـ تفسير ابن أبي حاتم.

### ٣ ـ تفسير الطبري.

- ٤ تفسير بقي بن مخلد وهو مخطوط، أو مفقود.
- الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي.

# التفسير الاجتماعي:

هو توظيف الآيات القرآنية لعلاج المشكلات الاجتماعية من أسرية، واقتصادية، وسياسية وغيرها. وتصحيح مسار المجتمعات ودلالتها لما فيه صلاحها وهدايتها، وذلك من خلال آي القرآن حيث تميزت بعض التفاسير بهذه الميزة، واعتنت بها.

ومن هذه التفاسير:

- ١ تفسير المنار: محمد رشيد رضا.
- ٢ ـ تفسير المراغي: أحمد مصطفى المراغى.
- ٣ ـ تفسير صفوة الآثار والمفاهيم: عبدالرحمن الدوسري.
- ٤ ـ كتاب في ظلال القرآن: سيد قطب.
- تفسير القرآن الكريم: محمود شلتوت.. وغيرها.

### التفسير الإجمالي:

بيان مجمل معنى الآية أو الآيات دون الخوض في تحليل مفردات الآية مع التزام ترتيب المصحف.

وهو منهج التفاسير المختصرة النتي تقدم معنى الآيات دون الإغراق في التفصيلات والاختلافات.

ومنه: تفسير السعدي، والتيسير في أحاديث التفسير لمحمد المكي الناصري وغيرهما.

# التفسير الأدبي:

تفسير القرآن الكريم موضوعياً عبر استقراء اللفظ القرآني في كل مواضع وروده في القرآن الكريم بمختلف صيغه للوصول إلى دلالته الدقيقة مراعىً في ذلك ترتيب نزولها الزماني وأحوالها المكانية والحالية وسياقها في الآي وسياقها العام في القرآن كله، والنظر للقرآن الكريم نظرة أدبية صرفة.

وقد دعا إلى هذا المنهج الشيخ أمين الخولي وتابعته تلميذته وزوجته د. عائشة عبدالرحمن في كتابها: "التفسير البياني للقرآن الكريم".

# التفسير الإشاري:

أصله تأويل القرآن الكريم على غير ظاهره لإشارة خفية تظهر لأرباب السلوك والتصوف أو غيرهم دون إنكار لدلالة الظاهر.

كفهم عمر وابن عباس لقوله تسعالي: ﴿إِذَا جَاآءَ نَصُّرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ لِللَّهِ [النصر: ١] بأنها أجل رسول الله ﷺ أعلمه الله له.

ثم خرج هذا التفسير عن حده وأصبح معانٍ ومواجيد عند الصوفية أو اعتبار وقياس عند غيرهم، فخرج في حقيقته وواقعه عن التفسير فليس منه في شيء كقول بعضهم: ﴿يَثَأَيُّا الَّذِينَ مَامَنُوا قَائِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُم مِّنَ الْحَادة النفس لأنها أمارة بالسوء وهي أقرب من يلينا من الأعداء.

وهذا المعنى لو صح في ذاته فلا تدل عليه ألفاظ الآية.

واشترط لصحته شروط:

١ عدم مناقضة التفسير الإشاري
 لظاهر النص القرآني.

لأن النصوص على ظواهرها والعدول بها إلى معان أخرى إلحاد.

 ٢ ـ أن يكون له شاهد شرعي يؤيده.

 ۳ ـ ألا يدعى أنه المراد وحده دون المعنى الظاهر.

٤ ـ أن لا يكون له معارض شرعي أو عقلى.

وهذه الشروط قل ما تتوفر فيه، فمن منع إرادة الظاهر أصلاً فهو ملحد باطني يريد إبطال الشريعة. ومن قال بالظاهر مع الإشارة فهو صوفي، وقبول التفسير الإشاري عند من قبله لا تعني وجوب أخذه، بل عدم رفضه إذا صح مأخذه.

وأكثر إشارات الصوفية ليست تفسيراً مباشراً، ولكنها من باب التفسير بالقياس، أي قياس المعنى الإشاري على المعنى الظاهر من النص.

### ومن مؤلفاته:

القرآن العظيم لأبي محمد سهل بن عبدالله التستري.

٢ - لطائف الإشارات للقشيري.

٣ - روح المعاني لمحمود الألوسي وغيرها.

#### تفسير الإعراب:

هو مراعاة القواعد النحوية كاملة عند التفسير.

وهو اصطلاح أكثر من استعمله أبو حيان في تفسيره كقوله عند تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن لَبُهِ عُلَيْكَ ﴿ وَلَقَدُ جَآءَكَ مِن لَبُهُ سَلِيكَ ﴾ [الأنعام: ٣٤].

قال: "... وأما الزمخشري فلم يتعرض لفاعل جاء بل قال: ﴿وَلَقَدُ جَاءَكَ مِن نَبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿، بعض أنبائهم وقصصهم. ثم قال: وهو تفسير معنى لا تفسير إعراب لأن ﴿مِن ﴿ لا تكون فاعلة.

# التفسير الباطني:

حمل القرآن الكريم على ما لا تدل عليه ظاهر ألفاظه من المعاني ادعاءاً بأن النصوص الشرعية ليست على ظاهرها بل لها معان باطنة لا يعلمها كل أحد.

وهذا ضلال بيّن أدى إلى إبطال الشريعة والعبث بالدين وإلى القول بالحلول والاتحاد.

فالنصوص على ظاهرها، والعدول عنها إلى معان يدعيها أهل الباطل إلحاد.

# التفسير البياني:

هو التفسير القرآني المعتمد على إبراز بلاغة القرآن لكريم في صوره البيانية وجوانبه الفنية ودلائله الإعجازية وأسرار نظمه، وما فيه من نكت بلاغية ومعان إعجازية ولغوية.

# ومن أشهر مؤلفاته:

١ ـ الكشاف للزمخشري.

٢ ـ التحرير والتنوير لابن عاشور.

# تفسير التابعي:

هو ما روي عن التابعي في تفسير القرآن الكريم موقوفاً عليه. فهذا تفسيره، أما ما رواه عن الصحابي فهذا روايته، وفرق بين الرواية والرأي، فقد يجتمعان وقد يختلفان.

وتفسير التابعي من التفسير بالمأثور خلافاً لمن أخرجه منه، حيث وقع الخلط بين تحديد المراد بالتفسير بالمأثور، وحكمه من حيث القبول والرد، حيث لا يلزم من عده مأثوراً تعين قبوله.

حيث بلغت الآثار المروية عند ابن جرير الطبري (٣٨٣٩٧) أثراً. ٢٥٪ منها جاءت عن التابعين أي نحو (٢٤٩٥٨) أثراً.

وقد أفرد الدكتور: محمد بن عبدالله الخضيري تفسيرهم بدراسة مؤصلة في كتابه "تفسير التابعين".

# التفسير التاريخي:

يراد به في الدراسات القرآنية: تفسير القرآن الكريم بحسب ترتيب نزوله خلال ثلاث وعشرين سنة.

وهو أمر غير ممكن لعدم القدرة على الجزم بالترتيب النزولي للقرآن الكريم كاملاً ولما يترتب عليه من تغيير ما استقر عليه القرآن الكريم من ترتيب مبهر ومعجز.

وقد يراد به دراسة ما تضمنه القرآن الكريم من قصص وأحداث تاريخية من باب الاعتبار والقياس واستخلاص الدروس لإفادة الحاضر والمستقبل من أحداث الماضى.

وكذا دراسة التطور الدلالي لألفاظ اللغة ونحو ذلك، فهذا أمر مطلوب مرغوب.

# التفسير التحليلي:

هو تفسير القرآن الكريم آية آية حسب النظم القرآني والترتيب المصحفي من خلال بيان المعاني اللغوية والوجوه الإعرابية والبلاغية

وذكر القراءات القرآنية، واستنباط الأحكام الشرعية والهدايات القرآنية وغير ذلك.

ويسمى التفسير التجزيئي لأنه يتناول آيات القرآن الكريم جزءاً جزءاً.

ويسمى كذلك: التفسير الترتيبي لأنه يلتزم بترتيب الآيات والسور كما في المصحف.

وعلى هذا المنهج سارت أكثر كتب التفسير على اختلاف بينهما من حيث الاختصار والبسط، وهو أقدم أساليب التفسير.

# تفسير الصحابي:

هو ما روي عن الصحابي في تفسير القرآن الكريم موقوفاً عليه، أما ما كان مرفوعاً منه إلى الرسول روي أو له حكم الرفع مما يقوله الصحابي مما ليس للرأي فيه مجال، فحكمه حكم الحديث النبوي. أما تفسير الصحابي الاجتهادي فله خاصيته ومزيته التي تفرد بها من مصاحبة الرسول رومشاهدة الوحي، ومعرفة الأسباب، ولغة الخطاب مع قوة الإيمان،

وصحة الاعتقاد، وتمام الفهم، وصحة العلم. كل ذلك وغيره مدعاة لتقديم تفسيرهم وتقديره وقبوله. أما إذا أجمعوا عليه فهو الحق فالزمه.

وقد بلغ تفسير الصحابة (۸۸۹٦) رواية حفظها الإمام ابن جرير الطبري في تفسيره ونقلها بسندها. أكثر من نصفها عن حبر الأمة وترجمان القرآن عبدالله بن عباس حيث بلغت مروياته التفسيرية وثروته العلمية (۹۷۵) رواية، رواية. يليه ابن مسعود (۹۷۵) رواية، ثم علي بن أبي طالب (۲۲۱) وأبيه عمر (۲۸۸)، فأبيه عمر (۲۲۸)، فعائشة رضي الله عن الجميع (۱۷۸) رواية.. وغيرهم.

وهي كنز نقلت لنا العلم، والفقه، والفهم، واللغة والدين.

ويتميز تفسير الصحابة بالسهولة واليسر وتوضيح المراد من خلال التفسير بالماثل، أو المآل، أو المعنى، أو سبب النزول، أو الوصف، أو الضد.. ونحو ذلك، حيث الغرض بيان المعنى بقصد الفهم والعمل.

# التفسير الصوفي:

انظر: التفسير الإشاري.

### التفسير العقلى:

ويسمى التفسير بالرأي، والتفسير بالدراية، والتفسير الاجتهادي. وهي تسمية موهمة بأن أنواع التفسير الأخرى بخلاف ذلك. وليس الأمر كذلك.

وهو ما اعتمد فيه أو غلب عليه النظري العقلي، دون الأثر النقلي، أو هو ما قدم فيه نظر العقل على النقل، وهو على نوعين: ما هو مقبول محمود في الجملة وهو ما وافق فيه العقل الصريح النقل الصحيح وتوافرت فيه ضوابط التفسير وتحققت في صاحبه شروط المفسر، كتفسير الرازي، والنسفي، والخازن، والبغوي، والسيوطي، والسعدي، والقاسمي.. وغيرها.

والنوع الثاني منها: ما انحرف عن ذلك نصرة لمذهب، أو اتباعاً لهوى، وأعرض فيه عن صحيح النقل وصريح العقل، كتفسير السلمي، والتستري، وعبدالجبار الهمداني.. وغيرهم.

وانظر: التفسير الأثري.

### التفسير العلمي:

هو تفسير الآيات القرآنية بالنظريات العلمية، كما فعل

طنطاوي جوهري في كتابه "الجواهر في تفسير القرآن". وهو بهذا المفهوم غير مقبول لأن القرآن الكريم كتاب هداية، لا كتاب علوم، ولأن النظريات العلمية متغيرة وافتراضية. فما هو نظرية اليوم قد يكون خرافة غداً.

وأما الإفادة من الحقائق العلمية، في فهم بعض معاني الآيات القرآنية الدقيقة والخفية من غير تكلف ولا تعسف وبشروطه المقررة، فمقبول بل مطلوب. وتسميته بالتفسير العلمي فيه تجوز. فكلها علمية؛ ولذا الأولى أن يسمى بالتفسير بمكتشفات العلم التجريبي.

#### التفسير الفقهى:

هو تفصيل الأحكام الفقهية عند تفسير آيات الأحكام في القرآن الكريم بذكر مذاهب الفقهاء وأدلتهم في تقرير الأحكام الفقهية المستفادة والمستنبطة من الآيات القرآنية. حيث ذكر بعض العلماء أن آيات الأحكام في القرآن تبلغ خمسمائة آية وقال بعضهم إنها (١٥٠) آية. ولعله أراد الصريحة في ذلك.

والأظهر عدم حصرها حيث

يمكن استنباط الأحكام من غيرها، كاستنباط صحة أنكحة الكفار من قيوله تعالى: ﴿وَأَمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطْبِ اللهِ الله الله الله الله ونسبها إليه. ويسمى هذا النوع: أحكام القرآن أو تفسير آيات الأحكام.

وقد أخذ التأليف فيه المنحى المذهبي الفقهي، فتفسير أحكام القرآن لابن العربي، والجامع لأحكام القرآن للقرطبي على المذهب المالكي، وأحكام القرآن للجصاص على المذهب الحنفي، وأحكام القرآن للكيا الهراسي على المذهب الشافعي. أي أنها تعنى في تقرير أقوال وآراء المذهب وإن لم تقتصر عليها في عرض الأقوال والاستدلال.

# تفسير القرآن بالسنة:

هو بيان السنة للقرآن الكريم. وهذا البيان أعم من التفسير اللفظي والقولي. فقد بين الرسول على القرآن بقوله، وفعله، وتقريره، وسنته، وسيرته. فصلاته بيان لآيات الصلاة، وحجه بيان لأحكام الحج، وصفته وغزواته وجهاده بيان لأحكام

الجهاد وسياسة السلم والحرب.. وهكذا، فكل ما حكم به رسول الله على فهو مما فهمه من القرآن. يقول الإمام أحمد: إن السنة تفسر الكتاب وتبينه.

فتفصل العام كما في الصلاة والزكاة والحج والصيام والجهاد. وتقيد المطلق كما في قوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَأَقْطَعُوۤا أَيدِيَهُمَ ﴿ وَالسائدة: ٣٨]. فقيدت السنة ذلك بتحديد موضع القطع بفعله ﷺ.

وتوضح المشكل كما في بيان المراد بالخيط في قوله تعالى: ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ الْأَبْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ﴾ البقرة: ١٨٧] بأن المراد سواد الليل وبياض النهار.

وتخصيص العام .. وغير ذلك. فبيان السنة للقرآن أوسع من التفسير النبوي وأشمل.

انظر: التفسير النبوي.

# تفسير القرآن بالقرآن:

هو بيان القرآن للقرآن توقيفاً أو اجتهاداً، وهو نوعان:

١ \_ بيان القرآن للقرآن متصلاً به ال وَحَسُنَ أُوْلَيَهِكَ رَفِيقًا ﴿ [النساء: ٦٩].

أو بعيداً عنه. فمما اتصل به بيانه قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا اللهِ اللهِ وَإِنَّ ٱلْإِسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا اللهِ إِذَا مَسَّهُ اللَّمِّ جَرُوعًا اللهِ وَإِذَا مَسَّهُ الْخَبُرُ مَنُوعًا اللهِ [المعارج: ١٩ ـ ٢١] فجاء بيان ﴿ هَلُوعًا ﴾ [المعارج: ١٩ ـ ٢١] فجاء بيان ﴿ هَلُوعًا ﴾ بما بعده.

وجاء بيان الطارق بما بعده وأنه النجم الثاقب في قوله تعالى: ﴿ وَالْمَارِقِ وَالْمَارِقِ وَمَا أَذَرَنكَ مَا الطَّارِقُ النَّمَ التَّاقِبُ اللَّهِ [النجم: ١-٣].

وكت وكت وله: ﴿ فِيهِ ءَايَتُ اَ بَيِنَتُ ﴾ [آل عمران: ٩٧] فسره الله تعالى بما بعده بقوله: ﴿ مَقَامُ إِبْرَهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنًا ﴾ [آل عمران: ٩٧].

وكالقول بأن تفسير ﴿ الصَّمَدُ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ۞ الإخلاص: ١-٢] هو اللهُ الصَّمَدُ ۞ [الإخلاص: ١-٢] هو قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُن لَمُ كَلْمُ صَلِدٌ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَمُ صَلْمُ المَصَدُدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَمُ صَلْمُ وَلَمْ يُولَدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَمُ صَلْمُ وَلَمْ المَدُدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَمُ صَلْمُ وَلَمْ المَدُدُ ۞ وَلَمْ يَكُن لَمُ مَا عَلَمُ اللّهُ وَلَمْ المَدُدُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَمْ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَا اللّهُ وَلَهُ اللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَلّهُ ولّهُ وَلّهُ وَ

وما كان بيانه في آية أخرى كبيان المنعم عليه في قوله تعالى: ﴿ صِرَاطَ النّبِينَ أَنعُمْتُ عَلَيْهِمْ ﴾ [الفاتحة: ٧] بأنهم المذكورون في قوله تعالى: ﴿ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الّذِينَ أَنعُمُ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النّبِيّتِينَ وَالشّهَدَآءِ وَالصّلِحِينَ وَكُشُنَ أُولَئِكِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩].

وهذه الآية مما اتصل به بيانه، وبها بيان غيرها.

وأما بيان القرآن بالقرآن فهو داخل في الاجتهاد في التفسير ومرتبط بمن فسره به من نبي أو صحابي أو تابعي أو غيرهم.

فقد فسر النبي وَ الظلم) في قوله تعالى: ﴿ النَّبِي وَ النَّهُ النَّهُ اللَّهُ وَهُوَ يَطُلُمُ يَبُنَى لَا يَشُرِكُ بِاللَّهِ إِلَى اللَّهُ إِنَّ الشِّرُكَ يَطُلُمُ يَبُنَى لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّركَ الشِّركَ الشَّمْركَ الطُّلُمُ عَظِيمُ الله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ وتفسير نبوي من حيث مصدره. ومصدره عن رسول الله عَلَيْهُ وتفسير قرآني من حيث تفسير قرآني من حيث تفسير قرآني من حيث تفسيره آية بآية.

وقد فسر أبو بكر الصديق نظيه الصّديق نظيه الصّديق نظيه الصّديقين في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهَ وَكُونُوا مَعَ اللّهَ وَكُونُوا مَعَ الصّديقينَ (اللّهَ اللّهَ اللّهَ وَكُونُوا مَعَ الصّديقينَ (اللّهَ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

بالمهاجرين وذلك في قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ الْمُهَاجِرِينَ اللَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِينرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضْلًا مِن اللّهِ وَرَضُونَا وَيَضُرُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتَهِكَ هُمُ الصّلاِقُونَ (لَكَهُ اللّهَ وَرَسُولُهُ أَوْلَتَهِكَ هُمُ الصّلاِقُونَ (لَكَهُ اللّهَ المَسْرِ: ١٨).

وقد فسر علي بن أبي طالب وقد فسر علي بن أبي طالب وقطة السقف المرفوع في قوله تسعالي: ﴿وَالسَّقْفِ الْمَرْفُعِ فَي الْمَرْفُعِ الْكَالَةُ وَهُمْ عَنْ ءَايَئِهَا السَّمَاءَ سَقُفًا مَعْفُوظاً وَهُمْ عَنْ ءَايَئِهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَجَعَلْنَا وَهُمْ عَنْ ءَايَئِهَا مُعْرِضُونَ ﴿ وَهُمْ عَنْ ءَايَئِهَا اللّٰنِياء: ٣٢].

فتفسير القرآن بالقرآن اجتهاد من المفسر قد يوفق إليه، ويوافق عليه، وقد يختلف معه فيه، بخلاف تفسير القرآن للقرآن فهو أصح وأصرح وأوضح.

# التفسير اللغوي:

هو بيان معاني القرآن الكريم بما ورد عن العرب وجرى على قواعد لغتهم.

وهو من أول ما ظهر من أنواع التفسير على يد ابن عباس في مسائل نافع بن الأزرق، ثم علماء اللغة كالفراء في كتابه "معاني القرآن"، وأبي عبيدة معمر بن

المثنى في كتابه "مجاز القرآن"، والذي قصد به الجواز لغة، والزجاج في "معاني القرآن". وغيرهم حيث العناية بمعاني الألفاظ، وشواهد الشعر، ووجوه الإعراب، وأنواع القراءات.

وقد كتب الدكتور: مساعد الطيار رسالته للدكتوراه عن "التفسير اللغوي للقرآن الكريم" فأفاد وأجاد.

# التفسير المذهبي العقدي:

وهي تفاسير أصحاب المذاهب العقدية والكلامية والفكرية التي تقررت عقائدهم أولاً ثم حملوا كلام الله تعالى عليها، وأرادوا توظيف الآيات لنصرتها.

كتفسير الكشاف للزمخشري، وتفسير القاضي عبدالجبار الهمداني في الاعتزال، وتفاسير الخوارج، والشيعة الأمامية.

حيث يكون المذهب أصلاً والتفسير تبعاً. وخذ على ذلك مثلاً: فقد اجتهد الرافضة في إنكار فضيلة أبي بكر الصديق في النصرة والصحبة في الهجرة التي يدل عليها قوله تعالى: ﴿إِلّا نَصُرُوهُ فَقَدْ

نَصَرَهُ ٱللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ثَانِي ٱثْنَائِنِ إِذْ هُمَا فِي ٱلْفَارِ إِذْ يَـ قُولُ لِصَـُ رِجِهِ لَا تَحَدُزُنْ إِنَ ٱللَّهَ مَعَنَكُمْ ﴾ . . . الآية [التوبة: ٤٠]. حيث يقول الطوسي في التبيان (٢٢٢/٥): "وقسوله: ﴿إِذْ يَكُولُ لِصَحِيدِ، ﴾ لا مدح فيه أيضاً؛ لأن تسمية الصاحب لا تفيد فضيلة. ألا ترى أن الله تعالى قال فى صفة المؤمن والـــكـــافـــر: ﴿فَقَالَ لِصَاحِبِهِ، وَهُوَ يُعُاورُهُ ﴾ [الكهف: ٣٤] وقد يسمون البهيمة بأنها صاحب الإنسان ... ولا يدل ذلك على الفضل". وما هذا التكلف والتعسف إلا لتبرير معتقد سابق حيث ضاقت عقول ونفوس عن إثبات أي فضل لأبي بكر الصديق رغم وضوح الآية لفظأ وسياقاً. فرضى الله عن جميع الآل والأصحاب.

# التفسير الموضوعي:

هو تناول الموضوعات من خلال جميع الآيات المتعلقة بها في القرآن الكريم.

أو هو بيان النظرة أو النظرية القرآنية لموضوع من الموضوعات.

ويكون ذلك بجمع الآيات

القرآنية التي تناولت موضوعاً واحداً ومعالجة الموضوع من خلال دلالاتها وهداياتها. كموضع العدل، أو الظلم، أو المال، أو الماء في القرآن الكريم.

أو يضيق الموضوع فيعالج من خلال سورة واحدة مثل قضايا المرأة في سورة (النساء)، أو قضايا العقيدة في سورة (ق).

ومن أنواعه تتبع كلمة واحدة في القرآن كله في سياقاتها المختلفة، ودلالاتها الدقيقة، وهداياتها الحقة. كما فعل الشيخ محمد الراوي في كتابه "كلمة الحق" في القرآن الكريم.

وهذا النوع والأسلوب في التفسير قديم الأصول والجذور، كثير الموضوعات، متجدد الاتجاهات، واسع الجنبات.

# التفسير النبوي:

هو التفسير المرفوع للرسول ﷺ بياناً لآي القرآن الكريم، وبيان الرسول ﷺ ومهماته الرسول ﷺ ومهماته في رسالته كما قال تعالى: ﴿وَأَنزَلْناَ النّاسِ مَا نُزِلُناً النّاسِ مَا نُزِلَناً إِلَيْهِمْ وَلَعَلَهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ النحل: ١٤٤].

وواجبه الآخر عليه الصلاة والسلام: البلاغ، كما قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكً وَإِن لَّه تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ ﴿ وَلِن لَّه تَفْعَلُ فَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ ﴿ وَالمائدة: ٢٧]. وقد قام عليه الصلاة والسلام بواجب البيان وواجب البلاغ على خير وجه وأتم صفة. البلاغ على خير وجه وأتم صفة. فبلغ كل ما أنزل إليه من ربه أكمل بلاغ وبين أتم بيان كل ما احتاج لذلك بقوله وفعله وإقراره وسنته. لذلك بقوله وفعله وإقراره وسنته. هذا من حيث البلاغ والبيان.

أما من حيث التفسير القولي فقد فسر لأصحابه ما احتاجوا إليه أو سألوا عنه، كتفسيره والقوة القوة بالرمي، والظلم بالشرك، والسبيل بالزاد والراحلة، والحساب بالعرض. ولذا كان تشقيق الأقوال في مقدار ما فسره ولا حاجة إليه.

وقد بلغت المرويات المرفوعة للرسول على وما في حكم المرفوع (١٥٥٧) رواية أكثرها في فضائل القرآن الكريم وآياته. ولذا كان الصحيح منها قليلاً.

# التفسير بالمآل:

أن يذكر المفسر ما يؤول إليه الحال

لتوضيح معنى الآية دون التعرض لألفاظها. فعند تفسير قوله تعالى: ﴿فَإِذَا جَاءَتِ الطَّامَّةُ الْكُبْرَىٰ ﴿ النازعات: ٣٤] قال القاسم بن محمد الهمداني: "إذا سيق أهل الجنة إلى الجنة، وأهل النار إلى النار ". فلم يعرض لألفاظ الآية، وإنما اكتفى بما يؤول إليه الحال، وينتهي إليه المآل.

#### التفسير بالمثال:

أن يذكر المفسر مثالاً يندرج تحت دلالة الآية لبيان معناها فيعبر عن اللفظ العام ببعض أفراده وأمثاله. كبيان المراد بالغيب في قوله تعالى: ﴿ اللَّيْنَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [البقرة: ٣] فقد قل زر بن حبيش: بأن الغيب: هو القرآن، وقال عطاء: إنه القدر.

قال الراغب الأصفهاني تعقيباً على هذين القولين: "تمثيل لبعض ما هو غيب، وليس ذلك بخلاف بينهم، بل كل أشار إلى الغيب بمثال".

أو يفسر النعيم في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَأُنَّ يَوْمَبِذِ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴿ لَكُ النَّعِيمِ الأوطان التكاثر: ٨] بأنه الأمن في الأوطان أو الصحة في الأبدان. فكل ذلك

تفسير بنوع من أنواعه، ومثال من أمثاله.

## التفسير بالمعنى:

وهو تفسير الآية بمعناها العام دون لفظها. ويقابله التفسير اللفظي، وهو الغالب في تفسير السلف، كتفسير ابن عباس كلمة ﴿يَحُورَ ﴿ فِي قَصوله تعالى : ﴿إِنَّهُ طَنَّ أَن لَن يَحُورُ ﴾ [الانشقاق: ١٤] بقوله: لن يبعث، دون ذكر معنى لفظة ﴿يَحُورَ ﴾ في لغة العرب.

يقول ابن القيم: "وتفسير الناس يدور على ثلاثة أصول: تفسير على اللفظ: وهو الذي ينحو إليه المتأخرون، وتفسير على المعنى: وهو الذي يذكره السلف، وتفسير على الإشارة والقياس: وهو الذي ينحو إليه كثير من الصوفية وغيرهم".

وكتفسير ابن عباس والله والفاقا الله والفاقات الله وَجَنَّتِ أَلْفَاقًا الله في قوله تعالى: ﴿وَجَنَّتِ أَلْفَاقًا الله النبا: ١٦] قال: مجتمعة. فهو تفسير بالمعنى، فاجتماعها من لازم التفافها.

وكتفسير قوله تعالى: ﴿يَوْمَ تَمُورُ اَلسَّمَآهُ مَوْرًا ﴿ إِنَّهُ [الـطـور: ٩] فـقـال

ابن عباس: يوم تشقق السماء. وقال مجاهد: تدور دوراً. وقال الضحاك: يموج بعضها في بعض. فلم يتعرضوا لتحليل لفظ (المور) وللا قال ابن عطية تعليقاً على أقوالهم: "وهذه كلها تفاسير بالمعنى لأن السماء العالية يعتريها هذا كله".

#### التفسير بالوصف:

#### التقديم والتأخير:

هو ادعاء أن الكلام جارٍ على خلاف ظاهر نظمه، وهو خلاف الأصل؛ إذ أن الأصل أن الكلام جار على نظمه وترتيبه، ولا يصار إليه إلا بحجة واضحة، وقرينة ظاهرة.

وقد قال به المفسرون وحملوا بعض الآيات عليه لإزالته ما أشكل معناه عند بعضهم بحسب الظاهر. ومن أمثلته:

١ - قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا

حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ فَي الْأَوْلِدَيْنِ وَالْأَقْرَبِينَ فَي الله المناهدة: ١٨٠] قالوا: هذا من التقديم والتأخير.

والتقدير: كتب عليكم الوصية إذا حضر أحدكم الموت، والمراد قبل حضور الموت لأنه إذا حضر موته فهو في شغل شاغل عن الوصية وغيرها.

٢ قوله تعالى في شأن اليهود: ﴿فَقَالُوا أُونَا الله جَهْرَةَ ﴾ [النساء: ١٥٣]. فقد روي عن ابن عباس أن المعنى: قالوا جهرة: أرنا الله. فهو من المقدم والمؤخر.

والمعنى الثاني: أرنا الله حتى نراه جهاراً عياناً \_ تعالى الله عما يقولون ويصفون \_.

" قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ اللّهُ يَعِيسَى إِنِي مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الّذِينَ كَفَرُواْ الْفراء [آل عمران: ٥٥]. فقد قال الفراء والمنجاج في آخرين: إن المعنى: إني رافعك إلي ومطهرك من الذين كفروا ومتوفيك بعد ذلك...

#### التكبير:

قول القارئ: الله أكبر قبل التسمية، وهو وارد في رواية البزي عن ابن كثير، ومروي عن أهل مكة، والأشهر بدؤه من سورة الضحى.

#### التلاوة:

قراءة القرآن متتابعاً متوالياً.

#### التلحين:

قراءة القرآن بالألحان المبتدعة وهي من بدع القراء وعيوب القراءات.

#### التلقين:

هو سماع القرآن من المقرئ المعلم بلفظه وقراءته.

وقد لقن جبريل الله الرسول الله السول الله القرآن، ولقن الرسول اله الله الذي أصحابه كابن مسعود واله الذي أخذ من في الرسول اله ستين سورة.

وأكمل حمل القرآن الجمع بين التلقين والعرض.

#### التنكيس:

له معنیان:

١ ـ تنكيس السور: وهو مخالفة ترتيب المصحف عند تلاوة السور، كقراءة آل عمران قبل البقرة.

وهو جائز ومراعاة ترتيب المصحف أولى.

٢ ـ تنكيس الآيات: وهو مخالفة
 ترتيب الآيات في السورة
 الواحدة. وهو محرم لما فيه من
 عبث وإخلال بالنظم القرآني.

#### التنوين:

نون ساكنة زائدة لغير توكيد تلحق آخر الأسماء وصلاً ولفظاً وتفارقه خطاً ووقفاً.

#### توجيه القراءات:

انظر: علل القراءات.



# حرف الثاء

## ثلث القرآن:

هو سورة الإخلاص: ﴿ فَلَ هُوَ اللّهُ أَصَدَدُ ۞ لَمْ اللّهُ الصّحَدُ ۞ لَمْ اللّهُ الصّحَدُ ۞ لَمْ يَكُن لَهُ لَيْ لَهُ وَلَمْ يَكُن لَهُ الله كُفُواً أَحَدُنا ۞ [الإخلاص: ١-٤].

وفي حديث أبي هريرة قال: "قال رسول الله عليه لما قرأ عليهم سورة ﴿فُلُ هُوَ اللّهُ أَحَدُ لَلْ اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ القرآن».

ومن حديث أبي أيوب الأنصاري قال: «قال رسول الله ﷺ: أيعجز أحدكم أن يقرأ في ليلة ثلث القرآن؟ . . . ثم قال: من قرأ ﴿ قُلُ هُوَ اللهُ أَحَدُ اللهُ القرآن».



# حرف الجيسم

# جبريل:

هو مَلَك الوحي الذي نزل بالقرآن الكريم على الرسول على الرسول على العام ودارسه إياه كل عام، وفي العام الذي توفي فيه الرسول على دارسه مرتين؛ توثيقاً لحفظ الرسول على وإشعاراً بدنو أجله على الها المسول المناراً بدنو أجله المسول المناراً بدنو أجله المناراً بدنو أبيا المناراً بدنو أبيان المناراً بدنو أبياً المناراً المنا

# جدل القرآن:

الجدل في اللغة: هو اللدد في الخصومة، والقدرة عليها مأخوذ من الجدل وهو شدة الفتل فكل من المتجادلين يفتل صاحبه عن رأيه.

وفي اصطلاح المناطقة: هو القياس المؤلف من مقدمات ونتائج.

وأما جدل القرآن الكريم: فهو

حججه وبراهينه التي ساقها لإظهار الحق، وهداية الخلق، وإفحام المعاند. فلله الحجة البالغة.

## الجزرية:

منظومة رجزية مشهورة في تجويد القرآن الكريم نظمها المقرئ المحقق محمد بن محمد الجزري (ت٣٣٨هـ) في مائة وسبعة أبيات وسماها: "المقدمة فيما على قارئه أن بعلمه".

وقد عنى بها الطلاب حفظاً، والعلماء شرحاً.

# الجمع الصوتى للقرآن الكريم:

هو تسجيل القرآن الكريم بأصوات أشهر القراء بكل قراءاته المتواترة.

نادى بهذه الفكرة د. لبيب السعيد استغلالاً لجديد التقنيات الحديثة لحفظ القرآن الكريم صوتياً.

فتم تسجيل المصحف برواية حفص عن عاصم بصوت الشيخ محمود الحصري عام ١٩٦١م.

وبرواية الدوري عن أبي عمرو البصري بصوت المنشاوي عام ١٩٦٣م، وغيره.

ثم تعثر المشروع. وانظر تفصيلاته في كتابه: "الجمع الصوتي للقرآن الكريم".

وفي الأخير كثر التسجيل وتعددت إذاعات القرآن الكريم.

ولمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف بالمدينة المنورة دور مشهود ومشهور ومشكور.

## جمع القراءات:

هي القراءة بأكثر من رواية في ختمة واحدة.

ويسمى عند المغاربة بر (الارداف) وله طرق عدة، وهي: الجمع بالحرف، والجمع بالوقف، والجمع بالآية، والجمع بالتوافق، والجمع بالتناسب.

ويعمل به في مقام التعليم بشروط مفصلة عند القراء.

وقد كان الأصل إفراد القراءات والروايات حتى القرن الخامس الهجرى.

# الجمع الكتابي للقرآن الكريم:

لما توفي الرسول عَلَيْهُ وكان القرآن قد اكتمل نزولاً وكتب كاملاً مفرقاً، وحفظ كاملاً ومجزءاً.

وكان كثرة ذهاب القراء موتا، وقتلاً في حروب الردة سبباً في دعوة عمر بن الخطاب أبا بكر إلى كتابة القرآن وجمعه في كتاب واحد توثيقاً وحفظاً له، وليكون مرجعاً يرجع إليه عند الحاجة والاختلاف بدلاً من كونه مفرق السور والآيات على أدوات الكتابة وبعد مراجعة الفكرة والمقترح والقناعة بصوابه أمر أبو بكر كاتب الوحي الأول للنبي على زيد بن ثابت أن يتتبع القرآن فيجمعه مما كان مكتوباً عليه ويقابل بين المكتوب والمحفوظ زيادة في الدقة والضبط.

وقد علل أبو بكر اختيار زيد الموفق بقوله: "إنك شاب عاقل لا نتهمك كنت تكتب الوحي للرسول الله عليه فتتبع القرآن فاجمعه...".

فكان تعليلاً رائداً رائعا للاختيار حيث: الخبرة، والأمانة، والديانة، وحسن التصرف، والنشاط. أسباب

مقنعة لمهمة عظيمة استشعرها زيد فتمت المهمة وانتهى العمل بجمع القرآن في مصحف واحد أجمع عليه الصحابة فذكروه وشكروه. قال علي ابن أبي طالب ضيابه: "وأعظم الناس أجراً في المصاحف أبو بكر رحمة الله على أبي بكر هو أول من جمع القرآن".

فحفظ هذا المصحف المرجع عند أبي بكر، ثم عمر، ثم حفصة بنت عمر أم المؤمنين.

فلما اتسعت الفتوحات الإسلامية، وتفرق الصحابة في البلدان أخذ كل أهل بلد القرآن عمن حل به من الصحابة، ولأن القرآن أنزل على سبعة أحرف رحمة بالناس وتسهيلاً عليهم فتعددت القراءات التي هي أحرف، وحين الجتمع المسلمون في الغزوات ظهر بينهم اختلاف في القراءات فأنكر بعضهم على بعض ما لم يعرفه ويسمعه، فحسم عثمان بن عفان ويسمعه، فحسم عثمان بن عفان جذوره بأن أمر بنسخ عدد من المصاحف وإرسالها إلى الأمصار ومع كل مصحف مقرئ فاجتمع

الناس وزال الاختلاف بينهم والإنكار على بعضهم.

وبهذا يتبين أن فعل الرسول ﷺ تدوين، وفعل أبي بكر جمع، وفعل عثمان نسخ.

هذا ظاهر واقع الأمر ومنطق العقل.

# جمع القرآن:

يطلق ويراد به الآن ثلاثة معانٍ:

أحدها: جمع القرآن بمعنى حفظه في الصدور، وجماع القرآن هم حفاظه.

الثاني: جمع القرآن بمعنى كتابته في السطور.

الثالث: الجمع الصوتي للقرآن الكريم في هذا العصر.

وإذا أطلق جمع القرآن انصرف للمعنى الثاني لشهرته وقصته.

ففي العهد النبوي كان الرسول ﷺ يأمر بكتابة ما ينزل عليه من القرآن الكريم، ويعين موضعه من السور حيث اتخذ الرسول ﷺ كُتَّاباً للوحي كثيرون، وكان يكتب على ما يتوفر من أدوات الكتابة في ذلك الوقت

من الرقاع وقطع الجلود والأكتاف واللخاف والعسب.

وهذا في حقيقته تدوين للقرآن الكريم وتوثيق وحفظ له، ولكنه ليس جمعاً له في مصحف واحد حيث لم تقم الحاجة لذلك؛ لاستمرار نزول القرآن ووجود الرسول عليه بين الناس. فلما توفي

الرسول على السطور دون مكتوباً بأكمله على السطور دون جمع في مصحف واحد، ومحفوظاً في الصدور حيث قرأه الرسول على الناس على مكث، وترتيل، ومعارضة.



# حرف الحاء

#### الحال والمرتحل:

هو الخاتم للقرآن الكريم، المفتتح له مباشرة.

مداومة على التلاوة فما أن ينهي ختمة حتى يشرع في أخرى.

فإذا فرغ من سورة الناس واصل قراءة سورة الفاتحة، وخمس آيات من سورة البقرة أو أكثر.

#### الحدر:

القراءة السريعة السهلة دون إخلال بأحكام التجويد.

#### الحرف:

هو القراءة فيقال في حرف ابن مسعود، وحرف أبيّ أي

قراءة أبيّ.. وهكذا.

وانظر: نزول القرآن على سبعة أحرف.

#### الحرميان:

هما الإمامان: ابن كثير ونافع من القراءة السبعة.

# حروف المعاني:

كلمة تدل على معنى في غيرها فقط، وعرفها ابن سيده في المخصص بأنها: الحروف التي تربط الأسماء بالأفعال.

وهي أقل أقسام الكلام وأكثرها في الاستعمال.

ولأهميتها أفردها العلماء في التأليف كالمرادي في كتابه "الجنى الداني في حروف المعاني"، والمالقي في "وصف المباني في حروف المعاني"، وذكرها الزركشي

| الكلمة | الرقم | الحرف    |
|--------|-------|----------|
|        | ٨     | ح        |
| حطي    | ٩     | ط        |
|        | ١.    | ي        |
|        |       |          |
|        | ٧.    | <u> </u> |
| كلمن   | ٣.    | ل        |
|        | ٤٠    | ۴        |
|        | ۰۰    | ن        |
|        | ٧.    |          |
|        | ٧٠    | س<br>ع   |
| سعفص   | ۸۰    | ف        |
|        | ٩٠    | ص        |
|        |       |          |
|        | 1     | ق ا      |
| قرشت   | ٧     | ر        |
|        | ٣٠٠   | ش        |
|        | ٤٠٠   | ت ا      |
|        | · · · | ث        |
| تُخذ   | ٦     |          |
|        | V••   | خ<br>ذ   |
|        | , , , | اد       |
|        | ۸۰۰   | ض        |
| ضظغ    | ٩٠٠   | ظ        |
|        | 1     | غ        |
|        |       |          |

في "البرهان"، والسيوطي في "الإتقان" وغيرهم، وذلك لأثرها في التفسير.

#### الحروف المقطعة:

هي الحروف الواردة في أوائل بعض سور القرآن الكريم مثل: ن، ق، الم، المر، ص، وهكذا.

#### حساب الجُمَّل:

نوع من الحساب يرمز فيه لكل حرف برقم على ترتيب خاص وهو حساب قديم استخدم في حفظ التواريخ والأرقام بحفظ رموزها من الحروف. وترتيب حروفها كالآتي:

| الكلمة | الرقم | الحرف |
|--------|-------|-------|
|        | 1     | ĵ     |
|        | ۲     | ب     |
| أبجد   | ٣     | ج     |
|        | ٤     | د     |
|        |       |       |
|        | ٥     | -ه    |
| هوز    | ۳     | و     |
|        | ٧     | ز     |
|        |       |       |

وممن استخدمها الإمام الشاطبي، وابن الجزري وغيرهما.

# حفّاظ الصحابة:

كثير من الصحابة والله علم الكريم كاملاً أو جزئياً.

فقد قتل سبعون من القراء غدر بهم الكفار فمكث رسول الله على شهراً كاملاً يدعو على من قتلهم تأثراً وتألماً وحزناً عليهم.

كما قتل عدد كبير منهم في حروب الردة، ذكر ابن كثير "في فضائل القرآن": أنهم بلغوا خمسمائة قارئ، وهو ما كان سبباً في جمع القرآن الكريم في عهد أبي بكر الصديق في

وهذا دليل ظاهر على كثرة الحفاظ، ومن أشهرهم:

الخلفاء الأربعة، وأبي بن كعب، وزيد بن ثابت، وحذيفة بن اليمان، وعبدالله بن مسعود، ومعاذ بن جبل، وسعد بن أبي وقاص، وطلحة بن عبيدالله، وسالم مولى أبي حذيفة، وأبو الدرداء، وأم سلمة، وحفصة بنت عمر، وعائشة بنت الصديق، وغيرهم كثير.

#### حفص:

هو حفص بن سليم البزار (ت١٩٠هـ) راوي عاصم بن أبي النجود.

ورواية حفص عن عاصم هي الأكثر شيوعاً وانتشاراً في العالم اليوم.

## حمزة:

هو حمزة بن حبيب الزيات أحد القراء السبعة (ت ١٥٦هـ)، وهو إمام أهل الكوفة بعد الإمام عاصم، راوياه هما: خلف بن هشام البزار وخلاد بن خالد الشيباني.

#### الحمصى:

في علم عد الآية. يراد به ما انفرد بعده شريح بن يزيد الحضرمي عن ابن عامر ويحيى الذماري.

#### الحواميم:

هي السور المفتتحة بـ ﴿حَمَّ ۞﴾. انظر: آل حاميم. رَفْحُ بعبر (لرَّحِيُ (لِفِخَرَّي رَّسِلَتَمَ (لِنَوْرُ (لِفِرُو وَكِرِي رَسِلَتَمَ (لِنَوْرُ (لِفِرُو وَكِرِي www.moswarat.com

# عب لاترجي لاهجتري لأسكت لافترز لافتروف س

# حرف الخاء

#### الختمة = ختم القرآن:

ختم القرآن: هو إنهاء تلاوة القرآن الكريم مرتب السور حسب المصحف من سورة الفاتحة إلى سورة الناس.

وينبغى أن تكون للمسلم ختمة يحافظ عليها ويجمع أهله عند الختم حتى يؤمنوا على دعائه، فعن ابن مسعود قال: «من ختم القرآن فله دعوة مستجابة»، وكان ابن مسعود إذا ختم القرآن جمع أهله ثم دعا وأمنوا على دعائه.

## خواتم السورة:

هي ما ختمت به السورة من آية أو آيات تمثل مقطعاً متكاملاً.

## خواص القرآن:

القرآن الكريم عن غيره من الكتب والنصوص.

فمن تلك الخواص أو الخصائص:

- ١ ـ نزوله منجماً.
  - ٢ تواتر آياته.
- ٣ ـ كثرة أسمائه وصفاته.
- ٤ ـ نزوله بالأحرف السبعة.
- ٥ ـ تكفل الله بحفظه من التحريف والتبديل والضياع.
- ٦ ـ اشتماله على الحروف المقطعة في أوائل بعض السور.
  - ٧ ـ التعبد بتلاوته.
- ٨ ـ تفرده برسم خاص.. وغير ذلك.

وهناك معنى آخر لخواص القرآن هي ما اختص وتميز وتفرد به ا وهي تعني: تأثير القرآن الكريم، بأن تلك خصائص خارجية، وهذه

القرآن الكريم، وهذه داخل نص

أو بعض سوره وآياته في جلب المنافع ودفع المضار من شفاء خواص داخلية. أي تلك خارج نص مرض، أو كشف كرب وتفريج هم،

وغير ذلك.

ويمكن التفريق بين هذه وتلك ا



القرآن الكريم.

# حرف الدال

#### الداني:

هو أبو عمرو عثمان بن سعيد الداني (ت ٤٤٤هـ) أحد أشهر علماء علوم القرآن، ومحقق القراءات، بلغت مؤلفاته (١٢٠) مؤلفاً من أشهرها:

١ ـ التيسير في القراءات السبع، والذي نظمه الشاطبي في قصيدته: "حرز الأماني".

٢ \_ المقنع في رسم المصاحف، ونظمه الشاطبي في قصيدته: "عقيلة أتراب القصائد".

ونظم الكتاب في قصيدة دليل إحكامه ودقته.

٣ \_ المحكم في نقط المصاحف.

٤ ـ البيان في عد آي القرآن. ونظمه

الشاطبي في قصيدته: "ناظمة الزهر".

... وغيرها.

# الدخيل في التفسير:

مصطلح متأخر يراد به ما دخل على التفسير من الروايات الضعيفة والموضوعة والآراء الباطلة.

وهي دعوة إلى تنقية التفسير من هذا الدخيل عليه وما ليس أصيلاً فيه.

#### الدرة المضيئة:

قصيدة لامية في القراءات الثلاث المتممة للقراءات العشر. نظمها محمد بن محمد بن الجزرى (۸۳۳هـ) في نجد حينما أخذه بعض الأعراب وهو في طريقه للحج.

وهي (٢٤١) بيتاً وقد عني بها القراء حفظا ودرسا وشرحا وقراءة بمضمنها.

# دعاء ختم القرآن:

هو الدعاء الذي يكون بعد ختم

القرآن الكريم، فعن عبدالله بن مسعود قال: «من ختم القرآن فله دعوة مستجابة».

وقد جرت عادة المسلمين سلفاً وخلفاً الدعاء عن الختم.

وبركة الدعاء عظيمة، ومنافعه عميمة ورحمة الله قريبة عند ختم كتابه.

وليس لختم القرآن دعاء خاص، وإنما عليك بجوامع الدعاء وأفضله وأجمعه ما جاءت به الآيات القرآنية والأحاديث النبوية وهي كثيرة معلومة.

انظر: ختم القرآن.

#### دلالة السياق:

هي مراعاة سابق الكلام ولاحقه في فهم معنى الآية. وعرفه بعضهم بأنه: "تتابع المعانى وانتظامها في

سلك الألفاظ القرآنية لتبلغ غايتها الموضوعية في بيان المعنى المقصود دون انقطاع أو انفصال ".

وهو أمر بالغ الأهمية في التفسير إهماله يؤدي إلى الخطأ فيه، كمن فسر قوله تعالى: ﴿وَأَذِن فِي النَّاسِ بِالْخَجِّ العج: ٢٧] بأن الخطاب لنبينا محمد ﷺ، وظاهر السياق يرده ويدل على أن الخطاب لإبراهيم ويدل على أن الخطاب لإبراهيم وله تعريفات أخرى.

# ديباج القرآن:

هو سور الحواميم السبعة. انظر: آل حميم.



# حرف البراء

## رأس الآية:

هو فاصلة الآية عند الجمهور. وقد فرق بينهما أبو عمرو الداني بقوله: "الفاصلة هي الكلام المنفصل عما بعده".

وهذا يشمل رأس الآية وغيره، وعليه فكل رأس آية فاصلة، وليس كل فاصلة رأس آية.

وهذا الكلام يكون في الفواصل بالمعنى اللغوي لا الاصطلاحي.

وانظر: الفاصلة.

#### الرَّبعة:

صندوق مقسم إلى بيوت وأجزاء، توضع فيه أجزاء المصحف، وقد تطلق على المصحف نفسه.

وقد جاء في الأثر أن عثمان بن

عفان رضي الله لما أراد نسخ القرآن في مصحف فأرسل إلى الرَّبعة التي كانت في بيت عمر فيها القرآن.

# الرسم العثماني:

هو طريقة كتابة المصاحف في عهد عثمان بن عفان والله التي اختلفت مع بعض أصول وقواعد الرسم القياسي بالحذف، والزيادة أو الفصل والوصل، أو البدل أو الهمز ونحو ذلك.

حيث اعتنى العلماء بدراسة رسم المصحف ومعرفة قواعده وفوائده وتأكيد المحافظة عليه وعدم الخروج عنه سواء كان توقيفياً أم اجتهادياً للإجماع والاجتماع عليه وعظيم فائدته وغايته في المحافظة على القرآن الكريم وعدم فتح باب لكثرة التغيير فيه. فهو كالكعبة أبقيت على

رياض القرآن:

القرآن الكريم.

هي سور المفصل وهي من أول

سورة (ق) أو الحجرات إلى آخر

بنائها منعاً للفتنة وحتى لا تكون ملعبة للملوك.

ولكون الرسم العثماني مفخرة تاريخية حضارية في بقائه والمحافظة عليه

#### الرواية:

عند القراء هي ما ينسب إلى الراوي الآخذ عن إمام القراءة مباشرة. فالقراءة هي ما ينسب للإمام كعاصم، والرواية ما ينسب لحفص عن عاصم، والطريق هو ما ينسب إلى من أخذ عن الراوي.



# حرف الراي

#### الزبور:

## الزهراوان:

هما سورتا: البقرة وآل عمران.

سميتا بذلك لنورهما وهدايتهما وعظيم أجرهما، أو لما يترتب على قراءتهما من النور التام يوم القيامة، أو لاشتراكهما فيما تضمنه كل منهما من اسم الله الأعظم. ولعله لكل ذلك.

#### الزيادة:

وصف يطلقه بعض المفسرين كقولهم: إن "ما" زائدة في قوله

تعالى: ﴿فَيِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمُّ [آل عمران: ١٥٩]. ومرادهم أنه لا يتغير بها أصل المعنى، أي أنه يفهم أصل المعنى بدون هذا الحرف.

أو أنها زائدة من ناحية الإعراب حيث لا تأثير لها في إعراب الجملة، وليس معناه أنه حرف زائد لا معنى له ولا فائدة منه. فهذا لا وجود له في كتاب الله ولا يراد بالتعبير بالزيادة فللحروف فوائدها اللفظية والمعنوية.

و "ما " في الآية السابقة أفادت جمالاً في اللفظة، ودلالة في المعنى وأن الرحمة وحدها هي سبب اللين لهم ومعهم دون أسباب أخرى.

# الزيادة:

من قواعد الرسم العثماني حيث

تزاد ثلاثة أحرف هي: الألف والياء والواو. ولكل حرف مواضع زيادته، تفصيلاتها في رسم المصحف.



# حرف السين

#### السباق:

هو الكلام السابق على اللفظة أو الجملة.

وينظر: دلالة السياق.

سبب النزول: انظر: (أسباب النزول).

## السبع الطوال:

هي سور: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنعام، والأعراف، وبراءة مع الأنفال، وقيل السابعة هي يونس.

والطوال جمع طولى: وجاء من حديث وائله بن الأسقع أن الرسول ﷺ قال: «أعطيت مكان التوراة السبع

الطوال، وأعطيت مكان الزبور المئين، وأعطيت مكان الإنجيل المثاني وفضلت بالمفصل».

وعن عائشة رَقِيْهُا قالت: «من أخذ السبع فهو حبر».

# السبع المثاني:

هي سورة الفاتحة. سماها بذلك رسول الله ﷺ.

ففي حديث أبي سعيد بن المعلى الصحيح أن النبي الله قال: «ألا أعلمك أعظم سورة في القرآن قبل أن أخرج من المسجد، فذهب ليخرج فقال له رسول الله الله الحمد لله رب العالمين هي السبع المثاني والقرآن العظيم الذي أوتيته».

فهي سبع آيات بإجماع العلماء وسميت مثاني لأنها تثنى - أي تكرر - في الصلاة فتقرأ في كل ركعة، وكذلك لما فيها من الثناء على الله سبحانه بما هو أهله.

## سجدات القرآن:

وهي عزائم السجود ومؤكداته الواردة في القرآن الكريم بصيغة الأمر المباشر أو الخبر. بمعنى الأمر وهي خمس عشرة سجدة: هي:

- ١ الأعراف/ ٢٠٦ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ
   رَبِّكَ لَا يَسْتَكْمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عَلَى وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ الْ
   وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ الْ
- ٢ السرعد/ ١٥ ﴿ وَبِللَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلْنَاهُم بِالْغُدُوِ وَالْأَصَالِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله
- ٣ المنحل/ ٤٩ ﴿ وَلِلّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الشَّرَضِ مِن دَآبَةٍ وَالسَّمَوَتِ وَمَا فِي وَالْمَلَتَهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكَثِرُونَ ﴿ اللَّهِ مَا فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤَمّرُونَ اللَّهِ اللَّهِ مَا وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤَمّرُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّا اللّهُ الللّهُ ال
- الإسراء/ ۱۰۷ ﴿ يَغِزُونَ لِلْأَذْقَانِ سُبَحَدًا ﴿ اللهِ وَيَقُولُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴿ اللهِ وَيَخِرُونَ لِلْأَذْقَانِ مَبْحُونَ وَيَزِيدُهُو خُشُوعًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ا
- مريم/ ٥٨ ﴿إِذَا نُنْلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَتُ
   الرَّحْمَانِ خَرُواْ سُجَّدًا وَبُكِيًا﴾.
- ٦ الحج/ ١٨ ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَ ٱللَّهَ يَسْجُدُ
   لَهُ مَن فِي ٱلسَّمْوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ

وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالِجِّبَالُ وَالشَّمْسُ وَالْجِبَالُ وَكَثِيرُ مِّنَ وَالشَّجُرُ وَالنَّدُ مِّنَ النَّاسِ وَكَثِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُمْرِمُ إِنَّ اللَّهَ يُمِن اللَّهُ مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَشَاءُ اللَّهُ اللَّهُ مِن مُكْرِمٍ إِنَّ اللَّهَ يَشَاءُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللْهُ الللللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ ال

- ٧ الحج/ ٧٧ ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ اَرْكَعُواْ وَاَسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَيَعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُوا وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُواْ وَاعْدُوا وَاعْدُوا
- ٨ السفرقان/ ٦٠ ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ السَّحْدُوا لِلرَّمْنَ قَالُوا وَمَا ٱلرَّمْنَ أَنسَتْجُدُ لِلرَّمْنَ أَنسَتْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَقُورًا اللَّهِ اللَّهِ .
- 9 النمل/ ٦٠ ﴿ أَلَا يَسَجُدُواْ لِلّهِ اللّهَ عَلَيْهِ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهَ عَلَيْهُ اللّهَ عَلَيْهُ مَا تَخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ اللّهُ لَا اللّهُ لَا إِلَهُ إِلّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ
- ١٠ السجدة/ ١٥ ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ
   بِعَاينتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُّواْ سُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْرُونَ ﴿ (اللَّهُ اللَّهِ مَا لَكُمْرُونَ ﴾ .
- ١٢ فصلت/ ٣٨ ﴿ فَإِنِ ٱسْنَكُبُرُواْ فَٱلَّذِينَ
   عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ إِلَيْلِ
   وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ اللَّهِ ( اللَّهَا اللَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ اللَّهِ ( اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللَّهُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ ال

#### السورة:

في اللغة: هي المنزلة الرفيعة كما قال النابغة:

ألم تر أن الله أعطاك سورة

ترى كل ملك دونها يتذبذب والسورة تحيط بآياتها كإحاطة السور بالمدينة مع رفعة المكانة لكلام الله.

وفي الاصطلاح: طائفة من القرآن الكريم لها بداية ونهاية وأقلها ثلاث آيات.

وقد اشتمل القرآن الكريم على (١١٤) سورة.

وترتيب السور توقيفي على الراجح سواء كان ذلك قولي أو عملي من خلال ما كان الصحابة يسمعونه من تلاوة الرسول على في الصلاة وغيرها. وللإجماع عليه وعدم الاختلاف على ترتيبه.

#### السياق:

انظر: دلالة السياق.

#### سيد القراء:

وصف أطلق على عدد من كبار العلماء والقراء، مثل:

# ۱۳ - النجم/ ۲۲ ﴿ فَأَسْجُدُوا لِلَّهِ مِلْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّ

18 \_ الانــشــقــاق/ ٢١ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُونَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ ا

#### سجود التلاوة:

هو السجود عند تلاوة آية من آيات سجدات القرآن الكريم أو استماعها.

وهو سنة أجمع العلماء على مشروعيته.

وتفعل في كل وقت داخل الصلاة وخارجها.

وفقهاء القراء لا يسجدون للتلاوة حال التعليم والإقراء لما فيه من حرج وانقطاع.

#### السماع:

هو السماع من لفظ العالم، وهو أحد طرق التحمل والأخذ عن العلماء، لكنه لا يقتصر عليه في تلقي القرآن الكريم لأن القرآن سماع وأداء فلا يكفي السماع.

١ - أبي بن كعب فقد وصفه رسول الله بقوله: «أقرأ أمتي أبي».

٢ - حمزة بن حبيب النيات
 (١٥٦هـ)، أحد القراء السبعة
 قال عنه الأعمش: ذاك تفاحة
 القراء وسيد القراء.

٣ ـ أبو عمرو بن العلاء البصري (ت١٥٤هـ) أحد القراء السبعة.

القاسم بن فيره بن خلف الشاطبي (ت ٥٩٠هـ)، وصفه الذهبي والسخاوي بأنه سيد القراء.

فهو وصف لا يختص به أحد وقد يشتهر به كثير.



# حرف الشين

الشاذ: انظر: (القراءات الشاذة).

#### الشاطبي:

هو أبو محمد القاسم بن فيره الشاطبي الضرير (ت ٥٩٠هـ) نسبة إلى شاطبة بالأندلس.

إمام متقن في القراءات.

#### الشاطبية:

قصيدة لامية في القراءات السبع المتواترة نظمها الإمام الشاطبي وسماها حرز الأماني ووجه التهاني تبلغ (١١٧٣) بيتاً.

وتعتبر عمدة القراء وقد شرحها العلماء قديماً وحديثاً كالسخاوي وأبو شامة المقدسي، وشعلة، والحلي،

وعلي الضباع، وعبدالفتاح القاضي، وغيرهم.

#### الشاطبيتان:

هما قصيدة حرز الأماني ووجه التهاني، للإمام أبي القاسم الشاطبي.

وقصيدة: طيبة النشر في في المقراءات العشر، للإمام ابن الجزري، سميتا بذلك على سبيل التغليب لشهرة الشاطبي وسبقها.

وهما عمدتا القراء كلهم في القراءة والإقراء.

## الشيخان:

وصف تكريم يطلق على الخليفتين أبي بكر وعمر. وعلى العالمين الحافظين البخاري ومسلم، وعند القراء على حمزة الزيات وعلى الكسائي معاً.

وكذلك على ابن كثير وأبي عمرو البصري معاً. والحال والمقام يوضح من المراد.

# حرف الصاد

#### الصحف:

هي ما جمع عليها القرآن الكريم في عهد أبي بكر الصديق شيء.

لتكون مرجعاً للمسلمين لحفظ القرآن الكريم فكانت عند أبي بكر في حياته، ثم عند عمر بن الخطاب، ثم عند حفصة ابنته ومنها نسخ عثمان بن عفان المصاحف بعد توليه الخلافة.

انظر: جمع القرآن.

#### الصرفة:

هي القول بأن إعجاز القرآن الكريم كان بصرف العرب عن معارضة القرآن الكريم مع وجود القدرة عندهم على المعارضة. وهو زعم النظام من المعتزلة.

وعند بعضهم أن الصرفة كانت بسلب القدرة.

## الصيفي:

هو ما نزل من القرآن صيفاً. انظر: القرآن الصيفي.



# حرف الطاء

#### طبقات المفسرين:

هي ترجمة أعلام المفسرين بترتيبهم على مجموعات متمايزة كطبقة الصحابة، ثم طبقة التابعين.. وهكذا.

طرائف التفسير: انظر: ملح التفسير.

#### الطريق:

عند القراء هي ما ينسب إلى الأخذ عن الراوي.

انظر: الرواية.

#### الطواسيم:

ويقال لها الطواسين: وهي السور المفتتحة ب "طسم" وهي سورة الشعراء، وسورة القصص.

أو (طس) وهي سورة النمل. فأنشد بعضهم:

وبالطواسيم التي قد ثلثت

وبالحواميم التي قد سبعت

# وقال الفرزدق:

لقد عيرتني في الطواسين آية

أتاك بها روح أمين ومنزل يقولون ما لا يفعلون وإنني

من القوم قوال بما ليس يفعل

#### الطوال:

انظر: السبع الطوال.

#### طبية النشر:

منظومة من بحر الرجز في القراءات العشر الكبرى.

نظمها المحقق الكبير محمد بن محمد بن محمد بن الجزرى (ت ٨٣٣هـ).

وشرحها عدد من العلماء وحفظها كثير من القراء.



# حرف البطاء

#### الظاهر:

هو أحد أقسام واضح الدلالة. وهو ما دل على معنى من غير قرينة خارجة مع احتمال غيره احتمالاً مرجوحاً.





# حرف العين

## عادة القرآن:

هو ورود لفظ، أو تركيب، أو أسلوب في القرآن الكريم يراد به غالباً معنى معين.

فعادة القرآن: استعمال لفظ "العباد"، يراد به المؤمنون.

وغالب استعمال القرآن للفظ "الصلاة" يراد به الحقيقة الشرعية لا اللغوية التي تعني الدعاء، والخروج عن العادة يكون لدليل ولا ينقض ذلك العادة القرآنية.

وتسمى \_ أيضاً \_ بعرف القرآن، ومعهود القرآن.

#### العام:

هو اللفظ الموضوع لغة للدلالة على الكثرة من غير حصر.

ويعرفه الأصوليون بأنه: اللفظ

المستغرق لما يصلح له بحسب وضع واحد من غير حصر. وأقسامه ثلاثة:

العام الباقي على عمومه كقوله تسعالي: ﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ السَّاءِ: ٢٣]. فيحرم أَمَّهَ لَكُمْ إلى النساء: ٢٣]. فيحرم نكاح الأم دون استثناء.

وكقوله تعالى: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٤٩] أي أحد دون استثناء.

- العام المخصوص كقوله تعالى:
   وُلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ السَّطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً (آل عمران: ٩٧] فلفظ الناس عام لكنه خص بالمستطيع فصار الحج واجباً على المستطيع فقط دون غيره.
- ٣- العام المراد به الخصوص كقوله
   تعالى: ﴿فَنَادَتْهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ وَهُو قَآبِهُ
   يُصَلِق فِي ٱلْمِحْرَابِ ﴿ [آل عمران: ٣٩].

فالملائكة عام والمنادي واحد خاص وهو جبريل الله وللعموم ألفاظ وصيغ كثيرة، أهمها:

١ - كل: كقوله تعالى: ﴿كُلُّ نَفْسِ
 ذَا لَهُ أَلَوْتُ ﴾ [آل عمران: ١٨٥].

لجمع المعرف بالألف واللام:
 كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْوَلِلاَتُ يُرْضِعُنَ
 أَوْلَكَهُنَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣].

٣ ـ المفرد المعرف بالألف واللام:
 كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِى
 خُسْرٍ ﴿ العصر: ٢].

الأسماء الموصولة: كقوله تحالى: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ اللَّذِينَ اللَّهِ النساء: ١٠].

• من الشرطية: كقوله تعالى: ﴿ مَن يَعُمَلُ سُوَّءًا يُجَزَ بِهِ ﴾
[النساء: ١٢٣].

وغيرها كثير.

#### العبادلة:

هم المسمون بعبدالله، والعبادلة من الصحابة هم:

عبدالله بن عباس، وعبدالله بن عمر، وعبدالله بن عمره وعبدالله بن عمرو بن العاص.

فإذا قيل هذا قول العبادلة من الصحابة أو فعلهم فالمراد بهم هؤلاء، وليس ابن مسعود منهم لتقدم وفاته.

# العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب:

هذه العبارة كثيرة الدوران في أصول الفقه وعلوم القرآن. وتعني أن محل الاعتبار والاستشهاد هو عموم لفظ الآية وليس خصوص سببها الذي نزلت فيه. وقد حكى الزركشي الإجماع على ذلك، خلافاً لمن قال: إن العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ لضعفه وعدم الاعتداد به.

#### العتاق الأول:

هـو وصـف لـسـور: الإسـراء، والكهف، ومريم، وطه، والأنبياء.

فقد روى ابن مسعود أنه قال فيهن: «إنهن من العتاق الأول وهن من تلادي» أي قديم حفظي.

## عد الآي:

يراد به ذكر عدد آيات سور القرآن الكريم سورة سورة، ثم مجموع آيات القرآن كله.

وقد اشتهر منه مذاهب عدة اختلف عدد الآيات عند أصحابها وهو اختلاف في طريقة العد وأسلوبه من حيث جعل بعض النصوص آية واحدة أو آيتين أو عد الحرف المشدد حرفاً أو حرفين. ولا يعني بحال زيادة في آيات القرآن أو نقص فيها.

#### العد البصرى:

وهو أحد مذاهب عد آي القرآن الكريم.

وينسب إلى أيوب بن المتوكل، ويعقوب بن إسحاق الحضرمي. وعدد آي القرآن عندهم (٦٢٠٤) آية.

#### العد الحمصي:

وهو ما انفرد بعده شريح بن يزيد الحضرمي، عن ابن عامر ويحيى بن الحارث الذماري.

وعدد آي القرآن عندهم بعدهم (٦٢٣٢) آية.

#### العد الدمشقى:

وهو ما رواه يحيى الذماري عن ابن عامر عن أبي الدرداء.

وعدد آي القرآن عندهم (٦٢٢٧ أو ٦٢٢٦) آية.

#### العد الكوفي:

هو المروي عن أهل الكوفة موصولاً إلى الإمام علي بن أبي طالب.

وعدد آي القرآن عندهم (٦٢٣٦) آية وهو عد المصاحف اليوم.

#### العد المدنى الأخير:

وهو ما رواه إسماعيل بن جعفر عن سليمان بن جماز عن أبي جعفر يزيد بن القعقاع وشيبة بن نصاح، وعدد آياته (٦٢١٤) آية.

#### العد المدنى الأول:

وهبو ما رواه أهبل الكوفة عن أهل المدينة، وعدد آياته (٦٢١٧) آية.

#### العد المكي:

وهو ما رواه أبو عمرو الداني بسنده عن ابن كثير المقرئ عن مجاهد بن جبر عن ابن عباس وأبي بن كعب، وعدده (٦٢١٠) آية. وسبق التنبيه على أن الاختلاف

في العدد ليس خلافاً في النص زيادة أو نقص، وإنما هو خلاف في الوصف وكون الحرف المشدد يعد حرفاً أو حرفين وبعض الآيات تعد آية أو آيتين.

## عرائس القرآن:

هي السور السبع المفتتحة بالتسبيح وهي: سورة الإسراء، والحديد، والحشر، والصف، والجمعة، والتغابن، والأعلى.

#### العربيان:

وصف يطلق على ابن عامر الشامي (ت ١١٨هـ)، وعلي الكسائي (ت ١٨٩هـ) من القراء السبعة.

#### عرض القراءة:

هو تلاوة القرآن الكريم على الشيخ. وهو أحد طرق التحمل.

#### العرضة الأخيرة:

هي عرض الرسول ﷺ القرآن الكريم على جبريل ﷺ عام وفاته ﷺ.

## عرف القرآن:

هو ما اعتاد القرآن الكريم التعبير به عن معنى معين غالباً.

كقولهم: التقوى في عرف القرآن مختصة بالإيمان، والكتاب في عرف القرآن ما يتضمن الشرائع والأحكام، ومن عرف القرآن اقتران الصلاة بالزكاة.

وانظر: عادة القرآن.

## عروس القرآن:

هي سورة الرحمن، وفي الأثر: لكل شيء عروس، وعروس القرآن الرحمن.

#### علامات الوقف:

هي رموز اصطلاحية اجتهادية وضعها العلماء فوق كلمات القرآن الكريم في المصاحف للدلالة على أنواع الوقف الجائز واللازم والممنوع.

وأشهر هذه العلامات:

م: علامة الوقف اللازم.

لا: علامة الوقف الممنوع.

ج: علامة الوقف الجائز الذييجوز معه الوقف والوصل.

صلي: ومعناها: الوقف جائز لكن الوصل أولى.

قلي: ومعناها الوصل جائز ولكن الوقف أولى.

• : علامة وقف المعانقة أي: إذا وقف القارئ على أحد الموضعين لا يصح الوقف على الآخر.

س: علامة السكت على الحرف. وقد أثبتت هذه العلامات في المصاحف اليوم وشرحت بأمثلتها في أواخرها.

#### علل القراءات:

هو بيان علة القراءة ووجهها لغة وتفسيراً.

ويسمى بتوجيه القراءات، وحجج القراءات أو الاحتجاج لها.

والقراءة سنة فليس ثبوتها متوقف على تعليلها وتوجيهها.

## علوم القرآن:

له معنيان: معنى عام يشمل جميع العلوم التي تخدم القرآن الكريم وتساعد في فهم معانيه

وأحكامه، كالفقه، والحديث، واللغة، والبلاغة، والتفسير، وغيرها.

ومعنى اصطلاحي خاص هو المراد عند الإطلاق ويراد به: المباحث المتنوعة المتعلقة بالقرآن الكريم من حيث نزوله، وترتيبه، وجمعه، وناسخه ومنسوخة، وأسباب نزوله، ومكية ومدنية وأمثاله وأقسامه وغير ذلك.

أو يعرف بأنه: موضوعات كلية متصلة بالقرآن الكريم يمكن اعتبار كل منها علماً مستقلاً له مسائله ومؤلفاته.

ولذلك بقي العنوان بصيغة الجمع "علوم القرآن" لمحاً لهذا الأصل.

### عواشر القرآن:

هي نهاية كل عشر آيات حيث يرمز لنهايتها في بعض المصاحف برمز خاص.



## حرف الغين

#### غرائب التفسير:

هي الأقوال الغريبة في التفسير التي لا يسندها نقل، أو عقل، أو دليل.

## غريب القرآن:

هي الكلمات القرآنية التي تبدو عند بعض الناس غريبة قليلة الاستعمال بعيدة المنال عن ذهنه وفهمه.

وقد جمعها العلماء وأفردوها بالتأليف وخصوها بالتصنيف، ومن أقدمها ما يعرف بمسائل نافع بن الأزرق لابن عباس، وكتب معاني القرآن وكتاب المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني، وغيرها كثير.





## حرف الفاء

#### الفاصلة القرآنية:

هي الكلمة الأخيرة التي تختم بها الآية. قال الراغب الأصفهاني: "والفواصل: أواخر الآي". وهي أحد القولين في تفسير قوله تعالى: ﴿ كِنْكِ فَصَّلْنَهُ ﴿ [الأعراف: ٥٦] حيث قيل إن المعنى: تفصيل آياته بالفواصل. والقول الثاني معناه: بيناه.

وهذه الفواصل قد تتماثل في أواخر حروفها أو تتقارب. وسواء تم المعنى بها أو لا، ويطلق عليها رأس الآية.

هذا تعريف جمهور العلماء، غير أن أبا عمرو الداني عرف الفاصلة بأنها: "الكلام التام المنفصل عما بعده، سواء كان رأس آية أو لا". وعليه فكل رأس آية فاصلة، وليس كل فاصلة رأس آية. وقد سميت

بذلك لأن بها يتحقق تفصيل الألفاظ على المعاني بإيجاز وإعجاز ويكشف عن مقصد الآية، ويقع بها التمييز والفصل بين آخر الآية السابقة وأول الآية اللاحقة، ويتحقق بها مقدار الآية، ويعرف بها عدها وبها تنقسم السورة إلى مقاطع مترابطة متفاصلة ومتواصلة، ويتضح بها المعنى، وتزداد بها التلاوة حلاوة. ولذا نجد قارئ القرآن الكريم لا يكل، وسامعه لا يمل. فسبحانه من أنزله، وحفظه، وفصله.

## الفراشي: انظر: القرآن الفراشي:

#### الفرش:

أحكام جزئية تتعلق بكيفية قراءة كل كلمة قرآنية مختلف فيها بين القراء وسميت فرشاً لكونها مفروشة منتشرة في مواضعها من السور.

ويسميها بعضهم بالفروع وذلك لأنها مقابل الأصول.

وتسمى: عرش الحروف أو فرش السور.

#### الفصل والوصل:

وهو احتمال الكلمة القرآنية الوصل بما بعدها، أو الوقف عليها وفصلها عما بعدها. وهو أصل كبير في الوقف والابتداء.

وهناك ما سماه السيوطي: الموصول لفظاً، المفصول معنى، وقال عنه: وبه يحصل حل إشكالات، وكشف معضلات كثيرة.

ومن أمثلة ما يحتمل الفصل والوصل كلمة ﴿وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ والوصل كلمة ﴿وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ في قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ وَالرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ ﴾ [آل عمران: ٧] هل هي موصولة بالعطف على لفظ الجلالة أو مفصولة على الاستئناف. قولان كبيران في ذلك.

### فضائل القرآن:

هو ما ورد من الأحاديث في فضل آيات وسور القرآن الكريم وما ورد فيها من الأجر. وقد أفرده بالتأليف والتصنيف عدد كبير من العلماء غير أن ما صح فيه من الأحاديث قليل، وفيه ضعيف وموضوع.

## فواتح السور:

هي ما افتتح الله على به سور القرآن الكريم من حروف، أو كلمات، أو جمل، يظهر معها حسن الابتداء، وبراعة الاستهلال، والإعجاز لفظاً ومعنى.

وقد يراد بها مقاطع كاملة من أوائل السور، كما جاء في خبر الدجال وفيه: «... فمن أدركه منكم فليقرأ عليه فواتح سورة الكهف» يراد بها الآيات العشر الأول.



## حرف القاف

#### القارئ:

هو في اصطلاح القراء من أفرد رواية إلى ثلاث روايات.

#### القراء الأربعة عشر:

هم أصحاب القراءات العشر ويضاف إليهم: الحسن البصري، وابن محيصن، واليزيدي، والأعمش.

#### القراء السبعة:

هم أصحاب القراءات السبع المتواترة وهم: نافع، وابن كثير، وأبو عمرو، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

#### القراء العشرة:

هم أصحاب القراءات السبع ويزاد عليهم القراء الثلاثة: أبو جعفر، ويعقوب، وخلف.

#### القراء:

جمع قارئ وهو وصف لكل من حفظ القرآن الكريم وجوّده.

#### واشتهر به:

القراء السبعون من الصحابة الذين بعثهم رسول الله عليه التعليم القرآن الكريم وقد غدر بهم الكفار فقتلوهم، ومكث رسول الله عليه شهراً كاملاً يدعو على من قتلهم.

 ٢ ـ أئمة القراءات السبع والعشر والأربعة عشر.

## القراءات الأربعة عشر:

وهي قراءة العشرة السابقين مضافاً إليهم الحسن البصري، وابن محيصن المكي، والأعمش الكوفي، ويحيى اليزيدي البصري.

#### القراءات السبع:

هي قراءة نافع، وابن كثير، وأبي عسمر، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

وقد اختار هؤلاء السبعة وجمع قراءاتهم ابن مجاهد فرضي العلماء جمعه واختياره وتلقى الناس قراءاتهم بالقبول ونقلت بالتواتر.

#### القراءات الشاذة:

كل قراءة فقدت أحد أركان القراءة المتواترة من تواتر السند، وموافقة اللغة العربية ولو بوجه، وموافقة رسم أحد المصاحف العثمانية ولو احتمالاً، فتشتمل القراءة الضعيفة، والموضوعة، والباطلة، والمنكرة، والمدرجة، والأحادية، والقراءة التفسيرية، فكلها شاذة، وكلها خارجة عن القراءات المعتبرة التي يقرأ بها اليوم.

#### القراءات العشر:

وهي قراءة: نافع، وابن كثير، وأبي عمر، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي، وأبي جعفر، ويعقوب، وخلف.

#### القراءات القرآنية:

هي علم بكيفية أداء كلمات القرآن الكريم والنطق بها معزوة إلى علمائها.

ونسبة القراءات إلى القراء نسبة اعتناء والتزام وقراءة وإقراء لا نسبة ابتداع واختراع.

#### القراءات المتواترة:

هي القراءة التي تواترت روايتها في كل طبقة من طبقات سندها.

فالتواتر هو شرط ثبوت قرآنية القراءة، وما تواتر منها لن يخالف اللغة العربية، ولن يخالف رسم المصحف. فالاقتصار على شرط التواتر يندرج تحته غيره مما ذكر أنه من أركان القراءة المتواترة من صحة اللغة وعدم مخالفة الرسم.

والقراءات التي توفر لها شرط التواتر هي القراءات العشر المعروفة اليوم.

#### القراءة التفسيرية:

هي ما نقل عن السلف على أنه قراءة مخالفاً رسم المصحف وكان أشبه بالتفسير وهي من أنواع القراءة الشاذة.

وقد تطلق على القراءة المعتادة شديدة الوضوح، دقيقة الوقوف التي يتضح بها معنى الآيات بصورة أظهر من غيرها؛ ولذلك قال مجاهد: لو كنت قرأت قراءة ابن مسعود قبل أن أسأل ابن عباس ما احتجت أن أسأله عن كثير مما سألته عنه.

## القراءة المعاصرة للقرآن الكريم:

هي منهج حداثي يقوم على أساس التأويل والتحريف للقرآن الكريم، ويدعو إلى التمرد على القواعد والأصول التي قام عليها فهم القرآن وتفسيره، بقصد تفريغ القرآن الكريم من مضمونه العقدي، والتشريعي، والأخلاقي، ونزع القدسية عنه، وتحويله إلى وعاء فارغ قابل لكل ما يمكن أن يلصق به من المعاني والأفكار المختلفة باختلاف العصور. فلكل عصر باختلاف العصور. فلكل عصر قراءته، وتمرير قناعات فكرية شاذة.

فهو عنوان معاصر لاتجاه قديم هو الانحراف والإلحاد في القرآن الكريم، وهو من خداع العناوين، غالب صحيحه غير جديد، وجديده غير صحيح، ويمثل تبعية فكرية تقليدية لمذاهب غربية غير مستقرة.

#### قراءة النبي ﷺ:

هي القراءة التي رويت بالإسناد إلى النبي على على طريقة المحدثين، وليس معنى هذه التسمية أنها وحدها المأثورة عن النبي علي وغيرها من القراءات غير مأثورة عنه عليه.

بل جميع القراءات الثابتة مأثورة عن الرسول ﷺ ومرفوعة إليه.

وهذا النوع من القراءات لا يجوز القراءة به إلا إذا كان موافقاً للقراءات المتواترة. وما خالفها فهو من قبيل المنسوخ أو الشاذ.

فنسبتها للنبي ﷺ نسبة اصطلاحية.

#### القرآن الحضري:

هو ما نزل من القرآن الكريم في الحضر حيث أقام رسول الله ﷺ في مكة والمدينة. وهو أغلب القرآن وأكثره.

## القرآن السفري:

هو ما نزل من القرآن الكريم في السفر كسورة الفتح نزلت بين مكة والمدينة في قصة الحديبية.

وآية التيمم نزلت أثناء رجوع الرسول ﷺ ومن معه من غزوة المريسيع.

## القرآن الشتائي:

وهو ما نزل من القرآن الكريم في فصل الشتاء كآيات غزوة الأحزاب.

## القرآن الصبحي:

وهو ما نزل من القرآن الكريم وقت الصبح، كقوله تعالى: ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءُ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]، حيث نزلت في صلاة الصبح. مثلها آية: ﴿وهُوَ ٱلَّذِى كَفَ أَيْدِيَهُمْ عَنكُمْ ﴾ [الفتح: ٢٤].

## القرآن الصيفي:

هو ما نزل من القرآن في فصل الصف.

كآية الكلالة في آخر سورة النساء آية (١٧٦) حيث جاء في الصحيح من حديث عمر أن رسول الله ﷺ قال: «يا عمر ألا يكفيك آية الصيف التي في آخر سورة النساء».

وكثيراً من آيات سورة التوبة التي نزلت في غزوة تبوك التي كانت في

حر الصيف كما قال تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَا نَنفِرُواْ فِي الْخُرِّ قُلُ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّا﴾ [النوبة: ٨١].

## القرآن الفراشي:

وهو ما نزل من القرآن الكريم على رسول الله على وهو في فراشه، كَالْمَانِينَ فُلِقُولُهُ كَالْمَانِينَ فُلِقُولُهُ التَّلْثَةِ ٱلَّذِينَ فُلِقُولُهُ التوبة: ١١٨]، حيث نزلت آخر الليل وكان رسول الله على عند أم سلمة.

وآية ﴿وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٧] فعن عائشة على قالت: «كان النبي عَلَيْهُ يحرس حين نزلت هذه الآية فأخرج رأسه من القبة التي كان فيها وقال لهم: يا أيها الناس انصرفوا فقد عصمني الله».

## القرآن الليلي:

وهو ما نزل من آيات القرآن الكريم ليلاً، كآية القبلة، وخواتيم سورة البقرة.

القرآن المدني: انظر: (المدني).

القرآن المكي: انظر: (المكي).

## القرآن النهاري:

وهو ما نزل من القرآن نهاراً. وهو أكثر القرآن نزولاً.

وهذه التقسيمات القرآنية ليست ترفيّه بل هي دليل على عظيم عناية المسلمين بالقرآن الكريم ومعرفة أدق التفاصيل المتعلقة بالقرآن الكريم.

#### القرآن:

هو كلام الله المعجز، المتحدى به، المنزل على محمد على المنعبد بتلاوته، المنقول بالتواتر، المفتتح بسورة الفاتحة، المختتم بسورة الناس.

وهـو تـعـريـف بـالأوصـاف والخصائص للتفريق بينه وبين كلام الله في كتبه السابقة، والحديث النبوي، والقدسي.

#### القرائن:

هي السور المتساوية في عدد آباتها.

مثل: يوسف \_ الإسراء = ١١١ آية.

والأنفال ـ الـزمـر = ٧٥ آيـة.. وغيرها كثير.

#### القرينتان:

سورتا الأنفال وبراءة.

## القسم في القرآن:

القسم هو الحلف واليمين على الشيء لتأكيده وتصديقه وتحقيقه.

والقسم يكون على الصدق وهو مراد المقسم سواء أصاب الحق أم لا.

أما الحلف فيبنى على الشك والتردد وربما الكذب؛ ولذا جاء الحلف في القرآن الكريم في ثلاثة عشر موضعاً كلها جاءت في الحنث باليمين كقوله تعالى: ﴿ يَعْلِفُونَ عَلَى اللّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدٌ قَالُواْ كَلَمْ اللّهِ مَا قَالُواْ وَلَقَدٌ قَالُواْ مَلَمَةَ الْكُفْرِ السّوية: ٤٧٤، وقال سبحانه: ﴿ وَمُعْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ وَهُمْ مَا يَعْلَمُونَ ﴾ [المجادلة: ١٤].

وعليه فبين القسم والحلف فرق. فمبنى القسم على الصدق. ومبنى الحلف على الكذب.

وقد ذكر الله جل وعلا القسم في القرآن الكريم لكمال الحجة وتأكيد المحجة، فجمع في كتابه بين الإشهاد والقسم فقال سبحانه: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ وَٱلْمَلَيْكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ اللهُ عمران: ١٨].

وقال في القسم: ﴿قُلَ إِي وَرَيِّ } إِنَّهُ لِكَوَّ ﴾ [يونس: ٥٣].

وقد أقسم الله على في كتابه بذاته المقدسة في ثمانية مواضع. ثلاثة منها أمر الله فيها نبيه على أن يقسم به، وهي:

ا قوله سبحانه: ﴿ زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُواً أَن لَن يُبْعَثُوا قُل بَلَى وَرَبِّ لَلْبُعثُنَ ﴾
 [التغابن: ٧].

٢ ـ وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ
 لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّي
 لَتَأْتِينَكُمْ ﴿ [سبأ: ٣].

٣- ﴿ قُلُ إِي وَرَبِّنَ إِنَّهُ لَحَقُّ ﴾ [يونس: ٥٣].

\$ - ﴿ فَوَرَيْلِكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ﴾
 [مریم: ٦٨].

وفَرَرَبِكَ لَسَّئَلَتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ آَلَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

٦ ﴿ فَلَا أُقْيمُ رِبِّ ٱلْمَثَارِقِ وَٱلْمَعْرَبِ ﴾
 [المعارج: ٤٠].

٨ - ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ
 يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ
 [النساء: ٦٥].

فكما أقسم بذاته سبحانه فقد أقسم بفعله في قوله: ﴿ وَأَلسَّمَا إِه وَمَا

بَنْهَا ﴿ وَالْأَرْضِ وَمَا طَحْنَهَا ﴿ اللهِ اللهُ ا

وأقسم كذلك بمفعوله ومخلوقه كـ قــولــه: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ ﴿ النجم: ١].

وهذا القسم هو الأكثر في القرآن الكريم.

وقد أقسم الله بشيء واحد، كالقسم بالسنجم: ﴿ وَٱلنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۞ ﴾ [النجم: ١].

وباثنين كما في قوله تعالى: ﴿ وَٱلضَّحَىٰ ﴿ وَٱلصَّحَىٰ ﴿ وَٱلصَّحَىٰ ﴿ وَٱلصَّحَىٰ اللَّهِ الصَّحَىٰ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وبثلاثة: ﴿ كُلَّ وَالْقَمَرِ ﴿ كَالَّ وَالْقَلِ إِذَ أَذَبَرَ ﴿ ثَلَيْ وَالصَّبْحِ إِذَا أَسْفَرَ ﴿ ثَلَيْ ﴾ [المدثر: ٣٢ ـ ٣٤].

وبأربعة: ﴿وَالسَمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ۞ وَٱلْيَوْمِ ٱلْمُؤْمِ ۞ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ۞ الْبُروج: ١ ـ ٣]..

وبخمسة: ﴿ وَٱلْفَجْرِ ۞ وَلَيَالٍ عَشْرِ ۞ وَالشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ۞ وَٱلْقِلِ إِذَا يَسْرِ ۞ [الفجر: ١-٤].

وبسبعة أشياء متوالية، وهي غاية الكثر في أعداد الآحاد كما في قوله تعالى: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُعَهَا ﴿ إِذَا لَا اللَّهُ وَٱلْقَمَرِ إِذَا

لَّذَهَا ﴿ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّنَهَا ﴿ وَالْتَبِلِ إِذَا يَغْشَنَهَا ﴿ وَالْمَثَانَ وَمَا بَنَنَهَا ﴿ وَالْمَأْرَضِ وَالْمَرْضِ وَمَا بَنَنَهَا ﴿ وَالْمَرْضِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ وَالْمَرْضِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ وَالْمَشِيلِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ وَالْمَشِيلِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴿ وَالْمَشْفِيلِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

كما أقسم بالشمس مرة واحدة: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُعَلَهَا ﴿ آلسسمس: ١]، وبالأرض مرتبين: ﴿ وَٱلْأَرْضِ وَمَا طَعَهَا ﴿ وَالْأَرْضِ وَالسمس: ٦]، وقسوله: ﴿ وَٱلْأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّلْعِ ﴾ [الطارق: ١٢].

وأقسم بالسماء ست مرات.

وقسم الله بمخلوقاته سبحانه وتعالى ـ ولله أن يقسم بما شاء من خلقه، وليس للخلق أن يقسموا إلا به سبحانه ـ هو من باب الاستدلال بها، فكلها دلائل خرجت في صورة الأيمان والقسم. كما أن تخصيصها بالقسم فيه مع دلالتها لفت نظر لعظمتها، كما قال سبحانه: ﴿فَكَ النَّجُومِ نَ وَإِنَّهُ لَقَسَمُ لَوَ الواقعة: ٧٥-١٧].

كما يتنوع القسم في القرآن إلى ظاهر ومضمر.

فالظاهر: كالأمثلة السابقة التي صرح فيها بلفظ القسم أو بحرفه. وحروفه: (الباء، والتاء، والواو).

والمضمر: ما لم يصرح بذلك، وإنما تدل عليه اللام المؤكدة الداخلة على جواب القسم وتسمى اللام الموطئة للقسم، كقوله تعالى: ﴿لَتُبُلُونَكَ فِي أَمُولِكُمُ وَأَنفُسِكُمْ ﴾ [آل عمران: ١٨٦] والتقدير: والله لتبلون.

## قصص القرآن:

هي إخبار القرآن الكريم عن النبوات السابقة، وأحوال الأمم الماضية، والحوادث الواقعة زمن النبي عليه الله المستقبلة.

وكلها حق وصدق جمعت بين جمال القصص، وحقائق التاريخ، كما في قوله تعالى: ﴿ فَأَقْصُصِ ٱلْقَصَصَ ٱلْقَصَصَ الْقَصَصَ الْقَصَصَ الْقَصَصَ الْقَصَمَ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ [الأعــراف: ١٧٦]، وقال سبحانه بتحقيق القصة وتوثيقها وفائدتها: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِي ٱلْأَلْبُ مِنَا كَانَ حَدِيثًا يُقْتَرَى وَلَكِن تَصَدِيقَ ٱلّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَلَكَ مِن تَصَدِيقَ ٱلّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَلَكَ مِن تَصَدِيقَ ٱلّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَلَكَ مِن تَصَدِيقَ ٱلّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَلَكَ مَن وَرَحْمَةً لِقَوْمِ وَتَقْمِ وَلَا شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ وَلَا شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ وَلَوْمَونَ لَا اللّهِ السَالِي اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ

وقال سبحانه وتعالى في جمال قصصه وجلالها: ﴿ غُنُ نَقُصُ عَلَيْكَ الْقَصَصِ ﴿ البوسف: ٣]. ويعنى القرآن في قصصه بمواضع العظة والعبرة من القصة التي تنفع سامعها في حاله ومآله. ولذلك يطوي القصص القرآني التفاصيل الزمانية والاسمية فلا يعنى بها لعدم تعلق العظة والعبرة بها.

وتتنوع القصة القرآنية باعتبار الزمان: إلى ماضيه، وحاضره، ومستقبله.

وباعتبار العرض والأسلوب: إلى قصة قصيرة، وطويلة، وحوارية. وباعتبار الذكر: إلى ما ذكر مرة واحدة، وما تعدد ذكره أكثر من مرة.

القطع والائتناف: انظر: (الوقف).

#### قلب القرآن:

هي سورة يس. فعن أبي هريرة على الله على الله على الله الله على الله الله على الله الكل شيء قلباً وقلب القرآن يس».

## قوارع القرآن:

هي الآيات التي يتحصن بها المسلم ويتعوذ بها.

سميت بذلك لأنها تقرع الشيطان وتقمعه كسورة الفاتحة، وآخر سورة البقرة، وآية الكرسي، وسورة يس، وغيرها.

#### قواعد الترجيح:

هي الأحكام الكلية، والضوابط العامة التي يتوصل بها إلى الترجيح بين الأقوال عند تعددها واختيار أولاها وأقواها.

وهي تشترك مع القواعد التفسيرية، وقد تختلف عنها. فالأصل أن القواعد التفسيرية تستعمل عند التفسير ابتداءاً. والقواعد الترجيحية تستعمل عند تعدد الأقوال انتهاءاً.

وقد خصها د. حسين الحربي بكتابه المميز: "قواعد الترجيح عند المفسرين".

#### قواعد التفسير:

هي الأحكام الكلية، والضوابط العامة التي يتوصل بها إلى بيان القرآن الكريم، واستنباط معانيه وأحكامه. والتي يتعين على المفسر أن يراعيها ويلتزم بها أثناء تفسيره. وهي كثيرة مثل:

١ - العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب.

- النكرة في سياق النفي، أو النهي، أو النهي، أو النهي العموم، الاستفهام تدل على العموم، كقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُكَ الكهف: ٤٤] فالظلم منفي عن كل أحد أياً كان.
- " الألف واللام الداخلة على الأوصاف والأسماء تفيد الاستغراق، كقوله تعالى: الاستغراق، كقوله تعالى: الحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ الْكَالَمِينَ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ اللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ اللهِ اللهِ عَمْدًا اللهِ عَمْدًا اللهِ عَمْدًا اللهِ اللهِ تعالى.
  - ٤ ـ الأصل في الأمر الوجوب.

- - الأصل في النهي التحريم. ومن المؤلفات فيها:
- ١ التيسير في قواعد علم التفسير،
   للكافيحي.
  - ٢ ـ قواعد التفسير، لابن الوزير.
- ٣ ـ القواعد الحسان لتفسير القرآن،
   للسعدي.
- ٤ ـ قواعد التفسير، د. خالد بن عثمان السبت.
- مفاتيح التفسير، د. أحمد سعد الخطيب.

## حرف الكاف

## كتاب النبي ﷺ:

هم الذي استكتبهم النبي ﷺ لكتابة ما يحتاج إليه من وحي وغيره.

#### كتاب الوحي:

هم الذين استكتبهم النبي والكتابة الوحي المنزل عليه خاصة وهم كثيرون منهم: الخلفاء الأربعة، وزيد بن ثابت، وأبي بن كعب، وخالد بن سعيد، وأبان بن سعيد، وأبان بن سعيد، وخالد بن الوليد، والعلاء الحضرمي، وثابت بن قيس، والزبير بن العوام، وعبدالله بن أبي السرح، وعبدالله بن رواحة، وشرحبيل بن حسنة، ومعاوية بن أبي سفيان، وعبدالله بن أبي السرح، وعبدالله بن أبي السرح، وعبدالله بن أبي السرح، وعبدالله بن الأرقم..

#### الكليات التفسيرية:

هي تفسير لفظ أو أسلوب ورد في القرآن الكريم على معنى مطرد أو أغلبي.

كقولهم: كل زعم ورد في القرآن الكريم فقد ذم القائلون به.

وقولهم: "الخير" حيث وقع في كتاب الله فهو المال.

وقولهم: عامة ما كان في القرآن من الرجم فهو "قتل" كقوله: ﴿وَلَوْلَا رَهُمُلُكَ لَرَجَمْنَكَ ﴾ [هود: ١٩].

وقولهم: الساعة لا ترد في القرآن إلا مراداً بها القيامة.

والسعي في كتاب الله: العمل، والمباشرة في كتاب الله: الجماع.. وغيرها.

وقد يدخل بعضها قيد أو استثناء.

وقد أفردها الدكتور: بريك القرني بكتاب قيّم "كليات الألفاظ في التفسير".

#### الكليات القرآنية:

هي كل ما صدر بكلمة "كل" كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ كُلُّ نَفْسِ [السرحمن: ٢٦]، وقوله: ﴿ كُلُّ نَفْسِ إِمَا كَسَبَتْ مَا كَسَبَتْ رَهِينَةً هَيْهِ إِمَا كَسَبَتْ رَهِينَا مُنْ إِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً هَيْهِ إِمَا كُسَبَتْ رَهِينَا اللّهُ وَمِينَا اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلِيمًا اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلِيمًا اللّهُ وَمِينَا اللّهُ وَمُعْلِيمًا اللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَاللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَمُعْلِيمًا اللّهُ وَاللّهُ وَمُعْلَى اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمِنْ إِلَيْ وَلَا لَهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَالْمُواللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

وقد يتسع معناها لتشمل كل صيغ العموم نحو: ﴿مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجِّزَ بِهِ عَهِ النساء: ١٢٣]. وكل ما يمثل قاعدة قرآنية كلية.

#### 1

@ @ @

#### الكوفيون:

هم القراء: عاصم، وحمزة، والكسائي، إن ورد هذا الوصف في كتب كتب القراءات السبع، وفي كتب القراءات العشر هم: عاصم، وحمزة، والكسائي، وخلف.

## حرف السلام

### لباب القرآن:

هي السور السبع المفتتحة بـ ﴿حَمَدَ اللَّهُ وهي: غافر، فصلت، السورى، الزخرف، الدخان، الجاثية، الأحقاف.

وعن ابن عباس أنه قال: إن لكل شيء لباباً وإن لباب القرآن آل حم.

#### اللحاق:

هو الكلام اللاحق والتالي للفظة أو الجملة.

وانظر: دلالة السياق.

#### اللحن:

هو ما يعرض لقارئ القرآن الكريم من خطأ. وهو نوعان.

#### اللحن الجلى:

هو الخطأ الواضح الذي يطرأ

على ألفاظ القرآن الكريم عرفاً أو معنى.

كإسقاط حرف أو زيادته، أو إبدال حرف مكان حرف آخر أو إبدال حركة بحركة كمن قرأ وأنعمت عَلَيْهِم بيضم تاء وأنعمت بدل فتحها.

#### اللحن الخفى:

هو الخطأ الذي يطرأ على ألفاظ القرآن الكريم، فيخل بعرف القراء في حسن الأداء، وسمي خفياً لأنه لا يعرفه إلا القراء. كترقيق المفخم من الحروف، أو تفخيم المرقق، أو زيادة المد عن المقدر ونحو ذلك.

### اللوح المحفوظ:

هو السجل العظيم والكتاب الجامع عند الله تعالى الذي كتب

هو ما نزل من القرآن الكريم

وحفظ فيه كل ما يقع إلى يوم الليلي: القيامة والذي وجد فيه القرآن الكريم. كما قال سبحانه: ﴿ بَلْ هُوَ لِيلاً. قُرْءَانٌ مَّجِيدٌ شَي فِي لَوْجٍ مُعَفُوظٍ شَ [البروج: ۲۱ ـ ۲۲].

> وهو محفوظ من التبديل والتحريف، ومحفوظ من أن يطلع عليه أحد. ويسمى: أم الكتاب، والإمام المبين، والكتاب.



## حرف الميم

## مبهمات القرآن:

هي ما أبهم من أسماء الأعلام، والأماكن والأرمان، والأعداد الواردة في القرآن الكريم. فلم يعين اسمه، أو يحدد مكانه أو زمنه أو عدده.

## فمثال العلم المبهم:

قوله تعالى: ﴿ عَلَمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ﴿ ﴾ [النجم: ٥] فالضمير في علمه المراد به جبريل الله .

### ومثال العدد المبهم:

قوله تعالى: ﴿أَمَّا ٱلسَّفِينَةُ فَكَانَتَ لِمَسَاكِينَ ﴾ [الكهف: ٧٩] قيل كان عددهم سبعة.

## ومثال الزمان المبهم:

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبُدَرَكَةً ﴾ [الدخان: ٣] والمراد بها ليلة القدر.

#### ومثال المكان المبهم:

قوله تعالى: ﴿ فَلَوْلَا كَانَتُ قَرْيَةً عَامَنَتُ فَنَفَعَهَا إِيمَنْهُا ﴾ [يونس: ٩٨] قيل المراد قرية نينوى.

وقد اهتم العلماء والمفسرون قديماً وحديثاً بتتبع هذه المبهمات ومحاولة إزالة هذا الإبهام عنها بتعيين الأسماء، وتحديد الأماكن والأعداد والأزمان.

## ومن أهم الكتب المفردة فيها:

- التعريف والإعلام بما أبهم في القرآن من الأسماء والأعلام،
   للإمام عبدالرحمن السهيلي.
- ٢ التكميل والإتمام لكتاب
   التعريف والإعلام لابن عسكر.
- عرر البيان لمبهمات القرآن لبدر الدين بن جماعة.
- ع مفحمات القرآن في مهمات القرآن لجلال الدين السيوطي.

معجم الألفاظ والأعلام القرآنية
 لإسماعيل إبراهيم.

٦ معجم أعلام القرآن الكريمد.محمد التونجي.

والقرآن الكريم حين أغفل تعيينها فلعدم تعلق الفائدة والعظة والعبرة بها.

#### المتشابه اللفظى:

هي الآيات المتماثلة لفظاً تماثلاً كلياً أو أكثرياً في سورة واحدة، أو سور مختلفة.

فالكلي كقوله تعالى في سورة السرحمن: ﴿فَإِلَيْ ءَالاَءِ رَبِّكُما تُكَذِّبَانِ ﴿ اللَّهِ مَا لَا مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ أَلَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّ مِنْ مِنْ أَلَّ مِنْ أَلَّا مِل

وقوله تعالى في سورة البقرة: ﴿ يَلْكُ أُمَّةُ قَدُ خَلَثُ لَهَا مَا كَسَبَتُ وَلَكُمُ مَّا كَسَبَتُمُ وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُواْ وَلَيـة يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُواْ وَلَيـة يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُواْ وَلَيـة يَعْمَلُونَ عَمَّا كَانُواْ وَلَيـة (١٣٤) وآيـة (١٤١). وغير ذلك.

والتشابه الأكثري كقوله تعالى: ﴿لَا جَرَمَ أَنَهُمُ فِي ٱلۡآخِرَةِ هُمُ ٱلۡأَخۡسُرُونَ ۗ ﴿ لَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

وقوله تعالى: ﴿لَا جَكَرَمَ أَنَّهُمْ فِ ٱلْأَخِرَةِ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهُ الْخَسِرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّلِمُ اللللِّهُ اللَّهُ اللْمُعِلِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُواللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّلُولُ الْمُعِلِمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ ا

وتسميته بالمتشابه اللفظي لتمييزه

اعن المتشابه المقابل للمحكم الذي سماه بعضهم بالمتشابه المعنوي تفريقاً بين النوعين.

كما أن من الدارسين من يسمي المتشابه الكلي هنا بالمكرر، ويعبر عنه آخرون بالمتفق لفظاً نظراً لعدم دقة عبارة المكرر لوجود دلالة خاصة لكل آية في سياقها. والكل داخل في المتشابه اللفظي الذي قد يوهم الحفاظ للقرآن الكريم.

#### المثاني:

هي السور التي تلي المئين وهي من أول سورة الأحزاب إلى نهاية سورة الحجرات.

وفي الحديث: «أعطيت مكان التوراة السبع الطوال، وأعطيت مكان مكان الزبور المئين، وأعطيت مكان الإنجيل المثاني، وفضلت بالمفصل»

وورد عن ابن عباس وسعيد بن جبير أنها سميت بذلك لأن الله ثنى فيها القصص والأمثال والفرائض والحدود.

### مثلثات القرآن:

هي ما قرئ من كلمات القرآن الكريم بالحركات الثلاث:

الفتحة والضمة والكسرة، مثل

كلمة ﴿ كَذْوَةِ ﴾ من قوله تعالى: ﴿ لَعَلِيَّ عَالِي اللَّهُ عَالِي اللَّهُ عَالَي اللَّهُ عَالَي اللَّهُ عَالَي اللَّهُ عَالَي اللَّهُ عَالَي اللَّهُ عَالَي اللَّهُ عَالَمُ عَنْهُمَا الْعَلَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَالَمُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَاهُ عَلَيْهِ عَ

قرأها عاصم بفتح الجيم، وقرأها حمزة بضم الجيم، وقرأها الباقون بكسرها.

#### مجاز القرآن:

اسم اشتهر لكتاب أبي عبيدة معمر بن المثنى في التفسير وهو تعبير عن تفسير وبيان معنى الكلمة بما يجوز لغة، فصار بمعنى "معاني القرآن" ولا يراد به المعنى عند علماء البلاغة لكلمة المجاز المقابل للحقيقة. ولذا يعد بعض الدارسين كتاب مجاز القرآن من كتب غريب القرآن.

## المحكم والمتشابه:

## المحكم:

وصف ورد للقرآن كله، وورد وصفاً لبعضه، فله ثلاثة معانى:

الثاني: يأتي وصفاً للقرآن الكريم كله بأنه محكم أي متقن لا يدخله خلل أو نقص في ألفاظه أو معانيه، كما في قوله تعالى: ﴿الَّرْ كِنْبُ كُما في قوله تعالى: ﴿الَّرْ كِنْبُ مُوسِكَ عَايِنُهُ مُمَ فُصِلَتْ مِن لَّدُنْ مَرِيمٍ خَيرٍ ﴿اللَّهُ عُمَ فُصِلَتْ مِن لَّذُنْ مَرِيمٍ خَيرٍ ﴿اللَّهُ عَايِنُ الْكِلْبِ الْحَكِيمِ ﴿اللَّرْ تِلْكَ عَاينَتُ الْكِلْبِ الْحَكِيمِ ﴿اللَّهِ حَكَامِ العام فالقرآن الكريم كله محكم العام فالقرآن الكريم كله محكم بمعنى متقن لفظاً ومعنى كما قال بمعنى متقن لفظاً ومعنى كما قال تعالى: ﴿لَا يَأْنِيهِ البَّلُولُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ مَيدِ فَلَا مِنْ خَلِيمٍ كَلَهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ مَيدٍ فَلَا مِنْ خَلِيمٍ الْمَيدِ ﴿ اللَّهُ لَا يَأْنِيهِ الْبَلُولُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ مَيدٍ فَلَا مِنْ عَنْدِ عَيْمٍ حَكِيمٍ حَلَيمٍ لَلْهُ لَوْ مَنْ عَنْدِ عَيْمٍ فَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ عَيْمِ حَلِيمٍ اللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمًا وَاللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمًا وَلَا مِنْ عِنْدِ عَيْمِ اللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمًا وَالسَاء: ١٤]، وكما قال الله لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمِ عَيْمِ اللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمَا فَالِ اللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمَا فَالِ اللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمَا فَالْ اللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمَا فَالْ اللّهِ لَوْجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا حَيْمِ عَيْمِ اللّهِ اللّهِ الْمُعْلَى اللّهِ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهِ اللّهِ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ الْمُعْلَى اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

الثالث: يأتي وصفاً لبعض القرآن دون بعض، ويكون بهذا المعنى في مقابل المتشابه كما في قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِيَ أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ مِنْهُ الْكِنْبَ مِنْهُ الْكِنْبَ مِنْهُ الْكِنْبَ مِنْهُ الْكِنْبَ مِنْهُ الْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَيِهَاتُ ﴾ تُحْكَنْتُ هُنَ أُمُ الْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَيِهاتُ ﴾ [آل عمران: ٧].

وهو أصل القرآن وأكثره فالآيات المحكمات من القرآن الكريم هن أم القرآن، وهو ما يسمى بالإحكام الخاص..

#### والمتشابه:

#### ورد وصفان:

الأول: يأتي وصفاً للقرآن كله كما في قوله تعالى: ﴿اللهُ نَزَلَ كما في قوله تعالى: ﴿اللهُ نَزَلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِنَبًا مُّتَشَدِها مَّنَانِيَ ﴿ الزمر: ٢٣] ويسمى التشابه العام، ويكون في مقابلة الإحكام العام ومعناه أن القرآن الكريم يشبه بعضه بعضاً في الإحكام والإتقان والبلاغة والإعجاز.

الثاني: يأتي وصفاً لبعض القرآن دون بعض. كما في قوله تعالى: هُوُ الَّذِي آئِزُلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ مِنْهُ عَايَتُ الْكِنْبَ مِنْهُ عَايَتُ الْكِنْبَ مِنْهُ عَايَتُ الْكِنْبَ مِنْهُ عَايَتُ الْكِنْبَ وَأُخُر مُتَشَابِهَا أُمُ الْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَابِهَا أُمُ الْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَابِهَا أَمُ الْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَابِهَا أَمُ الْكِنْبِ وَأُخُر مُتَشَابِهِ التشابه الخاص.

# أقوال العلماء في المحكم الخاص والمتشابه الخاص:

اتفق العلماء على المراد بالإحكام العام والتشابه العام للقرآن الكريم.

ووقع الاختلاف بينهم في المحكم الخاص والمتشابه الخاص على أقوال:

١ - المحكم ما عرف المراد منه،

والمتشابه ما اختص الله بعلمه كوقت قيام الساعة وخروج الدجال.

- ٢ المحكم ما احتمل وجهاً واحداً، والمتشابه ما احتمل أكثر من وجه.
- ۳ ـ المحكم ما استقل بنفسه ولم
   يحتج إلى بيان من غيره.
   والمتشابه لا يستقل بنفسه
   ويحتاج إلى بيان من غيره.

فقوله تعالى: ﴿قُلُ هُوَ اللّهُ أَحَدُ لَلْهُ اللهُ الله الإخلاص: ١] محكم لظهور ووضوح دلالته.

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهَ يَغْفِرُ اللَّهُ اللَّهُ

٤ ـ وقيل إن التشابه أمر نسبي تتشابه
 فيه آيات بعينها عند بعض الناس
 ولا تتشابه عند آخرين.

وهناك أقوال أخرى كثيرة تنظر في مظانها.

فالتشابه وصف عام، وهو درجات، وأنواع، فمنه ما هو حقيقي لا يعلمه إلا الله، وعليه قراءة الوقف على لفظ الجلالة في قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلُهُۥ إِلّا وَلَكُ كمعرفة الله الله وخروج الدابة وطلوع وقت القيامة، وخروج الدابة وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى الله وكيفيات صفات الله جل وعلا.

ومن التشابه ما هو نسبي في مقدار تشابهه فيخفى على بعض دون بعض. وعليه قراءة الوصل في قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعُلَمُ تَأْوِيلَهُ ۚ إِلَّا اللّهُ وَالْمَالِي اللّهِ اللّهَ وَالْمَالَةُ وَلَا اللّهُ وَالْمَالِي اللّهَ وَالْمَالِي اللّهَ وَالْمَالِي اللّهَ وَالْمَالِي اللّهَ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ وَالْمَالِي اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ واحتلاف الأقوال في المتشابه اختلاف تنوع في جملته. وليس في القرآن الكريم آية توقف العلماء عن القرآن الكريم آية توقف العلماء عن تفسيرها والكلام في معناها سواء اختلفوا فيه أو اتفقوا عليه. وما عرفه العلماء أو بعضهم فليس عرفه العلماء أو بعضهم فليس بمتشابه.

والتشابه بنوعيه، ودرجات تشابهه قليل بالنظر للمحكم من الآيات

التي هي أم الكتاب. وإليها مرد المتشابه لقوله تعالى: ﴿ هُو الَّذِي أَزَلَ عَلَيْكَ أَنَّكَ مُنَا أُمُ الْكِنَابِ مِنْهُ ءَايَئِتُ مُخْكَمَنَتُ هُنَ أُمُ الْكِنَابِ وَأُخَرُ مُتَشَلِهِ اللَّيُ الله عمران: ٧] وأم الشيء أصله وأكثره ومعظمه.

وقد نهى عن تتبع الشبه والتعرض لها، فإن القلوب ضعيفة، والشبه خطافة. وقد قال قتادة: "طلب قوم التأويل وأصابوا الفتنة فاتبعوا ما تشابه منه فهلكوا لذلك".

### مسائل نافع بن الأزرق:

محاورة جرت بين حبر الأمة وترجمان القرآن عبدالله بن عباس، وبين نافع ابن الأزرق في مكة في تفسير غريب القرآن الكريم.

حيث يسأل نافع ابن عباس عن الكلمة الغريبة من القرآن الكريم فإذا بين له ابن عباس معناها سأله نافع عن شاهد ذلك من كلام العرب فيجيبه بشاهد شعري من شعر العرب العرب.

قال ابن عباس: العزون: حلق الرفاق.

قال نافع: وهل تعرف العرب ذلك؟

قال ابن عباس: نعم، أما سمعت عبيد بن الأبرص، وهو يقول:

> فجاءوا يهرعون إليه حتى يكونوا حول منبره عزينا

وهكذا في (٣١١) إحدى عشرة وثلاثمائة مسألة في آخر إحصاء للغته.

ومما يلاحظ حولها أن في طرقها انقطاعاً، ومجاهيلاً، وضعفاء، كما أنها لم يرد لها ذكر في كتب التفسير وكتب اللغة القديمة رغم صلتها القوية بها، وإنما وردت في بعض كتب الأدب، والحديث، كما أن كثرتها حيث تبلغ نحواً من (٣١١) مسألة ورتابتها ربما أوحت أصلها أو بعضها. وقد أفردها بعض الباحثين بالدراسة منهم: د. عطية أبو زيد محجوب عبدالعال في كتابه أمسائل نافع بن الأزرق إلى عبدالله بن عباس في تفسير غريب

القرآن الكريم ـ دراسة توثيقية " في محلدين. والدكتورة عائشة عبدالرحمن في كتابها "مسائل نافع بن الأزرق".

#### المسبحات:

هي السور المفتتحة بالتسبيح، وتسمى عرائس القرآن، وهي سبع سور: ١ ـ الإسراء. ٢ ـ الحديد. ٣ ـ الـحـف. ٥ ـ الـحمعة. ٦ ـ التغابن. ٧ ـ الأعلى. انظر: عرائس القرآن.

#### المشافهة:

هي تلقي القرآن الكريم، والعلم، وتحمله سماعاً من أفواه العلماء، والحفاظ. عرضاً أو تلقيناً.

وقد أخذ النبي على القرآن مشافهة وتلقيناً عن جبريل الله وكان يعارضه القرآن في كل سنة مرة، وفي السنة التي توفي فيها على عارضه مرتين.

وكذا أخذ الصحابة القرآن الكريم عن الرسول على وهكذا تلقت أجيال المسلمين القرآن مشافهة يأخذه اللاحق عن السابق حرصاً على كمال الضبط وتمام الحفظ.

#### المشكل:

هي الآيات التي يشتبه معناها على بعض العلماء والمفسرين.

وعرفه بعضهم بأنها الآيات القرآنية التي التبس معناها واشتبه على كثير من المفسرين فلم يعرف المراد منها إلا بالطلب والتأمل. وسمي مشكلاً لأنه دخل في شكل غيره فأشبهه وشاكله.

فقد يكون في القرآن آيات لا يعلم معناها بعض العلماء فضلاً عن غيرهم، وليس ذلك في آية معينة، بل قد يشكل على هذا ما يعرفه ذاك، وذلك تارة يكون لغرابة اللفظ، وتارة لشبهة في لاشتباه المعنى بغيره، وتارة لشبهة في نفس الإنسان تمنعه من معرفة الحق، وتارة لعدم التدبر التام، وتارة لغير ذلك من الأسباب(۱).

فالمشكل بعض المتشابه. والإشكال لا يكون في الآيات ذاتها، وإنما هو متعلق بفهم الإنسان لهذه الآيات. كالإشكال الواقع لبعضهم في فهم قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ لِلرَّمِّنِ وَلَدُّ فَأَنَا أُوّلُ الْحَرِدِينَ ( الله الورة الزخرف: ١٨).

(١) انظر: مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية (١٧/ ٤٠٠).

والمعنى الواضح أن ﴿إِنَّ ﴿ نَافية والمعنى ما كان للرحمن ولد فأنا أول العابدين لله المنزهين له عن الولد.

#### مصاحف التابعين:

وهي المصاحف الفردية لبعض أعيان التابعين، وقد اشتهر منها:

١ مصحف عبيد بن عمير الليثي المكي.

٢ \_ مصحف عطاء بن أبي رباح.

٣ \_ مصحف عكرمة.

٤ \_ مصحف مجاهد.

٥ \_ مصحف سعيد بن جبير.

٦ \_ مصحف الأسود.

٧ \_ مصحف محمد بن أبى موسى.

٨ \_ مصحف حطان الرقاشي.

٩ \_ مصحف صالح بن كيسان.

١٠ ـ مصحف طلحة بن مصرف.

١١ \_ مصحف الأعمش.

#### مصاحف الصحابة:

هي مصاحف فردية شخصية كتبها بعض الصحابة لأنفسهم، وقد لا تكون مشتملة على كامل القرآن

ولا مرتبة السور كترتيب المصحف الإمام، وإنما يكتب فيها ما يحتاج تذكره من القرآن وقد تشتمل على شيء من التفسير أو الأدعية أو أسباب النزول. وعنها جاءت القراءات التفسيرية؛ ولذا لم يعن بها، واستغني عنها بالمصاحف العثمانية ولم يبق منها إلا بعض روايات في كتب المصاحف، وبعض كتب الحديث والتفسير.

وأبرز هذه المصاحف وأشهرها:

١ \_ مصحف عمر بن الخطاب ضطية.

٢ \_ مصحف على بن أبي طالب ظالم،

٣ ـ مصحف أبي بن كعب عظيمة.

٤ \_ مصحف عبدالله بن مسعود عظمه .

٥ ـ مصحف عبدالله بن عباس ظالم

٦ ـ مصحف عبدالله بن الزبير رضي الله عليه الله الم

٧ ـ مصحف عبدالله بن عمرو رضيج.

٨ ـ مــصــحـف أبـــي مــوســــي
 الأشعري رفي اللهيد.

٩ \_ مصحف المقداد رضي .

١٠ ـ مصحف سالم مولى أبي حذيفة عَيِّاتِه.

١١ \_ مصحف أم المؤمنين عائشة رَجِيْ اللهِ المؤمنين

١٢ ـ مصحف أم المؤمنين حفصة رضي الله

١٣ ـ مصحف أم سلمة ﴿ اللهُ الله

انظر: كتاب: المصاحف المنسوبة للصحابة/محمد الطاسان.

#### المصاحف العثمانية:

هي المصاحف التي أمر عثمان بن عفان في المصاحف التي أمر عثمان بن عفان في المصار الإسلامي الرئيسة، وأجمعت الأمة عليها، وبعث مع كل منها صحابياً يعلم الناس ويقرؤهم القرآن.

والمشهور أنها خمسة مصاحف لخمسة أمصار، وهي:

- ۱ مصحف مكة ومعه عبدالله بن
   السائب المخزومي (ت ۷۰هـ).
- ٢ مصحف المدينة المنورة العام،
   ومعه زيد بن ثابت (ت ٤٥هـ).
- ٣ مصحف الشام، ومعه المغيرة بن
   أبي شهاب المخزومي (توفي
   سنة سبعين ونيف للهجرة).
- ٤ ـ مصحف الكوفة، ومعه أبو عبدالرحمن السلمي (ت٤٧هـ).
- مصحف البصرة، ومعه عامر بن
   عبد قیس (ت ٥٥هـ).

وفي بعض الروايات أنه أرسل مصحفاً إلى اليمن، وآخر إلى البحرين وثالثاً إلى مصر، ولعل هذه أرسلت لاحقاً.

#### المصحف الإمام:

ويذكر أنه توجد نسخته الأصلية في متحف الآثار في طشقند عاصمة جمهورية أوزبكستان الإسلامية، بعد رحلة طويلة في عدد من المدن والبلدان وأن حجمه ٢١×٢٧ بوصة، وعدد صفحاته ٧٠٦ صفحات.

[انظر: تاريخ المصحف العثماني في طشقند للشيخ إسماعيل مخدوم، ومقال د. خالد محمد نعيم في صفحة التراث الإسلامي، جريدة المدينة السعودية بتاريخ ١٤١٦/١/١٧هـ،

وأضواء على مصحف عثمان ورحلته شرقاً وغرباً، د. سحر السيد سالم].

#### مصحف المخللاتي:

مصحف غاية في الدقة والضبط كتبه العلامة رضوان بن محمد بن سليمان الشهير بالمخللاتي (ت١٣١١هـ) طبع في القاهرة في المطبعة الحجرية البهية سنة (١٣٠٨هـ).

#### المصحف المرتل:

هو التسجيل الصوتي للقرآن الكريم بأصوات أشهر القراء المجودين.

انظر: الجمع الصوتي.

#### المصحف:

هو الكتاب الجامع لجميع آيات وسور القرآن الكريم مجرداً عن غيره (١).

#### المصحف:

لقب مسعر بن كدام الكوفي (ت١٥٧هـ) لقب بالمصحف لجودة حفظه وندرة خطأه.

<sup>(</sup>١) الإتقان للسيوطي (١/ ٥١).

#### المطلق:

هو ما دل على الحقيقة بدون قيد. وأكثر مواضعه النكرة في سياق الإثبات \_ ويقال في سياق الأمر \_ كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾ [النساء: ٩٢، المجادلة: ٣] فالرقبة هنا لفظ مطلق تصدق على الإنسان المملوك مؤمناً أو كافراً.

وانظر: المقيد.

#### معاجم الأعلام:

وهي التي تعنى بالتعريف بالأعلام القرآنية، بشرية وغير بشرية. ومنها:

- ١ معجم الألفاظ والأعلام القرآنية،
   لمحمد إسماعيل إبراهيم.
- ٢ معجم أعلام القرآن الكريم، د.
   محمد التونجي.

### المعاجم القرآنية:

هي الكتب المتعلقة بالقرآن السكريم مفردات، وأعلام، ومصطلحات مرتبة ترتيباً خاصاً غالباً ما يكون هجائياً. تشرح معاني المفردات، وتعرف بالأعلام والمصطلحات. وهي أنواع:

معاجم الألفاظ القرآنية. وهي

المتعلقة بألفاظ ومفردات القرآن الكريم، ومنها:

- ١ مفردات ألفاظ القرآن الكريم،
   للراغب الأصفهاني، حيث
   تمتاز بالتحديد الدقيق لمعاني
   المفردات وبيان الفروق بينها.
- ٢ معجم ألفاظ القرآن الكريم،
   وضعه مجمع اللغة العربية
   بالقاهرة.

وعد بعض الباحثين كتب الغريب والمعاني الكثيرة من كتب المعاجم.

## المعاجم المفهرسة لألفاظ القرآن الكريم:

وهي التي تعنى بدلالة الباحث على موضع الآية من السورة وتحديد رقمها وسورتها من خلال لفظ من ألفاظ الآية المقصودة. ومن أشهرها:

- ١ ـ المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، تأليف محمد فؤاد عبدالباقي.
- ۲ معجم آیات القرآن، للدکتور
   حسین نصار.
- ۳ \_ الجامع لمواضيع آيات القرآن الكريم، محمد بركات.

ع - تبويب آي القرآن من الناحية الموضوعية، لأحمد مهنا.

• - الترتيب والبيان عن تفصيل آي القرآن، لمحمد زكي صالح.

٦ ـ تصنيف آيات القرآن الكريم،
 لمحمد محمود إسماعيل.
 وغيرها.

## معاجم المؤلفات القرآنية:

وهي المعاجم التي تعنى برصد ما ألف عن القرآن الكريم قديماً وحديثاً مخطوطاً أو مطبوعاً. منها:

١ ـ معجم مصنفات القرآن الكريم،
 للدكتور: علي شواخ إسحاق.

٢ معجم الدراسات القرآنية،
 للدكتورة: ابتسام مرهون الصفار.

٣ - كشاف الدراسات القرآنية،
 للدكتور: عبدالله الجيوسي.

وهو خاص بالمقالات.

- وقد ألف الأستاذ: أحمد حسن الخميسي كتابه: "الموسوعة البيانية للمعاجم القرآنية".

ذكر فيه نحواً من ثمانين معجماً مرتباً حسب الحروف شملت كتب الغريب والقواميس والمعاجم.

### معانى القرآن:

عنوان مشترك لكثير من كتب علماء اللغة المتقدمين في التفسير كـ "معاني القرآن" للفراء، والزجاج، والأخفش، وغيرهم.

ومعناه بيان معاني مفردات القرآن الكريم اللغوية وشواهد ذلك الشعرية وذكر الوجوه الإعرابية للكلمات القرآنية، والقراءات الواردة فيها وتوضيحها لغة وإعراباً.

ويعد بعض الدارسين كتب معاني القرآن من كتب غريب القرآن الكريم.

#### المعونتان:

هما سورة الفلق وسورة الناس. سميتا بذلك لأن النبي علي كان يعوذ بهما الحسن والحسين بيت ويأمر بالتعوذ بهما.

#### المفسِّر:

هو من يقوم بتفسير كلام الله جل وعلا وبيان معناه متصفاً بالشروط المشروطة ومتحلياً بالآداب المطلوبة لذلك.

#### المفصّل:

حزب وطائفة من القرآن والسور

تلي المثاني. وهو مما فضل به الرسول على على سائر الأنبياء. وقد ذكر الزركشي في البرهان اثنى عشر قولاً في تحديد أول المفصل، والصحيح في الأثر أن أول المفصل يبدأ من سورة (ق) حتى سورة (الناس). وهو ثلاثة أقسام:

١ ـ طوال المفصل من أول سورة
 (ق) إلـــــ آخـــر ســـورة
 (المرسلات).

٢ ـ أواسط المفصل من أول سورة
 (النبأ) إلى آخر سورة (الليل).

٣ ـ قصار المفصل من أول سورة
 (الضحى) إلى آخر سورة
 (الناس).

#### المفهوم:

هو ما دل عليه اللفظ في محل السكوت لا في محل النطق. فهو عكس المنطوق. وهو قسمان: مفهوم مخالفة.

ومفهوم الموافقة: أن يكون حكم المسكوت عنه موافقاً لحكم المنطوق به.فمنطوق قوله تعالى: ﴿فَلَا نَقُل لَمُنَا أُنِ ﴾ [الإسراء: ٢٣] تحريم التأفف من الوالدين،

ومفهومه تحريم الضرب من باب أولى.

ومفهوم المخالفة: أن يكون المسكوت عنه مخالفاً لحكم المنطوق به.

فمهوم المخالفة من قوله تعالى: وإن جَاءَكُم فَاسِقُ بِنَا فَتَبَيْنُونُ وَالله فَتَبَيْنُونُ وَالله وَتَبَيْنُونُ وَالله وَالل

وهو أنواع: مفهوم صفة، ومفهوم شرط، وغاية، وعدد، ولقب.

#### مقاصد السور:

هي الهدايات والموضوعات التي نزلت السورة لبيانها وتحصيلها.

فمقصود سورة الإخلاص ـ مثلاً ـ تقرير وحدانية الله تعالى وكماله.

#### مقاصد القرآن:

هي الأهداف والغايات الكبرى التي نزل القرآن الكريم لبيانها وتحصيلها، كبيان الحق، وهداية الخلق، وإقامة العدل، وتحقيق العبودية لله جل وعلا.

### مقاصير القرآن:

هي السور المفتتحة بالحمد، وهي خمس:

١ ـ الفاتحة.

٢ \_ الأنعام.

٣ - الكهف.

٤ \_ سبأ.

٥ ـ فاطر.

#### المقيد:

هو ما دل على الحقيقة بقيد. كالرقبة المقيدة بالإيمان في قوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّوَّمِنَةٍ ﴾ [النساء: ٩٦]. وتقييد الصيام بالتتابع في قوله تعالى: ﴿فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهُرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ ﴾ [النساء: ٩٢].

وانظر: المطلق.

#### المكى والمدنى:

للعلماء في تعيين الآيات والسور المكية والمدنية ثلاثة اصطلاحات بنى كل واحد منها على اعتبار خاص.

الأول: اعتبار مكان النزول:

فالمكي: ما نزل بمكة وما جاورها كمنى وعرفات.

والمدني: ما نزل بالمدينة وما جاورها كأحد، وقباء، وسلع.

والثاني: اعتبار المخاطب:

فالمكي: ما وقع خطاباً لأهل مكة، فما كان مبدوءاً بن ﴿يَنَأَيُهَا النَّاسُ وَ أَو ﴿يَنَانُهُا وَ أَنَاسُ فَمكي.

والمدني: ما وقع خطاباً لأهل المدينة، فما كان مبدوءاً ب: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ فمدني.

والثالث: اعتبار الزمان:

فالمكي: ما نزل قبل الهجرة، وإن كان خارج مكة وما نزل في سفر الهجرة فهو مكي.

والمدني: ما نزل بعد الهجرة، وإن كان في مكة.

وهذا هو الراجح لضبطه وحصره فلا يخرج عنه شيء من القرآن الكريم.

وغالباً تتحقق هذه التعريفات والضوابط مجتمعة في كثير من الآيات والسور.

#### ملح التفسير:

وتسمى: "لطائف التفسير" و"نكت التفسير": وهي طرائف

ولطائف تفسيرية لبعض الآيات القرآنية ليست من متين العلم ولكنها من لطائفه ودقائقه.

ولا يخلو منها تفسير، فمن مقل ومن مكثر، ومن المفسرين المعتنين بها: الزمخشري، والرازي، وأبو السعود، والقاسمي، وابن عاشور.. وغيرهم.

ومن أمثلة ذلك:

١ ـ ورود لفظ الجلالة ﴿ الله في كل آية من آيات سورة المجادلة.

٢ - سورة طويلة ليس فيها أمر ولا نهي، ولا تحليل ولا تحريم.
 هي سورة (يوسف).

٣ ـ ثلاث سور متواليات ليس فيها
 لفظ الجلالة ﴿الله هي: سورة
 القمر، والرحمن، والواقعة.

أية واحدة حوت جميع حروف الهجاء كلها هي آية (٢٩) من سورة الفتح، الآية الأخيرة وتُحمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَ أَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُّ ... الآية، وكذا آية (١٥٤) من سورة آل عصمران: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُمُ مِّنَ بَعْدِ عَمران: ﴿ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُمُ مِّنَ بَعْدِ الْعَمْ الْمَنْ أَمْنَا اللَّهِ اللَّهَ الْعَمْ اللَّهَ اللَّهَ الْعَمْ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُلْلَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُنْ الْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُلُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْلِمُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُمُ اللَّهُ الْمُلْكُول

- في القرآن آيتان إذا عكست حروفهما لم يختلف لفظهما ومعناهما، وهما قوله تعالى: ﴿ كُلُّ فِي فَلَكِ ﴾ [سورة الأنبياء: ٣٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَرَبَكَ فَكَيِرُ اللهِ المدثر: ٣].

۸ ـ ثلاث عشرة آیة متصلة لیس فیها واو، وهـي الآیـات (۱۵ ـ ۲۷)
 من سورة عبس من قوله تعالى:
 ﴿ بِأَيْدِى سَفَرَةِ ﴿ اللَّهِ ﴾ إلــى قــولــه تعالى:
 تعالى: ﴿ فَأَنْنَا فِهَا حَبًا ﴿ اللَّهِ ﴾ .

٩ ـ آية جمعت بين أمرين ونهيين وخبرين وبشارتين وذلك في قوله تعالى في سورة القصص:
 ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ مُوسَى أَنَ أُمِّ مُوسَى أَنَ أَمِّ مُوسَى أَن أَمِّ مُوسَى أَن أَمِّ مُوسَى أَن أَمِّ مُوسَى أَن أَمِّ مَا أَلْمِيهِ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَكَ أَفِي إِنَّا فِي الْمُرْسِيدِ وَلا تَعَافِى وَلا تَعَافِى وَلا تَعَافِى مِن رَدَّوْهُ مِن الْمُرْسِلِين (إِنَّ فَي الله مَن القصص: ٧].

### مناهج المفسرين:

لم يستقر للمنهج تعريف لفظي متفق عليه من كونه خطة، أو طريقة، أو أسلوب.

وإن استقر أو يكاد، على تعريفه الوصفي وهو أن المنهج:

هو الخطة أو الطريقة المكتوبة أو المستنبطة عن استقراء تام المتضمنة للقواعد والأسس والضوابط التي رسمها المفسر لنفسه وسار عليها في تفسيره مما يتعلق بصلب العملية التفسيرية المتعلقة بالجانب العقدي، أو الفكري وخلافه التي سار عليها المفسر واتصف بها تفسيره، وعرف بها. وكذلك ما يتعلق بالجوانب الأخرى من ذكر يتعلق بالجوانب الأخرى من ذكر الأحاديث بأسانيدها وتخريجها، ونسبته الأقوال لقائليها، والأبيات

لأصحابها، والقراءات لمن قرأ بها مع بيان نوعها، وغير ذلك أو عدمه.

فهذا هو المنهج سواء كان مكتوباً، أو مستنبطاً، فربما التزم بذلك كله، أو قصر فيه، أو خرج عنه.

وأما الخطة التي تتضمن التبويب، والتقسيم، وذكر الفصول والمباحث. فهي خارطة للكتب والبحوث مغايرة للمنهج. ويكون المنهج وصف لتطبيق وتحقيق تلك الخطة والخارطة.

ولذلك تتنوع المناهج بحسب تنوع التخصصات والموضوعات من منهج وصفي، أو استقرائي، أو تحليلي، أو غير ذلك.

#### المنجبات:

وصف أطلق على بعض سور القرآن الكريم، وهي: سورة الكهف، والسجدة، ويس، وفصلت، والدخان، والواقعة، والحشر، والملك.

ولم يثبت تخصيص هذه السور بهذا الوصف. فالقرآن كله نجاة ومنجاة.

#### المنطوق:

هو ما دل عليه اللفظ في محل النطق.

أي أن دلالته تؤخذ من الحروف التي ينطق بها. فيكون حكماً للمذكور، وحالاً من أحواله، كقوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبُواً ﴾ [البقرة: ٢٧٥]. فقد دلت الآية بمنطوقها النصي الصريح على جواز البيع وحله وتحريم الربا ومنعه. وهو أقسام: من ض، وظاهر، ومؤول ...

### موهم الاختلاف والتعارض:

هو ما قد يتوهمه بعض الناس من وقوع اختلاف بين ظاهر بعض الآبات.

وهذا مجرد وهم، وضعف فهم؛ لأن الله تعالى نزه كتابه عن ذلك بقوله سبحانه: ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ الخَيْلَافَا كَانَ مِنْ عِلهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَاء وحفظه من التعدي عليه بتحريف، أو تصحيف، أو نقص، أو زيادة مما قد يؤدي إلى وقوع اختلاف وتعارض.

ومن أمثلة ما قديقع فيه توهم الاختلاف والتعارض عند بعضهم

قوله تعالى في سورة الصافات: ٢٤ ﴿ وَقِفُوهُمُ إِنَّهُم مَسْعُولُونَ ﴿ الصافات: ٢٤ مع قوله تعالى في سورة الرحمن: ﴿ فَوَمَهِ إِنْسُ وَلَا مِنْوَمَهِ لِلَّا يُشْعُلُ عَن ذَنْبِهِ إِنْسُ وَلَا جَانَّ إِنْ اللَّهُ وَلَا عَن ذَنْبِهِ اللَّهُ وَلَا جَانَّ إِنْ اللَّهُ وَلَا عَن ذَنْبِهِ اللَّهُ وَلَا مَا الرحمن: ٣٩]. حيث نفى سؤالهم مرة وأثبته أخرى. وهذا محمول على اختلاف المواقف محمول على اختلاف المواقف والمقامات والأماكن. ففي موقف يكون السؤال، وفي آخر لا يكون.

وقد عنى العلماء بذلك فألفت مؤلفات توضح هذه الأوهام وأخطاء الأفهام، مثل:

- ١ فتح الرحمن بكشف ما يلتبس
   في القرآن، لزكريا الأنصاري.
- ٢ ملاك التأويل، لابن الزبير الغرناطي.
- ٣ دفع إيهام الاضطراب عن آي الكتاب، محمد أمين الشنقيطي.. وغيرها.

## ميادين القرآن:

هي السور المفتتحة به: ﴿الْمَرْكِ﴾ و﴿الْمَرْكِ﴾ وهي ثمان سور:

١ - البقرة: ﴿ الْمَرْ ﴿ قَالِكُ ٱلْكِنَابُ الْكِنَابُ لَا رَبُ فِيهِ هُدَى اللَّمُنَّقِينَ ﴿ قَالَهُ الْكَافُ اللَّهُ الْمُنَافِينَ ﴿ قَالِمُ اللَّهُ اللْحَلَالِمُ اللَّهُ اللْحَلَيْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْحَلَمُ الللَّهُ

٢ - آل عمران: ﴿الْمَرْ ﴿ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيَوْمُ ﴾.

٢ ـ الأعراف: ﴿المَصْ ﴿ كِننَبُ أُنزِلَ
 إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَدْرِكَ حَرَبُ مِنْهُ
 لِلْنَذِرَ بِهِ وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴿ مَنْهُ

٣ ـ السرعد: ﴿ الْمَرْ تِلْكَ ءَايَنتُ ٱلْكِنَاتِ وَاللَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكَ ٱلْحَقُ وَلَكِنَ وَلَكِنَ الْكَثَر ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ إِلَيْكَ .

العنكبوت: ﴿ الْمَ شَلَ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتُرَكُّوا أَن يَقُولُوا عَامَتَ وَهُمْ
 لا يُفْتَنُونَ ﴿ ثَلَيْ .

٥- الروم: ﴿الْمَرْكَ غُلِبَتِ ٱلرُّومُ كُ

٢ ـ لقمان: ﴿الْمَهُ ۞ نِلْكَ ءَايَتُ
 الْكِنَابِ ٱلْحَكِيمِ ۞.

٧- السجدة: ﴿الْمَرْ إِلَى تَنزِيلُ ٱلْكِتَابِ
 لَا رَبِّبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ ﴾.

## المئون:

هي السور التي تلي السبع الطوال الأول من القرآن الكريم، وهي من أول سورة الأنفال إلى نهاية سورة السجدة. وسميت بذلك لأن آيات سورها في نحو المائة آية أو تزيد عنها شيئاً أو تنقص عنها شيئاً.

وفي حديث وائلة بن الأسقع عن النبي ﷺ أنه قال: «أعطاني ربي مكان التوراة السبع الطوال، ومكان الإنجيل المثاني، ومكان الزبور المئين، وفضلني ربي بالمفصل».



رَفْخُ حِب (لرَّحِن الْفِرَى الْفِرَى يَّ رُسِلَتِم (لَاثِنُ الْفِرُوف مِسَى www.moswarat.com

## حرف النون

### ناظمة الزهر:

قصيدة رائية للإمام الشاطبي تبلغ (٢٩٧) بيتاً، ذكر فيها عدد آيات السور ما اتفق عليه، وما اختلف فيهه، وبيان أوائل الأجزاء، والأحزاب، وذكر الفواصل.

## النحو القرآنى:

هو النحو الذي يجعل القرآن الكريم بقراءاته الثابتة الأساس الذي تنبني عليه القاعدة النحوية وعلى ضوئه تصحح القواعد النحوية التي صيغت مخالفة للقراءات القرآنية.

كالقول: "يجوز عطف الاسم الظاهر على الضمير المجرور بدون إعادة حرف الجر" استدلالاً بقراءة حمزة

السبعية المتواترة لقوله تعالى: ﴿ وَالنَّهُ اللَّهُ اللَّذِى تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ ﴾ [النساء: ١] بجر الأرحام، وذلك

تصحيحاً للقاعدة النحوية القائلة:
"لا يجوز عطف الاسم الظاهر على الضمير المجرور إلا بإعادة الجار" حتى روي عن المبرد أنه قال: "لو صليت خلف إمام يقرؤها [الأرحام] لقطعت صلاتى".

وقد عنى بذلك: الفراء، وأبو عمرو الداني، وابن تيمية، وابن الجزري، وغيرهم.

ومن المتأخرين المعاصرين: عبدالخالق عضيمه، ود. أحمد مكي الأنصاري في كتابه "نظرية النحو القرآن ضد القرآني والدفاع عن القرآن ضد النحويين والمستشرقين ".

#### النحويان:

وصف يطلق على الإمامين: أبي عـمرو البـصـري (ت ١٥٤هـ)، والكسائي (ت ١٨٩هـ) من القراء السعة.

## نداءات القرآن:

هي الآيات المصدرة بحرف من حروف النداء، وأكثر النداءات في القرآن مصدرة ب: ﴿يَاَّئُهَا ﴾، وذلك لما فيها من التنبيه والتأكيد للنداء، وأهمية المنادى من أجله.

#### النسخ:

هو رفع الحكم الشرعي ـ أو لفظه ـ بخطاب شرعي متأخر.

وقيل: إنه بيان انتهاء مدة الحكم.

والتعريف الأول أشهر. وله تعريفات كثيرة، وشروط عديدة، وفيه مذاهب متعددة، وله أقسام متنوعة. وقد كان يطلق النسخ عند الصحابة والتابعين على كل تغير يدخل على النص مثل: تخصيص العام، أو تقييد المطلق، أو بيان المجمل، أو دخول الاستثناء.. وغير ذلك. ولذلك كثر عندهم حكاية النسخ لكثير من الآيات، وكثرت المؤلفات عن النسخ حتى ربت على مائة كتاب.

وقد بلغت الآيات المدعى نسخها (٢٩٣) آية، درسها الدكتور:

مصطفى زيد ونزل بها إلى خمس آيات مما يرى صحة حكاية النسخ فيها. كما أنه لم يتفق على ما ادعي فيه النسخ إلا على آيتين هما:

- آية سورة المزمل، قوله تعالى:
   ﴿يَاأَيُّمَا الْمُزَمِّلُ ۞ فَمِ النَّيْلَ إِلَّا فَلِيلًا ﴿ وَيَلِيلًا ۞ نِصْفَهُ أَوِ انقُض مِنْهُ قَلِيلًا ۞ أَوْ زِدْ عَلَيْهٍ وَرَبِّلِ الْقُرْءَانَ تَرْبِيلًا ﴿ وَرَبِّلِ الْقُرْءَانَ تَرْبِيلًا ﴾ [المزمل: ١ ٤]. نسختها الآية الأخيرة من السورة.
- ٢ ـ آية سورة المجادلة، قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا نَحَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِمُواْ بَيْنَ يَدَى كَنَ خَوَدَكُرُ صَدَقَةً ﴾ . . . الآية [١٢]. فقد نسختها الآية بعدها.

وبعض الباحثين يرى أنه لم يقع الاتفاق والإجماع في دعوى النسخ إلا على آية المجادلة فقط.

وهذه بعض الوقفات والنظرات حول النسخ:

ان النسخ خلاف الأصل.
 والأصل عدمه وإنما هو اختبار إيماني، أو تطور تشريعي، أو حل وجواب عند تعارض النصوص تعارضاً تاماً.

٢ ـ أن ما يعد من أنواع النسخ من

نسخ الحكم والتلاوة معاً، أو نسخ التلاوة دون الحكم. لم تثبت قرآنية نصه، ولم يذكر النص الناسخ له، وقصاراه أنه من النسخ في الشريعة لا من النسخ في القرآن.

وعليه فيكون تعريف النسخ في القرآن الكريم هو: رفع حكم آية متلوة بآية متلوة أخرى نزلت بعدها. وهو ما يعبر عنه بنسخ الحكم وبقاء التلاوة.

" - أن النسخ في حقيقته نسخ جزئي يتعلق بحكم الآية. ولا يتناول باقي الآية في دلالاتها ومعانيها وظلالها، وما تحمله من إعجاز وإيجاز وتحدي.

ئ نسخ القرآن بالسنة لم يسلم
 له مثال عند القائلين به. وغايته
 أنه جائز عقلاً غير واقع شرعاً.

• ـ أن كثيراً ممن ينكر النسخ في القرآن من المسلمين جاء إنكاره من باب الدفاع عن القرآن.

وحقيقة الأمر أنه ينكر لفظه لا حقيقته. فإذا قيل له إن الحكم في قوله تعالى في سورة الأنفال: ﴿ يَكَأَيُّا النَّيِّ الْقِتَالِ الْ إِن يَكُن

مِنكُمْ عِشْرُونَ صَنبِرُونَ يَعْلِبُواْ مِائَنَيْنَ ... الآية إحدها، وهي الآية بعدها، وهي قوله سبحانه: ﴿ آلُئنَ خَفَفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَكَ خَفَفَ اللّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَكَ فَعَلَمْ أَنَكُ مَ ضَعْفًا ﴾ . . . الآيستة الأنفال: ٢٦]. قال ذلك تخفيف. وهو حقيقة النسخ.

## النشر في القراءات العشر:

أشهر كتب القراءات، ألفه المقرئ المحقق محمد بن محمد الجزري (ت ٨٣٣هـ)، تتبع فيه القراءات، والوايات، والطرق.

#### النص:

هو ما دل على معناه بصيغته من غير حاجة إلى أمر خارج عنه، وهو أوضح من الظاهر وأبين منه دلالة. ومثاله قوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللهُ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبَوَأَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ قوله تعالى: ﴿وَأَحَلَّ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ وَحَرَّمَ الرِّبَوَأَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عنه وحرمة نص صريح في حل البيع، وحرمة الربا.

## نظام القرآن = نظم القرآن:

وهو تعبير واصطلاح يقصد به طريقة ترتيب آيات القرآن الكريم، وتناسب آياته وسوره، وأسرار إعجازه في نظمه وتركيبه.

#### النظائر:

هي سور من القرآن الكريم كان النبي على يقرن بينها، كل سورتين في ركعة، وتسمى القرائن. وهي عشرون سورة، جاء عن ابن مسعود هليه قوله: «لقد عرفت النظائر التي كان رسول الله على يقرن بينهن» فذكرهن، وهي:

الرحمن والنجم، القمر والحاقة، الطور والذاريات، الواقعة والقلم، المعارج والنازعات، المطففين وعبس، المدثر والمزمل، الإنسان والقيامة، النبأ والمرسلات، الدخان والتكوير.

#### نقط المصحف:

النقط نوعان: نقط إعراب، ونقط إعجام.

نقط الإعراب: هو ما يوضع على الحرف، ويعرض له من علامات الحركة والسكون، والشد والمد، ونحو ذلك، وهو أسبق من نقط الإعجام، وكان يكتب بمداد مغاير للون مداد المصحف.

وينسب وضعه لأبي الأسود الدؤلي، حماية للقرآن الكريم، حين

ظهر اللحن في الكلام مع كثرة الداخلين في الإسلام من غير العرب.

ثم حوره وطوره الخليل بن أحمد واستمر تطويره وتجميله حتى وصل إلى ما استقر عليه الآن.

نقط الإعجام: هو النقط الذي يعرض للحروف الهجائية ليميز بين المعجم والمهمل منها، كالنقطة تحت حرف الجيم، ميزها عن حرف الحاء المهمل من النقط، وعن حرف الخاء المنقوطة من فوق، وهكذا بقية حروف الهجاء.

وينسب وضعه لنصر بن عاصم، ويحيى بن يعمر الليثي بتوجيه من الحجاج بن يوسف الثقفي.

نكت التفسير: انظر: مفلح التفسير.

## نواجب القرآن:

وصف أطلق على بعض سور القرآن الكريم، كما ورد عن عمر بن الخطاب أنه قال: «سورة الأنعام من نواجب القرآن» ونواجب الشيء أفضله ولبابه، والقرآن كله نواجب سواء من حيث البلاغة والفضل واللباب.



## حرف الهاء

## هذ القرآن:

هو الإسراع بالقراءة والعجلة فيها.

وهو جائز إن كان غير مخل بأحكام الترتيب والتلاوة، ويدخل في مرتبة الحدر بالقراءة.

فإن أخل بالأحكام كان مذموماً غير جائز.



رَفْعُ معب (الرَّحِيْ) (النَّجَّرِيُّ (السِّكني (النِّرُ (الفِرُوفِ www.moswarat.com

#### وَقَعُ مِي لازَجَى لافِخَدَّي لَّسِكِي لافِرَّ لافِزوك www.moswarat.com

# حرف الواو

#### واضح الدلالة:

هو اللفظ الذي لا يحتاج في فهم المراد منه إلى أمر خارج عنه، وهو أربعة أنواع \_ حسب تقسيم الأحناف له \_ هي:

الظاهر، والنص، والمفسر، والمؤول.

حيث يقسم الأحناف اللفظ باعتبار ظهور دلالته على معناه أو خفائها إلى قسمين:

١ ـ واضح الدلالة.

٢ ـ غير واضح الدلالة.

ولكل أنواعه.

#### الوجه:

تخيير القارئ في كيفية التلاوة في مقادير المد، ومواضع الوقف، ونحو ذلك.

## الوجوه والنظائر:

الوجوه: هي المعاني المختلفة التي تأتي للفظ الواحد.

والنظائر: هي الآيات التي وردت بنفس المعنى في آيات أخرى.

هذا أوضح تعاريفهما. وتسمى الأشباه والنظائر، وسماها ابن سلام: التصاريف، وقد قال ابن تيمية في الفتاوى (١٣/ ٢٧٦): "الوجوه في الأسماء المشتركة، والنظائر في الأسماء المتواطئة".

مثال ذلك: لفظ "الكفر" يأتي على أربعة وجوه. أي معاني:

الوجه الأول: الكفر يعني الكفر بتوحيد الله وإنكاره. وذلك في قوله تسعالي : ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآةً عَلَيْهِمْ البقرة: ٦].

ونظيرها الكفر في قوله تعالى:

﴿ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ١٦٧].

الوجه الثاني: الكفر بمعنى الجحود، وذلك في قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا لِهِ وَهُم يَا عَرَفُوا به وهم يعرفونه.

نظيرها قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [آل عـمـران: ٩٧] حيث كفر هنا بمعنى جحد. أي: جحد وجوب الحج وفرضه.

الوجه الثالث: الكفر بمعنى كفر النعمة. كما في قوله تعالى: ﴿ وَاشْكُرُوا لِي النعمة وَ لَا يَكُفُرُونِ ﴾ [البقرة: ١٥٢] أي لا تكفروا نعمتي.

نظيرها في النمل: ﴿ أَشَكُرُ أَمَّ لَكُمُ لَمُ النَّمُ لَهُ النَّمَ النَّمَة.

الوجه الرابع: الكفر بمعنى البراءة. كما في قوله تعالى: ﴿كَفَرْنَا بِكُرْ ﴾ [الممتحنة: ٤] يعني تبرأنا منكم.

نظيرها في العنكبوت: ﴿يَكُفُرُ بَعۡضُكُم بِبَعۡضِ﴾ [العنكبوت: ٢٥] يعني يتبرأ بعضكم من بعض.

ونظيرها كذلك: ﴿إِنِّ كَفَرْتُ

بِمَا أَشْرَكُتُمُونِ مِن قَبُلُ ﴾ [إسراهيم: ٢٢] أي تبرأت..

### ومن المؤلفات فيها:

- ١ الأشباه والنظائر، لمقاتل بن سليمان البلخي.
- ٢ نزهة الأعين النواظر، لابن الجوزي.
  - ٣ ـ الوجوه والنظائر، للدامغاني.
- ٤ التصاریف، لیحیی بن سلام..
   وغیرها.

#### الوقف:

وهو قطع الصوت على الكلمة من القرآن الكريم زمناً يتنفس فيه عادة بنية استئناف القراءة، ويطلق عليه "الوقف والابتداء" وقدم لفظ الوقف لأن المراد الوقف الناشئ عن الوصل. والابتداء الناشئ عن الوقف وهو الاستئناف، ولذا سمى النحاس كتابه "القطع والائتناف". فصار لذلك عند العلماء عدة تعبيرات واصطلاحات هي:

الوقف، والقطع، والسكت، والسكت، والإسكان.

وكذلك الابتداء، والائتناف، والاستئناف.

وهو أقسام وأنواع وفروع. تنظر تفصيلاتها في كتبها.

١ ـ الوقف الاختباري: وهو ما يطلب من القارئ لقصد الاختبار ويسمى وقف الابتلاء.

٢ ـ الوقف الاضطراري: وهو ما يعرض للقارئ بسبب ضيق النفس ونحوه.

٣ ـ الوقف الانتظاري: وهو الوقف
 على كلمات الخلاف عند
 القراء بقصد استيفاء وجوه
 القراءات بجمع الروايات.

الوقف البياني: وهو ما يقصد منه بيان معنى لا يظهر إلا بالوقوف عليه. ويسمى بوقف التمبيز.

• ـ وقف السنة: وهو الوقوف على رؤوس الآي؛ اتباعاً لهدي النبي عَلَيْكُ. وقد يسمى وقف النبي، أو وقف جبريل.

٦ وقف التعانق: وهو ما كان الوقف فيه على أحد الموضعين يمنع الوقف على الموضع الآخر، كقوله تعالى: ﴿ ذَالِكُ الْحَرْبُ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى الْمُنَّقِينَ ﴿ لَا رَبِّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَّقِينَ ﴿ البقرة: ٢].

فالوقف على ﴿لَا رَبُّ ﴾ يمنع الوقف على ﴿فِهِ ﴾ والوقف على ﴿فِهِ ﴾ والوقف على ﴿لَا رَبُّ ﴾ يمنع ألوقف على ﴿لَا رَبُّ ﴾. وهي مواضع معدودة في المصحف.

الوقف الاختياري: وهو الوقف على ما تم معناه وهو أنواع:
 كاف، وتام، وحسن، وقبيح.
 وله تسميات واصطلاحات أخرى ولكل عالم تقسيمه،
 وتسميته.



رَفَخُ مجبر (لرَّحِی (الْبَخَرَّي رُسِکتر) (اِنْدُرُ (اِنْدُودکرِ www.moswarat.com

## فهرس المراجع

- اتجاهات التفسير في القرن الرابع عشر الهجري، د. فهد الرومي. \_ 1
  - الإتقان في علوم القرآن، لجلال الدين السيوطي. \_ Y
  - الإجماع في التفسير، د. محمد بن عبدالعزيز الخضيري. \_ ٣
    - أحكام القرآن، لابن العربي. \_ {
    - الإصابة في تمييز الصحابة، لابن حجر. \_ 0
- أضواء على مصحف عثمان ورحلته شرقاً وغرباً، د. سحر السيد \_ ٦ سالم.
  - ٧ ـ أطلس القرآن، د. شوق أبو خليل.
  - ٨ الألفاظ والأعلام القرآنية، إسماعيل إبراهيم.
    - أمثال القرآن الكريم، لابن القيم. \_ 9
- ١٠ ـ الآيات الملقبات في القرآن الكريم، د. عبدالله بن عبدالرحمن الشثري.
  - ١١ ـ بحوث في أصول التفسير ومناهجه، د. فهد الرومي.
    - بدع التفاسير، عبدالله محمد الصديق الغماري.
    - ۱۳ ـ البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين الزركشي.
  - ١٤ ـ بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز، للفيروزآبادي.
    - ١٥ ـ تاريخ المصحف العثماني في طشقند، خالد محمد نعيم.
- ١٦ ـ التبيان لبعض المباحث المتعلقة بالقرآن على طريق الإتقان، طاهر الجزائري الدمشقي.
  - ۱۷ ـ تحزيب القرآن، د. عبدالعزيز بن على الحربي.

- 1A \_ التعريف والأعلام فيما يهم من القرآن من الأسماء والأعلام، أبو القاسم السهلي.
  - ١٩ ـ التعريفات، للجرجاني.
  - ۲۰ ـ تفسير ابن جرير الطبرى.
    - ۲۱ ـ تفسير ابن عاشور.
      - ٢٢ ـ تفسير ابن عطية.
  - ۲۳ ـ التفسير البياني، د. عائشة عبدالرحمن.
  - ٢٤ ـ تفسير القرآن الكريم ـ أصوله وضوابطه، د. علي بن سليمان العبيد
  - ٢٥ ـ تفسير القرآن بالقرآن ـ تأصيل وتقويم، د. محسن بن حامد المطيري.
    - ٢٦ ـ تفسير المعافى بن إسماعيل.
    - ۲۷ ـ جريدة المدينة السعودية، تاريخ ١٤١٦/١٦/١هـ.
    - ٢٨ ـ الجمع الصوتى للقرآن الكريم، د. لبيب السعيد.
      - ٢٩ ـ الجنى الداني في حروف المعاني، للمرادي.
        - ٣٠ ـ خواص القرآن الكريم، د. تركي الهويمل.
          - ٣١ الزيادة والإحسان، لابن عقيلة المكي.
            - ٣٢ \_ عد الآي، لأبي عمرو الداني.
              - ٣٣ \_ الفتاوى الكبرى، لابن تيمية.
                - ٣٤ \_ فضائل القرآن، لابن كثير.
    - ٣٥ ـ قاموس القرآن الكريم، مؤسسة الكويت للتقدم العلمي.
      - ٣٦ ـ كشاف العلوم، للتهانوي.
      - ٣٧ \_ كليات الألفاظ في التفسير، د. بريك القرني.
        - ٣٨ ـ الكليات، لأبي البقاء.
        - ٣٩ ـ متشابه القرآن، أ.د. إبراهيم الخولي.
- ٤٠ ـ مجلة الكلية العليا للقرآن الكريم، اليمن، العدد السابع، عام ٢٠٠٩م.
  - ٤١ ـ المحكم في نقط المصاحف، لأبي عمرو الداني.
  - ٤٢ ـ مختصر البيان في فواتح سور القرآن، د. حسن يونس عبيدة.

- ٤٣ ـ المخصص، لابن سيدة.
- ٤٤ ـ مدارج السالكين، ابن القيم.
- ٤٥ ـ مسائل نافع بن الأزرق ـ دراسة توثيقية، د. عطية أبو زيد، محجوب عبدالعال، نسخة غير منشورة.
  - ٤٦ ـ مسائل نافع بن الأزرق، د. عائشة عبدالرحمن.
  - ٤٧ ـ المصاحف المنسوبة للصحابة، محمد الطاسان.
  - ٤٨ ـ مشكل القرآن الكريم، عبدالله بن حمد المنصور.
- 29 ـ معجم المصطلحات في علمي التجويد والقراءات، د. إبراهيم بن سعيد الدوسري.
  - ٥٠ ـ معجم علوم القرآن، إبراهيم الجرمي.
  - ٥١ مفاتيح التفسير، أ.د. أحمد سعد الخطيب.
- ٥٢ مناهج تفسير القرآن الكريم وشرح الحديث الشريف، بحوث مؤتمر
   الجامعة الإسلامية العالمية بماليزيا عام ١٤٢٧هـ.
  - ٥٣ منهج الاستنباط من القرآن الكريم، د. فهد مبارك الوهيبي.
  - ٥٤ ـ الموسوعة البيانية للمعاجم القرآنية، أحمد حسن الخميس.
- **٥٥ ـ نظرية النحو القرآني**، والدفاع عن القرآن ضد النحويين والمستشرقين، د. أحمد مكى الأنصاري.
  - ٥٦ النهاية في غريب الحديث، لابن الأثير.
  - ٥٧ ـ الوسائل إلى معرفة الأوائل، جلال الدين السيوطي.
    - ٥٨ ـ وصف المباني في حروف المعاني، للمالقي.







# فهرس الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                            | الصفحة | الموضوع                      |
|--------|------------------------------------|--------|------------------------------|
| 17     | أخوف آية                           | ٥      | المقدمة                      |
| 17     | آداب استماع القرآن الكريم          | 4      | حرف الألف                    |
| 17     | آداب المفسر                        | ٩      | اتجاهات التفسير              |
| 14     | آداب تلاوة القرآن الكريم           | 4      | أتساع القرآن                 |
| ١٨     | أدعية القرآن الكريم                | ١.     | أثلاث القرآن                 |
| ١٨     | أرباع القرآن                       | ١.     | أثمان القرآن                 |
| 19     | أرجى آية في القرآن الكريم          | 11     | أجزاء القرآن                 |
| ۲.     | أسباب اختلاف المفسرين              | 11     | الإجماع في التفسير           |
| ۲۱     | أسباب النزول                       | ١٢     | أجمع آية لمكارم الأخلاق      |
| **     | أسباع القرآن                       |        | الأحرف السبعة التي نزل عليها |
| 74     | الاستعاذة                          | ۱۳     | القرآن الكريم                |
| ۲۳     | صيغ الاستعاذة                      | ۱۳     | أحزاب القرآن                 |
| 44     | الاستنباط                          | 18     | أحكام القرآن                 |
| 4 £    | الإسرائيليات                       | ١٤     | اختلاف المفسرين              |
| 40     | أسماء السور                        | 1 8    | الاختيارالاختيار             |
| 77     | أسماء القرآن                       | 1 8    | آخر ما نزل في الخمر          |
| **     | أسماء يوم القيامة في القرآن الكريم | 10     | آخر ما نزل في تحريم الربا    |
| **     | أسئلة القرآن                       | 10     | آخر ما نزل من القرآن         |
| 47     | الأشباه والنظائر                   | ١٦     | أخماس القرآن                 |

| الصفحة | الموضوع                           | لصفحة | الموضوع ا                  |
|--------|-----------------------------------|-------|----------------------------|
| ٣٦     | أمثال القرآن                      | ۲۸    | أشد آية                    |
|        | إنزال القرآن: انظر: نزول          | 44    | أشكل آية                   |
| ٣٨     | القرآن                            | 44    | الأشهاد في القرآن الكريم   |
| ٣٨     | أنصاف القرآن الكريم               | 44    | أصول التفسير               |
| 44     | أهل العدد: انظر: عد الآي          | 44    | أطول آية في القرآن الكريم  |
| 44     | أهل القرآن                        | ۲.    | أطول سور القرآن الكريم     |
| 44     | أهل المعاني                       | ۳.    | أطول كلمة في القرآن الكريم |
| 44     | أوساط المفصل                      | ۳.    | إعجاز القرآن الكريم        |
| ٤٠     | أول سورة نزلت بالمدينة بعد الهجرة | ۳.    | الإعجاز التشريعي           |
| ٤٠     | أول سورة نزلت فيها سجدة           | ٣١    | الإعجاز العددي             |
| ٤٠     | أول ما نزل في الجهاد              | 41    | الإعجاز العلمي             |
| ٤٠     | أول ما نزل في الخمر               | ٣١    | الإعجاز الغيبي             |
| ٤١     | أول ما نزل في تحريم الربا         | 41    | الإعجاز اللغوي             |
| ٤١     | أول ما نزل من القرآن الكريم .     | 44    | أعداد القرآن               |
| ٤١     | أول ما نسخ                        | 44    | أعدل آية                   |
| ٤١     | أول من جهر بالقرآن الكريم بمكة    | ٣٢    | إعراب القرآن               |
| ٤١     | أول من نقط المصحف                 | 44    | أعشار القرآن               |
| 24     | أولو العزم من الرسل               | ٣٣    | أعظم آية في القرآن الكريم  |
| £ Y    | آيات الأنبياء                     | **    | أعظم سورة في القرآن الكريم |
| ٤٣     | آيات السجدة                       | 45    | أعلام القرآن               |
| ٤٣     | آيات الشفاء                       | 4.5   | الاقتباس                   |
| ٤٣     | آيات اللعان                       | 48    | أقسام القرآن               |
|        | الآيات المتشابهات: انظر:          | 45    | أقصر آية في القرآن         |
| ٤٣     | المتشابه                          | 40    | آل حم                      |
|        | الآيات المحكمات: انظر:            | 40    | آل طسم                     |
| ٤٣     | المحكم.                           | 41    | أم القرآن                  |
| ٤٣     | آيات المواريث                     | 47    | أم الكتاب                  |

| الصفحة     | الموضوع         | الصفحة | الموضوع              |
|------------|-----------------|--------|----------------------|
| ۰۳         | التأويل         | ٤٤     | آيات الوصايا العشر   |
| ٥٤         | تثوير القرآن    | ٤٥     | الآية                |
| ٥٤         | تجزئة القرآن    | ٤٥     | آية البر             |
| 00         | التجويد         | ٤٦     | آية الحقوق العشرة    |
| 00         | التحزين         | ٤٦     | آية الخضر            |
| 00         | تحفة الأطفال    | ٤٦     | آية الدين            |
| 00         | التحقيق         | ٤٦     | آية السيف            |
| 00         | تخميس القرآن    | ٤٧     | آية الصيف            |
| 00         | التدبر          | ٤٧     | آية الضمائر          |
| ٥٦         | التدوير         | ٤٨     | آية العز             |
| ٥٦         | ترتيب السور     | ٤٨     | آية القراء           |
| ٥٦         | الترتيل         | ٤٨     | آية الكرسي           |
| 70         | ترجمان القرآن   | ٤٨     | آية المتعة           |
| 07         | ترجمة القرآن    | ٤٨     | آية الوصية           |
| ٥٧         | الترجيح         | ٤٩     | آية جمعت حروف المعجم |
| ٥٧         | الترجيع         | ٥١     | حرف الباء            |
| ٥٧         | الترخيم         | ٥١     | البداء               |
| ٥٧         | الترديد         | ٥١     | بدع التفاسير         |
| ٥٧         | الترعيد         | ٥٢     | البدور السبعة        |
| ٥٨         | الترقيص         | ٥٢     | بساتين القرآن        |
| ٥٨         | الترقيق         | ٥٢     | البسملة              |
| ٥٨         | تركيب القراءات  | ٥٢     | البصري               |
| ٥٨         | تسبيع القراءات" | ٥٢     | البصريان             |
| ٥٨         | التسمية         | ٥٣     | حرف التاء            |
| ٥٨         | التسهيل         | ٥٣     | تاريخية النص القرآني |
| <b>0</b> A | التشابه         | ٥٣     | تأليف القرآن         |
| ٥٨         | التطريب         | ٥٣     | تأوُّل القرآن        |

| الصفحة     | الموضوع                      | الصفحة | الموضوع                   |
|------------|------------------------------|--------|---------------------------|
| ٧٠         | التفسير بالمآل               | ٥٨     | تعدد الأسباب والنازل واحد |
| ٧١         | التفسير بالمثال              | ٥٩     | تعدد النازل والسبب واحد   |
| ٧١         | التفسير بالمعنى              | ٥٩     | التعوذ                    |
| <b>Y</b> Y | التفسير بالوصف               | ٥٩     | التغني بالقرآن            |
| **         | التقديم والتأخير             | ٦.     | التفسير                   |
| ٧٣         | التكبير                      | ٦.     | التفسير الأثري            |
| ٧٣         | التلاوة                      | 71     | التفسير الاجتماعي         |
| ٧٣         | التلحين                      | 71     | التفسير الإجمالي          |
| ٧٣         | التلقين                      | ٦١     | التفسير الأدبيا           |
| ٧٣         | التنكيس                      | ٦٢     | التفسير الإشاري           |
| ٧٣         | التنوين                      | 74     | تفسير الإعراب             |
| ٧٣         | توجيه القراءات               | ٦٣     | التفسير الباطني           |
| ٧٥         | حرف الشاء                    | ٦٣     | التفسير البياني           |
| ۷٥         | ثلث القرآن                   | ٦٣     | تفسير التابعي             |
| ٧٧         | حرف الجيم                    | ٦٤     | التفسير التاريخي          |
| ٧٧         | جبريل                        | 78     | التفسير التحليلي          |
| ٧٧         | جدل القرآن                   | ٦٤     | تفسير الصحابي             |
| ٧٧         | الجزرية                      | 70     | التفسير الصوفي            |
| ٧٧         | الجمع الصوتي للقرآن الكريم . | 70     | التفسير العقلي            |
| ٧٨         | جمع القراءات                 | 70     | التفسير العلمي            |
| ٧٨         | الجمع الكتابي للقرآن الكريم  | 77     | التفسير الفقهي            |
| <b>V9</b>  | جمع القرآن                   | 77     | تفسير القرآن بالسنة       |
| ۸۱         | خرف الحاء                    | ٦٧     | تفسير القرآن بالقرآن      |
| ۸۱         | الحال والمرتحل               | ٦٨     | التفسير اللغوي            |
| ۸۱         | الحدر                        | 79     | التفسير المذهبي العقدي    |
| ۸۱         | الحرف                        | 79     | التفسير الموضوعي          |
| ۸۱         | الحرميان                     | ٧.     | التفسير النبوي            |

| الصفحة | الموضوع                         | صفحة | الموضوع ال          |
|--------|---------------------------------|------|---------------------|
| 91     | الزهراوان                       | ٨١   | حروف المعاني        |
| 41     | الزيادة                         | ۸۲   | الحروف المقطّعة     |
| 41     | الزيادة                         | ۸۲   | حساب الجُمَّل       |
| 94     | حرف السين                       | ۸۳   | حفّاظ الصحابة       |
| 44     | السباق                          | ۸۳   | حفص                 |
|        | سبب النزول: انظر: (أسباب        | ۸۳   | حمزة                |
| 44     | النزول)                         | ۸۳   | الحمصي              |
| 44     | السبع الطوال                    | ۸۳   | الحواميم            |
| 44     | السبع المثاني                   | ٨٥   | حرف الخاء           |
| 9 8    | سجدات القرآن                    | ٨٥   | الختمة = ختم القرآن |
| 90     | سجود التلاوة                    | ٨٥   | خواتم السورة        |
| 90     | السماع                          | ۸٥   | خواص القرآن         |
| 90     | السورة                          | ۸۷   | حرف الدال           |
| 90     | السياق                          | ۸۷   | الداني              |
| 90     | سيد القراء                      | ۸٧   | الدخيل في التفسير   |
| 4٧     | حرف الشين                       | AY   | الدرة المضيئة       |
| 4٧     | الشاذ: انظر: (القراءات الشاذة). | ۸٧   | دعاء ختم القرآن     |
| 47     | الشاطبي                         | ۸۸   | دلالة السياق        |
| 4٧     | الشاطبية                        | ۸۸   | ديباج القرآن        |
| 4٧     | الشاطبيتان                      | ۸۹   | حرف الراء           |
| 4٧     | الشيخان                         | ۸۹   | رأس الآية           |
| 99     | حرف الصاد                       | ۸۹   | الرَّبعة            |
| 99     | الصحف                           | ٨٩   | الرسم العثماني      |
| 99     | الصرفة                          | ٩.   | الرواية             |
| 99     | الصيفي                          | ۹.   | رياض القرآن         |
| 1 • 1  | حرف الطاء                       | 91   | حرف الزاي           |
| 1 • 1  | طبقات المفسرين                  | 41   | الزبور              |

| الصفحة | الموضوع                       | <br>لصفحة | الموضوع ا                   |
|--------|-------------------------------|-----------|-----------------------------|
| ١٠٨    | <del>_</del>                  |           | <del></del>                 |
| 1.7    | عرف القرآن                    | 1.1       | طرائف التفسير: انظر: ملح    |
| 1.4    | عروس القرآن علامات الوقف      | 1.1       | التفسير                     |
| 1.9    | علل القراءات                  | 1.1       | الطواسيم                    |
| 1.9    | علوم القرآن                   | 1.1       | الطوال                      |
| 1.9    | عواشر القرآن                  | 1.1       | طيبة النشر                  |
| 111    | حرف الغين                     | 1.4       | حرف الطاء                   |
| 111    | غرائب التفسير                 | 1.4       | الظاهر                      |
| 111    | غريب القرآن                   | 1.0       | حرف العين                   |
| 114    | حرف الفاء                     | 1.0       | عادة القرآن                 |
| 114    | الفاصلة القرآنية              | 1.0       | العام                       |
| 114    | الفراشي: انظر: القرآن الفراشي | ١٠٦       | العبادلة                    |
| 114    | الفرش                         |           | العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص |
| 118    | الفصل والوصل                  | ١٠٦       | السبب                       |
| ۱۱٤    | فضائل القرآن                  | 1.7       | العتاق الأول                |
| 118    | فواتح السور                   | ١٠٦       | عد الآي                     |
| 110    | حرف القاف                     | 1.4       | العد البصري                 |
| 110    | القارئ                        | 1.4       | العد الحمصي                 |
| 110    | القراء الأربعة عشر            | 1.4       | العد الدمشقي                |
| 110    | القراء السبعة                 | 1.4       | العد الكوفي                 |
| 110    | القراء العشرة                 | 1.4       | العد المدني الأخير          |
| 110    | القراء                        | 1.4       | العد المدني الأول           |
| 110    | القراءات الأربعة عشر          | 1.7       | العد المكي                  |
| 117    | القراءات السبع                | 1.4       | عرائس القرآن                |
| 117    | القراءات الشاذة               | 1.4       | العربيان                    |
| 117    | القراءات العشر                | ۱۰۸       | عرض القراءة                 |
| 117    | القراءات القرآنية             | 1.7       | العرضة الأخيرة              |

| الصفحة | الموضوع              | <del></del> | <u> </u>                         |
|--------|----------------------|-------------|----------------------------------|
| الصفحة | الموضوع              | م عجه       | الموضوع ال                       |
| 140    | كتاب الوحي           | 117         | القراءات المتواترة               |
| 140    | الكليات التفسيرية    | 117         | القراءة التفسيرية                |
| 177    | الكليات القرآنية     | 117         | القراءة المعاصرة للقرآن الكريم . |
| 177    | الكوفيون             | 117         | قراءة النبي ﷺ                    |
| 177    | حرف اللام            | 117         | القرآن الحضري                    |
| 177    | لباب القرآن          | 117         | القرآن السفري                    |
| 177    | اللحاق               | 114         | القرآن الشتائي                   |
| 177    | اللحن                | 114         | القرآن الصبحي                    |
| 177    | اللحن الجلي          | 114         | القرآن الصيفي                    |
| 177    | اللحن الخفي          | 114         | القرآن الفراشي                   |
| 177    | اللوح المحفوظ        | 114         | القرآن الليلي                    |
| 147    | الليلي               | 114         | القرآن المدني: انظر: (المدني).   |
| 174    | حرف الميم            | 114         | القرآن المكي: انظر: (المكي).     |
| 179    | مبهمات القرآن        | 114         | القرآن النهاري                   |
| 14.    | المتشابه اللفظي      | 119         | القرآن                           |
| 14.    | المثاني              | 119         | القرائن                          |
| 14.    | مثلثات القرآن        | 119         | القرينتان                        |
| 141    | مجاز القرآن          | 119         | القسم في القرآن                  |
| 141    | المحكم والمتشابه     | 171         | قصص القرآن                       |
| 144    | مسائل نافع بن الأزرق |             | القطع والائتناف: انظر:           |
| 148    | المسبحات             | 177         | (الوقف)                          |
| 148    | المشافهة             | 177         | قلب القرآن                       |
| 140    | المشكل               | 177         | قوارع القرآن                     |
| 140    | مصاحف التابعين       | 177         | قواعد الترجيح                    |
| 140    | مصاحف الصحابة        | 177         | قواعد التفسير                    |
| 141    | المصاحف العثمانية    | 140         | حرف الكاف                        |
| 187    | المصحف الإمام        | 140         | كتأب النبي ﷺ                     |

| الصفحة | الموضوع                  | لصفحة | الموضوع ا                      |
|--------|--------------------------|-------|--------------------------------|
| ١٤٧    | حرف النون                | 140   | مصحف المخللاتي                 |
| 1 2 7  | ناظمة الزهر              | ۱۳۷   | المصحف المرتل                  |
| 1 2 7  | النحو القرآني            | ۱۳۷   | المصحف                         |
| 1 2 7  | النحويان                 | ۱۳۷   | المصحف                         |
| ١٤٨    | نداءات القرآن            | ۱۳۸   | المطلق                         |
| ١٤٨    | النسخ                    | ۱۳۸   | معاجم الأعلام                  |
| 1 £ 9  | النشر في القراءات العشر  | ۱۳۸   | المعاجم القرآنية               |
| 1 8 4  | النص                     |       | المعاجم المفهرسة لألفاظ القرآن |
| 1 2 9  | نظام القرآن = نظم القرآن | ۱۳۸   | الكريم                         |
| 10.    | النظائر                  | 144   | معاجم المؤلفات القرآنية        |
| 10.    | نقط المصحف               | 149   | معاني القرآن                   |
|        | نكت التفسير: انظر: مفلح  | 149   | المعوّذتان                     |
| 10.    | التفسير                  | 149   | المفسّر                        |
| 10.    | نواجب القرآن             | 149   | المفصّل                        |
| 101    | حرف الهاء                | 12.   | المفهوم                        |
| 101    | هذّ القرآن               | 18.   | مقاصد السور                    |
| 104    | حرف الواو                | 18.   | مقاصد القرآن                   |
| 104    | واضح الدلالة             | 181   | مقاصير القرآن                  |
| 104    | الوجه                    | 181   | المقيد                         |
| 104    | الوجوه والنظائر          | 181   | المكي والمدني                  |
| 108    | الوقف                    | 1 2 1 | ملح التفسير                    |
| 104    | فهرس المراجع             | 184   | مناهج المفسرين                 |
| 171    | فهرس الموضوعات           | 184   | المنجيات                       |
|        |                          | 122   | المنطوق                        |
|        |                          | 122   | موهم الاختلاف والتعارض         |
|        |                          | 122   | ميادين القرآن                  |
|        |                          | 120   | المئون                         |



# www.moswarat.com

