سلسلة دراسات في الفقه التربوي (

مَعْ الرائين في في المَيْ الْمِيْنِ مِيْنِ الْمِيْلِيْنِ الْمِيْلِيْنِ مِيْنِ الْمِيْلِيْنِ مِيْنِ الْمِيْلِيْنِ مِيْنِ

ت أليف الكركتور على بن إبراهي مالزهراني عن من المراهب من الزهراني عن من المراهب من المراهب من المراهب المراهب

دَارابِنْ عَفْتَ ان

جَمَيُع الحُقوق مَحفوظة الطَّبَة الأولاب الطَّبَة الأولاب ١٩٩٧م

وَارابِق عَفْت النشروالتوزيع الملكة العربة السعودية والحبر العقربة من الملكة العربية والمعان الملكة الماريع الماريع الماريع ١٩٥٧٥٠٠ والمنقبة وت ٢٠٧٤٥٠٠ والمنقبة وت ٢٠٧٤٠٠٠ والمنابع المنابع الماريم ١٩٨٧٥٠٠ والمنابع المنابع المنابع

عَمَارَلِمِيُّ لِلْنَرِينَ وَفِي الْجِلَةِ الْجِيلَةِ الْجَالِيَّةِ الْجَيْرِينَ



قال الله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهِ دِي لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ

وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً

كَبيراً﴾

الإسراء: آية: ٩

قال رسول الله عظي : "خيركم من تعلُّم القرآن وعَلَّمه" البخاري

قال الفضيل بن عياض: حامل القرآن حامل راية الإسلام.

## التعريف بالكتاب

إن هذا الكتاب اشتمل على المنهج التربوي للتعليم داخل الحلقات القرآنية سواء في المساجد أو الجمعيات أو المدارس، وهو كتاب مرشد لإخواني المعلمين في هذه الوسائط التربوية، يوضح كيفية تدريس القرآن الكريم ويبين وسائل تحفيظه لأبناء المسلمين.

وأحسب أن هذا الكتاب الذي بين أيدينا يحتاجه من يعلم القرآن سواء كان أباً أو مدرساً أو داعية أو محتسباً لما اشتمل عليه من مهارات تدريسية وتوجيهات تربوية حرصت أن تكون قابلة للتطبيق العملي فهو ليس ككل الكتب التربوية المعاصرة المتعلقة بطرق التدريس وإنما هو كتاب وضع ليواجه حاجة ملحة محددة عند طائفة من الناس يعملون في تعليم القرآن ليكون عوناً لهم في مسيرتهم التربوية داخل الحلقات والمدارس القرآنية؛ حتى يحسنوا أداء الرسالة الجليلة التي يقومون بها ويسهموا في صنع مستقبل المدارس والحلقات القرآنية التي بدأت تنتشر في المجتمعات الإسلامية وغير الإسلامية.

إن هذا الكتاب صيغ في أسلوب تربوي عملي و لم تدخل النظريات فيه إلا لإيضاح خبرة مهنية أو تفسير موقف تربوي عملي فهو يُعنى أول ما يعنى بأسلوب الأداء. أو به كيف أدرس القرآن؟ ولمن أدرس القرآن الكريم؟

وما ينبغي أن أعمل أثناء الموقف التربوي داخل الحلقة القرآنية الى غير ذلك من الأسئلة التي يحتاج إجابتها من يعلم القرآن.

ولقد أبرزت في هذا البحث تفاصيل تنفيذية وتطبيقات عملية تجيب على تلك التساؤلات التربوية وتحل ما قد يتعرض له المعلم من مشكلات داخل الحلقات القرآنية إن روعيت، وأخذ بها المعلم في العملية التربوية نجح في رسالته وحنى التلميذ ثمرة جهده وعمله، وحققت الجهة المسؤولة عن الحلقات القرآنية أهدافها التربوية والعلمية، بأقل جهد، وتكلفة، وأسرع وقت.



# الفصل الأول

# الحلقات القرآنية تاريخها ـ أهيهتها ـ فضلها

المقدمة 🕸

🕸 موضوع البحث وتساؤلاته

🚳 أهمية البحث والحاجة إليه

البحث البحث

🕸 تاريخ نشاة الحلقات القرآنية

🕸 أهمية الحلقات القرآنية في المحتمع

🕸 فضل الاجتماع في الحلقات القرآنية

🕸 فضل تعلم القرآن في الحلقات القرآنية

🕸 فضل تعليم القرآن في الحلقات القرآنية

السلف الصالح وتعليم القرآن 🕸

🕸 حاجة المجتمع إلى معلم القرآن

## الهقدمة:

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستهديه، ونستغفره، ونتوب إليه، ونعوذ با لله من شرور أنفسنا، وسيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً عبده ورسوله على وبعد:

فإن التعليم التربوي في المدارس والحلقات القرآنية، من أشرف الأعمال، وأحلّها، وأفضلها؛ لتعلقه بكتاب اللّه تعالى، فهذه وظيفة الرسول على، فهو أول من قام بمهمة تعليم القرآن، قال تعالى: ﴿هُو الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ مِن قام بمهمة تعليم القرآن، قال تعالى: ﴿هُو الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمِّيِينَ رَسُولاً مِنْ قَبْلُ لَفِي يَتُلُوا عَلَيهِمْ آياتِهِ ويُزكّيهِمْ ويُعلّمُهُمُ الْكِتَابَ والْحِكْمةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبِينَ (١٠). ولا ريب أن القيام بهذه المهمة الشريفة، إحياء لأسوة الرسول ضكلال مُبين (١٠). ولا ريب أن القيام بهذه المهمة الشريفة، إحياء لأسوة الرسول والله أسوة حسنة لوصيته والله فقد أوصى بهذا القرآن: واليُومَ الآخِرَ وَذَكَرَ اللّهَ كَثِيراً (١٠). وتنفيذ لوصيته والله فقد أوصى بهذا القرآن: قال طلحة: سألت عبد الله بن أبي آوفى أوصى النبي الله ؟ فقال: لا، فقلت: والمراحة: سألت عبد الله بن أبي آوفى أوصى النبي الله ؟ فقال: الله (١٠). كيف كتب على الناس الوصية أمِرُوا بها وَلَمْ يوص؟ قال:أوصى بكتاب الله (١٠). والمراد بذلك حفظه حساً، ومعنى فيكرم، ويصان، ويتبع ما فيه فيعمل والمراد بذلك حفظه حساً، ومعنى فيكرم، ويصان، ويتبع ما فيه فيعمل بأوامره، وتجتنب نواهيه، ويداوم تلاوته، وتعلّمه، وتعليمه (١٠)، وقد قال على المؤامرة، وتحتنب نواهيه، ويداوم تلاوته، وتعلّمه، وتعليمه وتعليمه الله الله الله الله الله الله المؤامرة وتعليمه (١٠)، وقد قال عليه المؤامرة المؤلّفة الله المؤلّفة الله المؤلّفة المؤلّفة

وفي رواية: "إنَّ أفضلكم من تَعَلَّمَ القرآن وعَلَّمَه"(١)، وقد أدرك السلف هذه الحقيقة فطبَّقُوها في واقعهم. ذكر عبد الرزاق عن معمر عن عطاء بن السائب

"خَيرُكُم مَنْ تَعَلَّمَ القُرآنَ وعلَّمَه"(٥).

عن أبي عبد الرحمن السلمي قال: "كنا إذا تَعَلَّمنا عشر آيات من القرآن لم نتعلَّم العشر التي بعدها حتى نعرف حلالها، وحرامها، وأمرها ونهيها"(٧). واستمر سلف هذه الأمة يقومون بهمة تعليم القرآن وتحفيظه للأحيال على مر العصور؛ لأنهم أدركوا مكانة القرآن، وحاجة الخلق إليه حيث يزكّي قلوبهم، ويكمل أخلاقهم، ويسموا بنفوسهم.

يقول ابن خلدون: "اعلم أن تعليم الولدان للقرآن من شعار الدين أخذ به أهل الله، ودرجوا عليه في جميع أمصارهم؛ لما يسبق فيه إلى القلوب من رسوخ الإيمان، وعقائده من آيات القرآن"(^)، ولا شك إن أول ما يتنافس فيه المتنافسون، وأحرى ما يتسابق فيه حلبة سباقه المتسابقون، هو تعلم القرآن الكريم وتعليمه، ولا زالت هذه السنة المتبعة مستمرة إلى عصرنا الحاضر، بل زاد الإقبال على حفظ كتاب الله وتعلّمه في عصرنا هذا وأصبحت هذه الظاهرة الحسنة أمراً ملموساً ومشاهداً في كل بقاع الدنيا، في ضوء هذه الصحوة المعاصرة، واليقظة المباركة، إذا أقبلت الأمة القرآن تعليماً، وحفظاً، وفهماً، وكبارها، ذكورها، وإناثها، أقبلت على هذا القرآن تعليماً، وحفظاً، وفهماً، وتدبراً، ونشراً، واستشفاءً به، وما عُنيت بشيء عنايتها بهذا الكتاب المبارك.

ومن عجائب العناية الربانية بهذا القرآن العظيم، أنه ما تكاد تجد ناحية من أرجاء المعمورة، تغفل عن هذا الكتاب "ونحن نشاهد اليوم والحمد لله نهضة قرآنية عامة، ففي بلاد المسلمين شرقاً وغرباً تجد عناية فائقة بتعليم القرآن، وعندنا في بلاد الحرمين، ونجد، والقصيم، وغيرها من نواحي المملكة العربية

السعودية، نهضة شاملة للعناية بتعليم القرآن الكريم، تتمثل في حلايا تحفيظ القرآن الكريم في المساحد في كلِّ مدينة، وقرية، وفي انتشار مدارس تحفيظ القرآن الكريم التابعة لوزارة المعارف ثم في دعم هذا المحال المبارك على مستوى التعليم الجامعي؛ بإنشاء كلية القرآن الكريم والدراسات الإسلامية بالجامعة الإسلامية، بالمدينة النبوية، وإنشاء أقسام القراءات في جامعة أم القرى، يمكة المكرمة، وفي جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بالرياض "(٩). وأقيمت أيضاً مدارس نسوية لتعليم القرآن للنساء سواءً التابعة للرئاسة العامة لتعليم البنات أو المدارس القرآنية النسوية في الأحياء التابعة لجمعية تحفيظ القرآن تحت إشراف وزارة الشئون الإسلامية.

وهناك عناية شاملة بالقرآن في كلِّ مكان فلا يكاد يخلو بلد يعيش فيه مسلمون إلا اهتموا بالقرآن، وحرصوا على تعلَّمه، وتعليمه، وتربية أبنائهم على آدابه، وقد لاحظت ذلك في بعض زياراتي لبعض البلاد الإسلامية وغير الإسلامية، وسمعت ذلك من طلابي في الجامعة الإسلامية التي به أكثر من مائة جنسية، كلَّهم يؤكِّدون ذلك، بل ويسألون عن الأسلوب الأمثل في التعليم القرآني، والجديد من الدراسات التربوية التي تعني بطرق تدريس القرآن وعلومه. ولا شك أن هذا يعكس اهتمام الأمة بكتاب ربها، ورغبتها الجادة في تربية

الأجيال على آدابه وتعاليمه، الأمر الذي يبشر بمستقبل مشرق لهذه الأمة الإسلامية إذ يحصل لمن يتعلم القرآن ويعمل به، ما أُثر عن معاذ بن جبل الله على ا

ومذاكرته تسبيح، والبحث عنه جهاد، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة، وبذله لأهلم قربة؛ لأنه معالم الحلال من الحرام، ومنار سبل أهل الجنة، وهو الأنيس في الوحشة، والصاحب في الغربة، والمحدِّث في الخلوة، والدليل على السراء والضرَّاء، والسلاح على الأعداء، والزين عنـد الأخـلاء؛ يرفع اللَّه بـه أقوامـاً فيجعلهم في الخير قادة، وأئمة؛ تقتص آثارهم، ويقتدي بأفعالهم، وينتهي إلى رأيهم، ترغب الملائكة في مجالستهم، وبأجنحتها تمسحهم، ويستغفر لهم كل رطب، ويابس، وحيتان البحر وهوامه، وسباع البر وأنعامه؛ لأن العلم حياة القلوب من الجهل، ومصباح الإبصار من الظلم، ويبلغ العبد بالعلم منازل الأخيار، والدرجات العلى، في الدنيا والآخرة، التفكر فيه يعدل الصيام، ومدارسته تعدل القيام، به توصل الأرحام، وبه يعرف الحلال من الحرام، هو إمام والعمل تابعه، يُلهمه السعداء، ويحرمه الأشقياء"(١٠). ولا شك أن انتشار الحلقات القرآنية والمدارس المتحصصة في تعليم القرآن الكريم، وعلومه هو بدايـة انتصار الأمة وعوده قيادة البشرية إليها كما كانت في سابق مجدها وقد قال الشاعر:-

إن الهـــلال إذا رأيــت نمـوه أيقنت أن سيصير بـدراً كـاملاً

لذلك ينبغي أن ننوع في وسائلنا، وأساليبنا التعليمية، والتربوية في تعليم كتاب اللَّه تعالى من خلال المراجعة المستمرة لتقويم المسيرة التربوية لهذه المدارس، والحلقات القرآنية التي يتم فيها تربية الأجيال على هدي الكتاب العزيز.

وتأتى فكرة هذا البحث كمعالجة لما شاهدته من حلال معايشتي لبعض

الحفاظ، وزياراتي لبعض الحلقات القرآنية من تهاون وتقصير وما يجري في رحابها من سلوكيات خاطئة تتنافى مع أهداف المدارس، والحلقات القرآنية، ولا تليق بأهل القرآن وحملته سواء أثناء الدرس القرآني أو بعده أو خارج هذه البيئات القرآنية أولاً وثانياً، ولندرة الكتابة حول مهارات التدريس التربوية والتعليمية في الحلقات القرآنية؛ فالحاجة ماسة إلى تأليف كتاب يشتمل على بعض المهارات الدراسية والتربوية الضرورية.

ويأمل الباحث أن يكون هذا البحث عوناً لطلاً به وإخوانه المعلّمين في مدارس القرآن وحلقاته على وجه الخصوص الذين يعملون في ميدان التعليم لكتاب الله أو الذين سيشرفون بعد تخرجهم من الجامعات بالانضمام إلى ركب قافلة التعليم، والتربية في حلقات القرآن، ومدارسه، للقيام بهذه المهمة الشريفة، ولم يفت الباحث في هذه الدراسة، أن يربط بين المهارات التربوية كمصطلح معاصر، وبين ما جاء في تراثنا الإسلامي الأصيل من آداب ووصايا تربوية، ووسائل تعليمية حيث وجدت أنه ما من مصطلح تربوي معاصر إلا ولعلماء الإسلام -رحمهم الله- حديث عنه من قريب، وبعيد، مما جعل الباحث ينقل كثيراً من أقوالهم يستشهد بها على ما يذكره من جوانب تربوية الحلقات بحاجة إليها.

إن هذا البحث: هوجهد المقل فإن أصاب الباحث فيه فذلك من الله، وله الحمد والشكر- وإن كانت الأحرى فإنها من خطل الرأي، وضعف البشر، وقلة البضاعة، وقصور الإنسان، وحسبي أني اجتهدت وأريد الإصلاح ما استطعت، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت، وإليه أنيب، والله أسأل أن يجعله خالصاً لوجهه الكريم.

#### موضوع البحث وتساؤلاته:

يتلخص موضوع البحث الذي بين أيدينا عن المهارات الدراسية، الواجب ممارستها أثناء تعليم القرآن في المدارس أو الحلقات القرآنية؛ لأن الأساليب التربوية، والطرائق التعليمية، سوف تظل مطروحة، للبحث الدائم لتنوع الأساليب التربوية، والتعليمية، وتطور الوسائل، وحاجة المربين في الحلقات القرآنية، إلى معرفة ذلك، والإفادة من كل أسلوب تربوي هادف أثناء قيامهم بتعليم القرآن الكريم.

وحيث أن معرفة ما يوجد بين عناصر العملية التربوية من علاقات، وروابط يساعد على نجاح العمل التربوي داخل الحلقات، والمدارس القرآنية؛ فقد جاء هذا البحث ليعرض مهارات التدريس، وقواعده، وآدابه، وتطبيقاته التربوية بأسلوب تربوي شمولي، ومبسط قابل للتطبيق فكان موضوع البحث في السؤال الرئيسي الآتي:-

ما مهارات التدريس التعليمية والتربوية في المدارس والحلقات القرآنية؟

وتتطلب الإجابة عن هذا السؤال الرئيسي، الإجابة عن الأسئلة الآتية:-

١- لماذا يحتاج المعلمون في الحلقات القرآنية لمهارات التدريس، وما أثر ذلك في نحاحهم التربوي؟

٢- ما أهم قواعد التدريس في الحلقات القرآنية؟

٣- ما أبرز خصائص معلم القرآن في الحلقات القرآنية؟

- ٤- ما المهارات التربوية اللازمة للمعلم أثناء الموقف التعليمي في المدارس
   والحلقات القرآنية؟
  - ٥- ما الآداب التربوية التي تلزم التلاميذ أثناء تواجدهم في الحلقات القرآنية؟
    - ٦- ما مهارات تدريس أحكام التجويد؟
- ٧- هل هناك طرق تربوية تساعد على عملية الحفظ والمراجعة لكتاب الله تعالى؟
  - ٨- كيف يستطيع معلم القرآن حل مشكلات التلاميذ المعرفية والسلوكية؟
    - ٩- ما العوامل التي تساعد معلم القرآن على إدارة الحلقة القرآنية؟
      - ١٠- ما الثمرات التي تحققها الحلقات القرآنية للفرد والمحتمع؟
    - ١١- ما المعوقات التي تعيق العمل التربوي داخل الحلقات القرآنية؟

هذه بعض الأسئلة، وهناك إجابات أخرى كثيرة على الكثير من التساؤلات أو القضايا التي لا تخلو منها العملية التربوية داخل الحلقات القرآنية.

### أهمية البحث والحاجة إليه:

تنبع أهمية هذا البحث من مكانة وشرف الكتاب الذي نتحدث عن طريقة تعليمه، وتربية الأجيال على آدابه، وحثهم على تلاوته، وحفظه، وتعلمه، والعمل به، والدعوة إليه، والاستشفاء به؛ لأنه كتاب الله المتضمن لأسباب الهداية المشتمل على كل ما يحتاج إليه البشر في أمور دينهم، ودنياهم؛ وذلك لما لتلاوته وحظفه وفهم معانيه، والعمل به، والحرص على تعليمه، وتربية أبناء

المسلمين عليه من آثار تربوية وسلوكية، وتعليمية ووجدانية نافعة، تعود على الفرد والمجتمع.

وتنبثق أهمية هذا البحث أيضاً من الحاجة إلى التعرف على مهارات التدريس التربوية التي تلزم مدرسي القرآن في الحلقات القرآنية، لاسيما أولئك الذين لم يسبق لهم أن درسوا طرق التدريس، ومهاراته أو تلقوا دورات تربوية حول تعليم القرآن في كليات التربية وأقسامها.

ولعل هذا البحث يصحح ظن بعض المدرسين في المدارس والحلقات القرآنية، بأن عملية تعليم القرآن يستطيعها كل أحد دون إعداد تربوي، أو استعداد فكري، ويستشهد على قوله: إن أكثر معلمي الحلقات القرآنية لا يحملون أي مؤهل تربوي، وقد تكون هذه الظاهرة صحيحة، لكن تبقى حاله غير طبيعية، ينبغي علاجها؛ لأن هذه الحالة يطلق عليها (معلم الضرورة) وكانت تطبق في السابق في بعض المجتمعات الإسلامية في مراحل التعليم العام، وتم القضاء عليها بالتدريج في أكثر المجتمعات.

أما الحلقات القرآنية فلا زالت تعتمد على معلم الضرورة حيث أن أكثر من يقوم بهذا الواجب العظيم هم من المدرسين غير المتخصصين، أو من طلاب الجامعات أو موظفي بعض الجهات الرسمية، والباحث لا يقلل من جهدهم، فهم مأجورون، وقد سدُّوا ثغرة عظيمة -جزاهم اللَّه خيراً- ولكن لا بد من رفع مستوى هؤلاء المدرسين في الحلقات القرآنية إلى الحد الأدنى على الأقل، الذي يؤهلهم للتدريس الصحيح لا سيما في هذا العصر الذي كثرت فيه صوارف

الفطرة، واتسعت ثقافة التلاميذ، وتنوعت مصادر التأثير، واختلف الوسط التربوي عن السابق.

ويرجو الباحث أن يكون في هذا الكتاب بعض المهارات التي تساعد معلم القرآن في الحلقات القرآنية على أداء رسالته التربوية، حتى يصبح ماهراً في تعليمه للقرآن، وإدارته الحلقات القرآنية، ودافعاً للقراءة، والاطلاع على ما كتب في محالات طرق التدريس، أو المشاركة في الدورات التربوية التي تعقد لهذا الغرض.

كما إن هذا البحث يوضح الأسلوب التربوي الراشد الذي ينبغي أن يسلكه من يقوم بعملية التعليم في الحلقات القرآنية؛ حيث جعلته يتمحور على قواعد ثلاثة ذلّت عليها هذه الآية الكريمة: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتُكُوا عَلَيهِمْ آياتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ... ﴿(١١) والتي فيها بيان للأسلوب النبوي في تعليم القرآن، حيث أن الآية الكريمة اشتملت على ثلاثة أفعال كل فعل يشير إلى مرحلة من مراحل التعليم التربوي، وهذه الأفعال معطوفة على بعضها:

المرحلة الأولى: التلاوة.

المرحلة الثانية: التزكية.

المرحلة الثالثة: التعليم.

ومعلم القرآن الذي يحرص على التلاوة، وأحكامها فحسب، قام بجانب واحد من جوانب عملية تعليم القرآن، لكنه أخطأ الأسلوب الستربوي النبوي في

تعليم القرآن فالتلاوة وإتقانها، ومعرفة أحكامها مرحلة، ولكنها لا تكمل إلا بالمرحلتين المتبقيتين: مرحلة التزكية، ومرحلة التعليم.

وتأتي أهمية العمل بهذا المنهج في تعليم القرآن وتعلمه؛ لأن هناك غفلة عن العمل بالقرآن، والتأدب بآدابه، والتخلق بأخلاقه بين بعض المنتسبين لهذه المدارس والحلقات، مع أن القرآن إنما أنزل ليعمل به، ويتخذ نبراساً، ومنها حياة، قال ابن مسعود على "أنزل القرآن ليعملوا به، فاتخذوا دراسته عملاً إن أحدكم ليقرأ القرآن من فاتحته إلى خاتمته ما يسقط منه حرفاً، وقد أسقط العمل به"(١٢). فيخرج حيل من هذه الحلقات لا يلحن في آيات القرآن، ولكن يلحن في العمل بمقتضى هذا الكتاب الحكم.

#### أهداف البحث:

وقد جعل الباحث هدف بحثه الحالي، بيان مهارات التدريس التربوية اللازمة لمعلم القرآن في المدارس، والحلقات القرآنية سواء للذكور، أو الإناث باعتبار أن معرفة هذه المهارات، وتطبيقها أثناء الموقف التربوي التعليمي للقرآن الكريم، يحقق الآثار التربوية التي أقيمت من أجلها هذه الحلقات، وينتفع التلاميذ بما تعلم من كتاب الله، حيث أن الأهداف التي يرمي إليها هذا البحث تتمثل في الارتقاء بمستوى المدرسين في الحلقات القرآنية؛ ليكونوا قادرين على تنفيذ الأساليب والمهارات التربوية والتعليمية، ويقتربوا بعملهم التربوي داخل هذه الحلقات من المنهج النبوي في التعليم القرآني ويحققوا الآمال التربوية للحلقات القرآنية وهذه أبرز أهداف البحث:-

- ١- بيان الأسلوب التربوي التعليمي الأمثل من وجهة النظر التربوية في تعليم كتاب الله تعالى، وتحفيظه للأحيال في المدارس والحلقات القرآنية؛ ليبقي الاتصال مستمراً بين الأرض، والسماء حتى تقوم الساعة، وفي كل بقاع المعمورة.
- ٢- تعليم القرآن وترويض التلاميذ على آداب، وأخلاقه، وتربيتهم حسب ما تقتضيه تعاليم القرآن من حسن السلوك، والاستقامة إذاً ليس الهدف فقط الحفظ بل العمل بالقرآن؛ لأن ذلك غاية الحفظ قال الفضيل ابن عياض: "إنما أنزل القرآن ليعمل به فاتخذ الناس قراءته عملاً. قيل: وكيف العمل به؟ قال: يحلوا حلاله ويحرموا حرامه، ويأتمروا بأوامره وينز جروا عن زواجره ويقفوا عند عجائبه"(١٣).
- ٣- تطويع السنة الصغار على بليغ القول، وفصيح الكلام المعجز كلام رب العالمين، فحسن التعامل التربوي، يدفعهم إلى المواظبة، والاستمرار في الحلقات القرآنية، فهناك مهارات متنوعة ينبغي على المعلم غرسها لدى التلاميذ مثل مهارة الاستماع، وسلامة النطق، والتلاوة بشروطها المعتبرة عند أهل التجويد والإتقان.

الذي يتطلب معرفة خصائص النمو، والأساليب التربوية المناسبة التلاميذ حسب قدراتهم، وأعمارهم وبيئاتهم؛ لأن المعلم لم يعد ناقلاً للمعرفة القرآنية، وإنما أصبح مسئولاً عن تربية التلاميذ، وتعديل سلوكهم في الاتحاه المرغوب، ليصبح التلميذ صالحاً مصلحاً متحاوباً مع ما يسمع ويتعلم ويشاهد.

٤- ذكر بعض السمات الأخلاقية، والمعرفية، والمهنية لمعلم القرآن الكريم حتى تقوى العلاقة بين المعلم والتلاميذ في الحلقات القرآنية فتوفر مثل هذه السمات في المعلم تدفع التلاميذ إلى محبته، والتأسي به، والتحلي بآداب القرآن، والاستمرار في حفظه، وإتقانه، والعمل به، ومحاكاة المعلم في أقواله وأفعاله.

٥- إحياء المنهج السلفي في العلم، والعمل الذي وصفه عبد الله بن مسعود وقي القوله: "كنا لانتجاوز العشر الآيات حتى نتعلم ما فيهن من العلم والعمل" لا سيما في هذا العصر فقد رأيت غياب هذا المنهج من خلال مشاهداتي ومعايشتي لبعض طلاب الحلقات القرآنية، حيث التناقض بين ما يحفظون وبين ما يعملون، وذلك لأن ثمرة الحفظ ضعيفة فالباحث يدعو إلى العناية بالجانبين العلمي، والسلوكي؛ لأن هذه الممارسة التبعيضية تـؤدي إلى انطفاء التفاعل التربوي حيث يتخرج حفظه أو نماذج من الحفظ لا تربية لهم ولا فقه عندهم ألسنتهم ألسنة القراء المهرة أما أعمالهم فأعمال السفهاء.

٦- تنمية المهارات التربوية الأساسية للمربي في الحلقات القرآنية، التي تساعده
 على النجاح في عمله التربوي، والتعليمي، والقيادي من خلال قراءة ما دوِّن

في هذا البحث من أفكار وآراء وتجارب تربوية، سواء كانت مما كتبه القدماء، أو المعاصرون، أو ما توصل إليه الباحث ولن يتم تحقيق هذه الأهداف إلا إذا قامت على المعايير التربوية التالية:-

أولاً: الحفظ مع الفهم الصحيح لمدلول الآيات وليس محرد التلقين الأصم.

ثانياً: استخدام الأساليب التربوية في إثارة اهتمام التلاميذ على الإقبال على كتاب الله مع استخدام أساليب التدعيم والحفز التربوي.

ثالثاً: الحذر من التعزيز السلبي دائماً؛ لأن الأسلوب التربوي الجاف في التربية والتعليم والحفظ يؤدي إلى نتائج سلبية تضعف التأثر الوجداني، والسلوكي عند المتلقى لا سيما في الحلقات القرآنية.

رابعاً: الحرص على تعليم القرآن وتَعَلَّمِه منذ الصغر؛ لأن التعليم في حال الصغر هو أرسخ في الحافظة، وأبقى في الذاكرة، وأوقع في القلب، وأقسوى انطباعاً في النفس، وأشد علوقاً بخاطر التلميذ، وأثبت كما هو المعهود في حال الناس (١٤) فالواجب التركيز على الحفظ مبكراً فإن حفظه في الصغر أولى من حفظه في الكبر.

خامساً: المعرفة التربوية للمعلم باعتبارها أحد المكونات الأساسية لمعلم القرآن لما ينتج عنها من إيجابيات أثناء التدريس ومواقفه.

# عَيْنَالِهُ الطَّالَةِ القَرْآنِيَةِ

ترتبط الحلقات القرآنية عند المسلمين بظهور شمس النبوة، وبزوغ فجر الإسلام، وقد مرت بمراحل مختلفة حتى عصرنا الحاضر حيث أصبح التعليم القرآني علماً تخصصياً يطلق عليه (علوم القرآن)، ويتفرع عنه علوماً أخرى، كالقراءات والتفسير فأنشئت لذلك الحلقات القرآنية في المساجد أو خارجها، وأقيمت المدارس المتخصصة لتعليم القرآن وحفظه إلى جانب العلوم الأخرى، وزادت العناية بكتاب الله تعالى بإقامة كليات علمية يطلق عليها "كليات القرآن الكريم وعلومه" أو أقساماً تسمى بأقسام الكتاب والسنة في الجامعات مهمتها تعليم القرآن، وتحفيظه للأجيال، وتربيتهم عليه. وهذه بعض المراحل التي مرَّ بها التعليم القرآني الكريم، والتي تبين النشأة التاريخية لهذا التعليم، وهذه الحلقات في التاريخ الإسلامي:

### أولاً: المرحلة الأولى: مرحلة النشأة المباركة.

 يقول القرطبي: إنّ هذه السورة أوّل ما نزل من القرآن في قول معظم المفسرين نزل بها حبريل عليه السلام على النبي على، وهو قائم على حراء فعلمه خمس آيات من سورة العلق، قراءة تعليم بطريقة التلقى والمشافهة (١٦١).

وقد تلقى الرسول ﷺ القرآن عن جبريل عرضاً، وسماعاً قال تعالى: ﴿لاَ تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ فَإِذَا قرآناه فَاتَّبِعْ قُرْءَانَهُ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ فَإِذَا قرآناه فَاتَّبِعْ قُرْءَانَهُ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ (١٧).

#### المرحلة الثانية: مرحلة البلاغ والتعليم النبوي:

لقد اهتم الرسول على بإقراء الصحابة ما أنزل عليه من آيات القرآن كاهتمامه وحرصه على التلقي من جبريل عليه السلام، وبدأ النشاط التربوي التعليمي النبوي بمكة قبل الهجرة في بيت النبوة، يوم أن كانت أعدادهم قليلة،

وبعد أن زاد إقبال الناس آنذاك على الدخول في الإسلام، وزاد حجم الجماعة المسلمة، انتقل العمل التربوي القرآني إلى دار الأرقم بن أبي الأرقم، وأصبح هذا الموضع مكاناً يجتمع فيه الصحابة في مكة ويلتقون الرسول والله ويتلقّون عنه ما ينزل من القرآن(١٩) حيث قام والله بنفسه بهذا النشاط التعليمي التربوي لكتاب الله تعالى في بداية المرحلة المكية. فعن عثمان وابن مسعود وأبي: "أن رسول الله كان يقرئهم العشر فلا يتجاوزونها إلى عشر أحرى حتى يتعلموا ما فيها من العلم، والعمل فيعلمهم القرآن، والعمل جميعاً "(٢٠).

وعن أبي عبد الرحمن السلمي قال: حدثنا من كان يقرئنا من الصحابة أنهم "كانوا يأخذون من رسول الله على عشر آيات، فلا يأخذون العشر الأحرى، حتى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل، قالوا: فعلمنا العلم والعمل" (٢١).

وذكر البخاري أن شفيق بن سلمة قال: خطبنا عبد الله بن مسعود فقال: "والله لقد أخذت من في رسول الله على بضعاً وسبعين سورة والله لقد علم أصحاب النبي على أني من أعلمهم بكتاب الله، وما أنا بخيرهم"(٢٢).

ولم يكتف الرسول على بذلك بل أمر الصحابة، أن يتلقوا القرآن مشافهة وأن يتحروا تلقيه من المتقنين، وقراءته على الضابطين، ونوه بعدد منهم فقال: "خذوا القرآن من أربعة من عبد الله بن مسعود، وسالم، ومعاذ، وأبي بن كعب "(٢٢)(٢٢).

وقال لهم ﷺ: "من أحب أن يقرأ القرآن غضاً كما أنزل فليقرأه بقراءة ابن أم عبد" يعنى: عبد الله بن مسعود (٢٥). وأمر الصحابة أيضاً بعد تعلّمه وإتقانه

أما إذا قدم رجل مهاجر إلى رسول الله على وكان مشغولاً بمصالح المسلمين، دفعه إلى أولئك التلاميذ النجباء ليعلموه القرآن، يقول عبادة بن الصامت على: "كان رسول الله على يُشغل فإذا قدم رجل مهاجر على رسول الله على أيشغل فإذا قدم رجل مهاجر على رسول الله على الله

وكان مصعب بن عمير رضي الله الله الله الله عنه ذلك؛ لأن مهمته التي انتدبه الرسول الله لها بالمدينة هي تعليم القرآن.

ومما يؤكد انتشار ظاهرة تعليم القرآن، سواء في مكة أو المدينة ما حاء في خبر إسلام عمر بن الخطاب عليه، أن حباب بن الأرت عليه، كان يختلف إلى فاطمة بنت الخطاب، يقرئها القرآن (٢٨).

وكانت الحلقات القرآنية والعلمية منتشرة في مسجد الرسول على يقوم بإدارتها بنفسه، وهو الأكثر أو من قبل أصحابه رضي الله عنهم تحت إشرافه ومتابعته، وملاحظته، وتوجيهه يقول أنس فيهم: أنهم كانوا يعني: الصحابة إذا

صلوا الغداة، قعدوا حلقاً حلقاً، يقرؤون القرآن، ويتعلَّمون الفرائض، والسنن (٣١).

وجاء في حديث آخر أخرجه ابن ماجه عن عبد اللَّه بسن عمرو بن العاص رضي اللَّه عنهما قال: خرج رسول اللَّه على ذات يومٍ من بعض حجره فدخل المسجد، فإذا هو بحلقتين: إحداهما يقرؤون القرآن ويدعون اللَّه تعالى، والأخرى يتعلمون ويعلمون، فقال النبي على: "كلُّ على خير، هؤلاء يقرؤون القرآن ويدعون الله، فإن شاء أعطاهم وإن شاء منعهم، وهؤلاء يُعلمون ويتعلمون وإنما بُعِثْتُ معلماً، فجلس معهم "(٣٢).

وإلى حانب المسجد قامت حلقات أو مراكز للتعليم في المدينة كما يشير قول ابن مسعود: "قرأت من في رسول الله على سبعين سورة"، وزيد بن ثابت له ذؤابة في الكتاب، وفي روايةٍ وإن زيداً ليختلف إلى الكتاب.

وكما أخبر أنس بن مالك عن وجود الكتاب، والمؤدبين في عصر الراشدين وثمة إشارة إلى وجود كتاب في الطائف؛ حيث كان جرير بن حية الثقفي يعلم فيه. كما وردت إشارة عن "دار القراء" بالمدينة وكانت قائمة بعد بدر الكبرى ومن اسمها يستدل على أنها كانت تهتم بتعليم القرآن (٣٣).

#### المرحلة الثالثة: مرحلة التلاميذ النجباء في العمد المكي والمدني

أثمر التعليم النبوي للقرآن الكريم في المرحلة المكية بروز التلاميذ النجباء الذين تتلمذوا على الرسول في مدرسة النبوة، وتخرج منهم الحفاظ، والقراء، والرواة لكتاب الله تعالى. روى البخاري عن عبد اله بن عمرو بن العاص قال: سمعت النبي في يقول: "حذوا القرآن من أربعة من عبد الله بن مسعود وسالم ومعاذ وأبي بن كعب"(٣٥). أي: تعلموا منهم. ثم استمر عطاء المدرسة المحمدية، فكان الذين مهروا في تجويد القرآن، وحفظه جماعة من الصحابة قتل منهم في غزو بئر معونة سبعين رجلاً، كان يطلق عليهم القراء، وجاء في كتاب المغازي للواقدي، أنه كان من الأنصار سبعون رجلاً شببة يُسمون القراء كانوا إذا أمسوا أتوا ناحية المدينة، فتدارسوا، وصلوا. وروى البخاري بإسناده عن أبي إسحاق عن البراء قال: أول من قدم علينا [يعني: المدينة] من أصحاب النبي إسحاق عن البراء قال: أول من قدم علينا [يعني: المدينة] من أصحاب النبي رضي الله عنهما للقيام بالمهمة نفسها.

وقد أبقى الرسول على معاذ بن حبل على مكة بعد الفتح يفقه الناس في الدين، ويعلمهم القرآن ثم بعثه قاضياً إلى الجند -من اليمن- ليعلم الناس القرآن وشرائع الإسلام.

كذلك بعث الرسول على أبا عبيدة بن الجراح الله إلى أهل بحران بناء على طلب وفدهم، ليعلمهم الإسلام، ثم أرسل إليهم عمرو بن حزم الله وهو ابن سبع عشرة سنة ليفقههم في الدين ويعلمهم القرآن.

وتنقطع أخبار إرسال البعثات التعليمية في خلافة الصديق وربما يرجع ذلك إلى أحداث الردة، ثم تنشط هذه البعثات التربوية التعليمية في خلافة عمر بن الخطاب هيه حيث بعث رجلاً يقال له أبو سفيان يستقرئ أهل البوادي القرآن فمن لم يقرأ ضربه بالسوط.

وكان أبو موسى الأشعري و الشهري المسلم عن قدم البصرة واليا يقرئ تلاميذه القرآن بعد أن يجلسهم حلقاً حلقاً، ثم بعث عمر عشرة من الصحابة رضي الله عنهم وكان فيهم عبد الله بن مغفل المزني إلى البصرة؛ ليعلموا النّاس، كما أرسل معاذ بن حبل وعبادة بن الصامت وأبا الدرداء رضي الله عنهم إلى الشام؛ لأن أهلها بحاجة إلى من يعلمهم القرآن الكريم (٣٦).

### المرحلة الرابعة: مرحلة انتشار التعليم القرآني (المرجعية القرآنية في الأمصار)

أصبح التعليم القرآني في هذه المرحلة له طابع التلمذة، والتلقي من أهله المتخصصين المتقنين الضابطين الذين حفظوه أو تلقوه عن الرسول والمسار الحلقات رضي الله عنهم، بهدف القراءة عليهم، والأخذ عنهم، وبدأ تأسيس الحلقات القرآنية المنظمة، وانتشارها في البوادي، والأمصار الجديدة، وكانت المدينة النبوية، والكوفة من أشهر المدن الإسلامية عناية بالقرآن الكريم، وقراءته، وإقرائه، وتفسيره، وقد وصفهم عمر بن الخطاب بأن لهم دوياً بالقرآن كدوي النحل، حيث تتلمذوا على ابن مسعود الذي بعثه عمر بن الخطاب الله المنابئة ابن حزم فقال: وفي هذه الجزيرة من اليهم (٣٧) كما أشار إلى هذه المرحلة البنائية ابن حزم فقال: وفي هذه الجزيرة من

المدن، والقرى ما لا يعرف عدده إلا الله كاليمن، والبحرين، وعمان، ونحد، وجبلي طي، ورببة، وقضاعة، والطائف، ومكة كلهم قد أسلم وبنوا المساجد ليس منهم مدينة، ولا قرية، ولا حلة لأعراب إلا قد قرئ فيها القرآن في الصلوات، وعُلمه الصبيان، والرجال، والنساء.... ثم مات أبو بكر، وولي عمر فقتحت بلاد الفرس طولاً وعرضاً، وفتحت الشام كلها، والجزيرة، ومصر كلها ولم يبق بلد إلا، وبنيت فيه المساجد، ونسخت فيه المصاحف وقرأ الأئمة القرآن وعلمه الصبيان في الكتاب شرقاً وغرباً (٢٨).

ثم استمر الاهتمام بتعليم القرآن؛ حيث عين الخليفة الراشد، عثمان على مقرئاً خاصاً لكل مصر من الأمصار التي بعث إليها بمصحف، بعد توحيده المصاحف، واستمر هؤلاء يعلمون القرآن، ومن أمثلة ذلك ما قام به أبو عبد الرحمن السلمي (ت٤٧هـ) الذي بعثه عثمان بن عفان على الكوفة، ليقوم بالتعليم القرآني، وقدرت المدة الزمنية التي قضاها في هذه المهمة التعليمية التربوية الشريفة سبعين سنة (٣٩).

وأقبل الناس من كل بلد على تعلم القرآن على المصحف العثماني، وقراءته وفق ما نقلوه من الصحابة عن النبي الله فكان في كل بلد قراء، يعلمون القرآن، ويشكلون بعملهم هذا (مرجعية قرآنية) من القراء، والعلماء يرجع إليها ومن الأمثلة على هذه المرجعية القرآنية في البلدان الإسلامية ما يلى:

أولاً: في المدينة: معاذ بن الحارث المعروف بـ معاذ القارئ (ت٦٣هـ) وسعيد بن المسيب (ت ٩٤هـ)، وعمر بن عبد

العزيز (ت١٠١هـ)، وعطاء بن يسار (ت٢٠١هـ)، وسالم بن عبد الله بـن عمر (ت٢٠١هـ)، وسلم بن عبد الله بـن حسب (ت٢٠١هـ)، ومسلم بـن جندب (ت١١هـ)، وعبد الرحمن بن هرمز الأعرج (ت١١هـ)، ومحمد بن مسلم بـن شهاب الزهري (ت ١٢٤هـ)، وزيد بن أسلم (ت١٣٠هـ).

ثانیاً: فی مکة: عبید بن عمیرات (ت۷۶هه) و مجاهد بن حسیر (ت۱۰۳هه)، وطاووس بن کیسان (ت۲۰۱هه)، وعطاء بن رباح (ت۱۱هه)، وعبد الله بن أبي مليكة (ت۷۱۱هه)، وعكرمة مولى ابن عباس ( ).

ثالثاً: في الكوفة: عمرو بن شرحبيل (ت بعد ٢٠هـ)، وعلقمة بن قيس (ت٢٢هـ)، ومسروق بن الأجدع (ت٢٣هـ)، وعبيد بن عمرو السلماني (ت٢٧هـ)، وأبو عبد الرحمن السلمي (ت٤٧هـ)، والأسود بن يزيد النخعي (ت٥٧هـ)، وعمرو بن ميمون (ت٥٧هـ)، وعبيد بن نضلة (ت٥٧هـ)، وزر بن حبيش (ت٢٨هـ)، والربيع بن خثيم (ت قبل ٩٠)، وسعيد بن حبير (ت٥٩هـ)، وإبراهيم بن يزيد النخعي (ت٩٠هـ)، وعامر بن شراحيل الشعبي (ت٥٩هـ)،

رابعاً: في البصرة: عامر بن عبد قيس (ت حوالي ٥٥هـ)، وأبو العالية رفيع بن مهران الرياحي (ت٩٠هـ)، ويحيى بن يعمر العدواني (ت٩٠هـ)، ونصر بن عاصم الليثي (ت قبل المائة)، وأبو رجاء العطاردي (ت٥٠هـ)، والحسن البصري (ت١١هـ)، ومحمد بن سيرين (ت١١هـ)، وقتادة بن دعامة ومعاذ بن معاذ العنبري (١٩٩هـ)، وجابر بن زيد الازدي (ت ).

خامساً: وفي الشام: المغيرة بن أبي شهاب المخزومي، (ت نيفاً وسبعين)، وخليفة بن سعد صاحب أبي الدرداء، وغيرهم كثير من الصحابة، والتابعين يضيق الجال عن حصرهم وإنما ذكرت هؤلاء كنماذج (٢٠٠) لهذه المرجعية القرآنية في الأمصار.

واستمر عطاء هذه المدرسة القرآنية، حيث تجرد قوم للقيام بمهمة التعليم القرآني تخرجوا في هذه المدارس، وأصبحوا أئمة يقتدى بهم، ويرحل إليهم، ويوخذ عنهم في المدينة، ومكة، والكوفة، والبصرة، والشام، واستمر عطاء هؤلاء العلماء في التعليم القرآني، بل أخذ التعليم القرآني بعداً آخر، وهو التأصيل، لكيفية القراءة الصحيحة الثابتة عن النبي على فبدأ التأليف في علم القراءات وتدوينها.

ثم بدأ التعليم القرآني يتم في بيئات تربوية تشبه الحلقات القرآنية أو المدارس - إلى حد ما - المعاصرة، وكان يطلق عليها دور القرآن، وهي دور قرآنية أنشئت لتحفيظ الطلبة القرآن، وتعليمهم القراءات، فقد كانوا يتلقونه على حرف أو حروف متعددة، وأول مدرسة أنشئت وأفردت للقرآن، كانت دار القرآن الرشائية في حدود الأربعمائة أي: آخر القرن الرابع وأوائل القرن الخامس، وفي القرن السابع أنشئت مدرسة ثانية هي المدرسة الوجيهية (٢١).

واستمرت المدارس، والحلقات، والمعاهد العلمية التي تعلم القرآن وعلومه أو العلوم الأخرى التي لها علاقة بهذا الكتاب العظيم في الانتشار في كل مكان وإلى عصرنا هذا.

## أهمية الحلقات القرآنية في المجتمع

لا يخفى على أحد أهمية الحلقات والمدارس القرآنية في المحتمع، وضرورتها كواحدة من وساط التربية المهمة التي يتم من خلالها تربية وتعليم أبناء المحتمع القرآن الكريم، قراءة، وتجويداً، وتدبراً، وتنشئتهم على تعاليمه السامية وآدابه، وحفظ أوقاتهم، وصرفها فيما يعود عليهم، وعلى الأمة الإسلامية بالخير في الدنيا والآخرة، وعمارة بيوت الله تعالى، بتلاوة القرآن، فإن ذلك من وسائل إحياء رسالة المسجد.

ولا شك أن الحلقات القرآنية مظهر من مظاهر عناية الأمة بكتاب الله تعالى، وهي بذلك تتأسى بالرسول والله على مكث كما أمره الله، وكان يسمعهم ونشره، إذ كان يقرؤه على الناس على مكث كما أمره الله، وكان يسمعهم إياه في الخطبة، والصلاة، وفي الدروس، والعظات، وفي الدعوة والإرشاد، وفي الفتوى، والقضاء، وكان يرغب في تعليمه، ونشره، وكان يرسل بعثات القراء إلى كل بلد يعلمون أهلها كتاب الله كما أرسل مصعب بن عمير، وابن أم مكتوم إلى أهل المدينة قبل هجرته وبعث معاذ بن جبل إلى مكة بعد الفتح للاقراء، قال عبادة بن الصامت: كان الرجل إذا هاجر دفعه النبي الله كما أيل رجل منا يعلمه القرآن (٤٠٠).

وقد استمر المسلمون بعد ذلك في كل عصر، ومصر في العناية بكتاب الله، حيث "تمسكت هذه الأمة -والحمد لله- بسنة نبيها، وعادة سلفها، فاعتنت بهذا القرآن عناية كبرى، وعظمته التعظيم الأوفر، وما عنيت بشىء

عنايتها بحفظه، وتحويد قراءته وترتيله، والتغيي به، والترنّم بتلاوته، وحملت كتاب الله في صدورها وصدحت به حناجرها، وعمرت به محاريبها، ونورت ببركته وبركة تلاوته أرجاؤها، فهم كما جاء في وصفهم في بعض الكتب السابقة: أناجيلهم في صدروهم ((13) وكان كل عالم إذا حل ببلد ما، أقام حلقة قرآنية، يعلم فيها كتاب الله تعالى، استجابة لإرشاد الرسول وغية في عظيم الأجر الذي يحصل من هذا الاجتماع القرآني، قال الله: "خيركم من تعلم القرآن وعلمه" وقوله: الله "إن هذا القرآن مأدبة الله، فتعلموا من مأدبته ما استطعتم إن هذا القرآن حبل الله وهو النور المبين، والشفاء النافع عصمة لمن تمسك به ونجاة لمن تبعه ((٢٤)).

وكان الرسول الله يعثهم على دراسة القرآن، ويرغبهم فيه، ويشجعهم عليه فدفعهم هذا الاهتمام النبوي والترغيب إلى الإقبال على كتاب الله تعلماً، وعملاً، وتعليماً، وقراءةً، وحفظاً، بل كان الله يختار أعلمهم بكتاب الله؛ ليفقه إخوانه، ويكلف أصحابه بتعليم القرآن لكل قادم جديد إلى المدينة وكان يسمع لمسجد رسول الله الله الله الله الله أن يخفضوا أصواتهم لئلا يتغالطوا (٢٤).

كما أن هذه الحلقات القرآنية امتداد تاريخي لسلف الأمة، في عنايتها بكتاب ربها عز وجلّ، فالدارس لسير علماء الأمة يجد عنايتهم بتعليم القرآن؛ لأن التلاوة تكون بالتلقي أي: أخذ القرآن مشافهة من أهل الإتقان لهذا الشأن الجامعين بين الدراية، والرواية، والصدق، والأمانة، وقد كان النبي يجتمع به جبريل في رمضان فيدارسه القرآن(٤٤) والحلقات القرآنية

المعاصرة إحياء لعمل الرسول الشيخ التربوي في تعليم القرآن فقد اعتنى المجاهرة الصحابة القرآن على الهيئة التي تلقاها في قراءته على جبريل عليه السلام، والتي يُعبر عنها في علوم القرآن والقراءات بـ "العرض، والسماع"، وجاء في حديث البخاري عن فاطمة رضي الله عنها في فضائل القرآن قال القرآن قال التربن المحتريل يعارضني بالقرآن في كل سنة، وإنه عارضني العام مرتين "(٥٤). ومعنى هذا أن جبريل يعرض القرآن والنبي المحتم تم النبي يعرض القرآن وجبريل، يسمع وهذا ما يتم في الحلقات القرآنية المعاصرة فهو إحياء للطريقة النبوية في تعليم القرآن، حيث كان الرسول الشي يقوم بهذه المهمة الشريفة مهمة تعليم القرآن سواء للكبار أو الصغار وقد بوّب البخاري في صحيحه باب تعليم الصبيان القرآن، وأورد حديث ابن عباس الشيخة قال: "توفي رسول الله تشيخ وأنا ابن عشر سنين، وقد قرأت الحكم" (٢٤٠).

وعلى هذا تصبح إقامة الحلقات القرآنية في المحتمع ضرورة شرعية وتربوية وبها يعاد الدور التربوي للمسجد، حيث أن المساجد كانت مواضع الأئمة وبحامع الأمة ففيها الصلاة والقراءة والذكر وتعليم العلم ( $^{(Y)}$ )، ويؤكد العبدري أهمية هذه الحلقات؛ لأنها من ألصق الوظائف بالمسجد فيقول: أفضل مواضع التدريس هو المسجد  $^{(5)}$  وتعليم القرآن في هذه الحلقات المسجدية أدعى إلى الترغيب، والتشويق في تعليم القرآن، وأدعى أن يكتسب التلاميذ الكثير من الفضائل التي تنشدها التربية الإسلامية، كالاجتماع، والالتزام بآداب المسجد، والقيام برعاية حق الآيات القرآنية، هذا فضلاً على تدريب التلاميذ للارتباط

بالمسجد (٢٩) ثم إن الحلقات القرآنية، تنبع أهميتها، وأثرها من الشرف الذي أضفاه الله على أهل القرآن، وإعلاء منزلتهم، ورفع ذكرهم؛ لأنهم أهل الله وخاصته، وهم خير الناس، كما جاء في الحديث: "خيركم من تعلم القُرآن وعلمه أنه وما يقومون به من دور بعد تخرجهم من هذه الحلقات من حفظ لكتاب الله، ونشره في العالمين، وتولي إمامة المصلين في بيوت الله، والقيام بتدريس القرآن، وتعليم العلم الشرعي تنفيذاً لوصية الرسول الله المتمثلة في قوله: "بَلّغُوا عَنّي وَلُو آيةً" (٥٠).

بقي أن نعلم أن هذه الحلقات القرآنية من الوسائل التي تؤدي إلى تقدم الأمة في مجالات الحياة المختلفة، لأن تعليم القرآن، وتعلمه، وحفظه هو المنطلق نحو الرقي العلمي، فمثل هذه الحلقات تعطي للمسيرة التربوية، والفكرية أعلاماً ينيرون الطريق بعلمهم، وفكرهم، وإرشادهم، والدارس لسير العلماء العاملين في الأمة على مر التاريخ الإسلامي يجدهم حفاظاً لكتاب الله تعالى؛ لأن حفظ القرآن ودراسته الأساس في تعليمهم وتربيتهم.

أما الثمرات التربوية التي تعود على المتعلّم في الحلقات، والمحتمع فسوف نتحدث عنها في فصل قادم.

## فضل الاجتماع في الحلقات القرآنية

يتميز التعليم في الحلقات القرآنية، والاجتماع على كتاب اللُّـه بخصوصيـة ينفرد بها عن التعليم في وسائط التربية الأخرى، وإن كان الاجتماع على ذكر الله، وتعلم كتابه، ومدراسته، وتعلم العلم النافع حسن إلا أن الاجتماع لدراسة القرآن الكريم في الحلقات القرآنية أعظم أجراً، وفضلاً. وقد بين الرسول ﷺ هذا الفضل وذكر ثمرة هذا الاجتماع المبارك على مأدبة القرآن في هذه الحلقات، فعن أبي هريرة صلى قال: قال رسول اللَّه ﷺ: "ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله، ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة، وغشيتهم الرحمة، وحفت بهم الملائكة، وذكرهم الله فيمن عنده"(٥١). ولما كانت الحلقات القرآنية في الغالب، تعقد في المساجد فإن هذا الحديث يؤكد فضل هذه الحلقات القرآنية، ويبين لنا عظيم أحر المحتمعين فيها، وفضل احتماعهم ومدارستهم لكتاب الله تعالى بـل وفيـه دعـوة لكـل مسلم إلى إقامة مثل هذه الحلقات، والمشاركة فيها، ودعمها مادياً، ومعنوياً. ومن هو الذي لا يحرص على كل واحدة مما ذكر فكيف وقد اجتمعت كلُّهما في عمل واحد ميسر هو الاجتماع على كتاب اللَّه، ولأهمية هــذا الاجتماع في حلقات القرآن، وأثره على أفراد المحتمع، جعل العلماء له أبوابــاً في كتبهــم كباب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن (٢٥). في صحيح مسلم، وباب فضل الاجتماع في المسجد لدرس القرآن. في كتاب الآجرِّي: أخلاق حملة القرآن (٥٣). وقد "كان سلف الأمة من الصحابة والتابعين، وتابعيهم يجتمعون

عليه لصلاح قلوبهم، وزكاة نفوسهم"(<sup>٤٥)</sup> أي: يجتمعون على قراءة القرآن في حلق المساجد أو الكتاتيب والدور القرآنية.

وكان من آداب الاحتماع التربوي على القرآن أنهم إذا احتمعوا أمروا واحداً منهم أن يقرأ، والباقون يستمعون وكان عمر بن الخطاب في يقول لأبي موسى: يا أبا موسى: ذكرنا ربَّنا فيقرأ وهم يستمعون. وهذا هو السماع الذي كان النبي في يشهده مع أصحابه ويستدعيه منهم، كما حاء في الصحيح عن عبد الله بن مسعود قال: قال النبي في: "اقرأ علي القرآن، قلت: أقرأه عليك وعليك أنزل؟ فقال: إني أحب أن أسمعه من غيري؛ فقرأت عليه سورة النساء حتى وصلت إلى هذه الآية فوفكيف إذا جئناً من كُلِّ أُمَّة بشهيدٍ وجئنا بك على هؤلاء شهيداً قال: حسبك، فنظرت فإذا عيناه تذرفان". وهذا هو الذي كان النبي في يسمعه هو وأصحابه كما قال تعالى: فيهم من الله على المؤمنين إذا بعث فيهم رسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيهمْ آيَاتِهِ وَلُسَانَهُ وَالْحِكْمَة وَالْحَدَابِ والحكمة يعني: الكتاب والحكمة يعني: الكتاب والسنة (٥٠٠).

وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةَ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلِّ شَيءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَأَنْ أَتْلُوَ الْقُرْآنِ فَمَنِ اهْتَـدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ الْمُنْذِرِينَ ﴾ (٢٥).

وعلى هذا فإِنَّ الاجتماع، لسماع القرآن، وتلاوته مستحب لهم خارج الصلوات، فقد روي عن النبي على أنه خرج على أهل الصفة وفيهم واحد يقرأ وهم يستمعون، فجلس معهم، وكان أصحاب رسول اللَّه على إذا

اجتمعوا أمروا واحداً منهم يقرأ والباقون يستمعون (٥٥) وكان النبي على يقرأ القرآن على الحفاظ من أصحابه فقد قرأ على أبيّ ليعلم الناس أهمية الاجتماع على القرآن ويعلمهم التواضع؛ لئلا يأنف أحد من التعلّم، والقراءة على من دونه في المنزلة، ولأن أبياً في كان أسرع أخذاً لألفاظ الرسول على فأراد بقراءته عليه أن يأخذ ألفاظه ويقرأ كما سمع منه ويُعَلّم غيره (٥٨).

ولا شك أن هذه إشارة إلى أهمية الاجتماع على كتاب الله تعالى، وتزكية النفوس بذلك وإعداد المربين الذين يقومون بهذه المهمة، ولعلَّ أهم وسائل تحقيق ذلك الحلقات القرآنية، وبهذا تصبح قراءة القرآن، وعرض الطالب على المعلم القرآن سنة نبوية والمراد بالعرض القراءة والتثبت فيها (٩٥).

## فضل تعلم القرآن في الحلقات القرآنية

إن تعلّم القرآن من أفضل القربات إلى اللّه تعالى، ومتعلمه يحظى بالخيرية في الدنيا والآخرة. فقد روى البخاري عن عثمان بن عفان في أن رسول اللّه قال: "خيركم من تعلّم القرآن وعَلّمه" (٢٠) وفي رواية قال النبي في إن أفضلكم من تعلم القرآن وعَلّمه" (٢١). قال عبد الرحمن السلمي فذلك الذي أقعدني مقعدي هذا فكان يعلم من خلافة عثمان إلى امرة الحجاج (٢٢). وقد شبّه الرسول في المؤمن الذي يقرأ القرآن، ويتعلمه بالطعام اللذيذ في مذاقه، ورائحته، فعن أبي موسى الأشعري في أن رسول الله في قال: "مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن، ويتعلمه طيب" قال: "مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن مثل المؤمن الذي يقرأ القرآن، وطعمها طيب وطعمها طيب" (١٣٠).

وتعلم القرآن الكريم يرقى بصاحبه إلى درجة عظيمة، ومنزلة رفيعة، حيث يرافق السفرة الكرام البررة في الجنة. فقد روى البخاري ومسلم عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله على: "الذي يقرأ القرآن وهو ماهر به مع السفرة الكرام البررة، والذي يقرأ القرآن، ويتنعتع فيه وهو عليه شاق له أجران"(٢٤).

ومن ثمرات تعلم القرآن أنه من وسائل زيادة الإيمان فعن جندب قال: "كنا غلماناً مزاورة (أي: قاربنا البلوغ) مع رسول الله على فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرآن فازددنا به إيماناً "(٢٥٠).

ولا يقتصر فضل تعلَّم القرآن في الآخرة فحسب بل ينال بــه العبــد الرقــي والسؤدد في الدنيا. روى عامر بن واثلة أن نافع بــن عبــد الحــارث لقــي عمـر

بعسفان، وكان عمر استعمله على أهل مكة فقال: من استعملت على أهل الوادي؟ قال: ابن أبزى، قال: ومن ابن أبزى؟ قال: مولى من موالينا، قال: فاستخلفت عليهم مولى؟ قال: إنه قارئ لكتاب اللَّه عز وجلَّ، وإنه عالم بالفرائض، قال عمر: أما إن نَبِيَّكُمْ عَلَيْ قال: "إنَّ اللَّه يرفع بهذا القرآن أقواماً ويضع به آخرين "(٢٦).

ويعتبر تعليم القرآن من مظاهر الدعوة إلى اللَّه تعالى بل هو أشرف المظاهر قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَولاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ المظاهر قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَولاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٢٧) قال ابن حجر: القرآن أشرف العلوم فيكون من تعلمه، وعلمه لغيره أشرف ممن تعلم غير القرآن وإن علمه.

ولا شك أن الجامع بين تعلم القرآن وتعليمه مكمل لنفسه ولغيره جامع بين النفع القاصر والنفع المتعدّي ولهذا كان أفضل وهو من جملة ما عني سبحانه وتعالى بقوله: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَولاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴿ وَالدُّعَاء إلى اللَّه تعَالَى يقع بأمُورٍ شَتَّى من جملتها تعليم القرآن، وهوأشرف الجميع (٢٨).

والقرآن الكريم يعطي لحامله مزية عن غيره حيث تكون له الأولوية في إمامة الناس كما جاء في الحديث: "يؤم القومَ أقرؤهم لكتاب اللَّهِ" (٦٩).

بل إن صاحب القرآن يوم القيامة تكون منزلته عند آخر آية يقرؤها. عن عبد الله بن عمرو عن النبي على قال: "يقال: اقرأ وارتقِ وَرَتُل كما كنت ترتل في الدنيا فإن منزلك عند آخرآية تقرؤها"(٧٠).

فهذا الفضل العظيم والمنزلة الكريمة التي يتطلع إليها أولي الألباب، وأهل الطموح لا يصل إليها أحد إلا إن كان من أهل القرآن المواظبين على تلاوته، الحريصين على تعلَّمه، وتدبُّره، العاملين به، المقيمين لحروفه، وحدوده ومعرفة أحكامه، وحكمه، وحلاله، وحرامه، وهذه صفات المؤمنين المتبعين للرسُل، وهم الكمَّل في أنفسهم المكملين لغيرهم (٢١).

ومن فضل تعلم القرآن وتعليمه أن في ذلك استجابة لأمر الرسول علي افعن أبي هريرة عليه قال: قال رسول الله على : "تَعَلَّمُوا القرآن فأقرؤوه، واقْرءوه فإن مثل من تعلمه فقرأه، وقام به كمثل جراب محشو مسكاً يفوح بريحه كل مكان، ومثل من تعلّمه فيرقد وهو في جوفه كمثل جراب وكي (أي: ربط) على مسك" (٧٢).

وقال ابن سحنون في آداب المعلمين في أثر عن عثمان في في قوله تعالى: وأثم الركتاب اللّه الله من عبادنا (٢٣٥) قال: كل من تعلم القرآن وعلمه فهو ممن اصطفاه الله من بي آدم (٤٤١)، بل إن صاحب القرآن يقدم على غيره في حالة الدفن بعد الموت فلو جمع أكثر من واحد في قبر لكان أولهم وضعاً في القبر صاحب القرآن (٢٥٥)، ومن النصوص السابقة يتبين لنا، فضل تَعلم القرآن سواء في الحلقات أو المدارس أو بيئات التربية الأخرى، وأن إعراض أي مجتمع عن العناية بتعليم القرآن "والنظر في كتاب الله وتفهمه والعمل به من أعظم المناكير وأشنعها وإن ظن فاعلوه أنهم على هدى (٢١٥).

## فضل تعليم القرآن في الحلقات القرآنية

إن القيام بتعليم القرآن الكريم، وبيانه للناس، من أعظم الأعمال، وأجل القربات إلى الله تعالى، ومتعلمه، ومعلمه يحظى بالخيرية في الدنيا والآخرة، فقد روى ابن ماجه عن مصعب بن سعد عن أبيه قال: قال رسول الله على: "خياركم من تَعلَّم القرآن وعَلَّمه" قال: وأخذ بيدي فأقعدني مقعدي هذا أقرئ (٧٧).

ومما يدل على فضل تعليم القرآن في الحلقات القرآنية أو في غيرها من وسائط التربية أن القيام بهذه الوظيفة النبوية والمهمة الربانية فرض كفاية إذا قام به من يكفي سقط الاثم عن الباقين، أما إذا لم يوجد في المحتمع من يقوم بهذا الواجب إلا واحد أو قلة تعين عليهم (٧٨).

يقول النووي رحمه الله: تعليم المتعلمين -أي: للقرآن- فرض كفاية فإن لم يكن من يصلح إلا واحد تعين عليه، وإن كان هناك جماعة يحصل التعليم ببعضهم فإن امتنعوا أثموا، وإن قام به بعضهم سقط الحرج عن الباقين (٢٩)؛ حتى إن إمام الحرمين الحوييي -رحمه الله - جعل للقائم بفرض الكفاية مزية على القائم بفرض العين؛ لأنه يسقط الحرج عن الأمة فقال: فرض الكفاية أفضل من فرض العين من حيث أن فاعله يسد مسد الأمة، ويسقط الحرج عن الأمة وفرض العين قاصر عليه (٨٠).

وقد ذكر أهل العلم في كتبهم ومصنفاتهم عظيم فضل تعليم القرآن. قال القرطبي: قال العلماء: تعليم القرآن أفضل الأعمال؛ لأن فيه إعانة على الدين فهو كتلقين الكافر الشهادة ليسلم.

وقال السيوطي: اعلم أن حفظ القرآن فرض كفاية على الأمة وتعليمه أيضاً فرض كفاية، وهو من أفضل القرب قال رسول الله على: "حيركم من تَعَلَّم القرآنَ وعلَّمَه"(^^). وفي هذا الخبر بيان من أصدق الخلق أن المشتغلين بذلك هم حير الناس (^^).

بل إن مِن العلماء مَن فضل تعليم القرآن، وتعلمه، وقدمه على الجهاد في سبيل اللَّه ذروة سنام الإسلام؛ فقد سئل الثوري عن الجهاد وإقراء القرآن فرجح الثاني، واحتج بالحديث السابق (٨٣).

وتعليم القرآن باب من أبواب الدعوة إلى الله تعالى، ومجالاتها، بل ويعتبر من أعظمها قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَولاً مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ ﴾ (٨٤) يقول ابن حجر: والدعوة إلى اللَّه تعالى تقع بأمور شتى من جملتها تعليم القرآن وهو أشرف الجميع (٨٥).

وفي ضوء ما سبق يتبين لنا أن معلم القرآن الكريم، والعامل به من خيار الأمة فهو خيار من خيار، قال تعالى: ﴿ كُنْتُمْ خَيرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴿ كُنْتُمْ خَيرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّهِ ﴿ ٢٨ وَلَمْ سَلَى رسول اللَّه ﷺ فِي الْمَعْرُوفِ وَتَنْهَونَ عَنِ الْمَنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ (٢٨ وقل سئل رسول اللَّه ﷺ عن خير الناس قال: "أقرأهم أتقاهم للهِ "(٢٨). وقل بوَّب البخاري باباً في

صحيحه أسماه: "باب خيركم من تَعَلَّم القرآن "(^^) ليؤكد فضل تعليم القرآن الكريم، والاجتماع عليه، ومدارسته، وقراءته، ونشره في المجتمع.

وقد كان سلف الأمة من الصحابة والتابعين وتابعيهم يجتمعون عليه؛ لصلاح قلوبهم وزكاة نفوسهم، ويحرصون على الانضمام إلى حزب الرحمن ليحصل لهم الفوز بالشرف الذي أضفاه الله على أهل القرآن حيث أعلى منزلتهم، ورفع ذكرهم؛ لأنهم أهل الله وخاصته كما أخبر بذلك الصادق المصدوق على بقوله: "إِنَّ لله أهلين من خلقه قالوا: ومن هم يا رسول الله؟ قال: أهل القرآن هم أهل الله وخاصّته "(٨٩).

كما أن معلم القرآن يقوم بهمة عظيمة تتمثل في حفظ الدين؛ لأنه يعلم الأساس الذي يقوم عليه الدين، وهو القرآن ليستمر تعليمه وتطبيقه في الأمة من حيل إلى حيل، ويحيي أسوة النبي في المجتمع؛ حيث كانت مهمته في تعليم الأمة وتربيتها بالقرآن.

ولا شك أن قيام المعلم بهذه المهمة هي قيام بواحد من حقوق الرسول على أمته واستحابة لأمره على حيث قال: "بلغوا عني ولو آية"(٩٠).

وقد توعد الله الذين يكتمون القرآن، ولا يعلمونه ولاينشرونه ولايبينون أحكامه للأمة بالطرد والإبعاد من رحمة الله قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينِ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولئكَ يَلْعَنُهمُ اللَّهُ ويَلْعَنُهُمُ اللَّهُ ويَلْعَنُهُمُ اللَّعِنُونَ إِلاَّ الَّذِينِ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولِئِكَ أَتُوبَ عَلَيهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴿(٩١).

ومما يدل على أهمية تعليم القرآن وفضله على الفرد والمحتمع، أن اللَّه قد أخذ العهد والميثاق على كل أمة أنزل عليها كتاباً أن تتعلمه وتعلمه، ولا تكتم منه شيئاً، أو تقصر في نشره كما قال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنَهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكْتُمُونَه ﴾ (٩٢).

ولما كانت هذه الأمة خير الأمم، وكتابها أفضل الكتب، فواجبها أعظم في تعليمه ونشره لتسعد في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿قَدْ جَاءَكُم، مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ يَهْدِي بِه اللّهُ مَنِ اتّبَعَ رِضْوَانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَ يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النّور بإذْنِهِ وَيَهْدِيهِم إلَى صِراطٍ مُسْتَقِيم (٩٣).

يقول ابن كثير: أخبر تعالى عن القرآن العظيم الذي أنزله على نبيه الكريم فقال: ﴿ قَدْ جَاءَكُم مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ يَهْدِي بِه اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوانَهُ سُبُلَ السّلامِ ﴾ أي: طرق النجاة والسلامة، ومناهج الاستقامة، وينجيهم به من المهالك، ويوضح لهم أبين المسالك فيصرف عنهم المحذور ويحصل لهم به أنجب الأمور، وينفى عنهم الضلالة، ويرشدهم إلى أقوم حالة (٩٤).

ومن أعظم فضائل تعليم القرآن الكريم سواءً في الحلقات القرآنية أو المدارس أو غيرها، أنه يعود على المعلم والمتعلم بالنفع والأجر والثواب؛ ذلك أن نفع تعليم القرآن من النفع المتعدي والذي يلحق المعلم بعد موته، وهذا يدل على أن تعليم القرآن، يعد من أعظم الأعمال، وأجل الأفعال التي يدخرها العبد ليوم المعاد.

يقول ابن جماعة: "وأعلم أن الطالب الصالح أعود على العالم بخير الدنيا والآخرة، ومن أعز الناس عليه، وأقرب أهله إليه، ولذلك كان علماء السلف الناصحون لله، ودينه يُلقون شبك الاجتهاد لصيد طالب ينتفع الناس به في حياتهم، ومن بعدهم، ولو لم يكن إلا طالب واحد ينتفع الناس بعلمه، وهديه وإرشاده، لكفاه ذلك الطالب عند الله تعالى، فإنه لا شيء من علمه إلى أحد فينتفع به إلا كان له نَصيبٌ من الأجر "(٩٥).

وتعليم القرآن من أشرف العلوم وأعلاها منزلة وعليه فإن معلم القرآن له نصيب من هذا الأجر؛ لأنه ممن يدعو إلى الخير، ومن أعظم الخير نشر العلم وأفضل العلم كلام الله عز وجل، وقد روى ابن ماجه من حديث سهل بن معاذ بن أنس عن أبيه رضي الله عنهم أن النبي على قال: "من علم علماً فله أجرُ من عمل به ولا ينقص من أجر العامل شيء"(٩٦).

ونتيجة لذلك استمر نشاط الحلقات القرآنية، والمراكز العلمية في المحتمعات الإسلامية، وغير الإسلامية على مَرِّ العصور؛ لأن الغاية من العلم أن ينتفع صاحبه به، وينفع غيره، وإلا فما قيمة علم لا يعمل به، وقد قال الرسول على: "من غدا إلى المسجد لا يريد إلا أن يتعلم خيراً أو يعلمه كان له كأجر حاج تاماً حجته" وفي رواية: "كان بمنزلة المجاهد في سبيل الله"(٩٧).

فهل يتنبه لهذا الأمر إخواني المدرسين في المحتمع؟ ويقبلون على المشاركة في هذا العمل الجليل، تعليم الكتاب الكريم في الحلقات القرآنية، فإن المحتمع يشكو من قلة المدرسين، وابتعاد أولئك المتخرجين من الجامعات الشرعية عن المشاركة في تعليم القرآن في المدن والأحياء والقرى والأرياف، حتى إن الطالب الذي يتخرج ويعين في قرية مثلاً يكون مشغولاً بالتفكير في كيفية العودة إلى موطنه أو المدن الكبرى، دون أن يسهم في تعليم أبناء المسلمين

القرآن من خلال الحلقات الموجودة في تلك القرى التي تعين بها، ومثله الذي تعين في إحدى المدن أو عاد إليها تجده قد انشغل بدنياه وأصحابه، وأصبحت الحلقات تفتقر إلى المدرسين المؤهلين تربوياً ومهنياً للقيام بهذه المهمة نتيجة لهذه البطالة المقنعة أو الورع البارد.

## السلف الصالح وتعليم القرآن

ولما كان تعلم القرآن الكريم أشرف ما رغب فيه الراغبون، وأفضل ما طلب و جد فيه الطالبون فقد حاز السلف قصب السبق في ذلك، والدارس لحال مدرسة السلف في التربية والتعليم، يجد أمراً عجباً يتمثل في اهتمامهم بشتى العلوم النافعة، تعلماً ونشراً وتصنيفاً حيث استثمروا في ذلـك أوقـاتهم، وأفنوا شبابهم فحصلوا من العلم والتزكية ما يدهش العقـول ويبهـر الألبـاب، ويستنهض الهمم، فهيًّا إلى مطالعة بعض أحوالهم، والاقتـداء بهديهـم، والسـير على سننهم (٩٧) في مجال تعليم القرآن الكريم على وجه الخصوص، حيث كانت لمدارسة القرآن الكريم وتعليمه الصدارة عندهم، ومن التطبيقات التربوية على قيامهم بهذه المهمة العظيمة مهمة تعليم القرآن الكريم ما ذكره مسلم بن مشكم إذ يقول: قال لى أبو الدرداء: اعدد من في مجلسنا؟ قال: فجاء ألف وست مائة ونيفاً فكانوا يقرؤون ويتسابقون عشرة عشرة، فإذا صلى الصبح انفتل وقرأ جزء فيحدثون به، ويسمعوا ألفاظه، وكان ابن عامر مقدماً فيهم (٩٨).

وهكذا قسم أبو الدرداء في طلابه عشرة عشرة، ولكل عشرة منهم ملقن، وكان يطوف عليهم قائماً فإذا أحكم الرحل منهم تحول إلى أبي الدرداء، وقرأ عليه (٩٩).

أما ابن الأخرم فكان له حلقة عظيمة بجامع دمشق، يقرأ عليه الطلبة من بعد الفجر إلى الظهر، وقد قال محمد بن على بن على السلمى: قمت ليلةً

سحراً لأخذ النوبة على ابن الأخرم، فوجدت قد سبقني إلى حلقته ثلاثون قارئاً وقال: لم تدركني النوبة إلا العصر (١٠١).

وقد نذر السلف أنفسهم لتعليم كتاب الله، وأصبح الواحد منهم، وقفاً لذلك فهذا أبو منصور البغدادي جلس دهراً يعلم كتاب الله وتلا عليه أمم، وكان يقرئ العميان، وروى عنه أنه أقرأ سبعين من العميان (١٠٢).

أما أبو عبد الرحمن السلمي أحد أئمة الإسلام، ومشايخهم ممن رغب في هذا العمل التربوي الشريف، فقد بدأ يعلم الناس في إمارة عثمان بن عفان ولله الله أيام الحجاج، قالوا: وكان مقدار ذلك الذي مكث فيه يعلم القرآن سعين سنة (١٠٣).

وكانوا رحمهم اللَّه يحرصون على تعليم أبنائهم القرآن، وهم في سن مبكرة؛ لأن التعليم في الصغر أدعى للحفظ والفهم، وقد بَوَّب البخاري في صحيحه باب تعليم الصبيان القرآن (١٠٤).

وكانوا لا يقدمون عليه شيئاً يقول السبكي رحمه الله: "ومن حق معلم الصغار ألا يعلمهم شيئاً قبل القرآن". وقال ابن عبد البر القرطبي رحمه الله: طلب العلم درجات ومناقل ورتب لا ينبغي تعديها، ومن تعداها جملة فقد تعدى سبيل السلف رحمهم الله، ومن تعدّى سبيلهم عامداً ضلَّ، ومن تعداه محتهداً زلَّ، فأول العلم حفظ كتاب الله عز وحل وتفهمه، بل كانوا لا يسمحون لأبنائهم بالرحلة في طلب العلم قبل تعلم القرآن.

يقول محمد بن الفضل بن محمد: سمعت جدي يعني خزيمة يقول: "استأذنت أبي في الخروج إلى قتيبة فقال: اقرأ القرآن أولاً حتى آذن لك

فاستظهرت القرآن، فقال لي: امكث حتى تصلي بالختمة ففعلت فلما عيَّدنا أذن لي (١٠٥).

وكان من شروطهم -رحمهم الله- في طلب علم الحديث، والفقه تعلم القرآن وحفظه، يقول الإمام النووي: "كان السلف لا يعلمون الحديث والفقه إلا لمن يحفظ القرآن"(١٠٦).

ويروى عن عبيد بن جناد قال: "عرضت لابن المبارك فقلت أمْلِ عليّ، فقال: أقرأت القرآن؟ قلت: نعم، قال: اقرأ، فقرأت عشر، فقال: هل علمت ما اختلف فيه من الوقوف، والابتداء؟ قلت: أبصر الناس بالوقوف، والابتداء... فقال: أخرج ألواحك"(١٠٧).

وقال الوليد بن مسلم: كُنَّا إذا جالسنا الأوزاعي فرأى فينا حدثاً فقال: يا غلام قرأت القرآن؟ فإن قال: نعم، قال: اقرأ.... وإن قال: لا، قال: اذهب تعلَّمُ القرآن قبل أن تطلب العلم (١٠٨).

ولذلك كان من وصاياهم لمن طلب الوصية تعلم القرآن، فعن يونس بن جبير قال: شيعنا جندباً فقلت له: أوصنا قال: "أوصيكم بتقوى الله، وأوصيكم بالقرآن فإنه نور بالليل المظلم، وهدي بالنهار، فاعملوا به على ماكان من جهد وفاقة"(١٠٩).

والمتأمِّل في النصوص السابقة والدارس لها يتضح له عناية السلف -رحمهم اللَّه- بتعليم القرآن وتعلِّمه، بل واعتبروا حلقاته ميداناً من ميادين الغزو في سبيل اللَّه. يقول الحميد الجمالي: سألت سفيان الثوري عن الرجل يغزو

أحب إليك أو يقرأ القرآن؟ فقال: يقرأ القرآن؛ لأن النبي عَلَيْ قال: "خيركم من تعلَّم القرآن وعَلَّمه"(١١٠).

ثم استمر عطاء المدرسة السلفية في عصر الصحابة والتابعين، وأتباع التابعين في العناية بالتعليم القرآني، حيث كرسوا حياتهم، وقصروا جهودهم على قراءة القرآن، وإقرائه، وتلقينه، وتعليمه، وعنوا العناية كل العناية بضبط ألفاظه، وتجويد كلماته، وتحرير قراءاته، وتحقيق رواياته، وكان ذلك شغلهم الشاغل، وغرضهم الهادف (۱۱۱۱) وقد حفظ التاريخ أسماء الكثير من هؤلاء الخفاظ الكبار أفردت لأسمائهم مؤلفات وقسموهم إلى طبقات (۱۱۲) وهكذا اعتنى سلف هذه الأمة المباركة بتعلم كتاب الله وتعليمه ونشره في العالمين وما ذكر هو غيض من فيض من الرصيد التربوي للسلف في ميدان التعليم القرآني.

# حاجة المجتمع إلى معلم القرآن

ولما كانت الحلفات والمدارس القرآنية ضرورة شرعية لأي مجتمع دل ذلك على مكانة معلم القرآن وحاجة المجتمع المسلم إليه كحاجته إلى الماء الذي هو وسيلة بقاء حياة المجتمع، وقياساً عليه فإن المعلم وسيلة بقاء حياة العلم، ولا يمكن الاستغناء عنه مهما حدث من تطور وتقدم في وسائل العلم وتقنياته، وإذا سلمنا جدلاً بأن بعض العلوم يمكن أن تكتسب دون معلم فإنه يستحيل أن يتحقق ذلك في ميدان تعليم القرآن الكريم وتربية التلاميذ على

آدابه؛ لأن تلاوة القرآن ينبغي أن تسمع شفاهاً وتتلقى من معلم متقن سمع من غيره وهكذا حتى تصل القراءة إلى رسول الله على.

إن قوة المتعلم الذهنية وتوفر الوسائل العصرية في بحال التعليم لا يمكن أن تحصل بها التربية والتعليم والاتقان لكتاب الله تعالى وإن كانت، عنصر مساعد مفيد في تعلم القرآن لكنها لا تغني عن المعلم المتخصص بفن القراءة والمربي الذي هو دليل الطريق والقدوة التي لابد منها في العملية التربوية فالمتعلم ينتفع بصحبة شيخه كثيراً حيث يأخذ من سمته وأدبه وعلمه يقول الشاطبي رحمه الله مؤكداً هذه الحقيقة التربوية كان العلم في صدور الرحال ثم انتقل إلى بطون الكتب وأصبحت مفاتحه بأيدي الرحال (١١٣) وهذا يوضح حاجة المجتمع إلى معلم القرآن لأن مفتاح العلوم بيده لا يصل إليه التلميذ سواء كان صغيراً أو كبيراً إلا عن طريقه ولذلك قال الشافعي: "لا ينبغي لأحد أن يسكن بلدة ليس فيها عالم ولا طبيب فالعالم لصحة الأديان والطبيب لصحة الأبدان" (١١٤).

وتكمن أهمية معلم القرآن في المجتمع لأنه يكشف غوامض العلم لطلابه ويبسط لهم الوسائل الصعبة ويعمل على تقريب المفاهيم الواردة في الكتب والمراجع العلمية ويصبح كوسيط تعليمي بين المعلم والتلميذ يقول الشاطبي: "المشافهة خاصية جعلها الله تعالى بين المعلم والمتعلم" (١١٥٠). وهذا يعني أنه يفتح على المتعلم بين يدي المعلم من الفهم والعلم ما لا يجده بمفرده سواء بقراءته من الكتاب أو سماعه من الوسيلة التعليمية إن وجدت.

وقد أرشد إلى هذا الفهوم أمير المؤمنين عمر بن الخطاب القله بقوله: "وافقت ربي في ثلاث وهي من فوائد بحالسة العلماء إذ يُفتح للمتعلم بين أيديهم ما لا يُفتح له دونهم ويبقى ذلك النور لهم بمقدار ما بقوا في متابعة معلمهم وتأدبهم معه واقتدائهم به " (١١٦).

بل أن المعارف التي يتلقُّاه المتعلم من المعلم والمهارات التي يشاهدها والسلوكيات التي يمارسها المعلم قد لا تنتقل إلى المتعلم وترسخ إلا بالمعايشة والمصاحبة، يقول ابن خلدون مؤكداً ذلك: "أن البشر يأخذون أخلاقهم وما ينتحلون به من المذاهب والفضائل علماً وتعليماً وإلقاء وتارة محاكاة وتلقيناً بالمباشرة إلا أن حصول الملكات عن المباشرة والتلقين أشد استحكاماً وأقوى رسوخاً (١١٧)". وهذا ما نحتاجه في حلقات القرآن لذا باتت حاجة المحتمع إلى معلم القرآن ضرورة شرعية؛ لأن تعليم الناس كتاب الله تعالى وتربيتهم عليــه واجب شرعى ولا يتم ذلك إلا بواسطة معلم متقن للقرآن وما لا يتم الواجب إلا به فهو واحب فعلى الجتمع المسلم أن يبذل كل الأسباب والوسائل لإعداد معلمي القرآن وتقديم ما يحتاجونه من العون والوسائل التي تعينهم على قيامهم بواجبهم التربوي والتعليمي سواء في المدارس العامة أو الحلقات القرآنية، وإقامة الدورات التربوية المتخصصة لهم لرفع مستواهم التربوي، وزيادة الحوافز المادية والمعنوية لمعلمي القرآن مع إكرامهم وإجلالهـم وعدم إلحاق الضرر بهم، وتيسير سبل العيش الكريم أمامهم جاء في الحديث عن أبي موسى الأشعري ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: "إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم وحامل القرآن"(١١٨). وقد أدرك السلف مكانة أهل القرآن في المحتمع وأثرهم وحسن رأيهم فقد كان عمر بن الخطاب الله يستأنس برأيهم ويشاورهم ويقربهم منه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان القراء أصحاب مجلس عمر الله ومشاورته كهولاً وشباباً"(١١٩).

وحيث أن التعليم القرآني اتسع وشمل بحمد الله وفضله كل مكان سواء في مراحل التعليم ووسائط التربية الـي لها عناية بعلـوم التربيـة الإسـلامية أو الحلقات القرآنية في المساجد فهـذا يؤكـد أن الحاجـة إلى معلـم القـرآن تـزداد يوماً بعد يوم فتصبح حاجة المجتمع إليه آكد.

لأن تعلم القرآن لا يتم إلا بالتلقي فقد أخذه النبي وهو أفصح الخلق من جبريل مشافهة وكان الله يعرض القرآن على جبريل كل سنة مرة واحدة في رمضان فلما كان العام الذي توفي فيه عرضه عرضتين (١٢٠) وفي هذا تأكيد لأهمية معلم القرآن في المجتمع وحاجته نظراً للدور التربوي الذي يقوم به معلم القرآن المتخصص، وقد قبل "ثلاثة لا بد للناس منهم... أمير يحكم بينهم، ولولا ذلك لأكل بعضهم بعضاً، ولا بد للناس من معلم يعلم أولادهم ولولا ذلك لكان الناس "أميين" (١٢١).. ولذلك ازدادت أهمية معلم القرآن وحفظه واجب جماعي يلزم كل المسلمين؛ لأنه دستور الأمة ورمز قوتها ومنبع عقيدتها؛ لذا كان الاهتمام به وبتعليمه في كافة مراحل التعليم سمة من سمات المجتمع المسلم" (١٢٢).

# الناواس

- (١) سورة الجمعة، آية: ٢.
- (٢) سورة الأحزاب، آية: ٢١.
- (٣) صحيح البخاري، فضائل القرآن، باب الوصية بكتاب الله، ج٤، ص١٩١٨.
  - (٤) ابن حجر، فتح الباري شرح صحيح البخاري، ج٩، ص٦٧.
  - (٥) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، مرجع سابق، ص١٩١٩.
    - (٦) المرجع نفسه، ص١٩١٩.
- (٧) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب ١٩٨٧م، ج١، ص٣٩.
- (۸) ابن خلدون، مقدمة ابن خلـدون، مكـة المكرمـة، دار البـاز والتوزيـع، ١٣٩٨هـ، ص٥٣٧.
- (٩) عبد العزيز القاري، سنن القراء ومناهج المحودين، ط١١، المدينة، مكتبة الدار، ص٧.
- (۱۰) ابن عبد البر، حامع بيان العلم وفضله، بيروت، دار الكتب العلمية، ج١، ص٥٥-٥٥.
  - (١١) سورة الجمعة، آية: ٢.
- (۱۲) محمد بن مصطفی بن حمد شعیب، الکلمات الحسان، الجیزة، مکتبة آل یاسر، ۱۲) محمد بن مصطفی بن حمد شعیب، الکلمات الحسان، الجیزة، مکتبة آل یاسر،
  - (١٣) المرجع السابق، ص٨٨.

(١٤) ابن كثير، فضائل القرآن، تحقيق أبو إسحاق الحويني، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، ٢٢٦.

- (١٥) البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٨٩٥.
- (١٦) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٢٠، ص١١٧.
  - (١٧) سورة القيامة، آية: ١٦، ١٨.
- (١٨) صحيح البخاري، كتاب بدء الوحى، ج١، ص٦، فتح الباري، ج١، ص٢٩.
- (١٩) أكرم ضياء العمري، الخلافة الراشدة، ط١، المدينة المنورة، كتبة العلـوم والحكـم، ٢٦٥هـ، ص٢٦٥.
  - (٢٠) تفسير القرطبي، المرجع السابق، ج١، ص٣٩.
- (٢١) أحمد البنا، الفتح الرباني، بيروت، دار إحياء الـتراث العربي، (د.ت) ج١٨، ص٩.
  - (٢٢) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩١٢.
    - (٢٣) المصدر نفسه، كتاب فضائل القرآن، ج٤ن ص١٩١٢.
    - (٢٤) عبد العزيز القارئ، سنن القراء، المرجع السابق، ص١٥.
- (٢٥) الإمام أحمد بن حنبل، المسند، ط١، بيروت، مؤسسة الرسائلة، ١٤١٦هـ.، ج٧، ص٧٨، ح(٢٥٥).
  - (٢٦) الفتح الرباني، المرجع السابق، ج٨، ص٨.
    - (۲۷) المرجع نفسه، ۹.
- (۲۸) ابن هشام، السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا، وآخرون، دار الكنوز الأدبية، (۲۸) ابن هشام، السيرة النبوية، تحقيق:

(۲۹) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩١٢.

- (٣٠) مسند الإمام أحمد، ج٣ن ص١٨٤.
- (٣١) عبد الله قاسم الوشلي، المسجد ودوره والتعليمي عبر العصور من خلال الحلقة العلمية، صنعاء، مكتبة الجيل الجديد، بيروت، مؤسسة الرسالة، ٤٠٨ ه.، ص٢٣.
- (٣٢) ابن ماجه، سنن ابن ماجه، باب فضل العلماء والحث على طلب العلم، المكتبة الإسلامية، ج١، ص٨٣.
  - (٣٣) أكرم ضياء العمري، عصر الخلافة الراشدة، مرجع سابق، ص٢٦٧.
    - (٣٤) المرجع السابق، ص٢٦٦.
    - (٣٥) صحيح البخاري، مرجع سابق، ج٤، ص١٩١٢.
    - (٣٦) أكرم ضياء العمري، المرجع السابق، ص٧١٦-٢٧٤.
- (۳۷) عبد الهادي الفضلي، القراءات القرآنية تاريخ وتعريف، بيروت، دار القلم، مر٢٠.
  - (٣٨) عبد الهادي الفضلي، القراءات القرآنية، مرجع سابق، ص٢٤-٢٦.
- (٣٩) عبد القادر بن محمد النعيمي، دور القرآن في دمشق، تحقيق: صلاح الدين المنجد، بيروت، دار الكتب الجديدة، (د.ت) ص٩.
- (٤٠) محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان في علوم القرآن، دار إحياء التراث العربية، (د.ت) ج١، ص ٣٠٧.
  - (٤١) عبد العزيز القارئ، سنن القراء، مرجع سابق، ص٦.

- (٤٢) ابن كثير، فضائل القرآن، تحقيق: أبو إسحاق الحويني، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، ٤١٦ هـ، ص٤٦.
- (٤٣) محمد عبد العظيم الزرقاني، مناهل العرفان، في علوم القرآن مرجع سابق، ص٤٣٤.
- (٤٤) الزركشي، البرهان في علوم القرآن،تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، بيروت، دار المعرفة، (د.ت)، ج١، ص٤٦١.
  - (٤٥) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، مرجع سابق، ج١، ص١٩١١.
    - (٤٦) المرجع نفسه، ج١، ص١٩٢٢.
- (٤٧) ابن تيمية، محموع الفتاوى، جمع وترتيب: عبدالرحمن بن قاسم، بيروت، مطابع دار العربية، ١٣٩٨هـ. ج٥، ص٣٩.
- (٤٨) عبد الغني عبود، الحاج العبدري، من أعلام التربية العربية الإسلامية، الرياض، مكتب التربية العربي لدول الخليج، ٩٠٤ اهـ، ج٣، ص٣٣٨.
- (٤٩) سراج وزان، التربية الإسلامية، دعوة الحق، عدد ١١٢، رابطة العالم الإسلامي، هـ ١١٤، ص٩٦.
  - (٥٠) صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، ج٣، ص١٢٧٤.
- (٥١) الإمام مسلم، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث، (د.ت)، كتاب الذكر، ج٤، ص٢٠٧٤.
  - (٥٢) المرجع نفسه، ص٧٤.
- (٥٣) الآجري، أحلاق حملة القرآن، تحقيق: عبد العزيز عبد الفتاح القارئ، المدينة المنورة، مكتبة الدار، ص٢٢.
  - (٥٤) ابن تيمية، الفتاوى، ج١١، ص٥٦٠.

(٥٥) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: عبد العزيز غنيم و آحرون، القاهرة دار

الشعب، (د.ت) ج۲، ص۱۳۷.

(٥٦) سورة النمل، آية: ٩١.

(۵۷) ابن تیمیة، الفتاوی، ج۱۱، ص۹۰۰.

(۵۸) فتح الباري، ج۸، ص۷۲۵.

(٥٩) المرجع السابق، ج٧، ص١٢٧.

(٦٠) البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩١١.

(٦١) المرجع نفسه، ص١٩١٩.

(٦٢) ابن حجر، فتح الباري، ج٩، ص٧٤.

(٦٣) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، ج١، ص٥٤٩.

(٦٤) المرجع نفسه، ص٤٩٥.

(٦٥) الذهبي، سير أعلام النبلاء، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، مـأمون صـاغر جـي، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٢هـ، ج٣، ص١٧٥.

(٦٦) محمد ناصر الدين الألباني، صحيح سنن ابن ماجه، الرياض، مكتب التربية العربي لدول الخليج، ١٤٠٧هـ ج١، ص٤٣.

(٦٧) سورة فصلت، آية: ٣٣.

(٦٨) ابن حجر، فتح الباري، ج٩، ص٧٦.

(٦٩) صحيح مسلم، كتاب المساجد، ج١، ص٤٦٥.

(٧٠) أبو داود السجستاني، سنن أبي داود، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت، دار إحياء التراث العربي، (د.ت) ج٢، ص٧٣.

-----

(٧١) ابن كثير، فضائل القرآ، مرجع سابق، ص٧٤.

(۷۲) الترمذي، سنن الترمذي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ج٥، ص٥٦٠.

(٧٣) سورة فاطر، آية: ٣٢.

(٧٤) أحمد فؤاد الأهواني، التربية في الإسلام، القاهرة، مرجع سابق، ص٢٥٢.

(٧٥) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، ج١، ص٥٦.

(٧٦) محمد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان، بيروت، عمالم الكتب، (د.ت) ج٣، ص٧٦.

(٧٧) محمد ناصر الدين الألباني، صحيح سنن ابن ماجه، ج١، ص٤٢.

(٧٨) النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، تحقيق: محمد الحجار، بيروت، دار ابن حزم، ١٤١٤هـ ص٤١ - ٤٢.

(٧٩) المرجع نفسه، ص٤٢.

(٨٠) إبراهيم عبد المنعم الشربيني، قصد السبيل إلى الجنان، ببيان كيف نحفظ القرآن، الزقازيق، هديل للنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ ص١٢.

(٨١) السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى الحلبي، ١٣٩٨هـ، ج١، ص٢٧٩.

(٨٢) أضواء البيان، ج٧، ص٤٢١.

(۸۳) فتح الباري، ج۹، ص۷۷.

(٨٤) سورة فصلت، آية: ٣٣.

(۸۵) فتح الباري، ج۹، ص٧٦.

(٨٦) سورة آل عمران، آية: ١١٠.

(۸۷) الحافظ ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٢، ص٧٧.

(٨٨) صحيح البحاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩١٩.

(۸۹) الألباني، صحيح سنن ابن ماجه، ج١، ص٤٢.

(٩٠) صحيح البخاري، كتاب الأنبياء، ج٣، ص١٢٧٥.

(٩١) سورة البقرة، آية: ٩٥١، ١٦٠.

(۹۲) سورة آل عمران، آية: ۱۸۷.

(٩٣) سورة المائدة، آية: ١٦.

(٩٤) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٣، ص٦٣.

(٩٥) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم، بيروت، دار الكتب العلمية، (د.ت) ص٦٣.

(٩٦) الألباني، صحيح سنن ابن ماجه، ج١، ص٤٦.

(٩٧) الحافظ الهيثمي، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، بيروت، دار الكتاب العربي، ٩٧) الحافظ الهيثمي. ٦٣هـ ج١، ص٦٣.

(٩٨) محمد أحمد إسماعيل، علو الهمة، الرياض، مكتبة الكوثر، ٢١٤١هـ ص١٤١٠.

(٩٩) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١، ص٥٥١.

(١٠٠) المرجع السابق، ج٢، ص٣٥٣.

(١٠١) المرجع السابق، ج١٥، ص٥٦٥.

(١٠٢) المرجع السابق، ج١٥، ص٢٢٣.

(١٠٣) المرجع السابق، ج٤/٢٦٨، فتح الباري، ج٩، ص٧٦-٧٧.

- (١٠٤) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩٢٢.
  - (١٠٥) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج١٤، ص٣٧١.
- (١٠٦) النووي، المجموع شرح المهذب، دار الفكر، (د.ت) ج١،ص٣٨.
- (۱۰۷) الرامهرمزي، المحدث الفاصل بين الراوي والواعي، محمد عجاج الخطيب، دار الفكر، ٤٠٤هـ، ص٢٠٣.
- (۱۰۸) الخطيب البغدادي، الجامع لأحلاق الراوي وآداب السامع، تحقيق: محمود الطحان، الرياض مكتبة المعارف،١٠٨هـ ج١، ص١٠٨.
  - (١٠٩) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٣، ص١٧٤.
- (۱۱۰) النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، مرجع سابق، ص۲۱. ابن حجر، فتح الباري، ج۹، ۷۲.
- (۱۱۱) عبد الرب نواب الدين، كيف تحفظ القرآن الكريم، المدينة المنورة، مكتبة ابن القيم، ١٤٠٩هـ، ص٢٦.
  - (١١٢) الجزري، غاية النهاية في طبقات القراء، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٠٠.
    - (١١٣) الشاطبي، الموافقات، ج١، ص٩٧.
- (١١٤) ابن عبد البر، الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء، بيروت، دار الكتب العلمية، ص٩٩.
  - (١١٥) الشاطبي، الموافقات، ج١، ص٩٦.
    - (١١٦) المرجع السابق، ص٦٠.
  - (١١٧) ابن خلدون، المقدمة، مرجع سابق، ص٤١٥.
    - (١١٨) سنن أبي داود، كتاب الأدب، ج٤، ٢٦٢.

(١١٩) النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، مرجع سابق، ص٢٤

(۱۲۰) ابن حجر، فتح الباري، ج۸، ص٦٦٠.

(١٢١) أحمد الأهواني، التربية الإسلامية،مرجع سابق، ص٥٦٣.

(١٢٢) عبد الله عبد الحميد، إعداد المعلم، ص٣٣١.



### الفصل الثاني

# صفات معلم القرآن في الحلقات القرآنية

### أولاً: صفات المعلم الفطرية

الامة الاعتقاد 🕸

🕸 الإخلاص وصحة المقصد

عسن الخلق 🕏

🕸 الصبر على المتعلمين

🕸 الرفق بالمتعلمين

🕸 الرحمة بالمتعلمين

🥸 التواضع

🕸 العدل بين المتعلمين

### ثانياً: الصفات المعرفية لمعلم القرآن

- المعرفة الشرعية

- المعرفة التخصصية

- المعرفة التربوية

- الثقافة العامة

#### ثالثاً: الصفات الخارجية والمهنية لمعلم القرآن

١- البشاشة والابتسامة الصادقة.

٢- حسن الشكل والمظهر.

٣- سلامة النطق وحسن البيان.

٤- سلامة الجسم من الأمراض.

### رابعاً: الصفات المهنية لمعلم القرآن

١- الخبرة التربوية.

٢- قوة الشخصية.

٣- القوة العقلية.

#### مدخل:

وبعد أن بين الباحث أهمية الحلقات والمدارس القرآنية، وضرورتها للمجتمع في الفصل السابق فسوف يوضح في هذا الفصل، بعض الصفات الشخصية، والآداب الخلقية، والمهنية والخصائص التربوية لمعلم القرآن، والتي تساعده على أداء رسالته التربوية في المدارس والحلقات القرآنية؛ لأن هذه السمات السي يلمسها التلميذ، ويرقبها في معلمه، سبب نجاحه أو فشله، فالنجاح مرتبط بتحلى المعلم بهذه الصفات؛ فكلما توفرت تحققت الأهداف التربوية. أما إذا ضعفت أو فقدت فإن ذلك يؤثر على سير العمل التربوي داخل المدارس والحلقات القرآنية. ولما كان خلق المتعلِّم ثمرة خلق معلِّمه وجب على المعلم أن يتحلَّى بالأخلاق الحسنة؛ لأن التلميذ يتأثر بالمعلم أكثر من والده حيث "أن الولد يأخذ من مؤدبه الأخلاق، والشمائل، والآداب، والعادات أكثر مما يأخذ من والده؛ لأن مجالسته له أكثر ومدارسته معه أطول"(١) ويصبح التلميذ أسعد طالب وأنجح متعلّم عندما يظفر بمعلم سمح بعلمه متأن في تعليمه، محباً لتلاميذه، مراعياً لخصائصهم السلوكية والنفسية والاجتماعية، فاهماً لعصره، فاعلاً في مجتمعه.

ومن هنا كان التصدر لتعليم القرآن، والتأديب والإقراء في الحلقات القرآنية ليس أمراً سهلاً كما يظن البعض؛ بل ذلك رسالة عظيمة، والقائم بها يجب أن يمتلك الكفاءة الذاتية، والرغبة المهنية، والمهارات التدريسية والتربوية؛ فالمعلم عامل أساس في نجاح العملية التربوية بل ومن أهم عناصر التعليم بصفة عامة والتعليم القرآني بخاصة ولن ينجح التعليم أي كان نوعه أو يحقق أهدافه بدون

معلم. وكل عملية تربوية يتولى أمرها معلّم لا يعرف جوانب رسالته، وأخلاقيات مهنته، ولا يدرك آثارها، وانعكاستها التربوية، على مستقبل الفرد والمحتمع، فهي عمليّة فاشلة، فكيف لو كانت بدون معلم؟ أو بنصف معلم؟

قيل لأبي حنيفة رحمه الله في المسجد حلقة ينظرون في الفقه، فقال: ألهم رأس؟ قالوا: لا، قال: لا يفقه هؤلاء أبداً (٢)؛ ولذلك سوف يوضح الباحث بعض صفات المعلم في الحلقات القرآنية؛ لأن التعليم في هذه الحلقات ليس بالمهمة السهلة التي يستطيعها كل أحد بل لا تقبل إلا "ممن كملت أهليته، وتحققت شفقته، وظهرت مروءته، وعرفت عفته، واشتهرت صيانته، وكان أحسن تعليماً، وأجود تفهيماً (٣). وهذا يؤكد ضرورة العناية باختيار المعلم في الحلقات القرآنية وإعداده تربوياً ليؤدي رسالته كما ينبغي، فنجاح أي عملية تربوية متوقف على وجود المعلم الكفء.

ولقد أثبتت التجارب أنه مهما استحدثنا في التعليم من طرق، ووسائل، ومهما أضفنا إليه من موضوعات تربوية جديدة، وطورنا في مناهجه، وزودناه بأحدث الأجهزة، والوسائل التعليمية، فإنه لا يمكن أن نترجم ذلك إلى مواقف، وعلاقات، وتفاعلات، وخصائص سلوكية، إلا عن طريق المعلم (أ)، وهذا يعني أن ثمة سمات وضفات يحتاجها التلميذ في معلمه فهو "يسلك في السمت، والهدي مسلكه، ويراعى في العلم والدين عاداته، وعباداته، ويتأدب بآدابه، ولا يدع الاقتداء به "(أ)، لذلك كله ينبغي على المعلم في الحلقات القرآنية أن يكون على أحسن حال ليتشرب التلاميذ صفاته الحسنة وأخلاقه الحميدة، وقد ثبت أن

"الناس لديهم حاجمة نفسية إلى أن يشبهوا الأشخاص الذين يحبونهم، ويقدرونهم"(1).

كل هذا دفع الباحث إلى الحديث عن بعض صفات المعلم وسماته بإيجاز لما يلاحظ من الإخلال بها، وعدم مراعاتها في بعض الحلقات القرآنية أو أن البعض يجهلها، والبعض الآخر يتهاون بها، وفريق ثالث ينفر من التدرب على اكتسابها؛ ولعل في إيضاح هذه السمات تنبيه للمعلمين وللمشرفين على ضرورة التحلق بها في إدارة الحلقات القرآنية ومراعاة ذلك عند اختيار المعلمين أو تقويمهم في ضوء هذه السمات والتي من أبرزها ما يلي:

# أولاً : صفات المعلم الفطرية

ويندرج تحت هذه الصفات الجوانب التالية:-

#### 🕸 سلامة الاعتداد :

يعتبر الأصل الاعتقادي الأصل الأول للتربية الإسلامية، وعليه فإن سلامة الاعتقاد من أولى الصفات التي يجب أن يتصف بها المعلم في الحلقات القرآنية؛ لأن سلامة اعتقاد المعلم من الخرافة، والبدع، أو الشركيات أو ما يقدح في كمال عقيدة المعلم مطلب شرعي، وأول سلاح يتسلح به في حياته وفي عمله التربوي داخل المدارس والحلقات القرآنية.

وتأتي أهمية هذه الصفة لمعلم القرآن كونه قدوة للتلاميـذ، وناقلاً للمعرفة، ومرب لهم، ومعلم لكتاب الله تعالى، وهذا يقتضي وقوف المعلم عند محارم الله،

ويستدعي إقباله على طاعة الله، ويتطلب تمسكه بآداب الشريعة، وتعاليم الإسلام، وتربية التلاميذ تربية إسلامية متوازنة في ضوء فهم، وتصور أهل السنة والجماعة، على فهم السلف الصالح، بعيداً عن تحريف الغالين، وانتحال المبطلين.

ثم إن صاحب العقيدة السليمة الخالية من الشوائب يصبح اعتقاده القلبي، متوافقاً مع قوله اللفظي، وسلوكه العملي، وهذا ثمرة طبيعية لسلامة الاعتقاد الذي يؤدي إلى سلامة السلوك غالباً.

إن سلامة الاعتقاد من المقوِّمات الأساسية للمعلم، الذي يتصدَّى للتعليم والتربية في حلقات القرآن؛ لأن ذلك يثمر الاستقرار القلبي "فتنشرح له النفس، ويظهر أثره على اللسان بما يتناسب مع هذه العقيدة بأقوال أتت بها الشريعة الغراء، كما يظهر أثره على الجوارح، والأركان بأعمال توافق مقتضى الشرع، فينقاد المؤمن (المعلم) إلى حيث أمر الله من غير أن يجد أي تهاون، أو تراخ في التنفيذ، ويمتنع عن محارم الله من غير تردد"(٧).

ومن كانت هذه سيرته فإنه يستطيع أن يحقق أبرز هدف لهذه الحلقات، وهو تحويلها إلى ميدان لبناء العقيدة الصحيحة، عقيدة التوحيد "وتمكين الولاء للإسلام بين المتعلمين، وغرس الاتجاهات الإيمانية في قلوبهم، وتوجيهها إلى اعتقاد بكمال التوجيه الآلهي في جميع نشاطات الحياة"(^)، والتأدب بآداب القرآن والعمل بمقتضي ذلك؛ فينجح في تعديل سلوك التلاميذ.

وللعقيدة سلطان قوي على الفكر، والإرادة، فالذي يفكر في أبسط الأمور لا يستطيع أن ينزه عقله عن التأثر بعقيدته في تفكيره؛ فكيف بأعظم الأمور،

كتعليم القرآن الكريم، وتربية الأحيال عليه. ولذلك تختلف طرق المعلمين في التفكير، والتعليم، والتأديب، والحكم على الأشياء تبعاً لاختلاف عقائدهم.

"وإذا كان لكل من العقيدة الصحيحة، والفاسدة آثار تلائمها، وأعمال تصدر عنها، فالعقيدة الصحيحة أساس الفكرة المستقيمة، والرأي السديد، والعمل الرشيد، وهي تعد للكمال الإنساني خير عماد، وللأخلاق السامية أقوى سناد.

أما العقيدة الفاسدة فهي أصل الفكر الستقيم، والعمل السيء، وبها ينحط قدر الإنسان ويبعد عن الكمال الذي أعده الله له"(٩).

وفي ضوء ما سبق يتضح لنا ضرورة هذه السمة الإيمانية، وأهميتها لمعلم القرآن؛ لأنها سبيل إلى تحقيق الأهداف العقدية للحلقات والمدارس القرآنية، فيتربى التلاميذ على العقيدة الصحيحة، ويكون له منها ما يحول بينه، وبين الانحراف الفكري، والسلوكي، والتردي في مهاوي الخرافة.

### 🥸 الإخلاص وصحة المقصد :

إن الإخلاص من أعظم أعمال القلوب، وهو سر عظيم بين العبد وربه، ويعد من الصفات الأساسية لمعلم القرآن؛ ويعرف بأنه: "إفراد الحق سبحانه بالقصد والطاعة"(١٠) قال تعالى: ﴿فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّه فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَ يَشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً (١١) والإخلاص إكسير العمل، وشرط قبوله ويحصل المعلم به على رضى الله تعالى كما جاء في الحديث: "من فارق الدنيا على الإخلاص لله وحده لا شريك له، وأقام الصلاة وآتى الزكاة فارقها والله عنه

راض"(١٢١). ولا شك أن تعليم القرآن في الحلقات القرآنية من أعظم القرب التي يتقرب بها العبد إلى الله تعالى، وعلى معلم القرآن أن يخلص في عمله، وأن يتطهر من الأغراض الدنيوية، حتى يوفق في عمله التربوي، وينتفع بثمرة ما يعلم في نفسه، وفي غيره؛ لأن أثر المعلم في طلابه على قدر إخلاصه وصلاحه وحسن مقصده، فعن أبى ذر رفط الله قلت للنبي الله الله الله فعن أبى في الله في الله الناس عليه؟ قال: ذلك عاجل بشرى المؤمن "(١٣). وقد أكد الإمام النووي رحمه الله على هذه السمة، وضرورتها لمعلم القرآن، ومتعلِّمه وجعلها من أولويات العمل التربوي فقال: "وأول ما ينبغي للمقـرئ، والقـارئ أن يقصـد بذلـك رضـي الله تعالى، فإنما يعطى الرجل على قدر نيته"(١٤)، وقال زين القرآن محمد بن واسع -رحمه الله- مؤكدًا هذه الحقيقة أيضاً: "إذا أقبل العبد بقلبه على الله، أقبل الله بقلوب العباد عليه"(١٠). ولذلك ينبغي للمعلم في الحلقات القرآنية أن يقصد بتعليمه القرآن وجه الله تعالى، ونشر كتابه، وإحياء الشرع، ودوام ظهور الحـق، وخمول الباطل، ودوام خيرية الأمة بكثرة حفاظها لكتاب الله، وعلمائها العاملين بمقتضاه، واغتنام ثوابهم (أي: طلابه)، وتحصيل ثواب من ينتهي إليه علمه من بعضهم، وبركة دعائهم، وترحمهم عليه، ودخوله في سلسلة العلم بين رسول الله عَلَيْهُ، وبينهم وعداده في جملة مبلغي وحي الله تعالى وأحكامه فإن تعليم الكتــاب والسنة من أهم أمور الدين وأعلى درجات المؤمنين(١٦).

فهو لا يريد بذلك رياء، ولا سمعة، ولا رسماً ولا عادة، ولا زيادة جاه، ولا حرمة، ولا مال، أو رياسة، أو ارتفاع على أقرانه، أو ثناء الناس أو صرف وجوه

الناس إليه، وإنما يريد ابتغاء مرضاة الله، والامتثال لأوامره والاحتناب عن نواهيه، ويريد نشر العلم، وتكثير الفقهاء، وإظهار دين الله، وإقامة سنة رسول الله على ، وتشييد قواعد الإسلام، والتفريق بين الحلال والحرام، ويكون مخلصاً في ذلك راغباً في الآخرة (١٧٠).

وقد تحدث العلماء في مسألة أخذ الأجرة على تعليم القرآن، وفي هذا إشارة إلى ضرورة حسن النية، وصحة المقصد، حتى لا يشقى بذلك أو يحبط عمله، ويرث الوزر ويخسر الأجر، كما في قصة الذين هم أول من تسعر بهم النار ومنهم قارئ القرآن (١٠١). وإلا فأخذ الأجرة على تعليم القرآن ليس حراماً فقد حاءت النصوص بجوازه (١٩١). كما أجابت اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء على سؤال عن حكم أجرة المدرسين الذين يعلمون كتاب الله بقولها: حكم أجرة المدرسين الذين يعلمون كتاب الله بقولها تيء لعموم قوله علم أخرة المدرسين الذين يعلمون الناس كتاب الله ليس فيها شيء لعموم قوله نيته، يتحول عمله هذا إلى عبادة يثاب عليها ويحقق الأهداف التربوية للحلقات نيته، يتحول عمله هذا إلى عبادة يثاب عليها ويحقق الأهداف التربوية للحلقات القرآنية فالثمرة التربوية مرتبطة بالإخلاص، وحسن المقصد.

#### 🕸 حسن الخلق :

يظل حسن الخلق سمة إيمانية عظيمة لها ثمراتها التربوية، وتأثيرها السلوكي على المتعلمين، وقد أثنى الله عز وجل على رسوله فقال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴿ (٢١) كما أرشد الرسول ﷺ إلى التحلي بهذا الخلق التربوي الإسلامي في

قوله ﷺ: "وحالقِ الناس بخلقِ حسنٍ "(٢٢) باعتبار ذلك من حقوق المسلم على أخيه المسلم.

ولذلك كان حسن حلق المعلم من وسائل التأثير لدى المتعلمين لأن من حَسُنَ خلقه كثر مصافوه، وقل معادوه، فتسهلت عليه الأمور الصعاب، ولانت له القلوب الغضاب (٢٣)، وبهذا يتبين لنا أهمية حسن خلق المعلم وأثره التربوي فهو يساعد التلاميذ على تعلم كتاب الله، وحفظه، والاستمرار في الحلقات القرآنية. أما سوء خلق المعلم فيؤدي بهم إلى التسرب منها وعدم إقبالهم عليها، أو التقدم في الحفظ والعناية بالمراجعة والتأدب بأخلاق القرآن.

ويعد حسن الخلق من أبرز وسائل تقوية الروابط الاجتماعية بين المعلم والمتعلم في حين أن سوء الخلق يؤثر على هذه العلاقة التي هي شرط في التأثر والاستجابة، وقد أُثر عن عمر بن الخطاب في أنه قال: يكون في الرجل عشر خصلات تسعة منها أحلاق حسنة، وخلق سيء فيغلب السيء التسعة الحسنة (٢٤).

وقد قال العلماء: إن باب الإحسان إلى الناس والعفو عنهم مقدم على باب الإساءة والانتقام كما جاء في الحديث: "ادرأوا الحدود بالشبهات" فالخطأ في المدح أهون من الخطأ في القدح (٢٥٠).

ولذلك ينبغي على معلم القرآن أن يغلب الخير في أخلاقه، والبر في أعماله، والصدق في أقواله؛ فإنها تنتقل إلى التلاميذ بالعدوى الاجتماعية فعيونهم معقودة على معلمهم وقد قال الأعمش: "كان الناس يتعلَّمون من الفقيه كلَّ شيء حتى

لباسه ونعليه "(٢٦)، وجوانب حسن الخلق متعددة فهي كلمة يندرج تحتها كثير من الصفات كالتواضع، والوفاء بالعهد، والأمانة، وقوة العزيمة، والشجاعة، والصبر، والشكر، والحلم، والرفق، والتقوى، والحياء، والعفو، والصفح، والجود، والكرم، والصدق، والعدل، وحفظ اللسان والرحمة "(٢٧)، وهذه الجوانب لها أهميتها في العمل التربوي داخل الحلقات القرآنية والحاجة إليها ملحة تصل إلى حد الضرورة الشرعية والتربوية التي يتحقق بها المقصود، ويوم يفقد المعلم صفة حسن الخلق يفشل العمل التربوي داخل الحلقات والمدارس القرآنية .

## الصبر على المتعلِّمين :

بالصبر على التلاميذ يحقق المعلم الأهداف التربوية للحلقات القرآنية، ولأهمية جعله العلماء من فروض الإسلام، بـل هـو نصف الإيمان، وقد تكرر ذكره كثيراً في كتاب الله تعالى، فهو من الصفات اللازمة لكل إنسان إذ بدونه لا يستطيع أن يحقق أهدافه، وآماله، وتطلعاته، وإذا كان الصبر ضرورياً لكل أحد فإنه لمعلم القرآن في الحلقات القرآنية آكد ضرورة من غيره؛ "لأنه يعمل في ميدانين ميدان نفسه يجاهدها، ويحملها على الطاعة ويمنعها من المعصية، وميدان خارج نفسه هو ميدان التربية والتعليم ومخاطبة المتعلمين، فيحتاج إلى قدر كبير من الصبر في المحالين؛ بحال النفس وبحال التربية، حتى يستطيع تحاوز العقبات وتحمل الأذى؛ أما إذا فقد الصبر من حياة المعلم قعد أو انسحب من الميدان وحق عليه الحساب وفَاتَهُ الثواب (٢٨).

ولا شك أن مهمة معلم القرآن ليست سهلة، فهي رسالة نبوة، وتحتاج إلى قدرات، وطاقات ووسيلة ذلك الصبر فالمعلّم في هذه الحلقات معرض للكثير من المشكلات، والمشاق، ولا دفع لذلك، إلا بالصبر بعد توفيق الله إذ أنه ضياء ينير الطريق أمام المعلم، ويساعده على تجاوز ما يعترضه من مشكلات ومعضلات تربوية، وتعليمية، وسلوكية في داخل الحلقة القرآنية أو خارجها.

ومن خلال معايشة الباحث -المتواضعة- ومشاهداته لما يجري في الحلقات والمدارس القرآنية، وما يقوم به العاملون في هذه الحلقات من أعمال تربوية، وما يبذلونه من حهود علمية، وعملية، وما يتحمَّلونه من مشاق في تربية أبناء المسلمين، وتحفيظهم كتاب الله تعالى، ورعايتهم، تبين له أنه لا يقوم بهذا العمل التربوي الجليل إلا المعلمون الأكفاء الصابرون المحتسبون؛ لا سيما وإن الدور التربوي قد انحسر في الكثير من المحتمعات الإسلامية فالصبر على تربية التلاميذ مرتبة عظيمة لأنها تعني الإمامة والريادة في التعليم والتي لا تنال إلا بتحقيق شروطها المتمثّلة في العلم والصبر واليقين.

أما المدرس الغضوب، سريع الانفعال فقد لا يستطيع متابعة دوره التربوي في هذا المجال؛ لأن التلميذ قد يعود إلى فعل ما نهاه المعلم عن فعله، أو قد يقع في الخطأ مع علمه أنه خطأ، وذلك بسبب الدوافع المركوزة في فطرته والتي تؤزه إلى فعل السلوك الخاطئ، وهنا تبرز قيمة الصبر الخلقية وأهميتها وضرورتها للمعلم؛ لأنه بدون الصبر يغضب، وقد يطرد التلميذ من الحلقة، أو يتلفظ بقول لا يليق به كمعلم، وقدوة للتلاميذ، أو يضربه ضرباً مبرحاً يؤلمه، لكن المعلم الذي لديه معرفة بطبيعة النفس البشرية ويتخلى بالصبر في موافقة التربوية، ويطمح في معرفة بطبيعة النفس البشرية ويتخلى بالصبر في موافقة التربوية، ويطمح في

الحصول على أجر الصبر، يعذره ويوجه إلى تصحيح سلوكه الخاطئ برفق، ويحثه على مجاهدة نفسه ليسلم من شرها فإنها أمارة بالسوء، ويتدرج في علاج كل سلوك سلبي يقع فيه التلاميذ، ويتدرب المعلم في الوقت نفسه على التخلق بهذه الصفة ويتدرب عليها فإن الحلم بالتحلم والصبر بالتصبر.

وتأتي أهمية الصبر لمعلم القرآن وضرورته لما يحدث من تغير في حياة التلميذ، وما يطالب به من أعمال وما يكلف به من واجبات، وما يحكم به من أنظمة، وضوابط لم يتعود عليها، فمثل هذه المواقف قد تجعله لا ينضبط داخل الحلقة، أو يقصر في حل الواجبات، أو يسيء إلى زملائه أو ينشغل عن متابعة شرح المعلم، أو يقصر في الحفظ، ويتساهل في أحكام التلاوة، أو تصدر منه أفعالاً لا تليق بأهل القرآن، ولا تتناسب مع جو الحلقات القرآنية، كالضحك أو القهقهة أو كثرة الحركة أو العبث بما حوله من أدوات أو المزاح مع زملائه أثناء الدرس.

ومما يؤكد ضرورة الصبر على المتعلمين في الحلقات القرآنية في هذا العصر أكثر من أي وقت مضى ما أفرزه التقدم المعرفي، والتقني، وانتشار وسائل الاتصال التي جعلت العالم كقرية واحدة فأدى ذلك إلى اتساع ثقافة التلاميذ وزيادة حجم التناقض السلوكي عند الجماعات المرجعية للمتعلم كل هذا أوجد عنده مشكلات وسلوكيات متنوعة غير التي كانت بالأمس.

وهذا يتطلب جهداً من المعلم في الحلقات القرآنية، ويحتاج إلى الحلم والصبر والتدرج لينجح في معالجة تلك المشكلات، ويغرس في نفوسهم الأخلاق الحسنة، ويحقق أهداف الحلقات التربوية وبدون هذا الخلق قد يتسرب التلاميذ

باقتضاب حبينه، لقد سردت هذه الذكرى لضرب المثل بالمعلم النافع وغيره، وبالطبع لم أحقق حفظ القرآن عند الثاني بل تحقق لي عند الأول والثالث(٣٢).

ومما سبق يتضح لنا أهمية الرفق التربوي والحلم مع التلاميذ حتى وإن حصل منهم بعض الزلات والأخطاء أو التقصير، فهذا لا يبرر البطش بهم أو القسوة والشدة عليهم؛ لأن نتائج هذه السلوكيات في الغالب، لا تحقق الأهداف التربوية المرجوة، والواجب على معلم القرآن أن يتأسى بالرسول على، صاحب الخلق التربوي العظيم، والذي نقل لنا خادمه الأمين أنس بن مالك في أنموذجاً منه حيث قال: "خدمت رسول الله على سبع سنين أو تسع سنين ما علمت قال لشيء صنعت لم فعلت كذا ولا شيء تركت هلا فعلت كذا وفي رواية ما قال في أف قط"(٣٦).

وبهذا يتبين لنا أن من أنجح الأساليب التربوية الرفق بالمتعلم والأخذ بيده رويداً رويداً وحسن التعامل معه خاصة وأن شعور المتعلم "بعطف معلمه عليه وبرفق معاملته له يكسبان المتعلم الثقة بالنفس، ويشعرانه بالاطمئنان إلى معلمه، فيساعده هذا الشعور على تحصيل العلم بسهولة أكثر "(٢٤).

أما إذا احتاج المعلم إلى التأديب والعقاب فالواجب أن يتدرج في نوع العقوبة المناسبة فبعض التلاميذ قد لا ينفع معهم إلا أسلوب العقاب.

ولكن مع ملاحظة أن "العملية التعليمية في أشكالها المختلفة تحتاج إلى إنسان حليم بالمتعلمين، بالقدر الذي يكسبهم الثقة به، وبعلمه وبالأسلوب الذي يمكنه

من كظم غيظه، والعفو عن المسيء منهم، حتى لا يكون المعلم سبباً من أسباب ترك المتعلم لمقاعد الدراسة "(٥٠).

وبهذا يصبح رفيق المعلم، وحلمه بالتلاميذ في الحلقات القرآنية، ضرورة شرعية، وتربوية يقتضيها المنهج التربوي الإسلامي في هذه الحلقات.

يقول ابن جماعة رحمه الله مؤكداً هذه السمة: "وينبغي أن يعتني بمصالح الطالب، ويعامله بما يعامل به أعز أولاده من الحنو، والشفقة عليه، والإحسان إليه، والصبر على حفاء ربما وقع منه نقص لا يكاد يخلو الإنسان عنه، وسوء أدب في بعض الأحيان...، ويوقفه مع ذلك على ما صدر منه بنصح وتلطف، لا بتعنيف وتعسف قاصداً بذلك حسن تربيته، وتحسين خلقه، وإصلاح شأنه. فإن عرف ذلك لذكائه بالإشارة؛ فلا حاجة إلى صريح العبارة، وإن لم يفهم ذلك إلا بصريحها أتى بها وراعى التدريج في التلطف ويؤدبه بالآداب السنية، ويحرضه على الأخلاق المرضية يوصيه بالأمور العرفية على الأوضاع الشرعية"(٢٦).

وفي ضوء ما سبق يتضح لنا أهمية الرفق والحلم بالمتعلّمين عند التعليم وعند تصحيح الأخطاء؛ لأن هدف المعلم التربية والتعليم، وقد قال النبي على: "من يحرم الخير"(٣٧).

### الرحمة بالمتعلمين:

 مِنَ اللّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَو كُنْتَ فَظاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنْفَضُّوا مِنْ حَولِكَ وقال عن نفسه على الله عشي رحمة وهدى للعالمين (٢٨)" والرحمة عاطفة هامة في العلاقات الاجتماعية في المحال الـتربوي؛ لأنها تعبر عن المحبة بين المعلم والتلاميذ والرأفة بهم، والشفقة عليهم، والحرص على مصلحتهم. ومما لا شك فيه أن الرحمة بالتلاميذ، وسيلة فعالة في جذبهم إلى الخير وحصول التفاعل الإيجابي مع المعلم؛ لأن التلاميذ في الغالب يحبون من يرحمهم، ويعطف عليهم، ويتأثرون به، ويشعرون بالأمن والأمان الذي هو حاجة تربوية لهم يؤدي إشباعها إلى حب المعلم وإلى حب درسه وإلى حسن الإنصات، والإصغاء لكل ما يصدر من المعلم من توجيهات سواء داخل الحلقة القرآنية أو خارجها.

أما استبدال الرحمة بالشدة، والقسوة في العملية التربوية، فإنها تدل على ضعف شخصية المعلم وجهله بأخلاق مهنة التربية والتعليم، وعدم الالتزام بآداب الإسلام الذي يدعو إلى الرحمة قال على: "ارحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء"(٢٩٥) كما أن لفقدان خلق الرحمة في العمل التربوي أثر سلبي على سلوك المتعلم قد يصل إلى كراهية المعلم أو من ينتسب إلى مجمتع الحلقات القرآنية.

ولذلك فإن الأسلوب التربوي الأمثل في التعليم أن يكون التوجيه بعيداً عن الشدة، فالرحمة لا تنزع إلا من شقي غليظ القلب جبار مستكبر عنده نقص في التربية.

ولا يفهم من كلامي هذا إنني أدعو إلى التساهل مع التلاميذ وتدليلهم، وتجاهل أخطائهم، ولكن أعني أن التوجيه، وإن كان قاسياً فلا بد أن يكون مصحوباً بالمحبة، والرحمة، والشفقة، ليشعر المتعلم أن المربي، يعمل لمصلحته فلا ينصرف المتعلم حسياً أو معنوياً عن المعلم أو الحلقة، نتيجة شعوره بالخوف والرهبة، ومن لا يرحم الناس لا يرحمه الله.

ومن الآثار السلبية لفقدان خلق الرحمة في العملية التربوية داخل الحلقات القرآنية تسرب التلاميذ منها، ونقل صورة سلبية عنها للآخرين، والمتأمل لقول الله تعالى: ﴿وَلُو كُنْتَ فَظاً غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنْفَضُّوا مِنْ حَولِك ﴾ يجد هذه الحقيقة وهو ﷺ نبي، وأوتي حوامع الكلم؛ فكيف بمن دونه، والدارس لسيرته ﷺ يجد شفقته ورحمته على الخلق، وموقفه من أولئك الأعراب الغلاظ، الجفاة، وحرصه على هدايتهم، فقد كان يعفو عن المخطئ، و يترفق بالجافي، ويشفق على الجاهل، وكان يتحوز في الصلاة إذا سمع بكاء الطفل، ويتخون أصحابه بالموعظة على المظاهر التي يحتاج التلميذ فيها إلى رحمة المعلم كنماذج:

- ١- العفو عن المخطئ وعدم العقاب لكل خطأ.
  - ٢- عدم السخرية والاستهزاء بالتلاميذ.
  - ٣- الحلم على المخطئ عند علاج الخطأ.
    - ٤- الشفقة والرحمة على كل التلاميذ.
      - ٥- أن ينزل المعلم طلابه منزلة بنيه.
  - ٦- عدم رفع الصوت أثناء تصحيح الأخطاء.

٧- مراعاة الفروق الفردية.

#### 🕸 التواضع :

إن ممارسة المعلمين لرسالة التعليم والتربية في الحلقات القرآنية من أشرف الأعمال، والقائمون بها ورثة الأنبياء، وخلفاؤهم والناس محتاجون إليهم حيث أنه "لابد للناس من معلم يعلم أولادهم، ولولا ذلك لكان الناس أميين" (''). بلل شبه الرسول في المعلمين بالنجوم فقال: "إن مثل العلماء في الأرض كمثل النجوم في السماء يهتدى بها في ظلمات البر والبحر فإذا طمست النجوم أو شك أن تضل الهداة"(۱٬۱).

وقد يكون المعلم في الحلقات القرآنية من المتقنين لأنواع القراءات المتواترة ومن الحفاظ الضابطين لكتاب الله، ولندرة أمثال هؤلاء في المجتمعات الإسلامية وغير الإسلامية مع كثرة الحلقات؛ فلريما تسرب إلى نفس المعلم الشعور بالزهو والعجب أو الكبر -والعياذ بالله- فلا يتواضع لتلاميذه، ولا يقترب منهم أو يترفق بهم عند التعليم، ولا يؤنسهم بسؤاله عن أحوالهم، ولا يظهر لهم الابتسامة وطلاقة الوجه ومثل هذا السلوك، يؤدي إلى نفرة التلاميذ عن المعلم، وضعف التفاعل التربوي داخل الحلقة القرآنية.

فالتواضع محبب للتلاميذ، والكبر منفر لهم، وبالتواضع يحقق المعلم أهداف الحلقات القرآنية، ويؤدي رسالته كما ينبغي، ويحصل له القبول لدى التلاميذ، ويتمكن من معرفة مشكلاتهم التربوية، والأسرية، والمدرسية التي تعوق سيرهم في التحصيل، فيعمل على حلها، وتذليل ما يعترضهم من عقبات؛ ولذلك أكد

المنهج النبوي هذا الخلق الإسلامي فعن عياض بن حمار على قال: قال رسول الله الله الله الله أو حي إلى أن تواضعوا حتى لا يفخر أحد على أحد"(٢٠).

والدارس لوصايا السلف التربوية لمن يقوم بتعليم القرآن، يجد عنايتهم بهذا الخلق التربوي، فقد روى ابن عبد البر عن عمر بن الخطاب فلله قال: "تَعلَّموا العلم وعلموه للناس، وتعلموا له السكينة والوقار، وتواضعوا لمن تعلمتم منه ولمن علمتموه، ولا تكونوا حبابرة العلماء فلا يقوم جهلكم بعلمكم "("،

وعن الفضيل بن عياض: "أن الله عز وحل يحب العالم المتواضع، ويبغض العالم الجبار"(<sup>33)</sup>، وجعل الآجري من سمات معلم القرآن التواضع فقال: ويتواضع (أي: معلم القرآن) لمن يلقنه القرآن ويقبل عليه إقبالاً جميلاً (<sup>30)</sup>.

فعلى معلم القرآن في الحلقات القرآنية أن يتحلى بهذا الخلق؛ ولا يظن ذلك ضعفاً أو نقصاً في الشخصية بل هو من مقومات المعلم الناجح، والمربي الفعّال فالتواضع سلم الشرف.

وكلما كان المعلم في الحلقات القرآنية لا يقسو على المتعلم، ولا يحتقر الناشئ، ولا يستصغر المبتدئ، كان ذلك أدعى لقبول ما عنده، وأحث على الرغبة فيما لديه من العلم، والسمت، والهدي، فالتواضع من المطالب التربوية للتلاميذ في المدارس والحلقات القرآنية على وجه الخصوص؛ لأنه محبب إلى النفوس.

### 🕸 العدل بين المتعلمين:

إن العدل بين المتعلمين في الحلقات القرآنية مطلب شرعي، وتربوي أمر الله تعالى بسه فقال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ والإِحْسَانِ ﴿ (٢٠١) وفي إقامة العدل في الوسط التربوي استجابة لله تعالى، وتنفيذ لأمر رسول الله على القائل: "اتقوا الله واعدلوا في أولادكم "(٢٠١)، وتحقيق للأهداف التربوية والنفسية، وزيادة للدافعية عند التلاميذ في الحلقات القرآنية.

ومن خلال ممارسة هذا المبدأ يجيني المعلم والمتعلم أفضل الثمرات المعرفية، والسلوكية، فعلى المعلم في حلقات القرآن، أن يكون عادلاً مع طلابه، فلا يفضل أحدهم على آخر دون مبرر شرعي، حتى لا يوغل صدورهم على بعضهم، أو يضعف العلاقات الاجتماعية بين المتعلمين أنفسهم، وبين معلمهم. وحتى يسلم المعلم من عاقبة الظلم فلا يتساهل في أمر العدل بين التلاميذ في الحلقات القرآنية، فقد روى عن مجاهد قال: "المعلم إذا لم يعدل بين الصبية كتب الظالمين "(١٨).

أما إذا تميز أحد التلاميذ على بقية الطلاب داخل الحلقة، وكان هذا التميز والتفوق بارزاً سواء في ما يتعلق بالجانب السلوكي، أو المعرفي، وقام معلم الحلقة عكافأته، والثناء عليه فهذا مطلوب؛ لأن الحفز والتشجيع من الوسائل التربوية النافعة، وله أثره السلوكي على المتعلم نفسه ببذل المزيد من الجهد، والتحلي عكارم الأخلاق، وله أثره الإيجابي أيضاً على بقية التلاميذ.

وبالعدل يكتسب المعلم الخيرية "لأن الخيار من الناس عدولهم" ( . وبالعدل يثمر العمل التربوي داخل الحلقات القرآنية أسباب النجاح، وبث روح الطمأنينة في النفوس؛ لأن "قدراً كبيراً من الصحة النفسية للطالب يتوقف على نوع المعاملة التي يتلقاها من معلمه، وكلما خلت معاملة المعلم من تفضيل تلميذ على آخر بغير حق، كانت فرصة هذا التلميذ للنمو مواتية. أما فقدان المعلم لصفة العدل، فإنه يعوق عملية التعليم، لما يسببه في قلوب التلاميذ من نفور، ووحشة، وكراهية للمعلم، والتعليم".

وأهمية العدل وضرورته على وجه الخصوص في العملية التربوية، لم يغب عن علمائنا الأوائل؛ فقد أوصوا المعلمين به، وحذروهم من ضده يقول الإمام النووي: "وينبغي أن يقدم في تعليمهم إذا ازد هموا الأسبق فالأسبق، ولا يقدمه في أكثر من درس إلا برضى الباقين "(١٥) وعقد ابن سحنون باباً لذلك أسماه: (ما جاء في العدل بين الصبيان)، وقال: "وليجعلهم بالسواء في التعليم الشريف والوضيع، وإلا كان خائناً "(٢٥).

وهذه بعض المظاهر التي ينبغي أن يظهر عدل معلم القرآن فيها داخل الحلقات القرآنية:-

- ١- العدل في الاستماع إلى تلاوة التلاميذ.
  - ٧- العدل في توزيع الأسئلة عليهم.
- ٣- العدل في نوع التعامل معهم عند تصحيح الأخطاء.
- ٤- العدل في تقديم الحوافز سواء كانت مادية أو معنوية.

- ٥- العدل في السؤال عنهم ومتابعتهم.
- 7- العدل في نوبة القراءة فلا يقدم أحداً في نوبة غيره، أو يؤخره عن نوبته، إلا إذا رأى في ذلك مصلحة، تزيد على مصلحة مراعاة النوبة (٥٢).
  - ٧- الالتفات إلى التلاميذ أثناء الشرح فلا يخص بعضهم دون بعض .
- - ٩- العدل في العقوبة إذا كانت الأخطاء التي وقع فيها التلاميذ متشابهة.
- ١- العدل في نوع المعاملة مع التلاميذ فيما يتعلق بكمية المحفوظ، والمراجعة لا سيما إذا كانوا متقاربين في القدرات العقلية. إلى غير ذلك من الأعمال التي تتم في الحلقات القرآنية.

# ثانياً:الصفات المعرفية لمعلم القرآن

وسوف يتحدث الباحث عن الصفات المعرفية اللازمة لمعلم القرآن حتى يجد التلاميذ عنده بغيتهم، وما ينفعهم، ويستطيع الإجابة على تساؤلاتهم، ويحل مشكلاتهم، فالمعرفة هي العدة التي تمكن المعلم من القيام برسالته التربوية والتعليمية على الوجه الصحيح وتحقق المقصود من الانتساب للحلقات والمدارس القرآنية، فتعليم العلم يحتاج إلى المعرفة الشمولية.

أما القيام بمهمة التعليم في الحلقات القرآنية فيما لا علم للمعلم به فإن ذلك، يترتب عليه آثار سلبية وخيمة؛ لأن العامل على غير علم كالسالك على غير طريق، والعامل على غير علم ما يفسد أكثر مما يصلح (١٥٠). فالتعليم في الحلقات

القرآنية، لا يحقق أهدافه إذا لم يكن القائم به على علم أو فقه، وبصيرة في تعليمه، وقد قال معاذ بن جبل في "العلم إمام العمل والعمل تابعه"(٥٠٠).

وهذا لا يعني بالضرورة أن يكون معلم القرآن عالماً جامعاً لكل العلوم وليس من شروط العمل في الميدان التربوي في الحلقات القرآنية ذلك حتى لا يتعطل العمل في هذه الميادين التربوية، ولكن المقصود إن من علم مسألة وجهل أخرى فهو عالم بالأولى جاهل بالثانية، وبالتالي يتوفر فيه شرط التعليم، إلى ما علم دون ما جهل. وعلى كل معلم أن يدعو إلى الله، ويعلم بالقدر الذي يعلمه (٢٥) ويبذل جهده في التعلم والمعرفة واكتساب الثقافة الواسعة فهو مطالب بقدر من العلم والثقافة الي تعينه على أداء مهمته كما ينبغي داخل الحلقات القرآنية.

وأحسب أن تعريف شيخ الإسلام للعلم ينطبق على تعريف المعرفة الشمولية حيث وصف العلم: بأنه "النقل المصدق والبحث المحقق"(٥٧) وهذا التعريف الجامع المانع يبين شمول المعرفة التي يجب أن يكون للمعلم نصيب منها فالنقل المصدق ما جاء في الكتاب والسنة والبحث المحقق يشمل اجتهادات العلماء والتجارب البشرية التي لا تخالف النصوص الشرعية، ولأهمية الجانب المعرفي في منهج التربية الإسلامية قدم على الجانب العملي والتطبيقي قال تعالى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لِلهَ إِللهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ﴾.

والسمات المعرفية التي يجب أن يتحلى بها معلم القرآن في الحلقات القرآنية هي:-

١- العرفية الشرعية.

٧- المعرفة التخصصية.

٣- المعرفة التربوية.

٤ - المعرفية الثقافية.

وسوف أذكر لمحة موجزة من كل واحدة من هذه السمات المعرفية للمعلم، بهدف الإشارة إلى أهميتها في العملية التربوية، داخل الحلقات القرآنية.

### أولاً: المعرفة الشرعية :

يعتبر العلم الشرعي الذي تصح به عبادة الإنسان، فرض على كل مسلم ومسلمة، و لا يعذر أحد بالجهل به قال على: "طلب العلم فريضة على كل مسلم "(٥٠). وهذا العلم الشرعي الضروري لا بد منه لكل أحد، وفي حق معلم القرآن في الحلقات القرآنية آكد؛ لأن العلم الشرعي من أعظم وسائل تزكية النفس لكل من المعلم والمتعلم، ولهذا أمر الله به، وأوجبه قبل القول والعمل قــال تعالى: ﴿ فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَه إِلاَّ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ وَمَثْوَاكُمْ ﴿ (٥٩ ). وقد بوَّب البخاري في جامعة الصحيح؛ لهذه الآية باباً أسماه (باب العلم قبل القول والعلم) (٦٠٠) والآية الكريمة اشتملت على أمرين: هما العلم والعمل؛ فالعلم في قوله تعالى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللَّـهُ ﴿ والعمل في قوله: ﴿وَاسْتَغْفِرْ لَذَنْبِكَ ﴾ وفي هذا إشارة إلى أهمية العلم الشرعي، وأن منزلته تسبق العمل أي كان سواء كان تعليماً، أو عبادة، أو دعوة، أو تربية لأنه شرط في صحة القول والعمل، فلا يعتبران إلا به؛ لذلك قدم عليهما لأنه مصحح للنية المصححة للعمل (١١).

وفي ضوء ما سبق يتبين لنا أهمية هذه السمة وضرورتها لمعلم القرآن في الحلقات القرآنية فهي من مقومات نجاحه وتحقيق أهداف الحلقات التربوية، والعلمية، ويصبح المعلم ممن قال عنهم ابن القيم: "فهم في الأرض بمنزلة النحوم في السماء، بهم يهتدي الحيران في الظماء، وحاجة الناس إليهم أعظم من حاجتهم إلى الطعام والشراب وطاعتهم أفرض عليهم من طاعة الأمهات والآباء"(١٢).

أما إذا لم يصحب معلم القرآن المعلم الشرعي من أول خطوة يقوم بها في تعليمه وتربيته؛ فإنه قد يتعثر في عمله داخل هذه الحلقات، ولا يحقق الأهداف التربوية كما ينبغي.

وحدود العلم الشرعي الذي يحتاجه المعلم هـو: "العلم الممدوح الذي دل عليه الكتاب والسنة هو العلم الذي ورثة الأنبياء كما قال النبي عليه: "إن الأنبياء لم يورثوا درهماً ولا ديناراً وإنما ورثوا العلم فمن أخذه أخذ بحظٍ وافرٍ" (٦٣) وهذا العلم ثلاثة أقسام.

القسم الأول: علم با لله وأسمائه، وصفاته، وما يتبع ذلك، وفي مثلـه أنزلت سورة الإخلاص، وآية الكرسي ونحوها.

القسم الثاني: علم بما أخبر الله به، مما كان من الأمور الماضية، وما يكون من الأمور المستقبلة، وما هو كائن من الأمور الحاضرة، وفي مثل هذا أنزل الله آيات القصص، والوعد، والوعيد، وصفة الجنة، والنار، ونحو ذلك.

القسم الثالث: العلم بما أمر الله به من العلوم المتعلقة بالقلوب، والجوارح، من الإيمان بالله، من معارف القلوب، وأحوالها، وأقوال الجوارح وأعمالها، وهذا يندرج فيه العلم بأصول الإيمان، وقواعد الإسلام ويندرج فيه العلم بالأقوال والأفعال الظاهرة، ويندرج فيه ما وجد في كتب الفقهاء من العلم بأحكام الأفعال الظاهرة فإن ذلك جزءٌ من جزء من جزء من علم الدين (١٤٠).

وبهذا يصبح العلم الشرعي من المقومات الأساسية لشخصية المعلم في الحلقات القرآنية، فعليه أن يحرص على طلب العلم الشرعي والتفقه في الدين إذا لم يكن لديه رصيد من العلم الشرعي تلقاه من أهل العلم أو تخرج في جامعة الإسلامية أو كلية شرعية ولا يقتصر على حفظه للقرآن وتعليمه له مع عظم فضل هذا العمل بل يجب أن يكون عنده حد أدنى من العلم في العلوم الشرعية كالعقيدة والحديث والفقه والتفسير والسيرة والتاريخ واللغة والتربية؛ حتى يؤدي عمله التربوي في هذه الحلقات على أفضل الوجوه، وأحسن السبل.

## ثانياً: المعرفة التخصصية :

يكاد يجمع المربون أن من عوامل نجاح المعلم في أداء رسالته التربوية إتقانه للعلم الذي تخصص فيه؛ لأنه بدون هذا التمكن في مجال تخصصه، لن ينال احترام التلاميذ في الحلقة القرآنية، والدارسين عليه، ولن يحقق أهداف الحلقات التربوية لأن عملية التعليم من الصنائع التي تحتاج إلى حذف وإتقان (٢٥٠)، لذا كانت المعرفة التخصصية في الفن الذي يدرسه المعلم أو يرغب في تعليمه، ضرورة شرعية وتربوية، ولا يجوز لأحد ممارسة التعليم، لاسيما القرآني، ما لم يكن

مؤهلاً للقيام بهذه المهمة متقناً لتخصصه؛ لأن تعليم الآخرين فن من فنون العلم، لا يتم إلا بعد فهمه، وإتقانه، وبدون ذلك لن يستطيع المعلم إيصال المعرفة إلى التلاميذ؛ لأن فاقد الشيء لا يعطيه، وقد أدرك السلف -رحمهم الله- أهمية المعرفة التخصصية، فحثوا على احترام التخصص، وأن يقتصر المعلم على تعليم ما يتقنه (٢٦) أو تكون معرفته عن تخصصه شمولية فالقدماء يقولون العالم من عرف كل شيء عن شيء وعرف شيئاً عن كل شيء (٢٠)، وعلى ذلك فمعلم القرآن ينبغي أن يعرف جوانب تخصصه كأنواع القراءات، وأحكام التجويد، وأسباب المنزول، ومعاني الآيات، وما تشتمل عليه من أحكام، وآداب، والناسخ والمنسوخ إلى غير ذلك من الأمور المتعلقة بكتاب الله تعالى.

إن التعمق في مادة التخصص والمواد التي لها علاقة بها أو تكون مساعدة على فهمها صفة ضرورة لمعلم القرآن في الحلقات القرآنية بخاصة، ووسائط التربية الأخرى بعامة، ولا ينبغي لأحد مهما كانت منزلته الاجتماعية أو قوة شخصية أو كثرة ماله أو استقامته أن ينتصب للتدريس في الحلقات القرآنية، حتى تكمل أهليته ويشهد له صلحاء مشايخه بذلك أو يحصل على إحازة علمية مؤثقة ففي الخبر الصحيح "المتشبع بما لم يعط كلابس ثوبَي زور"(١٨) وكان الشعور بالأهلية للتدريس في العصور الإسلامية الأولى متروكاً للراغب في التدريس نفسه.

أما في العصور المتأخرة فإن لذلك ضوابط منها الحصول على إجازة علمية يمنحها أساتذة الشخص الراغب في التدريس (٦٩) أو جهات علمية متخصصة كالمعاهد القرآنية أو كليات القرآن أو مشايخ القراءات المهرة بهذا الفن، ممن لهم سند متصل إلى رسول الله عليا.

وقد اثبتت الدراسات الميدانية أهمية المعرفة التخصصية للمعلم، حيث تبين أن من الصفات الرئيسة في شخصية المعلم في المرحلة الابتدائية أن ٩٥٪ من الطلاب يعتبرون قوة المادة العلمية عند المعلم من أهم الصفات الإيجابية في شخصيته (٢٠٠)، فعلى المعلم الراغب في أداء رسالته على الوجه الذي ينبغي، وتحقيق أهداف الحلقات التربوية والمعرفية والاجتماعية العناية بمادة التخصص والتعمق في ذلك.

## ثالثاً: المعرفة التربوية :

لا تقل المعرفة التربوية لمعلم القرآن في الحلقات القرآنية، أهمية عن المعرفة الشرعية، والتخصصية، فهي وسيلة فعالة في تحقيق الأهداف التربوية المرغوبة، لأنها تعين المعلم على الإلمام بطبائع واستعدادات التلاميذ وخصائصهم، وميولهم، وقدراتهم، وبها ينجح المعلم في تربية التلاميذ، وتعليمهم، والتأثير في سلوكهم، بطريقة صحيحة، ومفيدة؛ ولأهمية المعرفة التربوية كثرت البحوث والدراسات النظرية والتطبيقية في هذا المجال، وأولت طبيعة النمو، وخصائصه، واختلاف مراحله، ومطالبه، والفروق الفردية بين المتعلمين عنايتها، وركزت هذه الدراسات التربوية على تباين الميول، والاستعدادات، واختلاف القدرات وأوضحت سبل التوجيه التربوي، والإرشادي للتلاميذ في مراحل التعليم المختلفة عبر الوسائط التربوية، والتي منها المدارس والحلقات القرآنية.

ولا أعتقد أن المعلم سيقوم بأداء واجبه التربوي داخل الحلقات القرآنية كما يجب دون أن يمتلك، ولو قدراً يسيراً من هذه المعرفة التربوية، فالإلمام ببعض المباحث التربوية، والسيكلوجية وفهمها، دليل نجاح عملية التربية داخل هذه الحلقات، لأنها توفر للمتعلم الأجواء التي تساعده على التعلم، والتكيف مع التلاميذ، ويصبح لديه قدرة على مواجهة المواقف التعليمية، والسير قدماً في عملية الحفظ، والفهم لكتاب الله تعالى.

ومن فوائد الدراسات التربوية أنها تقدم لمعلم القرآن في الحلقات القرآنية، وصفاً لأحوال المتعلمين، وحاجاتهم التربوية والنفسية والاجتماعية والعضوية، وما يناسبهم في إشباع هذه الحاجات وما دام الأمر كذلك، فإن مهمة المعلم ورسالته التربوية تفرض عليه الإلمام بهذه المعرفة التربوية الشاملة، أو الاطلاع على بعض الدراسات التربوية المتخصصة، حتى يستطيع المعلم توجيه التلامية وإرشادهم سواء داخل الحلقات القرآنية أو خارجها. كما تساعد المعرفة التربوية المعلم على حل مشكلات التلاميذ المختلفة سواء داخل الحلقات القرآنية، أو في الأسرة، أو المدرسة أو فيما يتعلق بالحفظ ووسائله، والنسيان وأسبابه، كما أنها تعين المعلم على تحقيق التوافق فيما بين التلاميذ، وبين البيئة الاحتماعية التي يعيشون فيها. ولا أعنى هنا أن معلم القرآن ينبغي أن يتخصص في الجحال الـتربوي أو يطلع على كل ما كتب من الدراسات التربوية، ولكن ينظر في بعض الدراسات التي تشتمل على معلومات تربوية بطبيعة المتعلم وخصائص نموه، وأساليب تربيته وطرق حل مشكلاته، ومطالب نموه ووسائل رفع الدافعية لديـه. وذلك من خلال متابعته معلم القرآن لما كتب أو يكتب في مجال العلـوم التربويـة

والنفسية، لا سيما التي لها علاقة بتخصصه. أما إذا تيسر للمعلم الحصول على دبلوم تربوي في مجال تخصصه من الجامعات والمعاهد التربوية المتخصصة فحسن لأن الثقافة التربوية تعين مدرس القرآن في التعرف على أنجح الوسائل وأقوم الطرق التربوية التي يجب أن يسلكها في تعليمه العصري الحديث. وعندما يفهم المربي سلوك التلاميذ وحاجاتهم، فإنه لن يستغرب إذا حدث منه تصرف شاذ أو يصب عليه الويل السباب أو يعاقبه؛ بل يحاول أو أن يدرك الأسباب النفسية التي أدت بالتلميذ إلى هذا التصرف الشاذ، ثم يبذل خبرته النفسية والفنية في توجيهه وتعديل سلوكه كما يستطيع أن يعطيه من المعلومات بمقدار حاجته وطاقته ويزوده بالغذاء الروحي المناسب لعقليته ويتبع أحدث الطرق، وأفضل وطاقته ويزوده بالغذاء الروحي المناسب لعقليته ويتبع أحدث الطرق، وأفضل المقاييس لتقويم التلاميذ، وخلق الجو الاجتماعي الذي يجبهم في الحلقة القرآنية (٢٠).

وبهذا يتضح لنا أهمية المعرفة التربوية لمعلم القرآن حيث توفر جهد المعلم فلا يتعب ويسأم مبكراً، كما تفيده في التوجيه الـتربوي، والتعليمي فيراعي استعدادات، وقدرات المتعلم ويعطي كل تلميذ على قدر طاقته ووسعه، ولا يخفى أن إعطاء الطالب الذكي أقل مما يستحقه من العلم والتربية، يضحره، ويمله، وإعطاء الطالب الضعيف قليل الفطنة أكثر مما يستحقه يعجزه، وهذا ربما أدى إلى فشل العملية التربوية داخل الحلقات القرآنية.

ومن أحل هذه كله فالباحث يؤكد أهمية وضرورة الثقافة التربوية بالنسبة للمعلم وسوف يتحدث الباحث بشيء من التفصيل في فصل المهارات التربوية.

والواقع أن المعرفة التربوية تحقق أهدافاً تربوية هامة ولن تنجح أي عملية تربوية تعليمية بدونها حيث يصبح الاهتمام بالناشيء من أولويات المعلم ويتضح له أن التعليم القرآني ليس حفظاً لآيات لاتتحاوز حناجر التلاميذ فقط، بل عمل تربوي تنعكس آثاره على سلوكهم، وحياتهم وواقعهم لتبلغ نفوسهم كمالها، الذي بينه الله في كتابه وهدي نبيه على فيصبح التلميذ وكأنه قرآن يمشي على الأرض.

وقد حرص السلف على تأليف بعض الكتب والمصنفات التي فيها إرشاد للمعلمين في تعليم المتعلمين ومراعاة بيئاتهم، وخصائصهم، ومراعاة الفروق الفردية بينهم ومن هؤلاء الشيخ برهان الدين الزرنوجي الذي رسم منهجاً للتعليم، وسماه (تعليم المتعلم في طريق التعلم) قال في سبب تأليفه لهذا الكتاب ما نصه: "فلما رأيت كثيراً من طلاب العلم في زماننا يجدّون إلى العلم ولا يصلون إليه، ومن منافعه وثمراته يحرمون، لما أنهم أخطأوا طرائقه، وتركوا شرائطه، وكل من أخطأ بطريق ظلّ، فلا ينال المقصود قلّ أو جلّ، أردت وأحببت أن أبين لهم طريق التعليم "(۲۷). ويلوم ابن عبدون معلمي الكتاتيب الذين احترفوا هذه المهنة وكل ثقافتهم أنهم حفظوا القرآن وليس لديهم معرفة أحرى؛ مؤكداً أن حفظ القرآن وحده لا يؤهل أحداً لأن يكون مدرساً (۲۷) للقرآن.

ومن المصنفات أيضاً كتاب (آداب المعلمين) لمحمد بن سحنون، وكتاب (الرسالة المفصلة لأحوال المعلمين وأحكام المتعلمين) لأبي الحسن القابسي (٢٤)،

كتاب (تذكرة السامع والمتكلم في آدب العالم والمتعلم) لبدر الدين ابن اجماعة (٥٠٠)، وكلها تؤكد على هذا الجانب.

وقد اطلعت على بحث علمي يتحدث عن الأنصاص القرآنية رواية ورش في التعليم المغربي للقرآن، حيث أكد الباحث في أطروحته العلمية الدكتوراة على أهمية الثقافة التربوية لمعلم القرآن حيث قال: "والفقيه المعلم الذي يتفرغ لتعليم الأطفال مبادئ القراءة والكتابة، وحفظ كتاب الله، زيادة على حصول الملكة العلمية بالقراءات، عليه أن يكون مُلمّاً به (فن التربية) فمعرفة القرآن وحفظه رسماً وتجويداً وضبطاً ليس بكاف في التأهيل للعملية التربوية في المعامر القرآنية "(٢٦).

### رابعاً: الثقافة العامة :

أصبح هذا العصر يتميز بكثرة المعلومات، وسرعة انتقالها من مجتمع إلى آخر، بل بات العالم وكأنه قرية واحدة لا يكاد يخفى شيء مما يحدث فيها، الأمر الذي يتطلب من المعلم في الحلقات القرآنية، أن يلمَّ بشيء من هذه الثقافة العامة، فهي النافذة التي يطل منها على الواقع، فيكون لديه طرف معرفة عن حوانب الحياة المختلفة، لأن سمة "العصر الذي نعيشه أنه عصر فاق كل تصور من حيث ميادين المعرفة الواسعة والمتعمقة والتي يجب أن يلم الإنسان المثقف بأطراف منها، والمعلم أولى الناس بهذا (٧٧)"

ولا يكتفي المعلم بما تعلمه أيام دراسته بل يشترط فيه غزارة المعرفة، وسعة الاطلاع، وشمول العلم، وعمق الفهم، وهذا لا يتأتى إلا بالاستمرارية المعرفية؛

لأن مهمة المعلم تربوية معرفية يتطلب القيام بها إلماماً واسعاً بمعارف متنوعة في غير مادة تخصصه، وكان السابقون يوصون المعلم، بالحصول على قدر من هذه الثقافة، حتى ينفي عن نفسه سمة الجهل، يقبول ابين جماعة في وصيته: "بأن لا يدع علماً من العلوم إلا نظر فيه فإن ساعده القدر وطول العمر مع التبحر فيه فذاك وإلا فقد استفاد منه، ما يخرج به من عداوة الجهل بذلك العلم ويعتني من كل علم بالأهم فالأهم "(٨٧)، لذلك فالمربي الفعال، والمؤثر في تلاميذه، ليس هو المتفوق في ميدان تخصصه ومهنته فحسب، بل هو المعلم الذي عرف بسعة علمه، وثقافته، وبمتابعته المستمرة لحياة الناس، وواقعهم كالجوانب الاجتماعية، والاقتصادية، والأدبية والسياسية، وما يحاك ضدهم من مؤامرات، ومخططات من أعدائهم، وبقدر سعة ثقافة المعلم يكون نجاحه في تربيته، وتعليمه، وتوجيهه.

والباحث يؤكد أهمية هذه المعرفة الثقافية الشاملة، لأن قرب التلاميذ من المعلم وتأثرهم بأقواله يرتبط ارتباطاً طردياً مع هذه الثقافة، ولعل في هذا الحديث إشارة ارتباط الثقافة بالسلوك، قال رسول الله على: "تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم فإن صلة الرحم محبة في الأهل، ومثراة في المال منسأة في الأثر"(٢٩)، عند ذلك تصبح العلاقات بين المعلم والتلميذ حميمة والتأثير أبلغ، وأسرع، والإعجاب بشخصيته أكد، حيث أدرك التلاميذ أن معلمهم يعيش واقعهم، ويعرف مشكلاتهم، ولديه معرفة شاملة، ومعلومات نفيسة، وثقاقة واسعة هم بحاجة إليها، فيحدث التفاعل، والتأثر، لأن المربي كلما كان متفاعلاً مع التلاميذ، حصل له القبول عندهم، أما إذا فقدت هذه المعرفة وهذه الترابط فسوف تحدث النفرة، والغربة بينهم.

عن عائشة رضي الله عنها قالت: سمعت النبي الله يقول: "الأرواح جنود محندة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف" (۱۸۰۰). ولا شك أن المعرفة الواسعة مما يقوي الصلة بين المعلم والتلاميذ، وتدفعهم إلى الإعجاب، والتأسي، والاقتداء، وفي الحديثين السابقين ما يوضح هذا الانعكاس التربوي. "فهو إذا ناقش تلاميذه أقنعهم وأثر فيهم بسعة ثقافته ووعيه وأجاب على أسئلتهم وعلى ما يشغل بالهم من مشكلات مجتمعهم وأمتهم وقضايا عصرهم إجابة الواعي الواسع في علمه واطلاعه لأنه لا بد...للثقافة الحقة الفاعلة من الفاعلية والمزامنة فهي لا تنسلخ عن الزمان والمكان (۱۸۰۱)، وإدراك المعلم لهذا الأمر يحقق مع الخصائص السابقة الوعي التربوي والخلق القويم ويكون عوناً له في تربيته وتعليمه لطلابه في الحلقات القرآنية.

# ثالثا: الصفات الخارجية والمهنية لمعلم القرآن

لما كانت شخصية المعلم الخارجية ذات أثر تربوي على سلوك التلاميذ في الحلقات القرآنية، وهو ما يعبر عنها في الدراسات النفسية بالسلوك السيمائي، وحب على معلم القرآن أن يكون ذا هيئة مقبولة، ولبساس حسن نظيف؛ يهتم بلباسه في حدود الاعتدال، فيظهر أمام التلاميذ في صورة حسنة سواء في مظهره أو أفعاله وأقواله، فتصحب سلوكه وتعامله البشاشة، ورحابة الصدر، والابتسامة الصادقة الحانية المفعمة بالحب والاحترام، والشفقة والرحمة، ويتميز حديثه مع طلابه داخل الحلقات القرآنية وخارجها بحسن المنطق وعفة اللسان، فلا يقول إلا خيراً، ولا ينطق إلا حقاً، يختار الأسلوب اللفظي الصحيح الفصيح، وهذا ما

يجعله ناجحاً في تعليمه قوياً في شخصيته، وسوف يوضح الباحث بعض الصفات بإيجاز لأهميتها في العملية التربوية داخل الحلقات القرآنية.

### ١– البشاشة والابتسامة الصادقة :

لا يخفى على أحد ما لطلاقة الحيا، وبشاشته من أثر في استهواء النفوس، والمحتذاب القلوب، والعقول، والتحاوب المعنوي، والحسي بين المعلم والمتعلم. وقد حث المنهج الإسلامي على هذا السلوك السيمائي التعاملي فقال التبسمك في وجه أخيك صدقة "(٢٠) وجاء في حديث آخر عن أبي الدرداء بلفظ "كان لا يحدث حديثاً إلا تبسم" وفي الحديثين إشارة إلى أن البشاشة وطلاقة الوجه من القواعد التربوية النبوية الواجب اتباعها أثناء التعليم والتعامل في الحلقات القرآنية، والحذر من العبوس في وجه المتعلم من غير سبب، فإنه من العوائق التربوية بين المعلم والتلميذ وذلك أن وجه المعلم صفحة ناصعة يترجم عليها ما يدور في فكره ويعبر به عما يجول في نفسه، ويستطيع التلميذ أن يقرأ في هذه الصفحة مظاهر المحبة، والعطف، والشفقة، والرحمة، فتقوى العلاقة بين المعلم، والتلميذ، ويحدث التفاعل التربوي، لأن لكل سلوك انفعال خاص به.

إن هذه البشاشة ترفع الرغبة لدى التلاميذ في التعلم فيشعرون بالأمن النفسي والتربوي فيُقبلون على الدرس بشوق ورغبة، وقد حاء في مجلة تربوية أن أهم الصفات التي يعجب التلاميذ بمشاهدتها في المعلمين هي البشاشة"(٨٣).

ولاشك أن هذه الظاهرة النفسية يشعر بها كل التلاميذ على مختلف مستوياتهم ويتحول الدرس إلى متعة تربوية، لأن طبيعة النفس البشرية تميل إلى

من يحسن إليها، ويعمل على إشباع حاجاتها النفسية وبذلك يحدث التفاعل التربوي.

وهذه الحاجات تتأثر بمؤشر خارجي أو داخلي كمعاملة التلاميذ "بمكلام الأخلاق من طلاقة الوجه وإفشاء السلام وكظم الغيض وكف الأذى والإيشار وترك الاستيثار، والإنصاف والسعي في قضاء الحاجات وبذل الجاه، وإعانتهم وبردهم "(ئ<sup>1</sup>). وبمثل هذه السلوكيات يحصل الائتلاف التربوي داخل الحلقات القرآنية، ومثال ذلك "إنك لو قابلت شخصاً ضاحك الوجه منطلق الأسارير وديع النظرات لأرتحت لمرآه واطمأننت إليه...ولو قابلته وكان متجهماً بادئ العبوس زائغ البصر لعلمت أنه لا يريد قربك في الأقل إن لم يكن يضمر لك الشر والسوء "(٥٠).

## ٢– حسن الشكل والمظمر :

لقد حث المنهج الإسلامي على حسن المظهر، والشكل الخارجي للمعلم فنظافة المظهر الذي يقابل به المعلم التلاميذ من مقومات شخصية، فضلاً عن أثره التربوي على نفسيات التلاميذ داخل الحلقة القرآنية. لأنهم يميلون بطبعهم إلى حبّ الجمال ورؤيته، وقد جاء في الحديث ما يوضح دعوة المنهج الإسلامي إلى هذا الخلق.

فعن عبد الله بن مسعود عن النبي على: قال: "لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال ذرة من كبر" قال رجل: إن الرجل يحب أن يكون ثوبه حسناً ونعله حسناً قال: إن الله جميل يحب الجمال، الكبر بطر الحق وغمط الناس "(٨٦) ومن ثَمَّ فإن

من هدیه الله النیاب البیضاء والحرص علی نظافتها وعلی التطیب والحث علیه و ترجیل الشعر، و دهنه، و تغییر الشیب بغیر السواد و کان الله یتجمل للوفود (۲۰۰۱)، و أرشد الله العنایة بنظافة اللباس عندما رأی رجلاً وعلیه ثیاب غیر نظیفة فقال: "أما کان یجد هذا ماء یغسل به ثوبه"(۲۰۱۱) وقد اعتبر السلف (۲۰۱۱)(۱۹) حسن المظهر من آداب التعلیم، فکانوا یوصون المعلم فی حال التعلیم خاصة أن یکون علی أکمل هیئة، وأفضل زینة، وأن یهتم بهیئته، وملابسه، وأن یعنی بنظافة حسمه، ویکثر من الطیب فی غیر إسراف، ویحافظ علی سنة السواك.

وقد أكدت التربية الإسلامية على النظافة، والتحمُّل، والتزين في مواطن الاجتماع، كيوم الجمعة، ومكان التعليم، والمسكن، فذلك مما يتميز به المعلم المسلم فحمال الصورة والهيئة واللباس للمعلم مطلوب، ويعتبر التربويون مظهر المعلم، من متمِّمات شخصيته، ووسائل تأثيره.

فعلى معلم القرآن أن يحافظ على حسن مظهره "فالتلميذ يُعجَب بمظهر معلمه، وحسن هندامه، ويتعلم من ذلك الذوق، والترتيب، والنظافة، بل إن المعلم يؤثر على التلاميذ بحسن مظهره، كما يؤثر عليهم بصحة معلوماته، ومفيد دروسه، وكمال حديثه "(٩٢).

ومن هذا المنطلق ينبغي لمعلم القرآن في الحلقات القرآنية، أن يعتني دائماً بمظهره العام، وأن يكون شأمة في عيون تلاميذه دون مغالاة، فيظهر أمامهم بالمظهر المناسب من حيث نظافة بدنه وثيابه ويحرص على التحمل ما أمكنه ذلك؛ ليكون مقبولاً من طلابه ومن الناس جميعاً. وكان من وصايا السلف لمن رغب التدريس، العناية بحسن المظهر، يقول ابن جماعة -رحمه الله-للمعلم: "إذا عرزم على مجلس التدريس تطهر من الحدث والخبث، وتنظف، وتطيب، ولبس من أحسن ثيابه اللائقة به بين أهل زمانه قاصداً بذلك تعظيم العلم، وتبحيل الشريعة"(٩٢)، وهكذا نجد ابن جماعة يربط بين عناية المعلم ممظهره، وبين تعظيم العلم وأهله؛ لأن ذلك من تعظيم الشريعة.

ولما كان المعلم موضع الاقتداء للتلاميذ فإن عنايته بمظهره، تؤدي إلى إعجاب الطلاب بمظهره، وحدوث ميل طبيعي إلى محاكاته، والتأسي بأخلاقه، واتساع قاعدة العلاقة بين المعلم والمتعلم، ويرجع فضل ذلك إلى عدة عوامل منها: العناية بالشكل وحسن المظهر. أما عدم الاهتمام بالمظهر وحسن الهندام فإنه يعنى تربويا التخلي عن أداة من أهم الأدوات التربوية التي نمتلكها، فالتلاميذ حسّاسون حدّاً من ناحية اللباس فذلك يثير احترام الطلاب، لا سيما الصغار إلى أقصى حد، ومن الواجب أن يستغل المعلم هذا السلاح (٩٤).

وقد أكدت بعض الدراسات الاستطلاعية الحديثة في دراسة أجريت حول هذا السلوك السيمائي، فكانت النتيجة أن ٩٢٪ من الطلاب الذين طلب منهم إبداء الرأي حول مظهر المعلم؛ أنهم يرغبون في أن يرتدي اللباس المرتب النظيف (٥٠)، ذلك أن النفس تميل إلى الجمال وتقبل عليه "ولما كان المظهر الخارجي للأشحاص أو الأشياء يرسل أول الانطباعات إلى النفوس عن طريق العين فيستهويها حين يكون مقبولاً ويثير اشمئزازها حين يكون بشعاً أو ممجوحاً لذا تحتم أن يولي المعلم هذا الحقيقة عنايته الزايدة واهتمامه الكبير فيحرص على الظهور دائماً بقيافة لا يشوبها نقص ولا عيب ولا تشويه، لا ليكون قدوة

حسنة لطلابه فحسب كما هـو المفروص فيه أن يكون، بـل لأن طبيعة مهنته تتطلب منه ذلك باعتباره من أولى اللافتات الـتي تعلن عن قـوة الشخصية دون حلبة ولا ضوضاء"(٩٦). وهذا التأكيد على حسن المظهر، لا يلزم منه المبالغة والإفراط في ذلك، ولكن يعني الاهتمام بهذا الجانب استجابة لقول الرسول السول الله جميل يحب الجمال"(٩٧). إضافة إلى أن المعلم كلما كان في أكمل هيئته، وأفضل زينته متعاهداً نفسه بالنظافة والتطيب والتمسك بالسنة في ملبسه كان أقرب إلى نفوس التلاميذ.

وقد كان مالك بن أنس-رحمه الله-إذا أراد أن يخرج توضأ وضوءه للصلاة، ولبس أحسن ثيابه، ولبس قلنسوته، ومشط لحيته فقيل له في ذلك فقال: "أوقر به حديث رسول الله على الله المعلم في الحلقات القرآنية بهذا الأمر فيه توقير لكلام الله عز وجل، وترغيب للتلاميذ.

ولا شك إن من تمام حسن المظهر الالتزام بالضوابط الشرعية في المظهر والحذر من إسبال الثياب أو لبس المخالف منها أو حلق اللحية أو ارتداء لباس شهرة أو التشبه بغير المسلمين فذلك يتنافى مع المظهر الشرعى.

ومما سبق يتضح لنا أن الأمر يقتضي أن يكون المعلم في الحلقات القرآنية حسن المظهر، نظيف الملبس، جميل الثياب، يحسن اختيار ألوانها في تناسق مقبول دون أن يثير الانتباه بإهمال في ملبسه، أو إفراط في تجمله (٩٩) وكل ذلك مؤشر إلى الاهتمام بالتلاميذ والإحساس بالذائقة الجمالية لديهم، لأن مثل هذا الاهتمام يساعد المعلم على حلب اهتمامهم، وانتباههم، وتأثرهم حيث "لا يمكن لصورة قبيحة أن توحى بالخيال الجميل أو بالأفكار الكبيرة فإن لمنظرها القبيح في النفس

حيالاً أقبح "(١٠٠) فالعناية بحسن المظهر في العملية التربوية داخل الحلقات القرآنية، يسهل وصول الرسالة التربوية إلى التلاميذ، وهذا ما يطلق عليه علماء النفس أسلوب الاتصال غير اللفظي (١٠٠)، وقد أطلت في الحديث عن هذه الصفة وذلك لأهميتها، وتهاون البعض ممن يعمل في مجال التعليم القرآني بها، وربما وصل الحال ببعضهم إلى التندر والسخرية بمن يدعو إليها.

### ٣- سلامة النطق وحسن البيان :

ما من شك في أن سلامة النطق، وحسن البيان، صفة هامة، وشرط ضروري للمعلم بصفة عامة ومعلم القرآن على وجه الخصوص، لأن التعليم القرآني يقوم على التلقين، والمشافهة، وفقدان هذه الصفة يخل بالعملية التربوية والتعليمية داخل الحلقات القرآنية، "ولهذا كان من بين الشروط التي اشترطها المربون المسلون في المعلم، سلامة اللغة، وحسن البيان والإلمام بالقواعد التي تمكنه من كل ذلك، حتى بالنسبة لمعلم الصبيان الصغار، ومقرئ القرآن، لم يعفوه من شرط سلامة اللغة، والإلمام بالقواعد، والأحكام الأساسية، لتجويد القرآن الكريم، وقراءته ورسمه "(١٠٢). وبدون هذه السمة لا يستطيع معلم القرآن أداء رسالته التربوية والتعلمية كما ينبغي؛ فالمعلم الذي لا يعرف الإظهار، والإدغام، والإهمال، والإعجام والتفحيم والترقيق وغير ذلك من أحكام تـ لاوة القـرآن لا يجوز له التصدر للتعليم القرآني في الحلقات القرآنية، وقد استفتى محمد بن يوسف السنوسي (ت ٨٩٥ هـ) في مثل هذا المعلم الذي لا يمتلك هذه المهارات. فأجاب "إنه لا يجوز إقراؤه إن لم يُحكم مخارج الحروف..." (١٠٣) وعلى المعلم أن يحذر التشدق والتنطع في الكلام الذي يدل على الكلفة والتصنع

إن الثأثأة، واللثغة، وحبسة اللسان وغيرها من عيوب النطق تضع المعلم في مواقف محرجة أمام التلاميذ وربما عرضته للاستهزاء والسحرية فضلاً عن كونها توقع الطلاب في الخطأ عند النطق.

فالواجب ألا يتصدر للتعليم القرآني في الحلقات القرآنية إلا السليم من من من هذه المعوقات اللفظية.

وكلما كان المعلم فصيحاً في نطقه جميلاً في تعبيره قادراً على التنويع في نبرات الصوت ومخارجه والتحكم في ذلك حسب الموقف التعليمي كلما تحقق المطلوب. يقول ابن جماعة عن هذه الصفة: "ألا يرفع صوته زائداً على قدر الحاجة، ولا يخفضه خفضاً لا يحصل معه كمال الفائدة....ولا يسرد الكلام بل يرتله، ويرتبه ويتمهل فيه، ليفكر فيه هو وسامعه"(١٠٤).

### 2- سلامة الجسم من الأمراض:

يؤكد المنهج التربوي على الصفات الجسمية المتمثلة في سلامة البدن من الأمراض وقوت على تحمل مشاق العمل التربوي داخل الحلقات والمدارس القرآنية، فإنها لا تقل أهمية عن الصفات السابقة؛ إذ بدونها لا يستطيع المعلم القيام بواجبه التربوي على الوجه المطلوب لأن العيوب الْخِلْقِيَّة والأمراض البدنية تحول بين المعلم وبين الأداء الجيد لرسالته.

إن اعتلال صحة بدن المعلم أو إصابته ببعض الأمراض المزمنة قد تكون سبباً في انقطاعه عن طلابه في الحلقات القرآنية بصورة متكررة فيكثر غيابه عنهم أو يأتي إلى الحلقة متأخراً أو يخرج منها مبكراً قبل نهاية الوقت إلى المستشفى مثلاً أو إلى غرفة الاستراحة أو إلى منزله نظراً لتعبه أو شعوره بالإرهاق وعدم القدرة على الاستمرار في التعليم والبقاء داخل الحلقة حتى نهاية الوقت المحدد للدرس القرآني.

ولا شك أن هذا يفوِّت على الطلاب فرصاً تربوية وتعليمية كثيرة وقد يكون سبباً في تشتت أذهان التلامية وارتباك معلوماتهم نظراً لتعدد المعلمين واختلاف أساليب تربيتهم وطريقة تعليمهم وعدم استمرار المتابعة والتقويم.

# رابعا : الصفات المهنية لمعلم القرآن

ولما كان التعليم مهنة وصناعة متخصصة، لها قواعدها وأصولها التربوية التي ينبغي أن تكتسب، وتراعى، لكي يزاول المعلم مهمهته التربوية في الحلقات القرآنية أو غيرها من وسائط التربية بنجاح وجب مراعاة هذه الصفات عند اختيار المعلم، والاهتمام بها، يقول الراغب الأصفهاني: "تعلم العلم صناعة من أشرف الصناعات فهو من وجه صناعة ومن وجه عبادة"(١٠٥٠).

واكتساب مثل هذه الصفات أو بعضها قد يتم من خلال الإعداد الـتربوي سواء قبل العمل في ميدان التربية داخل الحلقات القرآنية، أو أثناء العمل في العمل الـتربوي في الحلقات القرآنية وهـو مـا يسـمى (بـالتدريب أثناء الخدمـة) أو

للحصول على دورات تربوية متخصصة في ميدان التعليم القرآني. ومن الأمثلة على الصفات المهنية ما يلى:

#### ١- الغبرة التربوية :

إن المعلم الذي لديه خبرة تربوية سواء اكتسبها من العمل الميداني التربوي أثناء ممارسة التدريس في الحلقات أو التعليم العام أو كانت معرفية حصل عليها بالقراءة والاطلاع والمعائشة لأهل الخبرة والتجربة، في ميدان التربية والتعليم، يكون أكثر فعالية، وعطاء من الذي لا يمتلك هذه الموهبة والتحربة والخبره التربوية. ولذلك ينبغى للمعلم أن يكتسب هذه الخبرة التربوية لأنها ليست فطرية وإنما تكتسب بالممارسة والتمرين والاطلاع، وبها يصبح المعلم قادرا على القيام بهذه المهنة على الطريقة الصحيحة، وهذه الموهبة تخصص لها الجامعات في هذه البلاد برنامجاً تربوياً يطلق عليه برنامج الإعداد التربوي، يحصل عليه المعلم إما أثناء الدراسة أو بعدها. والمعلم الحاصل على هذا الدبلوم أقدر في اداء رسالته التربوية من الذي لم يحصل على هذا في الغالب؛ لأن غزارة المعرفة، وسلامتها من الخطأ وقوة حافظة المعلم وتمكنه من مادته لم تعد كافية في توصيل المعرفة إلى التلاميذ وإحداث الأثر السلوكي المتمثل في التطبيق التربوي لما يسمع أو يشاهد. ولذلك ينبغي للمعلم معرفة الأساليب والطريق التربوي التي تسمهم في نجاح

- \ . V-

التعليم، وإيصاله إلى التلاميذ وتعديل سلوكهم في ضوء القواعد التربوية

والمهارات التدريسية التي سوف يوضحها الباحث في فصل قادم.

ومن أدبيات الموهبة التربوية في الميدان التعليمي، محبة المتعلمين، والشعور بعظم المسئولية، وأهمية العلم الذي يربي التلاميذ عليه، والتحلي بالأحلاق والآداب التربوية، بل إن هذه الموهبة تمكن المعلم من السيطرة على التلاميذ في الحلقات القرآنية. لأن "الطالب لا يشعر بأهمية ما يدرس إلا من خلال المعلم نفسه وليس من خلال الحدرس في حد ذاته"(١٠٦). لا سيما التلميذ في المراحل المبكرة من حياته الدراسية كما في الحلقات القرآنية.

لذلك فإن وجود الخبرات التعليمية، والتربوية لدى المعلم في الحلقات القرآنية تعينه على تحقيق أهدافه، وتطلعات المسرفين على هذه الحلقات، ولن يجد في طريقه أي عوائق، لأنه أصبح بهذه المعرفة المهنية لطبيعة المتعلم والموقف التعليمي داخل الحلقة القرآنية "يقف موقف المرشد الحازم، يهدِّئ المتسرع منهم، ويشجِّع المتردد، ويثني على من يستحق الثناء، ويوقظ الغافل، ويساعد الضغيف، ويحث الكسلان على العمل، فتحد في دروسه حياة ونشاطاً، وتشويقاً، وتعليميه في تجدد مستمر "(١٠٧).

وفي ضوء ما سبق يتبين لنا أن معلم القرآن في الحلقات القرآنية، يحتاج إلى معرفة طبيعة مهنة التدريس لأنه "يحمل مسئولية إعداد الفرد-أي تربيته-من عدة حوانب فهناك الجانب الاجتماعي، وهناك الجانب الثقافي، وهناك أيضاً الجوانب الجسمية، والنفسية، وعلى الرغم مما يبدو من انفصال بين تلك الجوانب، إلا أن واقع الأمر هو أن المعلم مطالب بتحقيق ذلك كله في كل فرد، وعلى نحو شامل ومتكامل، ومن هنا يبدو أهمية التمكن من الكفاءات، والمهارات التدريسية في تربية التلميذ تربية متكاملة "(١٠٨) فقد مضى زمن العناية بجانب واحد وهو

الحفظ، وتحاهل الجوانب الأخرى بل أضحى من الضروري الاهتمام بالمتعلم من جميع جوانبه واختيار المعلم المتكامل نظراً لما تحتاجه العملية التريوية في الحلقات القرآنية من جهد عقلي وتربوي ونفسي يتطلب الخبرة التربوية.

### ٢- قوة الشخصية :

تعرف الشخصية في الدراسات النفسية بأنها "تأزر الوظائف النفسية والاستعدادت الوراثية وجميع مكونات المرء من حسم ومزاج وذكاء وملامح وميول وعواطف وعادات وأنماط في السلوك فالمظهر الذي ينتج عن جميع هذه المكونات والذي يعرف به المرء باستمرار هو ما يدعى بالشخصية وتكون الشخصية قوية بمقدار ما تكون هذه المكونات متماسكة متكاملة ثابتة"(١٠٩).

وقوة الشخصية في العملية التربوية تظهر من خلال قدرة المعلم على حسن التعامل مع التلاميذ وتميزه بالحزم والسيطرة والمقدرة على إدارة الحلقة القرآنية أثناء الموقف التعليمي، مع البشاشة واللباقة والكياسة وقوة الصوت وحسن الأداء والهدوء وضبط النفس والرغبة في العمل إضافة إلى الصحة النفسية فإذا توافرت هذه السمات الشخصية كان المعلم ذا شخصية قوية صالحة للتدريس في الحلقة القرآنية (١١٠).

و يخطئ من يظن أن قوة الشخصية في رفع الصوت، وإطلاق العبارات النابية أو احتقار التلاميذ، وممارسة فن الدعاية السوداء ضدهم، أو الضرب على الطاولة أو السبورة أو الجدار بقوة. إن هذه السلوكيات السلبية لا تصدر إلا عن ضعيف الشخصية، ومثل هذا المعلم لا يصلح للعمل في مجال التربية والتعليم؛ فضلاً عن

الحلقات القرآنية، لأنه يعيق التلاميذ على الاستمرار في تعلم القرآن الكريم، وحفظه، وفهم آدابه ومعرفة أحكامه، والعمل بها.

وعلى هذا فإن قوة شخصية المعلم تكمن في انسجام سلوكه مع السنن الفطرية التي فطر الله الناس عليها، وكلما تطابق السلوك مع الفطرة، ومع الصفات الفطرية التي تحدثنا عنها في هذا الفصل واقترب منها كان المعلم قوياً في شخصيته محبوباً عند طلابه مرغوبة معرفته، مسموعة توجيهاته ونصائحه. كما يدل على قوة شخصية المعلم في الحلقات القرآنية أيضاً التوازن في التعامل السلوكي أثناء المواقف التربوية؛ كالحرص على حسن التعامل والتفاعل مع التلاميذ والعمل على إقامة العلاقات الحسنة بينهم، وإبراز القيم الإسلامية أمامهم، والحرص على الإنجاز، والإتقان، وتطابق ظاهر المعلم مع باطنه أقول: إن هذا مما يوضح قوة الشخصية كصفة هامة للمعلم ومخالفة ذلك علامة ضعف شخصية المعلم حتى وإن رفع صوته أو أطال عصاه، أو ترك العنان للسانه يسبّ

ومن بين الدراسات الأكثر كشفاً واستقصاءً لقوة شخصية المعلم دراسة تربوية (۱۱۱) ارتكزت على آراء (۳۷۲٥) طالباً في المرحلة الثانوية هدفها التعرف على المعلمين المحبوبين وغير المحبوبين عند التلامية. فكانت النتيجة لهذا الاستطلاع التربوي؛ أن ذكر أولئك الطلاب ثلاثة وأربعين سبباً تبرر حب المعلم واحترامه، وهذه أربعة أسباب إيحابية كانت أكثرها تكراراً وهي تبين في الحقيقة قوة الشخصية:

- ١- تعاون المعلم مع التلاميذ وتمكنه من شرح الدروس والواجبات بوضوح واستخدام الأمثلة في التدريس.
- ٢- يكون المعلم منشرحاً سعيداً مرحاً وذا طبع ومزاج حيد وقادراً على
   رواية النكت.
  - ٣- يتصف بالصداقة للتلاميذ وذا قابلية على الصحبة.
  - ٤- الاهتمام بتلاميذه وتفهم مواقفهم، وفهم أحوالهم.

#### ٣- القوة العقلية :

إن القوة العقلية لمعلم القرآن، أو ما يطلق عليه في الدراسات النفسية بالذكاء من السمات الأساسية والضرورية للمعلم في الحلقات القرآنية، حتى ينجح في عمله المتعدد المسئوليات، والتي منها التربوية، والتعليمية، والاجتماعية، حيث أن تربية التلاميذ، وتعليمهم، وبث الوعي في أوساطهم، ودعوتهم إلى الحق، والتأثير في سلوكهم، ليس أمراً سهلاً يستطيعه كل أحد. وبناء عليه فإنه كلما كانت درجة القدرات العقلية عند المعلم عالية سواء الفطرية أو المكتسبة، كلما استطاع أن يتعامل مع ما يواجهه من أحداث، وما يعترضه من مواقف، ومشكلات، وتحديات في حلقة القرآن بصورة صحيحة، فالمعلم الناضج عقلياً، يسرى المواقف من جميع الجوانب، ويدرك أفضل الطرق لحلها، وأقربها إلى عقول التلاميذ، وقلوبهم، ويقدر تفاوت قدراتهم، وربما اختلاف بيئاتهم وثقافتهم.

وتأتي أهمية القوة العقلية للمعلم في الحلقات القرآنية، لأن التأثير في سلوك التلاميذ، وإقناعهم، وحذب نفوسهم إلى الخير اليوم "لم يعد سهلاً كما كان قبل، ولم يعد التلاميذ غفلاً يصدقون كل ما يقال لهم"(١١٢).

ومن هنا تبدو أهمية القوة العقلية للمعلم حتى يسمع التلاميذ توجيهه ويتقبلون نصحه ويصل تعليمه إلى عقولهم وقلوبهم ويفهم طريقة تفكيرهم، ويعرف مفاتيح اهتماماتهم، ولا يتحقق هذا بدون القوة العقلية، والنضج العقلى، وقد أكّد منهج التربية الإسلامية أهمية العقل، ورفع من شأنه لأهمية ذلك وأثره في التربية والتعليم خاصة، وجوانب الحياة الدنيوية والأجروية بعامة.

ومما يؤكد أهمية هذه الصفة لمعلم القرآن اشتغاله "بأمور علمية ونظرية داخل الحلقات وخارجها، وتعامله مع تلاميذ قد يكون لديهم معرفة ومعلومات متنوعة، وما يطرح عليه من أسئلة سواء من طلابه، أو من عامة الناس؛ ثم إن الصفات المعرفية والثقافية والتخصُّصِية والتربوية، تحتاج إلى معلم لديه قدرات عقلية عالية تساعد على اكتساب تلك المعرفة، ويكون بها سريع البديهة، لبقاً في حديثه، كيساً فطناً، حسن التدبير، يخاطب التلامية على قدر عقولهم، واستعداداتهم الخاصة.

وعلى هذا فإن المعلم في الحلقات القرأنية لن ينجح في تحقيق الأهداف التربوية، ويؤثر في تلاميذه إلا بقدر ذكائه وقوته العلمية، فإذا كان قوياً تحققت الأهداف، وإذا كان ضعيفاً فإن فاقد الشيء لا يعطيه؛ لذلك يرى الباحث أن القوة العقلية اليوم، أصبحت من صفات المعلم الضرورية في الحلقات القرآنية، نظراً لمتطلبات التعليم القرآني الذي يقوم على الحفظ والفهم والاستنباط وتنويع

الأساليب التربوية والتعليمية فأسلوب التعليم في الحلقات القرآنية لم يعد مقتصراً على أسلوب التلقين فقط بل هناك أساليب ووسائل أخرى عصرية يجب أن يعمل بها، ويفيد منها.

كما أن التلاميذ في الحلقات القرآنية في هذا العصر أصبحوا لا ينتمون إلى بيئة واحدة أو عمر زمني واحد ولكن يختلفون عن بعضهم في بيئاتهم الاجتماعية والأسرية وصفاتهم العقلية والنفسية ونوع التربية الأسرية وتنوع مشكلاتهم ومستوياتهم الأخلاقية.

وكل هذه الأمور لا يدركها المعلم الضعيف في قدراته العقلية، بل تحتاج إلى معلم ذكى قادر على التعامل معهم، ورعايتهم كل حسب قدراته، واحتياجاته فالطالب الذكي لا يستطيع أن يتعامل معه ويوجه تعليمه، إلا المعلم الذكي الذي يعرف كيف ينمي هذا الجانب ويرعاه، ويحافظ عليه، والطالب الذي يستحدم قدرته العقلية في التحايل على المعلم، وعلى الإدارة، والتهرب من أداء الواجب بطرق ملتوية ومصطنعة في بعض الأحيان، يحتاج أيضاً إلى معلم ذكى سريع البديهة، قوي الذاكرة، حاد الفطنة، قادر على كشف هذا التلاعب، ويدرك بواطن الأمور، وما يختفي وراءها؛ وإلا اعتبره الطلاب غبياً، أو على أقـل تقديـر شخصاً يسهل خداعه ومراوغته. كما أن الطالب المتخلف دراسياً، أو صاحب المشكلات الأسرية أو خلافها يحتاج إلى معلم ذكى يستطيع أن يساعده في حل المشلات والتغلب عليها(١١٣) وقد أدرك السلف هذه الخاصية وجعلوها من سمات المعلم الناجح، وضرورتها له، حتى يقوم بدوره التربوي، قال الماوردي-رحمه الله-: "وإذا كان العالم في توسم المتعلمين.....يقدر استحقاقهم حبيراً لم يضع

له عناء ولم يخب على يديه صاحب، وإن لم يتوسمهم وخفيت عليه أحوالهم، ومبلغ استحقاقهم، كانوا وإياه في عناء، وكد، وتعب غير مجد، لأنه لا يعدم أن يكون منهم ذكي يحتاج إلى الزيادة، وبليد يكتفي بالقليل، فيضحر الذكي منه، ويعجز البليد عنه، ومن يردد أصحابه بين عجز وضحر ملّوه وملّهم"(١١٤).

ولا شك إن القوة العقلية تجعل معلم القرآن في الحلقات القرآنية، يحقق الأهداف التربوية المرغوب تحقيقها، يقول الماوردي أيضاً: "وينبغي أن يكون للعالم فراسة يتوسم بها المتعلم ليعرف مبلغ طاقته وقدر استحقاقه ليعطيه ما يتحمله بذكائه أو تضعف عنه ببلادته فإنه أروح (أي أكثر راحةً) للعالم والمتعلم (١١٥). ومظاهر القوة العقلية (الذكاء) التي تلزم المعلم متعددة وليست مجال بحثي هنا. فمن أراد الاستزادة فعليه بالرجوع إلى الدراسات النفسية المتخصصة في هذا المجال فقد اعتنت بذلك وما ذاك إلا لأهميتها العملية التربوية والتعليمية على وجه الخصوص.

## الهواهش

- (۱) محمود قمبر، دراسات تراثية في التربية الإسلامية، الدوحة، دار الثقافة، ١٤٠٧هـ ج١، ص٤١٧.
  - (٢) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٤٦.
- (٣) الماوردي، أدب الدنيا والدين، تحقيق: مصطفى السقا، الرياض، مكتب التربية العربي لدول الخليج ١٤١٥هـ ص٩٠١.
- (٤) حسن إبراهيم عبد العال، فن التعليم عند بدر الدين ابن جماعة، الرياض، مكتب التربية العربي لدول الخليج ٥٠٤٠هـ ص ١٠٩.
  - (ه ) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٩٠.
- (٦) أحمد عبد العزيز سلامة، وعبد السلام عبدالغفار، علم النفس الاجتماعي، دار النهضة العربية، ١٩٧٠م ص٢٠٠.
  - (٧) محمد حسن الحمصى، الإيمان بالله، دار الرشيد، الرياض، د.ت، ص٨٨.
- (٨) ماجد عرسان الكيلاني، تطور مفهوم النظرية الإسلامية، دمشق،بيروت،دار ابن كثير، ٨٤ هـ ص ٤١.
- (٩) محمد أمين المصري، لمحات في وسائل النربية الإسلامية، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٨هـ، ص١٤١.
- (۱۰) ابن القيم، مدارج السالكين، تحقيق: محمد حامد الفقي، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱۹۷۲م، ج۲، ص٩١.
  - (١١) سورة الكهف، آية: ١١٠.
  - (۱۲) ابن ماجة، المقدمة، مرجع سابق، ص۲۷.
    - (١٣) مسند الإمام أحمد، ص١٦٨.

- (١٤) النووي، التبيان، ص١٣٠.
- (١٥) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٦، ص١٢١.
- (١٦) ابن جماعة، تذكرة السامع، مرجع سابق، ص٤٧.
- (۱۷) النووي، التبيان، ص١٥، طاش كبرى زاده، مفتاح دار السعادة، ج١، ص٣٣.
  - (١٨) صحيح مسلم، كتاب الإمارة، ج٣، ص١٥١٣، ١٥١٤.
    - (۱۹) فتح الباري، ج٤، ص٥٦-٤٥٧.
- (٢٠) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب أحمد عبد الرزاق الدويش، ج٤، ص٩١.
  - (٢١) سورة القلم، آية: ٤.
  - (٢٢) سنن الترمذي، كتاب البر والصلة، ج٤، ص٥٥٥.
    - (٢٣) الماوردي، أدب الدنيا والدين، ص٢٣١.
  - (٢٤) ابن الجوزي، مناقب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، تحقيق: زينب إبراهيم.
    - (٢٥) عبد الرحمن السعدي، طريق الوصول إلى العلم المأمول، ص٢٣١.
- (٢٦) ابن مفلح، الآداب الشرعية والمنح المرعية، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، (د.ت) ج٢، ص٩٥١.
- (۲۷) سعيد القحطاني، الحكمة في الدعوة إلى اللَّه تعالى، الرياض، مطبعة سفير، ١٤١٢هـ، ص١٢٩.
  - (٢٨) عبد الكريم زيدان، أصول الدعوة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٧هـ، ص٥٠٠٠.
    - (۲۹) ابن تیمیة، الفتاوی، ج۲۸، ص۱۳٦.
      - (٣٠) سورة آل عمران، آية: ١٥٩.
    - (٣١) صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، ج٤، ص٢٠٠.

- (٣٢) محمد رجب فرجاني، كيف تتأدب مع المصحف، القاهرة، دار الاعتصام، ١٣٩٨هـ ص١٣٢، ١٣٣،
  - (٣٣) سنن الترمذي، كتاب البر والصلة، ج٤، ص٣٦٨.
- (٣٤) سالك أحمد معلوم، الفكر التربوي عند الخطيب البغدادي، بدون دار نشر، ٣٤) سالك أحمد معلوم، الفكر التربوي عند الخطيب البغدادي، بدون دار نشر، ٣٤)
  - (٣٥) عبد الله عبد الحميد محمود، إعداد المعلم، مرجع سابق، ص٢١١.
    - (٣٦) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٨٨، ٨٩.
      - (٣٧) صحيح مسلم، كتاب البر والصلة والآداب ، ج٤، ص٣٢٤.
        - (۲۸) مسند أحمد، ج٥، ٢٥٧.
        - (٣٩) سنن الترمذي، كتاب البر والصلة، ج٤، ص٣٢٤.
- (٤٠) ابن سحنون، آداب المعلمين، أحمد الأهواني، التربية الإسلامية، مرجع سابق، ص٣٥٢.
  - (٤١) مسند الإمام أحمد ج٣، ص١٥٧.
  - (٤٢) صحيح مسلم، كتاب الجنة وصفة نعيمها وأهلها، ج٤، ص١٩٩٠.
    - (٤٣) ابن عبد البر، جامع بيان العلم وفضله، ج١، ص١٣٥.
      - (٤٤) النووي، الجموع شرح المهذب، ج٢، ص٥٦.
- (٤٥) الآجري، أخلاق حملة القرآن، تحقيق عبد العزيز المغاري، المدينة المنورة، مكتبة الـدار، ص١١١.
  - (٤٦) سورة النحل آية: ٩.
  - (٤٧) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، ج٣، ص١٢٤٢.
  - (٤٨) ابن مفلح، الآداب الشرعية والمنح المرعية، ج١، ص١٨١.

(٤٩) تفسير الطبري، ج٣، ص١٤٢.

(٠٠) حسن إبراهيم عبد العال، فن التعليم عند بدر الدين ابن جماعة، مرجع سابق، ص١٢٩.

(١٥) النووي، المجموع شرح المهذب، مرجع سابق، ج١، ص٣٣.

(٥٢) ابن سحنون، آداب المعلمين، مرجع سابق، ص٣٥٣.

(٥٣) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٦٠.

(٥٤) ابن القيم، مفتاح دار السعادة، الأسكندرية، مكتبة حميدو، ١٣٩٩، ج١،ص١٣٠.

(٥٥) ابن تيمية، الفتاوة، ج٨، ص١٣٦.

(٥٦) عبد الكريم زيدان، أصول الدعوة، ص٣٠٢.

(۵۷) ابن تیمیة، الفتاوی، ج٦، ص٣٨٨.

(٥٨) صحيح ابن ماجه، ج١، ص٤٤.

(٥٩) سورة محمد، آية: ٩.

(٦٠) صحيح البخاري، كتاب العلم، ج١، ص٩٥١.

(٦١) ابن حجر، فتح الباري، ج١، ص١٦٠.

(٦٢) ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٧هـ، ج١، ص٩.

(٦٣) سنن أبي داود، كتاب العلم، ج٣، ص٧١٧، صحيح ابن ماجه للألباني، ج١، ص٤٣.

(٦٤) ابن تيمية، الفتاوى، ج١١، ص٣٩٦، ٣٩٧.

(٦٥) ابن خلدون، المقدمة، ص٤٣٠.

(٦٦) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، ص١٥٨.

- (٦٧) الشاطبي، الموافقات، ج١، ص
- (٦٨) صحيح البخاري، كتاب النكاح، ج٥، ص٢٠٠١.
- (٦٩) عمر محمد الشيباني، من أسس التربية الإسلامية، طرابلس، النشأة العامة للنشر والتوزيع، ١٣٩١هـ ص١٧٣.
  - (٧٠) عبد الله عبد الحميد محمود، إعداد المعلم، ص ٣٤١.
- (٧١) أحمد عبد الرحمن عيسى، في أصول التربية وتاريخها، الرياض، دار اللواء للنشر والتوزيع، ١٣٩٧هـ ص ٣١.
- (٧٢) برهان الدين الزرنوجي، تعليم المتعلم طريق التعلم، القاهرة، مكتبة مصطفى الحلبي، ص ٢١.
  - (٧٣) أحمد شلبي، التربية الإسلامية، مرجع سابق، ص٢٢٢.
  - (٧٤) أحمد فؤاد الأهواني، التربية الإسلامية، مرجع سابق، ٢٨٧-٣٦٦.
    - (٧٥) ابن جماعة تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص١٥.
- (٧٦) عبد العزيز العروس، الأنصاص القرآنية، رواية ورش، المغرب، مطبعة سبارطيل، ٧٦) عبد العزيز العروس، الأنصاص القرآنية، رواية ورش، المغرب، مطبعة سبارطيل،
- (۷۷) محمد عبد العليم مرسي، المعلم والمناهج وطرق التدريس، الرياض، عالم الكتب، (۷۷) محمد عبد العليم مرسي، المعلم والمناهج
- (٧٨) حسن إبراهيم حسن، الفكر التربوي عند بدر الدين بن جماعة، من أعلام التربية العربية الإسلامية، مرجع سابق، ج٣، ص٢٨٦.
  - (٧٩) سنن الترمذي، كتاب البر والصلة، ج٤، ٣٥١.
    - (۸۰) صحیح البخاري، ج۳، ص۱۲۱۳.
  - (٨١) عمر محمد الشيباني، من أسس التربية الإسلامية، مرجع سابق، ص١٧٤.

- (۸۲) سنن الترمذي، كتاب البر والصلة، ج٤، ص٣٤٠.
- (٨٣) على الشوبكي، المدرسة والتربية، بيروت، دار مكتبة الحياة (د.ت) ص٦٨.
  - (٨٤) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، ص٢٣.
  - (٨٥) على الشوبكي، المدرسة والتربية، مرجع سابق، ص٦٨.
    - (٨٦) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، ج١، ص٩٣.
- (۸۷) ابن القيم، الفوائد، تحقيق بشير محمد عيون، دمشق، مكتبة دار البيان، ١٤٠٧هـ ص٧٢٧.
  - (۸۸) سنن أبي داود، كتاب اللباس، ج٤، ص٥٠.
  - (٨٩) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٣٠، ٣١.
  - (.٩) الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، ص٣٨١، ٣٨٢.
- (٩١) السمعاني، أدب الإملاء والاستملاء، تحقيق أحمد محمد محمود، مطبعة المحمودية، ١٤١٤هـ ص١٤١٨.
  - (٩٢) عبد الحميد فائد، رائد التربية، بيروت، دار الكتاب اللبناني، ١٩٨١، ١٥٣٨.
    - (٩٣) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٣٠، ٣١.
- (٩٤) جيمس دانيل، إدارة الفصل، ترجمة محمد مصطفى زيدان، حدة، دار المحتمع العلمي، (٩٤) ٣٢٠.
  - (٩٥) عبد الله عبد الحميد، إعداد المعلم، مرجع سابق، ص٢٦٢.
    - (٩٦) على الشوبكي، المدرسة والتربية، مرجع سابق، ص٢٨.
      - (۹۷) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، ج١، ص٩٣.
  - (٩٨) الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي، ج١، ص٣٨٨.

- (٩٩) صالح عبد العزيز، عبد العزيز عبد الجيد، التربية وطرق التدريس، القاهرة، دار المعارف، (د. ت) ص ١٦٠٠.
  - (۱۰۰) مالك بن نبي، مشكلة الثقافة، ص١١٥.
- (۱۰۱) مقالات في الدعوة والإعلام الإسلامي، كتاب الأمة، عدد (٤١)، مركز البحوث والمعلومات، الدوحة، ١٤١١هـ، ص٨١.
  - (١٠٢) عمر محمد الشيباني، من أسس التربية الإسلامية، ص١٧٩.
    - (١٠٣) المرجع السابق ص١٧٩.
    - (١٠٤) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق ص٣٩.
  - (١٠٥) على أحمد لبن، مرشد المعلمة، مكتبة سفير، (د.ت) ص٦٣.
  - (١٠٦) محمد عبد العليم مرسى، المعلم والمناهج وطرق التدريس، مرجع سابق، ص٩٧.
- (١٠٧) محمد عطية الأبراشي، روح التربية والتعليم، القاهرة، دار إحياء الكتب العربية (١٠٧) محمد عطية الأبراشي،
  - (١٠٨) سراج محمد وزان، التربية الإسلامية، مرجع سابق، ص٨٥.
- (١٠٩) عبد الرحمن النحلاوي، موضوعات في التدريس وطرقه العامة،مذكرة طلاب السنة الثالثة، الرياض، جامعة الإمام، ١٤٠٠هـ، ص٧.
  - (۱۱۰) المرجع السابق، ص۷، ۸.
- (١١١) محمد حير عرقسوسي وآخرون، التعلم نفسياً وتربوياً، الريساض، دار اللواء، ١٤٠٣ هـ ص٧٦.
- (١١٢) عبد الكريم بكار، مقدمات للنهوض بالعمل الدعوي، الرياض، دار السلم، ١٠٢) عبد الكريم بكار، مقدمات للنهوض بالعمل الدعوي، الرياض، دار السلم،
  - (١١٣) انظر: عبدا لله عبد الحميد، إعداد المعلم، ص ٢٥٢ ٢٥٣.

(١١٤) الماوردي، أدب الدنيا والدين، مرجع سابق، ص٩٠.

(١١٥) المرجع السابق، ص٨٩.



## الفصل الثالث

## مهارات التدريس في الحلقات القرآنية

🏟 مهارة إعداد الدرس القرآني.

🕸 مهارات آداب التلاوة في الحلقات القرآنية.

🕸 مهارة الشرح المبسط.

🕸 مهار تحديد الأهداف.

🏟 مهارات القراءة النموذجية.

🥸 التقويم التربوي الجزئي.

🥸 الواجبات المنزلية.

🏟 مهارات تدريس التجويد.

🏟 مهارة استخدام الوسائل التعليمية.

🥸 مهارة السؤال والجواب.

🕸 مهارات الحفظ.

العوامل المساعدة على الحفظ.

## مدخل:

إن مهارات التدريس تعني الإجابة على السؤال التالي: كيف أعلم القرآن الكريم في الحلقات القرآنية؟

ولا شك أن طرح مثل هذا السؤال، يعتبر خطوة مهمة وضرورية في تعليم القرآن، وبداية طيبة لتحقيق الأهداف التربوية للحلقات القرآنية؛ لأن مثل هذا السؤال من المعلم على نفسه يعني: إن عليه، أن يجتهد في التعرف على الأساليب التربوية في تعليم التلاميذ، وتحفيظهم، واكتساب المهارات الدراسية اللازمة، للقيام بمهمة التعليم لكتاب الله تعالى في الحلقات القرآنية.

نعم: إن طرح هذا السؤال، يساعد المعلم في الحلقات القرآنية في التفكير في كل وسيلة مباحة، ونافعة؛ ويعينه على استثارة التلاميذ في الدرس، ورفع الدافعية عندهم للتعلم، وإتقان التلاوة، وترغيبهم في حفظ الآيات أو السور المقررة عليهم والمراجعة لما تم حفظه أولاً بأول، والتحلي بالأخلاق الإسلامية، المنبثقة من كتاب الله وسنة رسوله على .

وسوف أقترح الطرق المناسبة في كيفية تعليم القرآن الكريم مسترشداً بما كتب في هذا الجال في الدراسات التربوية قديماً وحديثاً مع ملاحظة أن هذا لا يعني أنها الطريقة الوحيدة التي تحقق الأهداف التربوية جميعها فقد يرى المعلم خطوات تعليمية ومهارات تدريسية وأساليب تربوية نافعة وتجارب عملية لآخرين رائدة، فلا يمنع من الاستفادة منها وتطبيقها وسوف يؤدي ذلك بإذن الله مع الممارسة والرغبة إلى اكتساب مهارات وأنشطة التدريس الفعال في

الحلقات القرآنية؛ لأن مهارات التعامل مع القرآن وعلومه ضرورية للمعلم والمتعلم.

ولما كانت الأساليب التربوية كثيرة والطرق التعليمية متنوعة؛ لا سيما في هذا العصر عصر الانفجار المعرفي، واتساع ثقافة التلميذ، لأن معيار نجاح الطريقة التربوية المناسبة، لتعليم القرآن الكريم يكمن في الرجوع إلى أسلوب الرسول ﷺ والاقتراب منه فإن نجاح الأسلوب التعليمي لكتاب الله وتحقق الأهداف التربوية كما ينبغي مرتبط بالأسلوب النبوي. وابتعاد العملية التربوية في الحلقات القرآنية عن هذا الأسلوب المعصوم يخل بها، وقد يـؤدي إلى الانحراف، واتساع دائرة التسرب، والانقطاع المستمر من هذه الحلقات أو عدم التأدب بآداب القرآن، والتمسك بتعاليمه، وتظهر سلوكيات منحرفة، وأفعال خاطئة عند التلاميذ، ولكي تثمر العملية التربوية داخل الحلقات القرآنية، وجب على المعلم مراعاة المحاور التربوية التي مارسها الرسول علي مع أصحابه كما جاءت في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتُلُوا عَلَيهِمْ آيَاتِهِ ويُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلال مُبين ﴾(١) والآية الكريمة توضح الأسلوب التربوي الذي قام به الرسول على في تعليم أصحابه القرآن وتزكيه نفوسهم، حيث كان يقرأ عليهم آيات الله التي أنزلها عليه، ويطهرهم من دنس الكفر، ويعلمهم كتاب الله، وما فيه من أمر الله ونهيه، وشرائع دينه، ويعلمهم السنن(٢)، والمعلم الناجح هو من يراعي عند تدريسه كتاب الله في الحلقات القرآنية تلك المحاور الثلاثة المتمثلة في التلاوة والتزكية والتعليم، ولا يقتصر على واحدة منها؛ ويوظف الوسائل التربوية التي يعرفها ويكتسبها أو يرغب تحربتها لخدمة هذه القواعد الثلاثة التلاوة، التزكية، التعليم.

إن طريقة تحفيظ القرآن، وتعليم التلاميذ تلاوته، والتأدب بآدابه والعمل بأحكامه حسب الوسع الذي يختلف باختلاف مستويات التلاميذ، وقدراتهم وطاقاتهم ومراحل نموهم ومدى قدرتهم على القراءة من المصحف\* من عدمها. وهذه بعض مهارات التدريس المقترحة في الحلقات القرآنية:

<sup>\*</sup> وحيث أن نسبة الأمية كبيرة في المجتمعات الإسلامية بالإضافة إلى عدم عناية بعضها بتعليم اللغة العربية ضمن برامجها التعليمية في مدارس التعليم. اللهم إلا بعض المدارس الإسلامية الخاصة. فهذا يعني أن هناك قطاعاً كبيراً من أفراد المجتمع الإسلامي أو من يعيش في غير البلاد الإسلامية لا يعرفون القراءة باللغة العربية أو كانوا ممن فقد حاسة البصر فهؤلاء يحتاجون إلى طريقة خاصة في كيفية التدريس القرآني، وهذه القضية ليست بحال بحثي هنا لكن بالإمكان الاستفادة من المهارات المقترحة وسوف أشير إلى ذلك بإيجاز وأحب أن أوكد على مراعاة الجوانب التالية في تعليم غير القادرين على القراءة:

١- التركيز على التعليم التلقيني سواء فردياً أو جماعياً كما سيأتي.

٢- محاولة تعليمهم القراءة والكتابة ومما يعين على ذلك الأسلوب التعليمي المتمثل في القاعدة
 البغدادية.

٣- الاستعانة ببعض الوسائل الإيضاحية المناسبة لذلك.

٤- الاستفادة من الدارسات والتجارب في تعليم غير الناطقين باللغة العربية.

## مهارة إعداد الدرس القرآني (التغطيط الدرس)

إن لكل درس في الحلقات القرآنية إعداد، وتحضير، واستعداد سواء كان هذا الإعداد مكتوباً وهذا الإعداد يسبق الإعداد مكتوباً، أو مفهوماً والأولى أن يكون مكتوباً وهذا الإعداد يسبق الدرس القرآني، وله ثمرات تربوية نافعة على المعلم والتلاميذ؛ لأن هذا الاستعداد الذي يطلق عليه التخطيط للدرس أو حسن الإعداد واختيار طريقة الأداء: يزيد من خبرة المعلم، وثقافته، وقوة شخصيته، وقدرته على إدارة الحلقة القرآنية.

وتأتي أهمية هذه المهارة لأن هناك أخطاء أو جوانب تقصير يقع فيها بعض المعلمين في الحلقات القرآنية في إعداد الدرس، ومنها: إهمال التحضير، و عدم مراجعة الحفظ، والدخول إلى الحلقة القرآنية بدون كراس التحضير للدرس القرآني، ودفتر المتابعة والتقويم للتلاميذ، بحجة أن هذه تصلح في التعليم العام؛ لأن إدارة التعليم تلزم بذلك. أما الحلقات القرآنية فلا حاجة للمعلم بها، وهو في غنى عنها وهذا في الحقيقة خلل تربوي، ينبغي أن يبرأ منه المعلم في الحلقات القرآنية؛ لأن هذا قد يعرضه أولاً لمواقسف محرجة مع التلاميذ وثانياً لن يحقق الأهداف التربوية المرسومة كما ينبغي.

إن إعداد الدرس قبل الحضور إلى الحلقة القرآنية، والتخطيط لعملية التدريس، والمداومة على ذلك، يحمي المعلم من الجمود العلمي والمهني، ويزيد من إقبال التلاميذ على دروسه؛ لا سيما إذا وجد عوائق تربوية داخل الحلقات القرآنية وهذه بعض الخطوات المقترحة التي يقوم عليها تخطيط الدرس قبل الدخول على التلاميذ.

- ١- يقوم المعلم بدارسة الجزء المقرر على التلاميذ، قبل حضوره إلى الحلقة إما
   بمراجعة الآيات المقرر دراستها، أو الحفظ إن كان ضعيفاً أو لأمرين معاً.
  - ٢- الاطلاع بالتفصيل على الدرس السابق لربطه بالدرس الحاضر.
- ٣- هضم الموضوع الذي حدد تدريسه، والرجوع إلى مصادره ومراجعه، لا
   سيما ما يتعلق بالشرح المبسط للآيات أو أسباب النزول.
- ٤- إعداد وسائل الإيضاح من السمعية والبصرية اللازمة لهذا الدرس إن أمكن، وكانت متوفرة أو عمل وسائل مناسبة حسب الاستطاعة.
- ٥- الرجوع إلى الكتاب المقرر [مثـل كتـاب التجويـد مثـلاً] أو كتـاب التفسير
   لعرفة ما يتعلق بموضوع الدرس.
  - ٦- فهم المعلومات جيداً؛ لعرضها على التلاميذ بالطريقة التربوية المناسبة.
    - ٧- مراجعة التحضير قبل الدخول إلى الحلقة القرآنية في حالة الكتابة.
- ٨- أداء الدرس حسب الخطوات التربوية المقترحة أو ما يتطلب الموقف التعليمي، إذ أن لكل موقف تعليمي طبيعته، وأهدافه، وأسلوب تعليمه، ونقله من المعلم إلى المتعلم في الحلقة القرآنية.

# حيارات أداب التاوة في الحاقات القرآنية

ذكر العلماء الكثير من الآداب الواجب مراعاتها عند تعليم القرآن، وتعلمه سواءً في الحلقات القرآنية، أو غيرها من وسائط التعليم، وحثوا على ضرورة الالتزام بهذه الآداب؛ سواء المعلم أو المتعلم أو القارئ لكتاب الله تعالى.

وقد أوصى علماء الإسلام بهذه الآداب، وأولوها عنايتهم، وذلك بذكرها في كتبهم أو تصنيف كتباً مستقلة عن هذه الآداب ومن أشهر من كتب عنها الإمام النووي في كتابه القيم: (التبيان في آداب حملة القرآن)، والسيوطي في كتابه: (الإتقان في علوم القرآن) أما كتابات المعاصرين فهي كثيرة، ولا مجال لذكرها وحسب الباحث أن يذكر بعض آداب التلاوة للتذكير والتنبيه؛ إما الإيضاح والتفصيل فعلى من أراد الزيادة أن يطلب ذلك في المؤلفات التي تحدثت عن ذلك سواء عند القدماء أو المعاصرين بهدف جعلها سلوكاً للتلاميذ.

## أهمية آداب التلاوة في العلقات القرآنية:

إن معرفة هذه الآداب، والعمل بها من قبل المعلم في الحلقات، وتدريب التلاميذ عليها، وتربيتهم عملياً بتطبيقها، لا يقل أهمية عن أحكام التجويد، وقواعده التي يحرص المعلمون على إتقانها -ولا بد- فعلى معلم القرآن، الحرص على تربية التلاميذ على هذه الآداب، سواء الظاهرة أو الباطنة وغرسها في نفوسهم بشتى الوسائل، لتصبح هذه الآداب سلوكاً لكل تلميذ، يلتزمه عند قراءة القرآن، ولا يكتف المعلم بالتوجيه إلى هذه الآداب؟ بل عليه أن يطبق ذلك

على نفسه؛ فالقدوة العملية أثرها أمضى من الكلام والتوجيه فالتلميذ في الغالب " يسلك في السمت والهدي مسلكه، ويراعي في العلم والدين عادته وعبادته ويتأدب بآدابه ولا يدع الاقتداء به"(٢).

وتأتي أهمية مراعاة هذه الآداب في الحلقات القرآنية؛ لأنها تدفع التلاميذ إلى تلاوة القرآن في شوق ورغبة حيث تهيئ التلميذ للتعلم وهي مفتاح للتعليم القرآني، وبها يصبح جو الحلقة القرآنية مناسباً لتلاوة القرآن؛ لأن ذلك يثمر الإنصات، والمتابعة، والخشوع، ويمنع التشتت الذهني، والبصري، ويزيد الفهم، والتدبر، والإدراك لمدلول ما يقرأ. وهذه بعض الآداب اللازمة لمعلمي ومتعلمي الحلقات القرآنية.

#### ١– الطمارة المسية :

يستحب أن يكون المعلم والتلمية متطهراً من الحدث؛ لأن التلمية كلما كان على طهارة كان أقرب إلى الانتفاع والخشوع، ويزداد تعظيم القرآن في نفسه أما إذا كانت الحلقة في المسجد فعند ذلك تصبح الطهارة في حقّه -على القول الراجح- واجبة؛ فإن من دخل المسجد لزمه أن يصلي ركعتين قبل أني يجلس كما جاء في الحديث: "إذا دخل أحدكم المسجد، فليركع ركعتين قبل أن يجلس" وفي رواية: "فلا يجلس حتى يصلى ركعتين"(1).

وليست الطهارة كما قد يتبادر إلى بعض الأذهان مجرد الوضوء، بل تشمل طهارة البدن، وطهارة المكان، وطهارة اللباس، وطهارة الفم، وطهارة الرائحة، وطهارة الجهة، وطهارة اللسان، وفوق هذا كله طهارة القلب، أما طهارة البدن

فقد اتفق العلماء رحمهم الله تعالى على أن الجنب لا يجوز له مس المصحف أو القراءة للقرآن؛ حتى يغتسل، أما الطهارة من الحدث الأصغر، فقد اشترطها بعض العلماء لقوله تعالى: ﴿لاَ يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهِّرُونَ ﴿نَ وَسَكَتَ آخِرُونَ ؛ لكن العلماء أجمعوا على أن الأفضل والأولى هو الطهارة من الحدث الأصغر أيضاً.

أما طهارة المكان: فلا تجوز تلاوة القرآن في الأماكن النجسة سواء كانت النجاسة حسية كالحمامات ونحوها، أو نجاسة معنوية كالملاهي وحانات الخمور والفسق.

وأما طهارة اللباس: فينبغي أن يكون لباسه طاهراً من النجاسات، وأن يلبس اللباس النظيف، وأن يتهيأ للتلاوة، فقد كان ابن مسود رها التعجبه الثياب الحسنة النظيفة، والريح الطيب، إذا قام إلى الصلاة، وكان الله إذا قرأ اعتم، ولبس ثيابه، وارتدى واستقبل القبلة.

وأما طهارة الفم: فقد حرص الإسلام عليها عند التلاوة فقد روى عن جابر في حديثاً عن الرسول على وفيه: "طيبوا أفواهكم بالسواك فإنها طرق القرآن القرآن وعن علي بن أبي طالب في قال: "إن أفواهكم طرق للقرآن فطيبوها بالسواك"(٧).

وقال النووي: "وينبغي إذا أراد القراءة أن ينظف فاه بالسواك وغيره"(^). كما ورد النهي عن أكل الثوم والبصل لمن أراد أن يذهب إلى المسجد لأجـل المحافظة على رائحة الفم. وكذا طهارة رائحة الجسم كله فلا ينبغي أن تكون رائحة من يتلو القرآن حبيثة من دخان أو عرق أو غيرها.

وأما طهارة الجهة: فإن أفضل الجهات جهة القبلة فينبغي أن يتجه أثناء القراءة إلى جهلة القبلة.

وأما طهارة اللسان: فينبغي على القارئ قبل تلاوة النص القرآني أن يطهر لسانه بالاستعاذة بالله من الشيطان الرحيم ثم يستعين باسم الله الرحمن الرحيم.

وأما طهارة القلب: فلا يصح أن يقرأ القرآن، وفي قلبه غير الله سبحانه وتعالى كالمراءاة بالتلاوة، أو أن يقرأه لغرض دنيوي كالتكسب أو المباهاة أو إرادة الجاه والمنصب أو التقرب إلى السلاطين (٩).

وفي ضوء ما سبق ينبغي للمعلم في الحلقات القرآنية أن يربي التلاميـذ على الطهارة بهذا المفهوم الشمولي وألا يتهاون في ذلك.

#### ٢- الطمارة المعنوبة :

إضافة إلى ما سبق فمن مظاهر الطهارة المعنوية: السلامة من السلوكيات المخالفة للمنهج الإسلامي، أو الوقوع في المعاصي والذنوب؛ لأنها من موانع الانتفاع بالقرآن فعلى المعلم أن يعمل جاهداً على إرشاد التلاميذ وحثهم على ذلك، وتعديل سلوكياتهم الخاطئة، لأن طهارة الوعاء شرط في الانتفاع بالمضمون فطهارة أدوات التلاوة المتمثلة في النظر والسمع واللسان والقلب شرط في الانتفاع بالقرآن بل وتزال أسباب الشبهات والشهوات حفاظاً على القلل.

#### ٣- إخلاص النبية :

ولما كانت النية شرط في قبول العمل وصلاحه ودوام ثمرته وجب على كل من المعلم والمتعلم التحلي بها ومراعاتها دائماً وعلى المعلم في الحلقة القرآنية أن يغرس في حس التلميذ دائماً استحضار النية الصالحة عند التلاوة، وأن جلوسه، وحفظه وقراءته، ومراجعته عبادة يبتغي بها وجه الله؛ حتى يصبح ذلك خلقاً للتلميذ؛ فتذكر النية عند كل عمل من أشق الأعمال على النفس وقد ينسى التلميذ هذا الأدب النفيس فعلى المعلم أن يذكّر به التلاميذ.

## 2- أدب هيئة الجلوس في الملقة :

على التلميذ أن يلتزم الأدب في مجلس القرآن، فتكون حلسته في الحلقة القرآنية بوقار، وسكينة، وتواضع، وخشوع، ويتجنب ما يكره من هيئات الجلوس المذمومة، كالإقعاء مثلاً رافعاً إحدى رجليه على الأخرى، أو ماداً رجليه دون عذر، أو متكئاً على يديه أو مستلقياً على الأرض، أو يكثر من الحركة، والالتفات لغير حاجة، أو العبث بملابسه أو أدواته الدراسية، فهذا كله يتنافى مع أدب الجلوس في الحلقة القرآنية فعلى المعلم أن يعود التلميذ على الجلوس المناسب لجو الحلقة فإن الخير عادة.

## 0 – إحضار المصحف والمحافظة عليه :

ينبغي على المعلم أن يعود التلاميذ على الحضور دائماً بمصاحفهم الخاصة إلى الحلقة القرآنية، ويوصيهم بالمحافظة عليها، ويعرفهم بآداب حمل المصحف،

ووضعه ولا يسمح لأحد من التلاميذ بالحضور إلى الحلقة دون مصحف أو تغيير المصحف في كل درس كما يحدث في بعض الحلقات، التي تكون في المسجد، أو إتلاف بعض أوراق المصحف وتمزيقها أو الكتابة والرسم على أوراق مصحفه، وفي حالة وجود مثل ذلك فعليه أن يزجره، ويستخدم وسائل التأديب المناسبة لذلك.

#### ٦- الاستعاذة والبسملة :

ومن آداب التلاوة الاستعاذة عند ابتداء القراءة لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرْءَانَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمِ ﴾ وبعد الاستعاذة البسملة، وقد أجمع العلماء على مشروعية البسملة، عند تلاوة كل سورة من سور القرآن سوى براءة (سورة التوبة).

وعلى المعلم أن يعود التلاميذ على المحافظة على هذا الأدب، ولا يتهاون في ذلك، ولو نسي أحد الطلاب، وجب عليه أن يذكره، ويأمر بالإتيان بها ويعرف بصيغ الاستعاذة المشهورة الثابتة، وقد أجمع العلماء أن الاستعاذة في أول التلاوة ليست من القرآن، واتفقوا على أنها مطلوبة من مريد القراءة، والراجح أنها واجبة عند قراءة القرآن، ولا يترتب على تركها بطلان القراءة فتصح القراءة مع تركها.

#### ٧- التملي بأدب الإنصات :

ومن الآداب المهمة عند تلاوة القرآن، أدب الإنصات والاستماع للقارئ، قال تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿(١٢) وَفِي اللَّهِ وَالْمَاعِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّالَةُ الللللَّالِلْمُ الللَّالِ الللَّاللَّهُ الللَّهُ الللللللَّلْمُ الللللَّل

وقد أرشد الرسول على إلى هذا الأدب عن عبد الله مسعود الله على القرآن قلت: اقرأ عليك وعليك أنزل قال: إني رسول الله على : "اقرأ على القرآن قلت: اقرأ عليك وعليك أنزل قال: إني أحب أن أسمعه من غيري "(١٠) وقد ذكر النووي لهذا الحديث فوائد منها استحباب استماع القراءة والإصغاء لها(٥). وفي تحلي التلميذ بهذا الأدب والعمل به أجران. فعن خالد بن معدان قال: "إن الذي يقرأ القرآن له أجر وإن الذي يستمع له أجران "(١٠). وعن أبي هريرة عليه أن رسول الله على قال: "من استمع إلى آية من كتاب الله كتبت له حسنة مضاعفة، ومن تلاها كانت له نوراً يوم القيامة "(١٠).

وفي ضوء ما سبق على المعلم أن يربي التلاميذ على العمل بهذا الأدب؛ لأنه من وسائل التدبر، والتأثر والانتفاع بهدي القرآن، بل إنه من الوسائل المساعدة على الحفظ والإتقان؛ لأن الاتصال الربوي الفعال، والتأثر السلوكي، يعتمد على الإصغاء الجيد فهو أدب شرعي أمر الله به أنبياءه ابتداءً فقال مخاطباً نبيه موسى عليه السلام: ﴿فَاسْتَمِعْ لِمَا يُوحَى ﴾ وهذا يدلُّ على أن حسن الاستماع كما يجب قد أثنى الله عليه فقال: ﴿الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَولَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ

أُولَتُكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُو الأَلْبَابِ (١٨) فمدح المنصت لاستماع كلامه مع حضور العقل، وأمر عباده بذلك أدباً لهم، كما في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَالُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿ (١٩) لأن الإنصات يساعد على الفهم.

روي عن وهب بن منبه أنه قال: من أدب الاستماع سكون الجوارح وغض البصر والإصغاء بالسمع وحضور العقل والعزم على العمل والاستماع الذي يجبه الله تعالى، هو أن يكف العبد جوارحه، ولا يشغلها فيشتغل قلبه عما يسمع، ويغض طرفه فلا يلهو قلبه بما يرى، ويحصر عقله فلا يحدث نفسه بشيء سوى ما يستمع إليه، ويعزم على أن يفهم فيعمل بما يفهم (٢٠٠).

## ٨- الترتيل والتؤدة وعدم الاستعجال في القراءة مع التدبر:

ينبغي على المعلم والمتعلم في الحلقات القرآنية على وجه الخصوص أن لا يستعجل أو يسرع في قراءة القرآن سواء أثناء القراءة العبادية أو الحفظ أو المراجعة أو القراءة بهدف التعليم، قال تعالى: ﴿لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ اللهِ اللهُ عَنْ وجل لرسوله عَلَيْ اللهِ اللهُ عَنْ وجل لرسوله عَلَيْ اللهِ اللهِ عَلَيْ من الله عن وجل لرسوله في كيفية تلقي الوحي من الملك (٢١)، وهذا يدل على أهمية القراءة، بتمهل فيقرأ القرآن على تؤدة ويرتله ترتيلاً، ولا يهذه هذا استجابة لقوله تعالى: ﴿وَرَتّلِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهَا قالت: كان رسول الله عَلَيْ السورة فيرتلها حتى تكون أطول منها (٢٤).

ولما قال أحدهم لعبد الله بن مسعود عليه: إني لأقرأ المفصل في ركعة. فقال: عبد الله هذا كهذ الشعر. إن أقواماً يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم، ولكن إذا وقع في القلب فرسخ فيه نفع (٢٥). وعن أم سلمة رضي الله عنها: "أنها نعتت قراءة النبي على قراءة مفسرة حرفاً حرفاً "(٢٦)، وهذا لا يحصل إلا بالتؤدة والترتيل وتكون الثمرة أعظم مع التدبر.

يقول الآجري -رجمه الله- والقليل من الدرس للقرآن مع الفكر فيه، والتدبر أحب إلى من قراءة الكثير من القرآن بغير تدبر، ولا تفكر فيه، وظاهر القرآن يدل على ذلك والسنة وقول أئمة المسلمين (٢٧). وقال النووي -رجمه الله- قال العلماء: والترتيل مستحب للتدبر ولغيره (٢٨). فالواجب على المعلم في الحلقات القرآنية أن يربي التلاميذ على هذا الأدب فإنه من النصيحة للمتعلمين فإذا مر التلميذ بآية وعد سأل الله تعالى من فضله، وإذا مر بآية وعيد استعاذ بالله من عذابه أو يقول: اللهم إني أسألك العافية، أو أسألك العافية من كل مكروه.

وإذا مر بآية تنزيه لله عز وجل نزهه بقول: سبحانه وتعالى أو نحو ذلك، أو بتبارك وتعالى، أو جلت عظمة ربِّنا (٢٩)، وقد أكد هذا الأدب السيوطي بقوله: "قراءة التدبر والتفهم هي المقصود الأعظم، والمطلوب الأهم، وصفة ذلك أن يشغل قلبه بالتفكر في معنى ما يلفظ به؛ فيعرف كل آية، ويتأمل الأوامر، والنواهي، ويعتقد ذلك قبول ذلك"(٢٠٠).

#### ٩ - تحسين الصوت عند التلاوة :

من أدب تلاوة القرآن الكريم تحسين الصوت والتغني بتلاوته وترتيله من غير إفراط أو تفريط، كتمطيط الصوت أو المبالغة في المخارج وأحكام التجويد أو إهمالها.

وقد أكدت السنة النبوية تحسين الصوت بقراءة القرآن ومن ذلك ما ورد عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله ﷺ: "ليس مِنَّا من لم يتغن بالقرآن"(٢١).

وعن البراء بن عازب في قال: سمعت رسول الله على يقول: "حسنوا القرآن بأصواتكم فإن الصوت الحسن يزيد القرآن حسناً"(٢٢).

وجاء في حديث آخر "زينوا القرآن بأصواتكم" وقوله: "ما أذن الله إذنه بحسن الصوت بالقرآن"(٣٣).

وتأتي أهمية تحسين الصوت، والعمل بهذا الأدب؛ لأن النفوس تميل إلى سماع القراءة بالترنم، أكثر من ميلها لمن لا يترنم (٢٤)، كما أن تحسين الصوت أوقع في نفس القارئ والسامع؛ لأنه أدعى إلى الاستماع والإصغاء إليه، ففيه تنفيذ للفظة إلى الأسماع ومعانيه إلى القلوب وهو بمنزلة الحلاوة التي تجعل في الدواء لتنفذه إلى موضع الداء (٢٥).

ومما سبق يتبين لنا أن قراءة القرآن بالترتيل، إحياء للسنة، إضافة إلى أن هناك علاقة بين تحسين الصوت، والفهم، والتأثر ؛ لأن الـترتيل يكون عوناً على فهم

القرآن، وتدبره (٢٦٠). ولذلك بوب الإمام مسلم في صحيحه باب: استحباب تحسين الصوت بالقرآن (٢٧٠).

#### ١٠ - تعاهد المحفوظ :

إن من حق القرآن على المعلم والمتعلم في الحلقات القرآنية تعاهده والإكثار من قراءته بالتلاوة والتدبر حتى لا يتفلت منه وينسى فهو أشد تفلتاً من الإبل في عقلها كما جاء في حدث أبي موسى الأشعري في عن النبي في قال: "تعاهدوا القرآن فوالذي نفسي بيده لهو أشد تفصياً" وفي رواية مسلم "تفلتاً من الإبل في عقلها" (٢٨). وفي حديث ابن عمر "إنما مثل صاحب القرآن كمثل صاحب الإبل المعقلة إن عاهد عليها أمسكها وإن أطلقها ذهبت "(٢٩). وقد بوب العلماء في كتبهم لهذا الأدب أبواباً لأهميته ففي صحيح البخاري باب استذكار القرآن وتعاهده (٢٠٠) وفيه حث على حفظ القرآن بدوام دراسته وتكرار تلاوته (٢٠٠). وفي صحيح مسلم باب الأمر بتعهد القرآن بدوام دراسته وتكرار تلاوته (٢٠٠).

فعلى معلم القرآن أن يربي في تلاميذه هذا السلوك التربوي ويستخدم الوسائل المناسبة التي ترغب التلاميذ في الحلقات القرآنية على تعاهد المحفوظ والإكثار من ذلك سواء ببيان عظيم الأجر لقارئ القرآن أو ذكر نماذج من الحفاظ من سلف الأمة أو المتابعة والتقويم مع الحوافز المشجعة.

وأخيراً يوجد آداب أخرى كثيرة ينبغي على المعلم أن يلتزم بها وأن يربي التلاميذ على ممارستها والالتزام بها وعدم التهاون؛ فذلك من حقوق الكتاب

العزيز وبها يحصل التلميذ على مزيد من الشواب والأجر على التلاوة والتعلم، والحفظ.

#### ١١– تعريف التلميذ بأدب المسجد :

ولما كانت هذه الحلقات القرآنية في الغالب تقام في المساجد، فإن هناك آداباً محددة للمسجد ينبغي معرفتها، والالتزام بها سواء عند الدخول، أو الخروج أو الرغبة في المكث في المسجد، فعلى معلم القرآن أن يعلم التلاميذ في حلقته، بهذه الآداب، وسوف أذكر بعضها بإيجاز على سبيل الذكر لا الحصر بقصد التنبيه على أهمية هذه الآداب وضرورة معرفتها من قبل المعلم ليذكر بها، ويربى عليها طلابه في الحلقات القرآنية ومن جانب المتعلم ليعمل بها وهذه بعضها.

#### ١ – دعاء دخول المسجد:

روى أبو داود بسنده عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عنهما أن رسول الله عن كان يقول إذا دخل المسجد: أعوذ بالله العظيم وبوجهه الكريم وسلطانه القديم من الشيطان الرجيم، قال: فإذا قال ذلك قال الشيطان: حفظ من سائر اليوم. وفي حديث آخر رواه الإمام مسلم بسنده عن أبي حميد الله أن النبي كان يقول عند دخول المسجد: "اللهم افتح لي أبواب رحمتك"(٢٥).

## ٢ صلاة ركعتين قبل الجلوس :

روى البخاري بسنده عن أبي قتادة السلمي ﷺ أن رسول الله على قال: "إذا دخل أحدكم المسجد فليركع ركعتين قبل أن يجلس"(المعنيفة).

#### ٣- عظيم فضل التردد على المسجد:

روى الإمام أحمد بسنده عن أبي سعيد الخدري رضي أن رسول الله على قال: "إذا رأيتم الرجل يعتاد المساجد فاشهدوا له بالإيمان"، وزاد ابن ماجه ﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَـومِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَـمْ يَعْمُرُ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَـومِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَـمْ يَعْمُرُ اللَّهُ ﴿ وَأَلَى اللَّهُ ﴿ وَالْمَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالُولُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ﴿ وَالْمَالَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللل

وروى ابن ماجه بسنده عن أبي سعيد الخدري على أنه سمع رسول الله على يقول: "ألا أدلَّكم على ما يكفر الله به الخطايا ويزيد في الحسنات؟ قالوا: بلى يا رسول الله قال: "إسباغ الوضوء عند الطهارة وعند المكاره وكثرة الخطأ إلى المسجد وانتظار الصلاة بعد الصلاة"(٢٠).

## ١٢- المرص على نظافة المسجد :

ينبغي للمعلم أن يعود التلامية على نظافة المسجد فهو أولى الأماكن بالنظافة، والعناية حتى لا يبقى فيه شيء من المخلفات أو النفايات أو الأوراق أو بقايا الطعام مشل (قشر الفصفص) أو (بقايا قلم الرصاص) أو بعض الأوراق المقطعة أو مناديل الورق، لأن هذا يتنافى مع قداسة المكان وواجب المسلم تجاه أحب البقاع إلى الله تعالى تنظيفها من أي شيء لا يليق بها. روى ابن ماجه بسنده عن عائشة: "أن رسول الله على أمر بالمساجد أن تبنى في الدور وأن تطهر وتطيب"، وفي رواية: "وأن تنظف وتطيب".

# يهوبها عيهمها قالهم

إن مهارة التمهيد التربوي في بداية الدرس القرآني في الحلقة القرآنية سواء للسورة أو الحزب أو المقطع من الآيات المقرر حفظها، له أثره التربوي على فهم التلاميذ وانتباههم، فهو من شروط التعلم الجيد؛ حيث يثير الدافعية لدى المتعلم، فالتلاميذ في الحلقات القرآنية شانهم، شأن بقية التلاميذ في وسائط التربية الأخرى، يحتاجون إلى التمهيد التربوي للدرس لما له من فوائد معرفية، وتربوية، وتحفيزية على استعدادهم، وهذه المهارة أرى أنها من المهارات الدراسية الهامة في عملية التعليم التربوي في الحلقات القرآنية. إلا أن إتقان هذه المهارة يتطلب استعداد المعلم قبل الحضور إلى الحلقة، ليكون الاستعداد متفقاً مع أحداث السورة، ودلالاتها، ومناسباً لقدرات التلاميذ، وأعمارهم، فالتمهيد التربوي ليس المورة، ودلالاتها، ومناسباً لقدرات التلاميذ، وأعمارهم، فالتمهيد التربوي ليس أمراً علمياً فحسب، ولكنه سلوك يقوم به المعلم حين بداية الدرس القرآني.

وتأتي أهمية التمهيد التربوي؛ لأنه المدخل المشوق للتلاميذ في الحلقات القرآنية، حيث يهيئ به المعلم التلاميذ ليكونوا مستعدين لسماع الآيات القرآنية الجديدة بشوق واهتمام، وهذا أنموذج لطريقة التنفيذ:

1- أن يمهد المعلم للدرس بذكر سبب نزول الآيات، أو السورة إن كان لها سبب نزول؛ لأن في ذكر ذلك إثارة إلى الانتباه، واحتذاب مشاعر التلاميذ، واستجماع قواهم العقلية، وتهيئة نفوسهم، لتقبل الدرس القرآني، وتشويقهم إلى استماعه، وترغيبهم في الحرص عليه (١٠٠٠).

- ٢- استغلال خبرات التلاميذ، ومعارفهم حول موضوع الآية أو الدرس إن كان هم سبق تربوي أو علمي في ذلك؛ كأن درسوا القرآن في مدارس التعليم العام، أو المنزل أو مع البيئة الاجتماعية للتلميذ.
  - ٣- استخدام وسيلة تعليمية إيضاحية لموضوع الدرس إن أمكن .
- ٤- سرد قصة ذات بعد تربوي تشويقي لها علاقة بالسورة أو الآيات القرآنية المراد دراستها، أو قضية يرى المعلم إنها مناسبة بشرط أن يكون لها علاقة .
  عوضوع الدرس<sup>(٩٤)</sup>.
- ٥- طرح سؤال عام حول موضوع الدرس، أو مشكلة محددة؛ لتكون آيات السورة، ودلالتها حلاً لهذه المشكلة من بعيد أو قريب، أو تكون الأسئلة عن الموضوع السابق.
- ٦- ربط الدرس بحياة التلاميذ المعيشية بين حين وآخر، إذا ناسب الحال والمقام ذلك، ليشعروا أن القرآن يحقق لمتعلمه سعادة الدارين.
- ٧- أن يسبق التمهيد التربوي الأمور التالية، بشرط ألا تأخذ أكثر من دقيقة أو
   دقيقتين مثل :
- أ- نكتة خفيفة صادقة يبتسم لها التلاميذ، وتنشرح صدورهم قبل بدء التمهيد الـ تربوي للـ درس، بشرط أن تكون ذات هـ دف تربوي أن أمكن.
- ب- السؤال عن صحة تلميذ مريض متغيب عن الحلقة، مع حث التلاميذ
   على زيارته، أو الاتصال به، والدعاء له بالشفاء.

جـ- السلام عليهم وإشعارهم بحبه لهم، وحرصه على مستقبلهم ورغبته في نفوسهم (٥٠).

#### همارة الشرم المبسط:

على المعلم أن يوضح شرح الآيات المقرر دراستها وحفظها ذلك أن شرح الآيات شرحاً موجزاً، وبيان معاني الآيات إجمالاً والمفردات الصعبة أو الغريبة الألفاظ، يجعل الحفظ ميسوراً بخلاف من يحفظ مالا يعرف معناه، ويكون ذلك بإيجاز بعيداً عن التعمق في الشرح؛ لا سيما بداية الطريق حتى لا يكون ذلك من معوقات الحفظ.

كما أن الدراسات التربوية تدعو في عملية التعلم والحفظ إلى الاستفادة من نظرية الاستبصار، التي تعني الوصول إلى الحل عن طريق الفهم، والإدراك، وتنظيم أجزاء الموقف؛ وأحسب أن الشرح المبسط للآيات، وإلقاء الضوء على معانيها العامة بعبارة سهلة واضحة، يساعد في عملية الحفظ، والإتقان، وبقاء المحفوظ لدى التلميذ مدة أطول.

وهذا يعني من وجهة النظر التربوية أن معلم القرآن كلما قدم شرحاً موجزاً مبسطاً لما يرغب تعليمه للتلاميذ، وحفظه؛ كلما ساعد على سرعة الحفظ، والفهم، والاسترجاع عند الحاجة. ذلك "أن الفهم أساس للأداء الصحيح وعون عليه، وأية عملية تعليمية، تتم بغير فهم تخرج من الإطار التربوي؛ لأن من أهداف التلاوة تعلم كلام الله والتأثر به، والتأثر لا يتسنى دون فهم ووعي. وقد

أثبتت الدراسات النفسية أن عدم وضوح المادة اليتي تبدرس يساعد على زيادة مقدار نسيانها"(٥١).

## ممارة تحديد الأهداف :

على المعلم أن يسجل في دفتر التحضير اليومي الأهداف التربوية والمعرفية للدرس القرآني سواء كان تلاوة أو حفظاً؛ فالتلاميذ يحتاجون إلى معرفة مبررات ما يقومون بحفظه أو دراسته، وما أثر ذلك على حياتهم، ومستقبلهم الدنيوي والأخروي، حتى وإن لم يفصحوا عن ذلك؛ لأن مثل هذه التساؤلات لا تغيب عن الكثير من طلاب الحلقات القرآنية، وقد يرى بعض المدرسين في الحلقات القرآنية أن التلاميذ لا يهمهم سوى أن يردد المعلم على مسامعهم بعض الآيات، أو شرحها، أو الاستماع إلى قراءة التلاميذ، ومحفوظهم، أو شرح الكلمات الغامضة عليهم أوما شابه ذلك، ولكن الحقيقة أن الأمر أشمل من ذلك، فالتلاميذ يرغبون معرفة أهداف ما يتعلمون، وثمراته القريبة والبعيدة حتى يصبح الدرس ذا بالل عندهم.

لذلك ينبغي للمعلم أن يحدد الأهداف العامة والخاصة لتعليمه داخل الحلقات القرآنية (°۲). وسوف أوضح أنموذجاً لمهارة تحديد الأهداف.

## 🕸 أهداف التلاوة :

وتتمثل أهداف التلاوة القرآنية التي يسعى المعلم إلى تحقيقها فيما يلي :

- ١- التقرب إلى الله تعالى بتلاوة كتابه، وتدبره، وتعلمه، وتعليمه، فذلك
   عمادة.
  - ٢- التعرف على الطريقة الصحيحة لتلاوة القرآن.
  - ٣- إتقان أحكام التجويد وإعطاء كل حرف حقه ومستحقه.
- ٤- الاهتمام بالحركات، والسكتات، وقواعد التلاوة المعتبرة عند أهل
   التجويد.

#### @ أهداف المفظ:

وتتمثل أهداف حفظ كتاب الله تعالى داخل الحلقات القرآنية في الأمور التالمة :

- ١- الحصول على الأجر والثواب من الله تعالى بحفظ كتابه.
  - ٢- التمكن من قوة الحفظ ومتانته.
- ٣- التخلص من التردد أو الشك في ترتيب الآيات عند التسميع.
  - ٤- اكتساب القدرة على الدعوة إلى الله تعالى.
  - ٥- تكثير سواد حفاظ كتاب الله في الواقع المعاصر.
- ٦- الحصول على الحوافز المادية، والمعنوية التي تقدمها المؤسسات الرسمية.

## الأهداف المعرفية :

- ١- أن يعرف التلاميذ أن القرآن كلام الله.
- ٢- أن يعرف التلاميذ أن القرآن هو المصدر الأول للتشريع الإسلامي.

- ٣- أن يعرف التلاميذ كيفية القراءة الصحيحة الثابتة عن رسول الله عليه.
  - ٤- أن يعرف التلاميذ أحكام التجويد ويميز بينها.
  - ٥- أن يعرف التلاميذ المصطلحات القرآنية، وآداب التلاوة.
- ٦- أن يعرف التلاميذ في الحلقات القرآنية الأحكام التي اشتملت عليها
   الآيات التي يتعملونها والمعنى الإجمالي لها.
- ٧- أن يعرف التلاميذ معاني المفردات الواردة في القرآن فيكتسب ثروة لغوية وأسلوبية.
- ٨- أن يعرف التلاميذ أسماء الأنبياء الذين ورد ذكرهم في القرآن الكريم
   وبعض مواقفهم الدعوية مع أقوامهم.
  - 9- أن يعرف التلاميذ أسباب نزول الآيات ومناسبتها.
- ١- أن يحدد التلميذ أحكام التجويد المطلوبة من الآيات التي درسها ويرغب حفظها.
- ١١ أن يصبح التلاميذ قادرين على الربط بين معاني الآيات الــــي يفســرها المعلم ومعانيها في آيات أحرى تم حفظها.
  - ١٢- أن يعلم التلاميذ أن القرآن منهج حياة.
  - ١٣- أن يحدد التلميذ أسماء أشهر المفسرين من الصحابة والتابعين.
    - ١٤- أن يسمي التلميذ بعض كتب التفسير المعتبرة.

## الأهداف القلبية:

١- أن يظهر الخشوع على التلميذ عند التلاوة أو الاستماع للقرآن.

- ٢- أن يظهر الانفعال على قسمات وجه عند تلاوة آيات القرآن المشتملة
   على تهديد ووعيد.
- ٣- أن يظهر الفرح والسرور على ملامح المتعلم عند ذكر الجنة ونعيمها
   وما أعده الله لعباده الصالحين.
  - ٤- أن يكثر الطالب من تلاوة القرآن الكريم رغبة في الأحر والثواب.
    - ٥- أن يوقن المتعلم أن القرآن الكريم آخر الكتب السماوية.
      - ٦- أن يعظم المتعلم القرآن الكريم؛ لأنه كلام رب العالمين.
- ٧- أن يستحضر الخشوع القلبي والسكينة عند القراءة أو سماع مع قشعريرة تصيب البدن والقلب.
- ٨- أن يجد الرغبة الصادفة في نفسه للعمل بمقتضى الآيات القرآنية بكل
   إخلاص و محبة.
  - ٩- أن يزيد إيمان التلاميذ وحماسهم نحو القرآن الكريم.

#### الأهداف السلوكية :

- ١- ان يلتزم المتعلم بآداب الحلقة القرآنية.
- ٧- أن يراعي آداب المسجد، ويحرص على نظافته.
  - ٣- أن يتقن التلميذ تلاة القرآن الكريم.
- ٤- أن يتقن التلميذ العمل بأحكام التجويد كالتفخيم، والترقيق والمد وأحكام النون الساكنة والتنوين.
  - ٥- أن يتلو الآيات التي حفظها تلاوة مرتلة مجودة دون أخطاء.

- ٦- أن يتحلى التلميذ بالآداب الحسنة مع أساتذته، وزملاته داخل الحلقة
   القرآنية وخارجها.
  - ٧- أن ينقاد المتعلم في سلوكه لتعاليم القرآن فلا يخالفها.
  - ٨- أن يتدبر التلاميذ القرآن الكريم ويكون ذلك من سماتهم عند التلاوة.
- 9- أن يمارس التلاميذ مراتب التلاوة (الترتيل، الحدر، التدوير) مع الالتزام بقواعد التجويد.
  - ١٠- أن يلتزم التلاميذ بأوقات الحضور إلى الحلقات القرآنية.
    - ١١- أن يتخذ التلاميذ من مواقف الأنبياء عظة وعبرة.
  - ١٢- أن يعمل على إحياء منهج السلف الصالح في التلقي والعمل.

#### تمئية الوسائل الإيضاحية المناسبة:

ولما كانت الوسائل التعليمية من الأركان الأساسية للعملية التربوية لزم المعلم في الحلقات القرآنية أن يبحث ويفكر في الوسائل التعليمية المناسبة التي تشري عمله التربوي، وتساعد على تحقيق الأهداف المعرفية، وأهداف التلاوة والحفظ داخل الحلقات فهذه الوسائل إذا صاحبت طرق التدريس حققت التكامل التربوي، لا سيما إن كانت متنوعة فهي تقلل من الجهد المبذول، وتساعد على تحقيق الأهداف التربوية سريعاً ومن الوسائل المقترحة ما يلي :

١- التلاوة النموذجية المباشرة من المعلم.

- ٧- التلاوة النموذجية المسجلة في أشرطة صوتية لأحد المشايخ المجودين\*.
  - ٣- استخدام سبورة لبيان أحكام التجويد، وكتابة ذلك بالألوان.
- ٤ الاستفادة من الوسائل التعليمية المعاصرة إذا تيسر كالتلفزيون التعليمي. (الفيديو).
  - ٥- الاستعانة بمكبر صوت لا سيما إذا كان عدد الطلاب كثيراً.

## 🕸 القراءة الخاشعة : (القراءة النموذجية)

يقوم المعلم بقراءة الوحدة المقرر دراستها وفهمها وحفظها على الطلاب قراءة متأنية خاشعة مع مراعاة قواعد التجويد والإشارات الخاصة بمواضع الوقف في القرآن أكثر من مرة لا سيما إذا كان التلاميذ من الطلاب الذين لا يستطيعون القراءة من المصحف، وينبههم إلى ضرورة الانتباه إلى قراءته لمحاولة محاكاته في نطق كل حرف وتحريكه أو تسكينه حين الوقف مع مراعاة أماكن الوقف وكيفية نطق الحروف.

## القراءة الجزئية مع الترجيع:

وهذه الخطوة متفرعة من الأولى وهي تخضع لرأي المعلم وطبيعة الحلقة ومدى قدرة التلاميذ على القراءة من المصحف وتتلحص هذه المهارة في قيام

<sup>\*</sup> تؤكد الدراسات التربوية أهمية الاستفادة من مثل هذه الوسائل ذلك أن الاستماع إلى تلاوة القرآن الكريم من مشاهير القراءة بواسطة أجهزة التسجيل<sup>(٥٣)</sup> في بدء الحصة وفي نهايتها مما يفيد التلميذ ويزيد من ارتباطه بكتاب الله وسوف يتحدث البحث عن ذلك في آخر هذا الفصل.

المعلم بقراءة الآيات المطلوبة قراءة مقطعة بتؤدة وتمهل مع مراعاة توضيح الحروف والكلمات وضبطها ضبطاً تاماً، والطلاب يقرأون خلفه مع مراعاة أحكام التجويد وعلامات الوقف ومصطلحات الضبط ويكرر ذلك مرتين أو ثلاثاً أو أكثر حسب بيئة الحلقة القرآنية، ثم يتدرج المعلم في قراءته على النحو التالى:

١- قراءة الآية كاملة إن كانت قصيرة.

٢- قراءة نصف السطر إن كانت الآية طويلة.

٣- قراءة السطر كاملاً.

٤ - قراءة السطرين من السورة.

كل ذلك يتم والتلاميذ يرددون بعده الآيات التي يقرأها المعلم وينبغي على المعلم أن يراعى أثناء هذه القراءة النموذجية الجوانب التالية:

١- مراقبة التلاميذ أثناء القراءة وذلك بالنظر بطريقة موزعة لتشمل الجميع.

٣- ينصح التربويون بأن يضع التلميذ أصبعه على كلمات الآيات أثناء الاستماع إلى قراءة المعلم أو قراءة التلميذ فذلك مما يساعد على الحفظ بسبب اشتراك ثلاث حواس (١٠٥) في القراءة. [وهذه القراءة النموذجية ينبغي أن تتم بطريقتين هما]:-

## ١- القراءة الطلابية ذات الأداء الجمعي مع المعلم.

يقسم المعلم الطلاب على مجموعات ويفضل ألا تزيد عن أربع مجموعات ويطلب من كل مجموعة أن تقرأ خلفه الآيات المطلوب حفظها حسب قدراتهم ثم المجموعات الأخرى تتابع وتستمع وينقل القراءة من مجموعة إلى أخرى حتى تقرأ كل مجموعة السورة أو الآيات المطلوبة أو المقطع كاملاً والمدرس يلاحظ ويصوب الأخطاء.

وهذه الخطوة تثير حماس التلاميذ وانتباههم وتدفعهم إلى التنافس؛ لأن المعلم في آخر الدرس سيطلب من كل مجموعة أن تقرأ ما سمعت عن ظهر قلب ويقوم كل مجموعة ويكافئهم سواء مادياً أو معنوياً لأهمية الحوافز والمرغبات لا سيما في زماننا هذا الذي كثرت فيه الشواغل والملهيات.

## ٢- القراءة الطلابية الفردية ذات الأداء التتابعي مع المعلم:

في هذه المرحلة يطلب المعلم من كل تلميذ أن يقرأ الآيات المقررة أو بعضها خلفه وبقية التلاميذ يستمعون؛ ليرى قدرته على النطق ومخارج الحسروف والتعرف على الأخطاء التي يقع فيها فقد لا يكتشفها في القراءة الجماعية أو يخفى عليه صاحبها لكن بهذا الأسلوب التربوي التتابعي الأمثل يستطيع المعلم تصحيح الخطأ وتقويم نطق التلميذ؛ لأن هذه المرحلة ينبغي أن يركز على سلامة الأداء أكثر من الحفظ نفسه؛ لأن إتقان التلاوة وصحة النطق حسب مخارج الحروف من المقاصد الأساسية للتلقي في الحلقات القرآنية حتى لا يحفظ خطأ فيصعب تصحيحه مستقبلاً وتبقى قراءته خاطئة.

وتعتبر المهارات السابقة، مناسبة للطلاب الذين يصعب عليهم القراءة من المصحف؛ لأنهم لا يعرفون اللغة العربية، أوبسبب اختلاف بيئاتهم ولغاتهم أما التلاميذ الذين لديهم القدرة على القراءة من المصحف فيضاف إلى ما سبق من المهارات الدراسية التالية:

### 🕸 التحديد الكمي والزمني لكل سورة وحزب ومقطع.

يقوم المعلم بتقسيم كل سورة من السور القرآنية المقرر دراستها وحفظها، إلى وحدات أو مقاطع، بحيث تكون كل وحدة متكاملة المعنى غالباً، إذا لم تكن طويلة، ويحدد لكل وحدة الزمن المناسب لها.

وفائدة هذا التقسيم أنه يساعد المعلم، والمتعلم على الحفظ، وتحقيق أهداف الحلقات التربوية وعلى المعلم أن يراعى الأمور التالية :

١- قدرات التلاميذ العقلية والنفسية.

٢- سهولة الآيات من صعوبتها.

٣- الوقت المحدد للحلقة يومياً.

٤- الالتزامات المدرسية والأسرية لكل طالب.

٥- مدى توفر وسائل الإيضاح.

٦- مدى تعاون الأسرة مع المعلم.

٧- مدى معرفة التلاميذ للقراءة من المصحف.

٨- أعمار التلاميذ داخل الحلقة القرآنية.

# ه مهارة عرض السورة أو الآيات المقرر دراستها [القراعة النموذجية من المصدف]

ينبغي على المعلم أن يقوم بعرض السورة، أو الوحدة المقرر دراستها، وحفظها على التلاميذ من المصحف، وهم يتابعون قراءته، وهدة القراءة النموذجية تكون من خلال المصحف؛ لأن امتلاكه لكل طالب أصبح أمراً ميسوراً و لله الحمد في الكثير من البلاد الإسلامية وفي هذه البلاد على وجه الخصوص لا سيما بعد إنشاء مجمع خادم الحرمين الشريفين لطباعة المصحف الشريف بالمدينة النبوية.

أما إذا تعذر امتلاك التلاميذ للمصاحف فتكتب الآيات المقرر دراستها على السبورة، أو اللوح أو على أي وسيلة إيضاح مناسبة، فيقرأ المعلم، والتلاميذ يتابعون.

وأرى أيضاً أن يعرض المعلم الآيات المقررة من حفظه، والطلاب ينظرون إليه؛ ليشاهدوا الكيفية التي يؤدي بها المعلم القراءة، حتى يتقنوا مخارج الحروف، ويتعرفوا على القراءة الصحيحة من خلال قراءة المعلم؛ لأن من طرق التعلم كما يقول الشاطبي طريقة المشافهة وهي من الطرق النافعة في التعلم بعامة (٥٠٠).

## 🕸 القراءة الفردية من المصدف:

أما القراءة الفردية فيطلب المعلم من التلامية في الحلقة القرآنية القراءة من المصحف الآيات المقررة قراءة خاشعة مرتلة بالتناوب بينهم، وهو يسمع إليهم،

حتى يستطيع تصحيح الأخطاء حال وقوعها، وإتقان النطق الصحيح للآيات، حسب قواعد التجويد، وآداب التلاوة، وعلى المعلم أن يلاحظ ما يلي:

١- حصول الإصغاء والانتباه للدرس من بقية التلاميذ.

٢- ملاحظة التفاعل والتأثر على ملامح التلاميذ.

٣- مدى الخشوع وعدم التشاغل عن سماع التلاوة.

## 🍪 (القراءة الجماعية من المصحف):

يطلب المعلم من التلاميذ القراءة الجماعية بصوت واحد، مع مراعاة البدء والوقف حسب قواعد الوقف، والوصل، ذلك إن الترديد الجماعي، يؤكد عليه المتخصصون في تعليم اللغات جميعهم؛ لا سيما مراحل التعليم الأولى؛ لأن التلاميذ في هذه المرحلة المبكرة من أعمارهم يميلون إلى هذا النوع من الترديد الجماعي، ويبتهجون به ابتهاجاً ملحوظاً، حين يقومون بالقراءة الجماعية في المدرسة، أو المنزل، أو النادي، أو أي وسط تربوي ذا طابع جماعي.

ولذلك فإن التعليم عندما يكون بصورة جماعية، أفضل من التعليم الفردي؛ لأنه يدفع التلاميذ إلى التنافس والمباهاة، والمحاكاة، وفي ذلك ترغيب لهم في التعلم والحفظ وتهذيب لأخلاقهم وتحريك لهممهم. والعادة أن يقرأ الصبيان أحزابهم وهم جماعة ويستمع المعلم إليهم وعليه أن يلاحظ كل واحد منهم (٢٥) ويحرص المعلم على عدم تطبيق هذه القاعدة دائماً، وإهمال القاعدة الفردية؛ حتى لا يخفى عليه ضعيف الحفظ من قوى الحفظ، بل يجمع بين الأمرين حسب الموقف التربوي، والزمن المحدد لكل درس ويتبع هذه الخطوة خطوة أخرى في القراءة

الجماعية، وهي أن يقسم المعلم التلاميذ إلى مجموعات، وتقرأ كل مجموعة بعض الوحدات كما يرى المدرس وتكون هذه القراءة الجماعية بالتناوب بين المجموعات أوالصفوف داخل الحلقة القرآنية، وقد تقدم التلاوة الجماعية على التلاوة الفردية أحياناً بهدف التنويع في الأساليب سواء بصورة جماعية لكل التلاميذ أو بصورة موزعة على جهات الحلقة.

وتأتي أهمية تقديم التلاوة الجماعية على التلاوة الفردية (في المستويات البدائية للحلقات القرآنية أو للتلاميذ الجدد لا سيما الصغار؛ لأن بعضهم قد ربى على الخجل فلا يقبل أن يقرأ، أو يردد وراء العلم بمفرده في حين يقبل على التلاوة في ظل المجموعة، وبعد مدة ينكسر طوق الخجل، ويقرأ بمفرده إذ طُلِبَ منه ذلك) (٥٠).

#### 🥸 التسميع الموزع واستعراض المحفوظ:

يطلب المعلم من التلاميذ التسميع لما تم حفظه، ويكون ذلك التسميع موزعاً بين التلاميذ، ومستمراً بحيث تتاح الفرصة لجميع التلاميذ سواء الأقوياء أو الضعفاء منهم فإن هذه الخطوة دافع قوي للحفظ، أما التهاون في عدم استعراض المحفوظ باستمرار، وبصورة شاملة، ربما أدى إلى الإهمال وكسل التلاميذ في حفظ القرآن، والسلف رحمهم الله كانوا يجعلون من واحبات الشيخ في حلقة القرآن، "أن يطالب الطلبة في بعض الأوقات بإعادة المحفوظات ويمتحسن ضبطهم"(٥٠).

وينبغي ألا يقاطع القارئ، بشرح أو تعليق وذلك ضماناً لاستمرار القراءة، فقد استوفى الشرح أغراضه في المراحل السابقة، وأما خطأ القارئ، في قراءته وتلاوته فينبغي إصلاحه فور وقوعه (٥٩).

وعلى المعلم أن يطلب من التلميذ التسميع باستمرار، فإهمال ذلك يؤدي إلى إهمال المراجعة، وبالتالي يصبح حفظه ضعيفاً، وهذا ما يجعله متأخراً عن أقرانه، وربما كان ذلك سبباً في تسربه أو قيام ولي أمر التلميذ بإبعاده عن الحلقة أو نقله إلى حلقة أخرى عندما يشعر أن ولده لا يتقدم في الحفظ، في حين أن مراعاة هذه المهارة يجعل حفظ التلميذ متيناً ويشجعه على الاستمرار والتعلم، ويطمئن ولي أمر الطالب على ولده فيبقى في الحلقة القرآنية نفسها.

## 🕸 التقويم التربوي الجزئي :

ولما كان التقويم التربوي وسيلة هامة في معرفة تحقيق الأهداف من عدمها وحب على المربي أن يقوم بهذا التقويم من خلال طرح بعض الأسئلة ليختبر فهم التلاميذ للآيات ويطلب التسميع لبعضهم لما تم حفظه، وقد يكلف بعض التلاميذ بالمشاركة في التسميع لبعض التلاميذ أو يحدد عرفاء للحلقة من المتميزين للقيام بهذه المهمة حتى إذا كان حفظه حيداً أجازه التلميذ العريف ليسمع على المعلم. أما إذا كان حفظه ضعيفاً حثه على الحفظ وأمره بإجادته، وقد يعطيه فترة زمنية محددة ليتقن فيها حفظ الوحدة المقرر عليه حفظها؛ لا سيما إن كانت قدراته العقلية متواضعة ومع المتابعة والملاحظة لمثل هذا التلميذ سوف يقوى

حفظه مع الزمن لا سيما إذا شعر بمتابعة المعلم له، وكتابة ملاحظاته عن كلا طالب في دفتر المتابعة الخاص بالمدرس والطالب.

أما الطلاب الذين لا يستطيعون القراءة من المصحف فيتم تقويمهم المبدئي كما يلي:

- ١- يطلب المعلم من كل طالب حفظ الآيات المقررة تسميعها إذا شعر أنهم
   حفظوا ذلك.
- ٢- التشجيع المستمر، واستنهاض هم الطلاب الضعفاء في الحفظ من خلال معرفة الآيات والكلمات الصعبة ومساعدتهم على ذلك بالتلقين والتكرار، وتدريبهم على الحفظ.
- ٣- حث الطلاب الضعفاء بالمراجعة المنزلية والاستعانة بأحد أفراد الأسرة أو الاستماع إلى أجهزة التسجيل المناسبة التي تهتم بالتلاوة المجودة المراعية لأحكام التحويد كأشرطة الشيخ المنشاوي، أو الحصري، أو عبد الباري محمد.
- ٤- أن يربط المعلم الآيات الجديدة بالآيات السابقة التي تم حفظها فهذا مما
   يؤدى إلى متانة حفظ التلاميذ.
- ٥- أن يخصص المعلم بعض الأوقات المناسبة للضعفاء إما قبل بداية زمن الحلقة الرسمي أو بعد نهاية الحلقة، ليقوم بمساعدتهم، وإن شق ذلك على المعلم فيستعين ببعض الطلاب المبرزين أثناء زمن الحلقة إذا فرغ هؤلاء الطلاب المتفوقين من تسميعهم للقيام بهذه المهمة التعليمية المعروفة في المدرسة التربوية الإسلامية.

وسوف يوضح الباحث بعض جوانب التقويم التربوي في الحلقات في فصل قادم.

#### الواجبات المنزلية :

يعتبر الواجب المنزلي من الأمور الأساسية في العملية التربوية والتعليمية في الحلقات القرآنية بالنسبة للمعلم والتلميذ وولي الأمر، وكلما حرص المعلم على الواجبات المنزلية، وتم متابعة ذلك من ولي أمر التلميذ كلما ساعد ذلك على زيادة معرفة التلاميذ، وحفظهم، وإتقانهم، وتقدم مستواهم المعرفي، ونمو مهاراتهم سواء القرآنية، أو الكتابية أو غيرها من المهارات التي يكون لها ارتباط بالواجب المنزلي، وتدعيم تعليم التلاميذ، وارتفاع الكفاية الذاتية لدى المتعلمين.

وينبغي أن تأخذ الواجبات المنزلية صوراً متعددة فقد تكون في شكل تدريبات على القراءة، أو مراجعة أو إعداد واستعداد لدرس قادم، أو التعرف على معاني الآيات في إحدى كتب التفسير أو الاستماع إلى شريط صوتي أو ما شابه ذلك من الواجبات التي يكلف بها المعلمون التلاميذ في الحلقات القرآنية. وهذه الواجبات يجب أن تكون لها صلة بأهداف الدرس وليس هدفها التهديد أو العقوبة كما يفعل بعض المدرسين؛ بل لا بد أن يكون لهذا الواجب وظيفة واضحة عند المعلم وعند التلاميذ، وأن يجد التلميذ التشجيع من المعلم كلما أنجز واجباته بالطريقة الصحيحة، وفي الوقت المحدد، مع عدم تساهل المعلم في معاقبة المقصر في حل هذه الواجبات إذا كان سبب التقصير غير مقنع، مع ملاحظة ألا تكون الواجبات كثيرة؛ لأنه ربما كان عند التلميذ واجبات مدرسية أو ارتباطات

أسرية أخرى، فعلى المعلم مراعاة المعقولية في هذه الواجبات وأن تعطى باعتدال، حتى يتمكن التلميذ من أداء واجباته الأخرى، وعلى المعلم أن يشجع التلاميذ على الإقبال على هذه الواجبات، ومن الوسائل المقترحة لذلك يما يلى:

١- اعتباره واجباً تعطى عليه درجات ويسمع المعلم لبعضهم في أول كل
 درس.

٧- شراء بعض الجوائز الرمزية ومنحها لمن يهتم بهذه الواجبات.

٣- توقيع ولي أمر التلميذ على خانة العلم بالواجب المنزلي لولده، وغير ذلك مما يراه المعلم مناسباً.

#### تسجيل الهلاحظات الخاصة :

ينبغي أن يكون مع معلم الحلقة القرآنية دفير خاص "يسمى دفير المعلم الخاص"

وهذا الدفتر الخاص بالمعلم يسجل فيه ملاحظاته على التلاميذ ومواطن القوة والضعف عندهم.

ويعتبر هذا الدفتر من الوسائل التربوية المهمة في عملية التقويم التربوي حيث يتعرف المعلم على التلاميذ. المبرزين من غيرهم ويكتشف جوانب القصور عند التلاميذ كما أن هذا الدفتر يساعد المعلم في إعطاء ولي أمر التلميذ أو الإدارة المشرفة على الحلقة القرآنية تقويماً صحيحاً عن التلميذ، وسلوكه، ومدى تفاعله في الدراسة داخل الحلقة، وانتظامه من عدمه. حيث يتوفر للمعلم معرفة شاملة عن كل تلميذ داخل حلقته من خلال هذا الدفتر، وقد تجمع الإدارة المشرفة في

نهاية العام هذه الدفاتر التقويمية وتستفيد منها في عملية المقارنة ومدى التقدم في حفظ التلاميذ وفهمهم وسلوكهم وأخلاقهم.

# عيومِتًا السيءة حَالِكِهِ

ويتجلى في هذه القراءة المحافظة على أحكام التلاوة من إدغام، وإظهار، وإقلاب، وإخفاء، ومد، وغنة، وتبيين حروفه، وإخراجها من مخارجها، وعدم الخلط بينهما، وقراءة القرآن بتمهل، وتأن، وفصاحة وعدم الاستعجال، أو الإسراع في القراءة مع تحسين الصوت أثناء التلاوة.

ومن هنا ينبغي على المعلمين في الحلقات القرآنية مراعاة قواعد التجويد ومهاراته، وأحكام التلاوة، والاهتمام بذلك، لاسيما في واقعنا المعاصر أكثر من أي وقت مضى، نتيجة فشو اللحن في أوساطنا التربوية ومنها حلقات القرآن وعجمة الألسن، وقلة علماء التجويد والقراءات المهرة المتقنين الضابطين لهذا الفن في المجتمعات الإسلامية، وندرتهم في البيئات غير الإسلامية.

ومما يدل على أهمية علم التجويد وضرورة معرفته وإتقان مهاراته، لمن يقوم بالتعليم في الحلقات القرآنية الأمور التالية :

- ١-تعليم التلاميذ قراءة القرآن الكريم بالكيفية التي علمها الرسول الله المحاسف الله عنهم.
- ٢- تنمية قدرة التلاميذ على ضبط مخارج الحروف، والبنية الإعرابية واللفظية
   للآيات القرآنية والحركات والسكتات.
- ٣- تطويع السنة التلاميذ على جميع المهارات التجويدية وإعطاء كل حرف حقه ومستحقه.
- ٤- تدريب التلامية على إتقان مهارات التجويد اللسانية، فكل حكم من الأحكام له مهارة أو أكثر من المهارات اللسانية مثل: الإقلاب له ثلاث مهارات لسانية هي:
  - ١- قلب النون الساكنة أو التنوين ميماً.
  - ٢- إخفاء الميم عند الباء، مع الاحتراس من التشديد.
    - جـ- الغنة وهكذا في بقية الأحكام التجويدية.
- ٥- القدرة على التلاوة الفصيحة انطلاقاً من قوله تعالى: ﴿وَرَبِّلِ الْقُـرْءَانَ تَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَرَبِّلِ الْقُـرْءَانَ تَوْتِيلاً ﴾ وذلك بمعرفة مراتب التلاوة التالية :
  - أ- الترتيل وتقصد به: قراءة القرآن على تمهل وتفهم وتدبر من غير عجلة.
- ب- الحدر : ويقصد به إدراج القراءة وسرعتها مع مراعاة أحكام التجويد.
  - حـ- التدوير: ويقصد به التوسط بين الترتيل والحدر.
- ٦- القدرة على سوق الأمثلة لكل حكم من أحكام التجويد، ومهاراته المحتلفة
   عند الشرح والبيان.
  - وسوف يذكر الباحث بعض مهارات التدريس المقترحة لأحكام التجويد

## أولاً: التمهيد التربوي لأحكام التجويد (١١)

يقدم المعلم في الحلقة القرآنية تمهيداً تربوياً لحكم التجويد الذي يرغب تعليمه للتلاميذ وتدريبهم عليه كما يلي:

أ- تبسيط المعلومات عن الحكم المراد التعريف به.

ب- الاستعانة بالوسائل الإيضاحية إن أمكن.

جـ- أن تكون الأمثلة عـن أحكـام التحويـد من قصـار السـور المحفوظة في الغالب عند التلاميذ.

د- أن يطبق المعلم أحكام التجويد في تلاوته ولا يتهاون في ذلك.

ه- أن يراعي مبدأ التدرج في اكتساب هذه المهارات اللسانية.

٧- طرح بعض الأسئلة المناسبة حول حكم التجويد المراد تعليمه باستمرار سواء قبل التلاوة أو أثنائها أو بعدها.

## ثانياً: العرض التعليمي

ويتم عرض حكم التجويد على التلاميذ باستخدام الوسائل التالية :

١- استخدام وسيلة تعليمية مصممة حسب الدرس المراد تعلمه إن أمكن.

٢- تلاوة المدرس تلاوة مجودة.

٣- أن يطلب المعلم من التلاميذ القراءة مع التطبيق بصورة فردية.

## ثالثاً: استنباطات التلاميذ

في هذه الخطوة يطلب المعلم من التلاميذ استخراج الحكم أو المهارة التجويدية، التي تم دراستها، أو المرغوب تعلمها من آيات السورة المقرر تلاوتها،

وحفظها أو إحدى السور القرآنية الأخرى ويطرح المعلم بعض الأسئلة التي تساعد على ذلك.

## رابعاً: التطبيق النظري

في هذه الخطوة يطلب المعلم من التلاميذ فتح المصاحف الخاصة بهم، واختيار سورة معينة، أو السورة المقرر حفظها أو سورة يرى المعلم أنها تشمل على أمثلة كثيرة لموضوع الدرس (مثل النون الساكنة مثلاً) أو قراءة موضوع الدرس من المقرر المحدد إن وجد، واستخراج أحكام التجويد سواء المتعلقة عوضوع الدرس أو ما سبق أن درس من أحكام التجويد وقواعده متبعاً في ذلك مهارة السؤال والاستجواب بالطريقة التربوية الموضحة كما سيأتي في مهارة السؤال.

## خامساً: الواجب المنزلي

- ١- يكلف المعلم التلاميذ بقراءة السورة المقرر حفظها، ودراستها وكتابة بعض أحكام التجويد التي تشتمل عليها السورة المحددة.
- ٢- يعطى التلاميذ بعض الأسئلة عن أحكام التجويد لاستخراجها من السورة أو
   الإجابة عليها من كتاب التجويد المقرر أو تحليل بعض الآيات المحددة.
- ٣- يوجه المعلم التلاميذ إلى الاستعانة بالأشرطة المسجلة أو الوسائل البصرية كالفيديو أو الحاسوب (الكمبيوتر)، إن وجدت لا سيما في كيفية النطق، أو سماع الأشرطة التعليمية، كأشرطة الشيخ محمد صديق المنشاوي أو الشيخ عبد الباري محمد ليسمع الطريقة الصحيحة في كيفية النطق.

# مهارة استخدام الوسائل التعليبية في الحلقات القرآنية

كانت الوسائل التعليمية ولا تزال من المنجزات التربوية التي تساعد المعلم في الحلقات القرآنية على القيام برسالته التربوية والتعليمية بصورة حسنة، لاسيما في هذا العصر الذي زاد عدد الراغبين في تعلم كتاب الله وحفظه، وقبل عدد المعلمين المتخصصين في مجال التعليم القرآني، ثم حاجة التلاميذ إلى إثارة الانتباه والتشريق.

ولا شك أن استخدام المعلم لبعض الوسائل الإيضاحية المناسبة في مجال التعليم القرآني سواء التقليدية أو التقنية الحديثة داخل المدارس والحلقات القرآنية، يحقق ثمرات تربوية وتعليمية متعددة، تعكس أهمية الوسائل التعليمية للموقف التربوي.

### الثمرات التربوية للوسائل التعليمية

سوف يذكر الباحث بعض الثمرات التربوية للوسائل التعليمية في الحلقات القرآنية بهدف بيان أهميتها، والتأكيد على ضرورة الاستفادة منها وهذه بعض ثمراتها.

- ١- مساعدة التلميذ على الفهم والإدراك لمدلول الآيات التي حفظها أو يرغب
   في حفظها ودراستها.
- ٢- تمنع تشتت الذهن وتسرب الملل والسآمة إلى نفس المدراس في الحلقات
   القرآنية، وبالتالي تمنع انصراف التلاميذ عن موضوع الدرس.

- ٣- تساعد على إيضاح وتبسيط المعلومات الصعبة أو المعقدة إن وحدت، حيث تقربها إلى أفهام التلاميذ، ولهذا تعتبر من مستلزمات التعليم القرآني الناجح لاسيما دروس التجويد.
- ٤ عرض المعلومات المتعلقة بأحكام التجويد بصورة مختصرة، ومشاهدة من الجميع، لا تقبل التأويل أو التناقض.
- ٥- تحفز الوسائل الإيضاحية التلاميذ للمتابعة والاستفادة، وتسهل عملية الحفظ وإتقان التلاوة (مخارج الحروف).
- ٦- تساعد على حل مشكلة: كثرة التلامية في الحلقة وقلة الزمن المحصص
   للدرس، فهى من عوامل توفير الوقف سواء للطالب او المعلم.
- ٧- تسهم في تثبيت الكثير من الآيات والأحكام لدى التلاميذ؛ لاسيما إذا ربطت بنماذج مناسبة لأنها تقدم له خبرة ذاتية، وقد أكدت الدراسات التربوية أن معدل تذكر الصور السمعية والبصرية منذ استقبالها حتى بعد ثلاثة أيام أفضل من السمعي أو البصري كل على حدة، والجدول التالي يوضح ذلك:-

| نسبة التذكر في الحالات التالية: – |                |        | نوع الاستقبال |
|-----------------------------------|----------------|--------|---------------|
| بعد ثلاثة أيام                    | بعد ثلاث ساعات | الفوري |               |
| ٪۱۰                               | ′.v <b>·</b>   | 7.1    | سمعي          |
| % <b>٢</b> ٠                      | % <b>Y</b> Y   | 7.1    | بصري          |
| %70                               | 7.00           | 7.1    | سمعي بصري     |

ومن خلال الجدول السابق يتضح لنا أهمية استخدام الوسائل التعليمية في حلقات التحفيظ للقرآن الكريم لأنها تجعل التلميذ يستفيد من عدة حواس عند التلقي وتوفر للتلميذ الخبرات الحسية فالتلميذ الذي يرى ويسمع يكون تحصيله وحفظه أكثر من الذي يسمع فقط.

كما أظهر تجارب تربوية أخرى عن أهمية الوسائل التعليمية أن نسبة التذكر والاستظهار ترتفع إذا اشتركت حاسة السمع والبصر والجدول التالي يوضح ذلك(٦٢).

| نسبة التذكر  | الوسيلة        |  |
|--------------|----------------|--|
| /.v          | القول          |  |
| /.··         | القراءة        |  |
| % <b>Y</b> • | السمع          |  |
| % <b>r</b> • | النظر          |  |
| <b>%.0</b> · | السمع والنظر   |  |
| % <b>9</b> • | التطبيق والعمل |  |

## أنواع الوسائل التعليمية

تنقسم الوسائل التعليمية التي يمكن الاستعانة بها في تدريس القرآن وعلومه في الحلقة القرآنية إلى قسمين هما:

## القسم الأول: الوسائل التعليمية التقليدية.

والمقصود بها تلك الوسائل المتاحة، والمتوفرة في بيئة الحلقة القرآنية، والـتي يستخدم بعضها في مجال تعليم القرآن الكريم ومن أمثلتها ما يلي:

- ١– اللوح الخشبي أو الورقي:
- وقد كان يستخدم التلاميذ هذا اللوح كوسيلة للحفظ حيث يكتب التلميذ الآيات التي يرغب حفظها فإذا تم حفظها قام بإزالتها وكتب غيرها وهكذا حتى يحفظ القرآن.
  - ٢- المصحف الشريف بطبيعاته المتنوعة في الرسم والأحجام.
- ٣- القراءة النموذجية التي يقوم بها المعلم في بداية الدرس القرآني فيتعلم
   التلاميذ التلاوة بالمشاهدة والمحاكاة.
- ٤- التلاوة النموذجية للتلاميذ المبرزين حيث يسمع ويشاهد التلامية
   إخوانهم المتميزين فيقلدونهم ويحاكونهم.
  - ٥- الأشرطة المسجلة المرتلة لأحد القراء الضابطين لقواعد التلاوة.
  - ٦- السبورة سواء الطباشيرية أو الوبرية أو السبورة الأخبارية (٦٣).
    - ٧- اللوحات بأنواعها المختلفة.

## ثانياً: الوسائل التعليمية التقنية المديثة.

## ومن أمثلة هذه الوسائل ما يلي:-

١- الوسائل التلعيمية السمعية مثل: التسجيلات الصوتية، ومختبرات اللغة السمعية.

٢- الوسائل التعليمية البصرية: مثل أجهزة عرض الأفلام الثابتة والمتحركة.

٣- الوسائل التعليمية والبصرية والسمعية مثـل الأفـلام التعليميـة، والفيديـو،
 والحاسوب الآلي، ومختبرات اللغة الصوتية.

وبهذا أصبح هذا العصر هو عصر المختبرات الإيضاحية في مجال التقنيات الحديثة حيث توفرت أدق الوسائل التلعيمية لتكون عوناً للمعلمين في تدريس معظم المواد الدراسية وعلى قائمتها القرآن الكريم وعلومه، وسوف يذكر الباحث بعض الوسائل سواء المتاحة أو المقترحة والتي يمكن أن يفيد منها المعلم في الحلقات القرآنية: -

## ١- جهاز التسجيل الصوتي:

لقد أثبتت التجربة التربوية جدوى استخدام هذه الوسيلة في تعليم التلاوة حتى يسمع التلميذ تلاوة نموذجية خالية من الأخطاء، لاسيما إن كان المعلم غير متخصص في مجال التعليم القرآني جاء ذلك في دراسة ميدانية بعنوان أثر استخدام المسجل في تعليم تلاوة القرآن الكريم (١٤٠).

٧- جهاز التسجيل الذي يعمل بالبطاقات المعنطة: وهو جهاز بأحجام مختلفة، وسهل الاستعمال ويحتاج استعماله إلى بطاقات ممغنطة يوضع بها كلمة أو جملة أو آية يطل الجهاز يرددها عشرات المرات.... إلى أن يوقفه الشخص الذي يستخدمه وهذا الجهاز يصلح للتدريب على أداء القرآن الكريم أداء صحيحاً. فالطالب يقف على الآية أو الكلمة التي يريد اتقانها أو اتقان حكم التجويد فيها المدة التي يريد، إذ يكفي تمرير البطاقة المسجل عليها المادة المطلوبة

في الجهاز مرة واحدة لتعطى المادة المسجلة مكررة أكثر من مائة مرة تلقائياً دون وجود البطاقة، ويستطيع الطالب إيقافها متى شاء بمجرد الضغط على إزرار الأيقاف. كما يعين هذا الجهاز المعلم في التغلب على بعض مشكلات النطق عند بعض الطلبة فهو يصلح لتدريب التلاميذ على نطق بعض الكلمات التي يجدون فيها صعوبة لاسيما غير الناطقين باللغة العربية (٥٠٠).

## ٣- جهاز عرض الشافّات

وهذا الجهاز تعرض من خلاله الشافّات التي تحمل رسوماً أو صوراً أو أمثلة توضيحية او معلومات مكتوبة، وهذه توفر على المعلم الوقت، وتثير الدافعية عند التلاميذ إذا قدمت بصورة مشوقة.

## ٤- جهاز عرض الأفلام الثابتة والشرائح

يستخدم هذا الجهاز في عرض الأفلام أو الشرائح الشفافة التي تشتمل على معلومات نافعة تخدم أهداف الدرس القرآني، وفي عرضها تحقيق لأهداف الحلقات القرآنية في ضوء الضوابط الشرعية.

### ٥- الحاسوب:

يعد الحاسوب من أحدث التقنيات التربوية، وأسرعها تطوراً ومن البرامج التي يمكن أن يستفيد منها معلم الحلقات القرآنية أو التلميذ إذا عاد إلى منزله برنامج القرآن الكريم الذي يتضمن مجالات عديدة منها تحفيظ القرآن الكريم وإرشاد من يستخدمه إلى اسم السورة ورقم الآية إن عرف كلمة في آي من الآيات القرآنية ولتحفيظ القرآن وفق هذا البرنامج ثلاث مستويات:

- ١- المستوى الأول: يعرض على الشاشة الآية وقد حذفت منها كلمة
   ويطلب من الطالب أن يملأ الفراغ.
  - ٢- المستوى الثاني: تحذف من الآية الواحدة أكثر من كلمة.
- ۳- المستوى الثالث: قد تحذف آية كاملة أو أكثر..... وقد يطور هذا البرنامج ليضمن خطوات أخرى.

#### ٦- جهاز الفديو:

يسهم جهاز الفديو في تسهيل التعليم القرآني حيث يقدم المعلم من خلاله التلاوة النموذجية لأحد القراء المهرة فيسمع التلميذ ويشاهد ويكون المعلم بهذا قد جمع له بين حاستي السمع والبصر فتكون الفائدة أكثر والتأثير أبلغ.

## ٧- مختبرات اللغة الصوتية والسمعية.

وتعتبر هذه المنحزات من أكثر المخبرات اللغوية تطوراً، وسهولة في الاستعمال للمعلم والمتعلم، وهذه المختبرات لها فائدتها التربوية في بحال التعليم القرآني، لاسيما أن بعض أحكام التلاوة وإتقانها بالصورة المطلوبة لا يتم إلا بمشاهدة القارئ المعلم ومراقبة أدائه. ثم أن الاستعانة بمثل هذه الأجهزة إذا كان بالإمكان توفرها تساعد على التعلم القرآني حيث يسمع التلميذ الصوت من سماعة الرأس الخاصة به، ويرى الصورة على جهاز المراقبة وله فوائد كثيرة في هذا الميدان (١٦) وقد أثبتت دراسة تجريبية (١٦) فعالية استخدام مختبر تعليم اللغة الإنجليزية في مجال تعليم أحكام التلاوة لأنه يوفر مجالات الخبرة للمتعلمين من

خلال إعطاء الصوت الواضح الذي لا يتأثر بكثرة الترديد والتكرار لقراء متقنين ضابطين ثقات.

ولذلك أصبحت الوسائل التعليمية ضرورة تربوية في الحلقات القرآنية لأنها تسهم في توظيف جهد المدرس بطريقة أفضل والمحافظة على وقته، ووقت التلميذ وبالتالي تحقيق الأهداف التربوية لاسيما إذا اقترحت حاسة السمع والبصر في التعلم بالوسيلة التعليمية.

# جامعال الهسا قالهم

مما يساعد المعلم على تحقيق الأهداف التربوية للحلقات القرآنية إتقان مهارة الأسئلة والكفاءة في إلقائها؛ ومهارة الأسئلة تعين التلاميذ على الاندماج في الدرس بنشاط، ورغبة حاصة إذا كانت الأسئلة متعلقة بالدرس ومناسبة لقدرات التلاميذ، ويمكن الإجابة عليها.

ولا أهمية هذه المهارة في العملية التربوية جعلها البعض من طرق التدريس القائمة بذاتها (٢٨٠) وقد قيل السؤال مفتاح العلم باعتباره إحدى طرائق التعليم التربوية المحفزة للنشاط الذهني لأنه يولد آثاراً نفسية لتقوية الانتباه عند التلميذ، ويساعد على تقبل المعلومات؛ فالمعرفة حين تلقى دائماً بأسلوب تلقائي، قد يتقبلها السامع بغفلة أو شرود ذهني فلا يحدث الأثر المعرفي والسلوكي المرغوب لاسيما في الحلقات القرآنية التي تقل فيها الوسائل التلعيمية، والمشوقات التربوية.

ونظراً لأهمية السؤال في المجال التربوي كان من وسائل التعليم واكتشاف الفروق الفردية بين التلاميذ، والتعرف على المشكلات الطلابية وعمليات

تقويمهم؛ بل إنه من أبرز وسائل التمهيد التربوي في الدرس، والمحاضرات لأن السؤال يساعد على تهيئة نفوس التلاميذ وإصغائها، لتقبل على التعلم والإفادة.

والدارس للمنهج النبوي يجد مهارة السؤال من التطبيقات التربوية النبوية، فقد بوب البخاري في جامعه الصحيح: باب طرح المسألة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم، وساق بإسناده حديث عبد الله بن دينار عن ابن عمر رضي الله عنهما عن النبي في قال: "إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها. قال عبد الله بن عمر: فوقع في نفسي أنها النخلة ثم قالوا حدثنا ما هي يا رسول الله قال: هي النخلة "١٥).

ولذلك فإن صياغة الأسئلة، وطريقة إلقائها، ومناسبة ذلك ليس بالأمر الهين؛ إذا أن إعداد السؤال وصياغته لا تقل أهمية عن الإجابة الصحيحة عليه. فالواجب على المعلم في الحلقات القرآنية أن يتقن هذه المهارة وينوع في الأسئلة فمرة للتذكر وأخرى للفهم، وثالثة للتطبيق والتحليل ورابعة للمقارنة ثم على المعلم أن يوجه الأسئلة إلى التلاميذ بطرق مختلفة وأوقات متنوعة كبداية الدرس، أو أثناء الدرس أو بعده، ويطرح السؤال على الجميع ثم يختار المعلم أحد الطلاب ليحيب عليه، وأحياناً يخص أحدهم بسؤال محدد؛ إما لهدف تربوي أو معرفي أو الاكتشاف قدراته. وهذه بعض مظاهر الأسئلة التي قد يطرحها المعلم على تلاميذ في الحلقة القرآنية:

- ١- أسئلة استرجاع الآيات، وأحكام التلاوة.
- ٢- أسئلة الأحكام والفوائد التربوية القرآنية.
- ٣- أسئلة إثارة الدافعية والرغبة في الدرس عند التلاميذ.

- ٤- أسئلة التمهيد التربوي سواء لموضوع درس جديد أو درس سابق.
  - ٥- أسئلة قياس الفروق الفردية بين الطلاب داخل الحلقة القرآنية.
- ٦- أسئلة التقويم والتأكد من فهم التلاميذ واستيعابهم الدرس القرآني.
- ولما كانت الأسئلة من المتطلبات الأساسية التي يجب توافرها أثناء القيام بعملية التعليم وجب مراعاة هذه الشروط التربوية للأسئلة:-
- ١- أن تكون الأسئلة سواء كانت شفهية أو تحريرية مرتبطة بالأهداف التربوية
   للحلقات القرآنية، والتي يسعى المعلم إلى بلوغها وتحقيقها.
- ٢- أن تتميز الأسئلة بالدقة والوضوح والإيجاز حتى لا يكون لها أكثر من معنى
   فلا يتحقق الهدف المراد منها.
- ٣- أن تثير الأسئلة التفكير لـدى التلاميـذ حتى يكون للسـوال قيمـة تربويـة وعلمية.
- إلا يتضمن السؤال الإجابة أو جزء منها؛ فكثير ما يقع المعلمون في هذا
   الخطأ من وجهة النظر التربوية.
- ٥- أن يكثر المعلم من الأسئلة التي تبدأ بماذا؟ وكيف؟ لأن هذا النوع من الأسئلة يجعل الإجابة بطريقة ما يسمى بالتفكير التباعدي\* والذي لا يتحقق في الأسئلة التي تبدأ بمتى؟ وأين؟.
- 7- يجب ألا تتطلب الإجابة عن السؤال كلمة، واحدة مثل (نعم أو لا) لأن هذا يجعل تؤصل التلميذ إلى الإجابة الصحيحة محتمل عن طريق ما يسى بالتحمين.

- ٧- ينبغي أن تكون الأسئلة مناسبة لمستويات التلاميذ فكثيراً ما يضع بعض المعلمين أسئلة لتلاميذهم من خلال خيراتهم وقراءتهم الواسعة وهذا ما يجعل الأسئلة غامضة على التلاميذ لأنها فوق مستواهم.
- ٨- ينصح التربويون ألا يلقى السؤال على أكثر من تلميذ بنفس الأسلوب من أجل الحصول على نفس الإجابة ففي ذلك مضيعة للوقت والجهد، لكن عليه أن يزيد من تركيب السؤال ليتضمن إجابة مختصرة أو أشمل وهكذا حتى يفهم التلاميذ الموضوع أو يحقق المعلم غرضه التربوي والمعرفي؛ لاسيما فيما يتعلق بأحكام التلاوة وقواعد التجويد.

ولما كانت طبيعة الأسئلة التي توجه للتلاميذ في الحلقات القرآنية غالباً شفهية فهذه بعض القواعد التربوية الضرورية لهذه الأسئلة التي يجب على معلم القرآن مراعاتها:-

- ١- أن يوجه المعلم السؤال أولاً لجميع التلاميذ قبل اختيار التلميذ الذي سيجيب على السؤال المطروح.
- ٢- على المعلم أن يلاحظ أن بعض التلاميذ تعود على رفع يده للإجابة عن السؤال مع المعلم أنه ليس لديه مقدرة على ذلك فلا يقتصر على تلميذ دون آخر بل يحرص على جميع التلاميذ فهذا من دوافع الحفظ.
- ٣- أن يعطي المعلم التلاميذ وقتاً كافياً للتفكير في السؤال قبل الإجابة عليه حتى ينمى لديهم ملكة التفكير.
- ٤- أن يحرص المعلم على اشتراك التلاميذ جميعاً في الإجابة عن الأسئلة فلا يكفى
   مطلقاً أن يوجه المعلم معظم أسئلة إلى عدد محدد من التلاميذ.

- ٥- يجب ألا تكون الأسئلة محبطة للتلاميذ أو لبعضهم حيث أن البعض يوجه الأسئلة إلى التلاميذ بأسلوب التهكم أو ألفاظ التجريح أو السخرية أو الإيحاء بعدم قدرتهم على إجابة أسئلته، أو تصاحب السؤال كلمات مؤذية أو نظرات قاسية.
- ٦- أن يستخدم المعلم في الحلقات القرآنية أنواع الحفز التربوي المادي والمعنوي
   عند ما تكون إجابات التلاميذ صحيحة مثل ألفاظ المدح والثناء وعبارات
   التشجيع أو الهدايا المادية حتى وإن كانت متواضعة الثمن.
- ٧- أن ينوع المعلم في أسئلته وطرق إلقائها على التلاميذ ولا تكون أسئلة معلم القرآن نمطاً واحداً مما يجعل التلاميذ قادرين على التنبؤ بها ومعرفة مضمونها وهذا يقلل من أثرها التربوي.
- ٨- أن يشعر المعلم تلاميذه دائماً بأهمية إجاباتهم الصحيحة وذلك من حلال الإشارة إلى أسمائهم أو وضع درجات على ذلك فهذا السلوك في الغالب؟ يؤدي إلى اهتمام التلاميذ والمشاركة ومتابعة الدرس؛ كما ينمي لديهم مهارة الاستماع الجيد (٧٠).
- ٩- عدم الإكثار من الأسئلة حتى لا تكون سبباً في إضاعة الوقت المحدد لتحقيق أهداف التعليم في الحلقات القرآنية.

## مهارة الإعابة على أسئلة التلاميذ

إن الأسئلة الموجهة من التلاميذ إلى المعلم ذات أهمية كبيرة لكل من المعلم والتلميذ فهي بقدر ما تدل على تفاعل التلاميذ، ومشاركتهم في الدرس فهي ضرورية أيضاً لقياس فهم التلاميذ واستيعابهم، ومعرفة قدراتهم من خلال تساولاتهم. وعلى المعلم أن يشجع التلاميذ على طرح أسئلتهم عما جهلوه أو لم يفهموه وذلك من خلال تواضعه وحسن تعامله وعدم نهره إذا سأل أحد التلاميذ عن أمر يجهله بل على المعلم في الحلقات القرآنية أن يسمع السؤال من تلاميذه، دون أن يفرق بينهم ولا يمنع أحداً منهم من مناقشته وسؤاله عما أشكل عليه بل يسمع السؤال من مورد على وجهه وإن كان صغيراً ولا يترفع عن سماعه فيحرم الفائدة وعليه أن يخص من يكلمه أو يسأله أو يبحث معه من سائله أو يبحث أفعال المتجرين والمتكبرين والمتعربين والمتكبرين والمتعبرين والمتعرب المتعربين والمتعرب وا

وعلى المعلم أن يبين للتلاميذ آداب السؤال وأن تكون في موضوع الدرس أو ما يتعلق به ولا يسمح لهم بالسؤال عن أمور قد تشتت الذهن أو تضيع الوقت. أما في حالة ما يكون سؤال التلاميذ عن أمور لا تعنيهم أو فوق قدراتهم وفهمهم فلا يجيبهم عليه لأنه يضرهم ولا ينفعهم فهذا ابن جماعة يقول للمعلم: "إن سأله طالب شيئاً من ذلك لم يجبه، ويعرفه أن ذلك يضره ولا ينفعه وإن منعه إياه لشفقة عليه ولطف به لا بخلاً عليه ثم يرغبه عند ذلك في الاجتهاد والتحصيل ليتأهل لذلك"(٢٧).

والمقصود أن يراعي المعلم في الحلقات القرآنية هذه المهارة في ضوء آداب السؤال والجواب لأن استقبال المعلم لإجابات التلامية أو أسئلتهم من الأهمية بمكان فذلك مما يقوي التفاعل ويزيد التواصل التربوي بينهم ويعينهم على التعلم وهذا جزء من عملية التعزيز التربوي؛ لأن أسلوب السؤال قد ارتبط بالفهم والتأويل وحسن الابتكار وجودة التعليل (۲۲) ويساعد على اكتشاف قدرات التلاميذ واهتماماتهم وما قد يشغلهم من مشكلات فيعمل على توجيهها إلى ما ينفعهم في الدنيا والآخرة.

وهذه المهارة هي من آداب العالم في حلقته يقول ابن جماعة: "وإذا فرغ الشيخ من شرح درسه فلا بأس بطرح مسائل تتعلق به على الطلبة يمتحن بها فهمهم وضبطهم لما شرح لهم فمن ظهر استحكام فهمه له بتكرار الإصابة في جوابه شكره، ومن لم يفهمه تلطف في إعادته له والمعنى بطرح المسائل أن الطالب ربما استحي من قوله لم أفهم إما لرفع تحمّل الإعادة على الشيخ أو يضيق الوقت أو حياءً من الحاضرين أو كيلا تتأخر قراءتهم بسببه"(٢٤).

فهل أدركت أخي معلم القرآن! أهمية مهارة السؤال وأثرها الـتربوي والسلوكي على التلاميذ داخل الحلقات القرآنية والتي ربما تجاهل بعض المدرسين ذلك وإذا سأل فإن هدفه توبيخ المتعلم أو كشف التقصير عنده ليعاقبه.

وهكذا نحد أن مهارة إلقاء الأسئلة والإحابة عليها تحقق العديد من أغراض التعليم فهي وسيلة في متناول أيدينا، وتعيننا على فحص نتائج التعلم وعلى معرفة مدى تفهم التلاميذ للإيضاحات التي تقدمها إليهم وتقرير ما إذا كان من

الأصوب مواصلة سير الدرس بغية الانتقال إلى خطوة تالية من خطوات التدريس.

وتستعمل الأسئلة أحياناً لإثارة تفكير التلاميذ في نقطة معينة من نقاط الدرس وتحريك حب الاستطلاع في نفوسهم. وحيناً لإثارة المنافسة حول قضية معينة من القضايا. وتستعمل الأسئلة في أوقات أخرى لمعلومات سابقة ذات صلة بالدرس القائم لنبني عليها دعائم درس جديد (٥٠٠).

ولهذا فإن إتقان مهارة إلقاء الأسئلة في الحلقات القرآنية مطلب تربوي وضروري للارتفاع بمستوى التعليم القرآني، وتحقيق أهداف الحلقات القرآنية التربوية والتعليمية.

# كأرات الحفظ

# أُولاً : بِهُمْ طَرِقَ الْحَفْظَ الْمِقْتَرِحَةَ فَيْ الْحَاقَاتَ القَرآنِيةَ (الْهَرْأَيا والْهَيُوبِ)

ولما كان التلاميذ في الحلقات القرآنية يختلفون عن بعضهم في الحفظ والاستظهار والإتقان نتيجة الفروق الفردية بينهم فهم مختلفون في خصائص نموهم وقدراتهم العقلية فمنهم الذكي السريع في الفهم والحفظ صاحب الذاكرة الفولاذية ومنهم البطيء في الحفظ والفهم ومنهم المتوسط في ذلك ومن التلاميذ دون ذلك في الحفظ والفهم وسرعة الاستظهار.

وعلى هذا فإن بروز مثل هذا الاختلاف في قدرات التلامية يتطلب العناية بالتعرف على بعض الطرق التربوية المناسبة في الحفظ بما يتناسب مع قدرات التلامية في الحلقة القرآنية واستعدادهم وميولهم ورغباتهم إذ أن الأسلوب المناسب نصف الطريق، وهذه بعض الطرق المقترحة لكيفية التطبيق العملي لحفظ كتاب الله تعالى واستظهاره عن ظهر قلب وأداؤه حسب قواعد التلاوة وأسس التجويد.

# أولاً : طريقة الحفظ الكلية

ويقصد بهذه الطريقة: حفظ الحزب المحدد أو الصفحة أو الجزء أو الوحدة جملة واحدة، دون تجزئة، وذلك بتكرارها من أولها إلى آخرها، حتى يتم حفظها سواء تم ذلك بالطريقة الجماعية، أو الطريقة الفردية، ويستمر حتى يتم حفظ كتاب الله تعالى بالكامل.

#### إيجابيات الطريقة الكلية للمفظ

ومن إيجابيات هذه الطريقة التربوية في الحفظ ما يلي :

١- أن الوحدة أو الصفحة المقرر حفظها ترد كاملة إلى الحافظة، غير مجزئة
 بل كاملة مؤتلفة وبتكرارها تحفظ من أولها إلى آخرها.

٢- إن هذه الطريقة تثير دافعية التلميذ في الحفظ نظراً لكمية الإنجاز من الحفظ
 من الآيات القرآنية.

- ٣- تثبيت الحفظ، حيث أن كل آية تأخذ نصيبها من القراءة والحفظ مع سائر
   الآيات المحددة بنسبة متساوية.
- ٤- يكون انتباه التلميذ بهذه الطريقة موزعاً على الوحدة المحددة من الآيات الكريمة، بدرجة واحدة فيبدو معناها من أولها إلى نهايتها، دفعة واحدة، وهذا من العوامل المساعدة على الحفظ واستجابة الذهن لربط أجزائها في الغالب.

#### سلبيات الطريقة الكلية

أما سلبيات الطريقة الكلية في مهارة الحفظ فتتلخص في النقاط التالية:

- ١- إنها تبعث الملل والسآمة في نفوس التلاميذ لا سيما الضعفاء منهم فلا يتم استيعاب الآيات أو الربط بين بعضها البعض، خاصة إن كانت الآيات كثيرة أو طويلة.
- ٢- إن الحفظ الكلي للوحدة المحددة يتطلب قوة في الحافظة وقدرة على التركيز،
   وحسن الفهم، والفطنة، وليس كل التلامية في الحلقة القرآنية على درجة
   واحدة؛ بل هم متفاوتون في قدراتهم واستعداداتهم.
- ٣- هذه الطريقة تحتاج إلى كثير من الوقت، وتتطلب مزيداً من الجهد، لاسيما إذا اختلفت الآيات، من حيث الطول، والقصر، والسهولة، والصعوبة، أو التشابه.
- ٤- تؤدي هذه الطريقة إلى تشتت انتباه التلاميذ، نتيجة طول الآيات المطلوب
   حفظها، فقد يحصل الانتباه في أول الآيات، أو وسطها، ويضعف في آخرها،

أو يحصل في الآيات القصيرة، ويقل عند الآيات الطويلة، بسبب إرهاق الذهن الناتج عن كثرة الآيات المحفوظة.

٥- سرعة النسيان لما تم حفظه، نظراً لسرعة الحفظ، وزيادة كمية المحفوظ.

#### التوجيه التربوي (الحكم التربوي)

لذلك يرى الباحث أن هذه الطريقة لا تصلح، لكل التلاميـذ، ولا تنفع مع كل الوحدات من الآيات القرآنية المطلوب حفظها، بل تمارس في الحالات التاليـة :

- ١- أن يستخدم المعلم هذه الطريقة مع الطلاب أصحاب القدرات العقلية العالية المتميزة وأصحابها من المعروفين بقوة الحافظة.
- ٢- يستحسن الإفادة من هذه الطريقة عندما تكون الآيات المحدد حفظها قصيرة وقليلة، لا سيما جزء عم في المراحل المبكرة من التعليم مع الصغار.

# ثانياً : الطريقة الجزئية

ويقصد بهذه الطريقة: تقسيم الوحدة المراد حفظها إلى خمسة أسطر، أو سبعة، أو عشرة أو صفحة أو حزب أو السورة إلى أجزاء سواء كانت متساوية أو مختلفة، ويحفظ التلاميذ قسماً قسماً، وذلك بترديده وتكراره حتى يتم حفظه ثم ينتقل إلى غيرها من الآيات المطلوب حفظها؛ حتى يحفظ الآيات المحددة كاملة سواء كان ذلك بالطريقة الجماعية، أو الطريقة الفردية، وقد يضطر معلم القرآن في الحلقة القرآنية، إلى استخدام هذه الطريقة، عندما تكون الآيات

المطلوبة، أو السورة المقرر حفظها طويلة فيرشد الطلاب إلى كل سورة على مراحل متعددة حسب طول السورة أو قصرها يقول أحد الباحثين "ونحن نعول على هذه الطريقة التي درج عليها عامة الحفاظ والمقرئين حتى نكاد نقول أنه لا يحفظ القرآن إلا بهذه الطريقة للأسباب التالية : (٢٦)

۱- ما روي عن أبي العالية قال: تعلموا القرآن خمس آيات خمس آيات، فإن النبي على كان يأخذه من جبريل عليه السلام خمساً خمساً خمساً في رواية من أخذه خمساً خمساً لم ينسه (۷۷).

٧- كان النبي على يتبع هذه الطريقة في إقراء الصحابة وكذلك سار عليها قراء الصحابة في إقراء من بعدهم فعن أبسي عبد الرحمن السلمي قال: حدثني الذين كانوا يقرئوننا عثمان وابن مسعود وأبي رضي الله عنهم أن رسول الله على كان يقرئهم العشر (آيات) فلا يجاوزونها إلى عشر أحسرى حتى يعلموا ما فيها من العمل فتعلمنا القرآن والعمل جميعاً (٧٨).

وقد أكدت الدراسات التجريبية، التي قام بها علماء التربية، والنفس، المحدثون حول طريقة الحفظ، بهذه الطريقة بأنها طريقة ناجحة، ومناسبة، حيث تبين لهم أن توزيع التعليم، أو التدريب على فترات متباعدة، تتخللها فترات راحة، يساعد على سرعة التعلم، وتثبيته في الذاكرة، وإن التعلم الذي يحدث باستخدام طريقة التوزيع أفضل كثيراً، من التعلم الذي يحدث باستخدام طريقة التركيز وهو التعلم الذي يتم في فترة زمنية متصلة، دون أن تتخللها راحة، وقد

طبقت هذه الطريقة في القرآن إذ أنه نزل على فترات متباعدة في مدة طويلة قدره ثلاث وعشرون سنة وقد ساعد ذلك على تعلمه وفهمه وحفظه (٢٩٩).

#### إيجابيات الطريقة الجزئية

- ١- تشتمل هذه الطريقة في الحفظ على عنصر التشويق، أو الدافع الذاتي، حيث يشعر التلميذ بسهولة الحفظ.
  - ٧- ترتفع الرغبة عند التلميذ في الحفظ؛ حيث يشعر بثمرة جهده.
- ٣- تحدد الطريقة الجزئية نشاط التلاميذ، وتدفع عنهم السآمة والملل، نظراً لانتقاله من مقطع قرآني إلى آخر، ومن صفحة إلى أخرى، ومن جزء إلى آخر.
- ٤- إنها مناسبة لكل التلاميذ داخل الحلقة القرآنية؛ سبواء الأقوياء، أو الضعفاء
   حتى ولو كان البرنامج التربوي ضعيفاً.

#### سلبيات الطريقة الجزئية

- ١- قد تؤدي إلى ارتباك التلاميذ وبالتالي عدم قدرتهم على ربط الأجزاء
   بعضها ببعض، إذا كانت المراجعة ضعيفة، أو المتابعة معدومة.
- ۲- قد يظهر تفاوتاً بين الأجزاء المطلوب حفظها، من حيث درجة الحفظ،
   ومتانته حسب التكرار فالمقطع الذي كثر تكراره وترداده يبقى مدة أطول،
   ويثبت، أما الذي لم يكرر كثيراً فقد ينسى سريعاً؛ لأن التلميذ يشعر أنه حفظه

فلا يكرر الأجزاء الأخيرة كالأجزاء الأولى لأسباب منها انتهاء الوقت أو التعب، أو وجود شواغل مدرسية أو منزلية أو عدم متابعة التلميذ باستمرار.

# الطريقة الثالثة : الطريقة الهشتركة

ويقصد الباحث بهذه الطريقة الجمع بين الطريقة الكلية والطريقة الجزئية، ويتم تنفيذ هذه الطريقة بالصورة التالية يقرأ التلميذ الوحدة المحددة دفعة واحدة ويكررها حتى يربط بين جميع أجزائها فتنطبع في ذهنه ثم يركز على الآيات التي لم تحفظ جيداً ويلح بالتكرار حتى يتم استظهار الوحدة المحددة أو الصفحة استظهاراً جيداً.

#### إيجابيات الطريقة المشتركة

- ١- الجمع بين محاسن الطريقتين الكلية والجزئية
  - ٢- تجنب سلبيات الطريقتين الكلية والجزئية.
- ٣- توفير الوقت الذي يستغرق التلميذ في الحفظ لا سيما الآيات القصيرة والسهلة.
  - ٤ إنها تؤدي إلى جودة الحفظ وقوة الاستظهار للآيات المقرر حفظها.
- ٥- تتناسب الطريقة المشتركة مع التلاميذ ضعاف الحفظ أصحاب القدرات المحدودة (^^).

# رابعاً : طريقة المحو التدريجي

وملحص طريقة المحو التدريجي في الحفظ أن يقرأ التلاميذ الآيات المكتوبة على السبورة، أو الوسيلة التعليمية أو اللوح، أو دفتر التلميذ، ثم يبدأ المدرس بمحو بعض ما كتب أو يطلب من التلاميذ، محور بعض الآيات أو نصف الآية أو الآية كاملة أو أكثر من آية، والتلاميذ يرددون الآيات كاملة، وبهذه الطريقة يتم الحفظ وينصح التربويون المعلم إذا استخدم هذه الطريقة إبقاء أوائل الآيات أو أواخرها ليسهل على التلاميذ ربطها ببعضها ولا تزال هذه الطريقة سائدة في بعض البلاد الأفريقية لعدم توفر المصاحف.

#### إيجابيات طريقة المحو التدريجي :

تتميز هذه الطريقة عن غيرها من الطرق التربوية في الحفظ بما يلى:

- ١- دلت التجارب أن هـذه الطريقة محببة للتلاميذ ومشوقة لهـم وباعثة على نشاطهم وحماسهم في الحفظ.
  - ٧- أنها تعين التلميذ مع الزمن على تقوية ملكة الحفظ وقدرة الاستظهار.
- ٣- تساعد التلميذ على الربط والموازنة بين أجزاء الوحدة المقرر حفظها بالكامل.
  - ٤- تجعل التلميذ يحفظ باهتمام.

# خامساً : طريقة الحفظ على فترات :

وهذه الطريقة يقصد بها أن التلميذ يقرأ الوحدة أو الصفحة أو الآيات المقرر حفظها على فترات، من الزمن، ثم يتركها، ويعود إلى قراءتها، وتكرارها في فترة أخرى، ثم في فترة ثالثة، وهكذا حتى يتم حفظها، واستظهارها، وينصح المربون ألا تزيد الزمن لإعادة التكرار على ثلاثة أيام.

## إيجابيات طريقة المفظ على فترات:

تتلخص إيجابيات هذه الطريقة فيما يأتي:

- ١- يفضل التلميذ حفظ الوحدة، أو الصفحة المحددة، على فترات أكثر من حفظها في فترة واحدة.
- ٢- إن طريقة الحفظ بأسلوب الفترات أشد أثراً وأدع للنجاح في تثبيت الصفحة
   أو الوحدة أو الآيات لدى التلميذ.
- ٣- إن أسلوب الفترات يوفر الوقت لأن القدرات العقلية عند التلميذ تكون في حالة نشاط حيدة فالراحة والاستجمام تساعد على الحفظ كما أثبتت الدراسات التربوية ذلك.
- ٥- يستطيع التلميذ تقويم واحتبار حفظه، فيما بين الفترات، فيعرف أحطاؤه في فترات سابقة، ويعمل على تلافيها في فترات لاحقة.

#### سلبيات طريقة المفظ على فترات:

أما سلبيات طريقة الحفظ على فترات فتتلحص فيما يلي:

١- إن طريقة الحفظ على فترات لا تصلح للتلاميذ الصغار.

٧- إنها لا تصلح في الحلقات أو المدارس المنتظمة ذات المتابعة المستمرة.

٣- إنه يصعب مراقبة التلميذ في العمل بهذه الطريقة.

#### المكم التربوي:

هذه بعض الطرق التربوية التي ينصح المربون بممارستها في تحفيظ القرآن الكريم وتعليمه فعلى معلم القرآن في الحلقات القرآنية أن يأخذ منها ما يراه مناسباً لتلاميذه، وأصلح في تحقيق الأهداف التربوية للحلقات القرآنية، مع مراعاة الوحدات المطلوب حفظها، من حيث الصعوبة، والسهولة، والطول والقصر، وحالة التلاميذ وقدراتهم، وما بينهم من فروق فردية، ولعل الطريقة الحزئية تتناسب مع الصغار والطريقة الكلية مع كبار التلاميذ والحفظ على فترات مع الكبار في السن.

وإذا كان لدى المعلم طريقة للحفظ أفضل من هذه الطرق، ويرى أنها أسهل وأنجح لبلوغ الهدف فعليه أن يعمل بها؛ لأن هدفنا هو الحفظ المتين وإن تعددت الطرق فقد قيل (لكل شيخ طريقة).

# بعض العوامل المساعدة على الحفظ والتطبيق

من حقوق الطلاب في الحلقات القرآنية على المعلم، أن يعرفهم ببعض الوسائل والمهارات التربوية التي تساعد على حفظ كتاب الله تعالى، ويدربهم عليها، ليصبح حفظهم متيناً، فذلك مما يرغبهم في الحفظ ويدفعهم إلى الاستمرار في الحلقات القرآنية. وسوف أذكر بعض الوسائل المقترحة للحفظ ليربي المعلم عليها طلابه، ويعرفهم بها، مع ما يراه مناسباً من الطرق الأحرى التي تساعد على الحفظ، لا سيما التي مرت به عندما كان متعلماً سواء في الحلقات أو المنزل أو مع أحد القراء.

#### ١- الإخلاص لله تعالى :

إن الإخلاص في الأعمال يؤدي إلى قبولها، ويعين على أدائها، ومنها حفظ القرآن فهو عبادة من العبادات، وقربة من القرب، فإن خلصت فيه النية قبل وزكى، وتمت بركته، وإن قصد به غير وجه الله تعالى، حبط وضاع، وخسرت صفقته، وربما تفوته تلك المقاصد و لا ينالها(١٨). والتي قد يكون منها الحفظ، فعلى المعلم أن يغرس هذا المعنى في نفوس طلابه.

## ٢-الدعاء والاستعانة بالله عز وجل

ولما كان الدعاء باب عظيم يحصل للعبد به كل خير والله تعالى قد وعد عباده بالإجابة قال تعالى : ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ الْأَمْ وَجاء في الحديث عن سلمان الفارسي والله أن النبي الله قال: "إن ربكم حيى كريم

يستحي من عبده إذا رفع يديه إليه أن يردهما صفراً خائبتين "(<sup>۸۳)</sup>. وجب على المعلم غرس هذا الأمر في نفوس طلابه.

# ٣- الحذر من الوقوع في الذنوب والمعاصي :

على المعلم أن يحذر الطلاب من الوقوع في الذنوب والمعاصي؛ لأنها من أسباب ضعف الحفظ ويذكرهم بقول الحافظ ابن حجر في ترجمة وكيع بن الجراح أحد الأئمة الأعلام الحفاظ، قال علي بن خشرم: رأيت وكيعاً وما رأيت بيده كتاباً قط، إنما هو يحفظ فسألته عن دواء الحفظ فقال: ترك المعاصي، ما جربت مثله للحفظ (14%). وذكر ابن كثير في تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ فَال الضحاك وأي مصيبة أكبر من نسيان القرآن (٢٥).

## 2- الفمم الصحيح للآيات المحفوظة :

يعتبر فهم التلميذ للآيات التي يرغب حفظها، مما يقوى الحفظ؛ لأن الحفظ الأعمى، [أي بدون فهم] وإن كان ممكناً، لا يناسب كل التلاميذ؛ لأن الجهد المبذول يكون أكثر، ومدة بقاء المحفوظ أقل، أما إذا كانت المراجعة مستمرة والفهم قد سبق الحفظ كان الجهد أقل، ويبقى المحفوظ في الذهن مدة أطول.

لذلك ينبغي للمعلم أن يوضح المعنى الإجمالي للآيات المقرر حفظها للتلاميـذ وقد كان منهج النبي و تعليم القرآن أنه يقسمه إلى مقاطع، ومقارئ، ويعلـم ما فيها من العلم، والعمل، والفقه، فهذا أقوى لحفظ النص(٨٧).

## 0- الاستذكار ومداومة التلاوة وتكرارها

إن كثرة التكرار والترداد للوحدة المحفوظة، يؤدي عادة إلى حفظها وتثبيتها في الذهن، فلو كان التلمية يحفظ بعد عشر تكرارات وجب عليه أن يكرر ضعف هذا العدد، ليكون حفظه قوياً وقد ذكر ابن خلدون إن التعليم المفيد يحصل بالتكرار (٨٨) وقد أكدت الدراسات التجريبية الحديثة العلاقة الوثيقة بين مستوى التذكر، وبين عدد مرات التكرار، فهو مما يثبت المعلومات، والمهارات، ويساعد على جودة التذكر (٩٨). وهذا ما أكده علماء المسلمين في هذا الميدان فقد اقترح الزرنوجي التكرار ليكون نظاماً يساعد التلميذ في الحلقات القرآنية على الحفظ فقال: وينبغي أن يكرر سبق الأمس خمس مرات، وسبق اليوم الذي قبله أربع مرات، والسبق الذي قبله ثلاث مرات، والذي قبله اثنين، والذين قبله واحد، فهذا داع إلى الحفظ (٩٠) فالحفظ إنما يحصل بالتكرار ويرتبط به ارتباطاً طردياً.

## ٦- إثارة الدافع الذاتي :

على المعلم أن يعمل على إثارة الدافع الذاتي لـدى التلميـذ في الحفظ، حتى يصبح دافعه إلى حفظ كتاب الله تعـالى داخليـاً، وليس خارجيـاً كـالخوف من المعلم أوالأب... إلخ، ولن يتحقق هذا إلا من خلال الـترغيب في الحفظ، وبيان منزلته، وفضل حفظ القرآن، وما أعده الله لأهله من الأجر والثـواب في الآخرة والرفعة والسؤدد في الدنيا.

#### ٧- الكتابة اليموية :

تعتبر كتابة الآيات المرغوب حفظها من عوامل تيسير الحفظ والاستظهار، وهذه الوسيلة بحربة، وقد قال ابن كثير رحمه الله عند تفسير قوله تعالى: والنبي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ والعلم تارة يكون في الأذهان، وتارة يكون في اللسان، وتارة يكون في الكتابة بالبنان، ذهني ولفظي ورسمي، والرسمي يستلزمهما من غير عكس، وفي الأثر: "قيدوا العلم بالكتابة"(۱۱) وبهذا يتبين أن الكتابة من وسائل الحفظ، وقد قال أهل الطب: "إن لليد ذاكرة خاصة بها غير ذاكرة وسائل الحفظ، وقد قال أهل الطب: "وقد قيل: إن الإنسان إذا سمع نسي، وإذا الذهن المعروفة إذ تذكر ما كتبته"(۱۲) وقد قيل: إن الإنسان إذا سمع نسي، وإذا رأى تذكر، وإذا عمل بيده عرف وتعلم، أي: كتب بيده ما يريد تعلمه، ولا زالت كتابة ما يراد حفظه من القرآن؛ هي الطريقة المثلى في الكتاتيب القرآنية في بعض البلاد الإسلامية(۱۲).

## ٨- الترتيل والترسل عند القراءة :

إن الترتيل والترسل أثناء القراءة، مما يساعد على الحفظ قبال تعالى: ﴿وَرَتَّلِ النَّهُ أَنَ تَرْتِيلاً ﴾ (٩٤) قال ابن كثير في تفسير هذه الآية أي: اقرأه على تمهل، فإنه يكون عوناً على فهم القرآن وتدبره (٩٥)، وقد أرشد النبي على القرآن في أقل من ثلاث (٩٦).

#### ٩- التدرج في الحفظ:

يعد سنة التدرج من العوامل المساعدة على حفظ القرآن الكريم فعلى المعلم في الحلقات القرآنية أن يربي التلاميذ على هذا المبدأ، ويعرفهم بضرورته، حتى لا يحفظ أحدهم فوق طاقته، فيدفعه ذلك إلى ترك الحفظ، والتسرب من الحلقة.

ومن حكم نزول القرآن الكريم مفرقاً؛ لأن في التنجيم تيسيراً لمن أراد حفظ القرآن من هذه الأمة، ولو نزل القرآن جملة واحدة، لعجزوا عن حفظه فاقتضت الحكمة العليا أن ينزله الله إليهم مفرقاً ليسهل عليهم حفظه ويتهيأ لهم استظهاره (۹۷). وقد قال بعض أهل العلم من تعلم القرآن خمساً خمساً لم ينسه (۹۸).

# ١٠- القراءة في سير السلف مع القرآن :

إن من طبيعة النفس البشرية حب الاقتداء سواء بالأحياء أو بالأموات ولا شك أن قراءة سير سلف الأمة، والتعرف على أحوالهم مع القرآن، وكيف كانت هممهم العالية في الحفظ والعمل؟ مما يدفع التلاميذ إلى التأسي والاقتداء، ولا يستوحش طريق الحفظ، ويعرف أنه ليس وحده على الدرب فعلى المعلم أن يذكر لهم نماذج من ذلك، ويحثهم على قراءة سير الحفاظ من الصحابة والتابعين وسلف الأمة؛ وكيف كان حرصهم واهتمامهم بكتاب الله تعالى حفظاً وعملاً ونشراً.

#### ١١– اغتيار المكان المناسب للحفظ:

على المعلم أن يوضح لطلابه أهمية حسن اختيار مكان الحفظ وأثره في التعلم، لاسيما إن البعض قد يتخذ من الأماكن التي تكثر فيها الملهيات أو الشواغل أو حركة الناس مكاناً للحفظ لأنه يجهل أثر ذلك على صعوبة الحفظ أو متانته، وقد كان السلف يوصون باختيار المكان المناسب، قال ابن جماعة: "وأجود مكان الحفظ الغرف وكل موضع بعيد عن الملهيات، وليس بمجهود الحفظ بخضرة النبات، والخضرة، والأنهار، وقوارع الطرق، وضحيج الأصوات؛ لأنها تمنع من خلو القلب غالباً "(٩٩).

#### ١٢- المراجعة المستمرة :

إن المراجعة المستمرة لما تم حفظه من قيود الحفظ لأنها تمنعه من التفلت، وإهمالها يؤدي إلى نسيانه فعن أبي موسى في أن النبي والله قال: "تعاهدوا هذا القرآن، فوالذي نفس محمد بيده لهو أشد تفلتاً من الإبل في عقلها"(۱۰۰). فالمراجعة المستمرة للقرآن الذي تم حفظه في الحلقة أهم ما يثبته في صدر التلميذ فعلى المعلم أن يهتم بهذا الجانب في تربيته ويبين أهمية ذلك لطلابه، فقد يكون من السهل الحفظ، ولكن الأصعب هو بقاء المحفوظ، ولذلك فالواجب علم المعلم، أن يوضح لطلابه أهمية المراجعة، والأوقات المناسبة لها حارج الحمول ويستخدم كل وسيلة تساعد على استمرار المراجعة. ويختار الأسلوب الأمث التعامل معهم أثناء المراجعة وعدم التهاون في قضية المراجعة اليومية.

هذه بعض الوسائل التي أرى، أنها مما يعين على الحفظ ذكرتها على سبيل الذكر وليس الحصر، وهناك وسائل وقواعد تربوية أخرى كثيرة، أفردت لها كتباً متخصصة، فمن أراد الزيادة فليراجعها؛ لكن هدفي هو التنبيه إلى أهمية ذكر هذه الوسائل للطلاب؛ لأن الكثير من الطلاب في الحلقات القرآنية؛ يجهلها، بسبب أن الكثير من المدرسين لا يذكرها لطلابه، ولا يعرفهم بها، أو يدلهم على بعض لكتب التي تحدثت عن الوسائل المساعدة على الحفظ (۱۰۰۱).

# الهواوش

- (١) سورة آل عمران، آية: ١٦٤.
- (٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٢، ص١٣٧.
- (٣) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٩٠.
- (٤) صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، ج١، ص٩٥٥.
  - (ه) سورة الواقعة، آية: ٧٩.
- (٦) الألباني، صحيح الجامع الصغير بيروت، دمشق، المكتب الإسلامي، ١٩٧٩، ج٤،
   ص٦١.
  - (٧) سنن ابن ماجه، كتاب الطهارة وسننها، ج١، ص١٠٦.
    - (٨) النووي، التبيان، مرجع سابق، ص٥٧.
- (٩) فهد عبد الرحمن الرومي، محمد السيد الزعبـلاوي، طرق تدريس التجويـد، الريـاض، مكتبة التوبة، ١٤١٧هـ ص٤٢-٤٤.
- (١٠) صلاح عبد الفتاح الخولدي، مفاتيح للتعامل مع القرآن، الزرقاء، مكتبة المنار، ص
- (١١) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١، ص٨٦- ٩١، عبد العزيز الجربوع، آداب القارئ والقراءة لكتاب الله، رسالة ماحستير غير منشورة، الجامعة الإسلامية، ص١٤٩، ١٦١.
  - (١٢) سورة الأغراف، آيةْ ٢٠٧.
  - (١٣) محمد رشيد رضا، تفسير المنار، مصر، دار المنار، ج٩، ص٥٥٠.

- (١٤) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩٢٥.
- (۱۵) النووي، صحيح مسلم بشرح النووي، بيروت، دار إحياء الـتراث العربي، ١٣٩٢، ج٦،ص٨٨.
  - (١٦) الدارمي، سنن الدارمي، كتاب فضائل القرآني، ج٢، ص٤٤٤.
    - (۱۷) مسندالإمام أحمد، ج٢، ص٣٤٦.
      - (۱۸) سورة الزمر، آية: ۱۸.
      - (١٩) سورة الأعراف، آية: ٢٠٧.
    - (٢٠) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١١، ص١٧٦.
      - (۲۱) سورة القيامة، آية: ١٦.
      - (۲۲) ابن کثیر، تفسیر القرآن العظیم، ج۸، ص۳۰۲.
        - (٢٣) سورة المزمل، آية: ٤.
    - (۲٤) صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین، ج۱، ص۰۷.
      - (٢٥) المصدر السابق، ص٦٣٥.
- (٢٦) الإمام أحمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، دار الفكر (د.ت) ج٦، ص٤٠٠،٢٩٤.
  - (۲۷) الآجري، أخلاق حملة القرآن، المرجع السابق، ص٨٠.
    - (۲۸) النووي، التبيان، ص١٢٠.
      - (٢٩) المرجع السابق، ص٤١.
    - (٣٠) السيوطي، الإتقان، ج١، ص١٨٤.
      - ۳۱۰) سنن أبي داود، ج۲، ص۷۶.

(٣٢) سنن الدارمي، ج٢،ص٤٧٤، صحيح الجامع الصغير، ج٣، ص٩١٠.

(٣٣) صحيح الباري، كتاب التوحيد، ج٦، ص٢٧٤٣.

(۳٤) ابن حجر، فتح الباري، ج٩، ص٧٢.

(۳۰) ابن القیم، زاد المعاد، مرجع سابق، ج۱، ص۹۸۶، صحیح مسلم بشرح النووي، ج۲، ص۸۰.

(٣٦) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٨، ص٢٧٦.

(۳۷) صحيح مسلم، كتاب الصلاة، ج٢، ص١٩٣٠.

(٣٨) صحيح البخاري، فضائل القرآن، ج٤، ص١٩٢١، وصحيح مسلم، صلاة المسافرين، ج١، ص٥٤٥.

(٣٩) صحيح البخاري، المرجع السابق، ج٤، ص١٩٢١.

(٤٠) المرجع السابق، ج٤، ص١٩٢١.

(٤١) ابن حجر، فتح الباري، ج٩، ص٧٩، ٨٣.

(٤٢) صحيح مسلم، صلاة المسافرين، ج١، ص٥٤٥.

(٤٣) سنن أبي داود، ج١، ص١٢٧، وصحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين، ج١، ص٤٩٤.

(٤٤) صحيح البخاري، كتاب المساجد، ص١٧٠، وسنن أبي داود، ج١، ص١٢٧.

(٥٥) سنن الترمذي، كتاب تفسير القرآن، ج٥، ص٢٧٧.

(٤٦) صحيح ابن ماجه، كتاب المساجد والجماعات، ج١، ص١٢٩.

(٤٧) المرجع السابق، ص١٢٦، وسنن أبي داود، كتاب الصلاة، ج١، ص١٢٩.

(٤٨) مناع القطان، مباحث في علوم القرآن، بيروت، مؤسسة الرسالة، ٧٠١هـ ص٩٥.

.....

- (٤٩) سراج محمد وزان، التربية الإسلامية، مرجع سابق، ص٩٣.
  - (٥٠) علي أحمد لبن، زاد المعلم، مرجع سابق، ص٢٥.
- (٥١) يوسف الحمادي، أساليب تدريس التربية الإسلامية، الرياض، دار المريخ، ١٤٠٧هـ ص١٤٠٠ علم النفس المعاصر، دار الشروق، ص٣٢٣.
- (٥٢) أحمد حسن اللقماني، وفارعة حسن محمد، التدريس الفعال، القاهرة، علام الكتيب، ٩٩٥ ، ص٣٣.
- (٥٣) محمد صلاح الدين مجاور، تدريس التربيمة الإسلامية، الكويت، دار القلم، ١٩٧٩، ص٥٦٠.
  - (٥٤) السمع والبصر واللمس.
  - (٥٥) الشاطبي، الموافقات، ج١، ص٩٦.
- (٥٦) عبد الله عبد الدائم، التربية عبر التاريخ، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٧٣، ص٥٦.
  - (٥٧) صبحي طه إبراهيم، التربية الإسلامية، عمان، دار الأرقم، ١٤٠٦هـ ص٧١.
    - (٥٨) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٥٥.
- (٩٥) محمد صالح سمك، فن التدريس للتربية الدينية، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، (٩٥) محمد صالح ١٥٤٠.
- (٦٠) عبد العزيز بن عبد الفتاح القاري، التجويد الميسر، مكتبة الدار، المدينة المنورة، ١٥٠٤هـ، ص١٤٠٥.
- (٦١) محب الدين أحمد أبو صالح، أساسيات في طرق التدريس العامة، ص٩٦، فهد عبد الرحمن الرومي ومحمد السيد الزعبلاوي، طرق تدريس التجويد، مرجع سابق، ص٩٤.

(٦٢) محمد عبد القادر أحمد، انتقادات موجهة لمناهج التربية الإسلامية، محلة التربية، ص٦٩). ص١٩٩، عبد الحميد، إعداد المعلم، ص٢٩٨.

- (٦٣) حسين سليمان قورة، تعليم اللغة العربية، دار المعارف، ١٩٨٦، ص٣٢٣، ٣٢٣.
- (٦٤) عبد الرحمن عبد الله صالح، المرجع في تدريس علوم الشريعة، الرياض، دار الفيصل الثقافية، ١٤١٧هـ ص ٢٣٥.
  - (٦٥) المرجع نفسه، ص٢٣٧.
  - (٦٦) المرجع نفسه، ص٢٣٤-٢٤٣.
  - (٦٧) على بن محمد الدويدي، جريدة المدينة، عدد (١٢٣٥٣)، ١٤١٧هـ ص١٠.
    - (٦٨) محب الدين أحمد أبو صالح، أساسيات في طرق التدريس، ص٧٢.
      - (٦٩) صحيح البخاري، كتاب العلم، ج١، ص٣٩، ١٤٧.
  - (٧٠) أحمد حسين القماني، فارعة حسن، التدريس الفعال، مرجع سابق، ص٧٥-٦١.
- (۷۱) حسن إبراهيم عبد العال، فن التعليم عند بدر الدين ابن جماعة، مرجع سابق، ص٢٣١.
  - (٧٢) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٥١، ٥٢.
  - (٧٣) ماحد عرسان الكيلاني، تطور مفهوم النظرية التربوية الإسلامية، ص٧٨.
    - (٧٤) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٥٣.
    - (٧٥) حسن إبراهيم عبد العال، فن التعليم عند ابن جماعة، ص٢٢٨.
    - (٧٦) عبد الرب نواب الدين، كيف نحفظ القرآن، مرجع سابق، ٧٢.
      - (۷۷) الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٤، ص٢١١.

(۷۸) الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، بيروت، دار الفكر ١٤٠٥هـ ج١، ص٣٦.

(٧٩) محمد عثمان نجاتي، القرآن وعلم النفس، القاهرة، دار الشروق، ١٤٠٨هـ، ص١٧٢.

(٨٠) محمد صالح سمك، فن التدريس للتربية اللغوية، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، ١٩٨٦م. ص١٩٨٦، ٢٩٠٢.

(٨١) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، ص٧٠.

(۸۲) سورة غافر، آية: ٦٠.

(۸۳) سنن الترمذي، كتاب الدعوات، ج٥، ص٥٥٥.

(٨٤) ابن حجر، تهذيب التهذيب، الطبعة الهندية، ١٣٢٧هـ ج١١، ص١٢٩.

(۸۵) سورة الشورة، آية: ۳۰.

(٨٦) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٧، ص١٩٦.

(٨٧) عبد العزيز عبد الفتاح القارئ، سنن القراء، مرجع سابق، ص٢٩.

(۸۸) مقدمة ابن خلدون، مرجع سابق، ٥٣٢.

(٨٩) محمد عثمان نجاني، الحديث النبوي وعلم النفس، مرجع سابق، ص١٨٢.

(٩٠) محمود قمبر، دراسات تراثية في التربية الإسلامية، ص٢١١.

(٩١) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٨، ص٥٥٩.

(٩٢) إبراهيم عبد المنعم الشربيني، كيف نحفظ القرآن، مرجع سابق، ص٦٣.

(٩٣) محمد مصطفى، الكلمات الحسان فيما يعين على حفظ القرآن، مكتبة آل ياسر، الجيزة، ١٥١هـ ص١٥١.

(۹٤) سورة المزمل، آية: ٣.

- (٩٥) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٨،ص٢٧٦.
  - (۹۲) سنن أبي داود، ج۲، ص٥٦.
- (٩٧) الزرقاني، مناهل العرفان، مرجع سابق، ص٤٩.
  - (٩٨) شعب الإيمان، ج٤، ص١١٥.
- (٩٩) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٧٢.
- (١٠٠) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩٢١.
- (۱۰۱) أبو الحارث محمد مصطفى، الكلمات الحسان فيما يعين على الحفظ، مكتبة آل ياسر، ص٤٧-١٩٣٠.



# الفصل الرابع

# المهارات التربوية في الحلقات القرآنية

- 🕸 مدخل
- 🕸 مراعاة حاجات التلاميذ في الحلقات القرآنية
  - 🕸 التربية بالسيرة الحسنة وعرض النموذج
    - 🥸 مهارة التدرج التربوي
    - 🕸 مهارة معرفة بيئة المتعلم
    - 🏟 مهارة معرفة الفروق الفردية
    - 🏟 مهارة معرفة خصائص النمو
      - 🥸 مهارة الخطاب اللفظي
  - 🕸 التفاعل الاجتماعي في الحلقات القرآنية
    - هارة الإنصات
  - 🕸 مهارة الحفز التربوي في الحلقات القرآنية
    - 🥸 مهارة التشويق التربوي

#### مدخل :

عالجت في الفصل السابق موضوع خطوات، ومهارات التدريس في الحلقات القرآنية، وفي هذا الفصل سوف يوضح الباحث المهارات التربوية، المكملة لمهارات التدريس، والتي تمكن المعلم من تربية جوانب شخصية التلميذ، وتنميتها نمواً متكاملاً، ومتوازناً، روحياً، وعقلياً، وجسمياً، وانفعالياً، واجتماعياً، والعمل على الارتقاء بالتلميذ إلى الأفضل؛ ليكون خلقه القرآن.

والمهارات التربوية التي سنوضحها في هذا الفصل، والتي تساعد المعلم على القيام بواجبه التربوي، تكتسب بالتعلم والممارسة، والتكرار، وتصبح سلوكاً عادياً للمعلم يمارسه دون تكلُّف بعيداً عن الارتجال والعفوية في الميدان التربوي.

وتعتبر هذه المهارات التربوية من وسائل نجاح المعلم في أداء رسالته التربوية، وتعينه على إدارة الحلقات القرآنية، والتدريس على أكمل وجه؛ لأنها تثمر التفاعل التربوي، الذي يؤدي إلى ترغيب المتعلمين، في التعلم وحفظ القرآن الكريم والإقبال عليه وامتثال أوامره، واحتناب نواهيه، بل وتتهذب عواطف التلميذ، وميوله، فيصبح إنساناً عابداً لربه في كل حركاته، وسكناته، ولن يحصل ذلك إلا حين يكون المعلم مدركاً لمسؤوليته كمربي، وداعية، وأب ومشرف اجتماعي، لكل التلاميذ فهو يحسن التعامل معهم، ويتحلى بالصبر عند علاج مشكلاتهم، بعيداً عن الانفعال، والارتجالية؛ لأن العمل في الحلقات القرآنية، مشكلاتهم، بعيداً عن الانفعال، والارتجالية؛ لأن العمل في الحلقات القرآنية، أشمل من عملية التعليم، فهو تعليم، وتأديب، وتربية، وتوجيه "والتأديب كمهنة كان يتطلب مستوى عالياً من المعرفة العامة والمتخصصة النظرية والفنية أحياناً ما

كان يتجاوز مستوى التعليم الجامعي في عصرنا، وكان له أساتذته المؤهلون الذين يدرسون نظريات التربية وتطبيقاتها، والتي تتطلب صنعة التأديب، فأحمد بن مملك السهلي (م ٣٣٤هـ) كان يدرس لمؤدبي نيسابور ويخرجهم في هذه الصنعة ليكونوا صالحين لممارستها، والحسن ابن مهرجان كان -كما يقول يا قوت- "من أعرف المؤدبين بأسرار التأديب والتدريس، وأعلمهم بطرق التدريج إلى التحريج "(1).

وتؤكد الدراسات التربوية المعاصرة هذا الجانب لأن "التعلم يتأثر كثيراً جــداً بطرق التدريس التي يتبعها المعلم فقد تكون الطريقة التقليدية تؤدي إلى سلبية التلاميذ والتجائهم إلى ترديد ببغاوي "(٢) لما يدرسونه في الحلقات القرآنية، دون حدوث أي تعديلات إيجابية في سلوك التلميذ، ليصبح شحصية متكاملة، ملتزمة بالمنهج الإسلامي، قولاً وعملاً، ظاهراً وباطناً؛ لأن قراءة القرآن، وتعلمه في الحلقات القرآنية ليس للقراءة لذاتها فحسب، وإنما هدف ذلك فهم ما جاء في هذا الكتاب والاهتداء بتوجيهاته، والعمل بأحكامه والتمسك بمبادئه وأن "يمتلئ قلب الطالب بسحر كتاب الله، وقوة بيانه، والتأثر العميق بعظمته، وسلطانه، والاستماع بقلب واع لأوامره، وزواجره، والاستجابة لهديه وإرشاده"(٣). سواء عند تلاوته في الحلقة أو خارجها أو سماع آياته من أحد التلاميذ أو القراء أو عبر وسائل الإعلام الصوتية؛ فالعبرة بتدبر ما يقرأ لا كثرته وكان السلف يوجهون التلاميذ إلى ذلك قال محمد بن الحسين: والقليل من الدرس للقرآن مع الفكر فيــه وتدبره أحب إلى من قراءة الكثير من القرآن بغير تدبر ولا تفكر فيه فظاهر القرآن يدل على ذلك والسنة وقول أئمة المسلمين(1).

والذي أراه أن هذا لا يحدث إلا إذا تم تعليم التلاميذ وتربيتهم في ضوء المهارات التدريسية. فيا ترى المهارات التدريسية. فيا ترى ما المهارات التربوية التي ينبغي لمعلم القرآن في الحلقات القرآنية معرفتها؟ وممارستها؟

وإجابة على هذا السؤال أقول: إن المهارات التربوية التي ينبغي على معلم القرآن في الحلقات القرآنية معرفتها، والتدرب على ممارستها؛ كثيرة، وسوف أذكر أهمها وأبرزها؛ لأن بعضها أو أكثرها لا أحسب أنها تخفى على إخواني المدرسين، لكن قد يعتبرونها من نافلة المهارات التربوية فيهملونها، والباحث في هذا الفصل يؤكد عليها، لأنها تكمل مهارات التدريس فهما وجهان لعملة واحدة، وتعتبر هذه المهارات التربوية من المتطلبات الأساسية التي يجب توافرها أثناء تنفيذ عملية التعليم القرآني.

ولا شك أن هذه المهارات تعين معلم القرآن داخل الحلقات القرآنية على السير في المسار التربوي الذي يؤدي إلى بلوغ التلاميذ مقاصدهم، وتحقق الحلقات القرآنية أهدافها المعرفية، والتربوية، والأخلاقية، والاجتماعية التي أقيمت من أجلها، "لأنه أصبح من المقرر أن المعلم لا يعلم بقدرته على الحفظ وفهم مادته وإتقانه لمخارج الحروف فحسب في مادة القرآن مشلاً وإنما يعلم بطريقته وأسلوبه وشخصيته وعلاقاته مع تلاميذه داخل الحلقات القرآنية وخارجها، وهذا القول ليس نظرياً وإنما جاء نتيجة للدراسات والبحوث النفسية والتربوية"(٥).

ويوم أن تختفي هذه المهارات التربوية فإن علمية تنفيذ التخطيط الـتربوي للتدريس في الحلقات القرآنية لن تتم بالصورة الصحيحة التي تثمر إتقان التلاوة والحصول على المعرفة وانضباط السلوك، وهذه أبرز المهارات التربوية اللازمة للعمل التربوي داخل الحلقات القرآنية من وجهة نظر الباحث.

# وراعاة عاجات التاليخ في العاقات القرآنية

أكد المنهج التربوي الإسلامي أهمية مراعاة حاجات التلاميذ، عند التعليم وضرورة فهم هذه الحاجات؛ لأنها مركوزة في النفس البشرية وفي إشباعها تحقيق للأهداف التربوية التي تسعى إليها الحلقات القرآنية. أما مصادمتها، أو عدم مراعاتها، فذلك يضعف الأثر التربوي لهذه الحلقات، بل قد يؤدي إلى انخفاض الدافعية في التعلم وربما الانقطاع عن الاستمرار في التعلم؛ لأن مراعاة هذه الحاجات من القواعد المهمة في عملية التعليم.

ومن الآيات الدالة على هذه الحاجات قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ الَّـذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِتَرْكُبُوا ومِنْهَا تَأْكُلُونَ وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيها حاجةً فِي صُدُركُمْ وَعَلَيها وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ ﴾ (١).

والحاجة في الآية الكريمة تشمل الحاجات المادية كالأكل وحمل الأمتعة كما تعني الشعور بالراحة والإحساس بالجمال وهذا تعبير عن الحاجات النفسية للإنسان فإشباعها يؤدي إلى توازن شخصية التلميذ بل أن بعض هذه الحاجات ضرورة، لاستمرار حياة التلميذ، وتحقيق ذاته وشعوره بالراحة، والإقبال على التعلم، فضلاً عن كونها من بواعث الاستمرار في هذه الحلقات، ولأهمية إشباع

هذه الحاجات قال الرسول ﷺ "ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته ومن فرج عن مسلم فرج الله كربة من كربات يوم القيامة (٧).

ولا شك أن الشعور بالحاجات، أمر فطري خلق الإنسان مزوداً به، ومما يدفع إلى العمل والنشاط وبذل الجهد أما إذ لم يتم إشباعها فقد يميل التلاميذ إلى السلوك السلبي بطريقة غير مرغوب فيها. في حين أن مراعاة هذه الحاجات تثمر سلوكاً إيجابياً في أوساط التلاميذ، ذلك أن فهم المعلم لحاجات التلاميذ أمر ضروري، لنجاح عملية التدريس في الحلقات القرآنية، وهذا يتطلب من معلم القرآن فهم حاجات التلاميذ النفسية والعقلية والجسمية كشرط لنجاح العمل القرآن فهم حاجات التلاميذ النفسية والعقلية والجسمية كشرط لنجاح العمل المربوي على الوجه الأكمل، يقول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: "صاحب الحاجة أعمى حتى تقضي حاجته" (٨). وفي ضوء هذه الحاجات ينبغي للمعلم أن يراعى الأمور التالية:

- ١- تحديد وصياغة الأهداف التربوية في ضوء حاجات التلاميـذ أو على الأقـل
   مراعاة هذه الحاجات عند تحديد الأهداف العامة والخاصة.
  - ٢- اختيار الأساليب التدريسية والتربوية المناسبة لإشباع حاجات التلاميذ.
- ٣- مراعاة الفروق الفردية أثناء التعامل والتوجيه فكل تلميذ له عالمه الخاص بـه
   وحاجاته.
- ٤- تحديد الأنشطة التربوية، والوسائل التعليمية اللازمة للقيام بالتربية، والتعليم داخل الحلقات القرآنية، أو خارجها باعتبارها من أبرز وسائل إشباع الكثير من حاجات التلاميذ.

٥- أن العادات الحسنة ميل نفسي متعلم مكتسب. وبالتكرار، والتوجيه والتمرين، تصبح العادات الإيجابية التي ربى عليها داخل الحلقات القرآنية عميقة الجذور في النفس الإنسانية، فمن شب على شيء شاب عليه، لا سيما إن كانت تساعد على إشباع بعض الحاجات.

أما أبرز الحاجات التي ينبغي مراعاتها في الحلقات القرآنية فهي :

# أولاً: العاجات الفطرية أو الأساسية (العاجات العضوية)

وتعتبر هذه الحاجات أول ما يبرز في سلم الحاجات الإنسانية، ويعبر عنها بالحاجات الفطرية أو الدوافع الأولية؛ لأنها السابقة على غيرها في ظهورها، وتسمى بالأساسية؛ لأن الفرد لا يستطيع الاستمرار في البقاء طويلاً، إن بقيت واحدة أو أكثر من هذه الحاجات بدون إشباع، وتتمثل هذه الحاجات في الطعام، والشراب، والنوم، والراحة، وقضاء الحاجة...إلخ(٩).

ولذلك ينبغي على معلم القرآن مراعاة هذه الحاجات وعدم مصادمتها، حتى لا تنخفض رغبة المتعلم في التعلم أو تضعف، ولا تتم عملية التعلم، إلا بعد إشباع هذه الحاجات؛ فلا ينبغي أن يكون التلميذ أثناء وجوده في الحلقة جائعاً، أو عطشاناً أو مهموماً أو خائفاً أو مريضاً أو مرهقاً كما ينبغي أن يكن جو الحلقة مناسباً فلا يكون شديد البرودة، أو الحرارة أو يكون مكان الحلقة ضيقاً أو تكثر فيه الأصوات المزعجة، والملهيات، أو يقع في موضع تكثر فيه حركة الغادين والرائحين، فينشغل التلميذ بذلك.

يقول ابن جماعة في حق المعلم: "ولا يدرس في وقت جوعه أو عطشه أو همه أو غضبه أو نعاسه أو قلقه ولا في حال برده المؤلم أو حره المزعج "(١٠) وقياساً على ذلك فالطالب أولى بمراعاة هذه الحاجات؛ وإلا فإن دافعية التعلم عنده تضعف، والإقبال على الحفظ والمراجعة يقل، والرغبة في الاستزادة من المعرفة تتلاشى، ويصبح الموقف التعليمي كميت الأحياء أشباح بلا أرواح؛ لذلك ينبغي تأمين مياه الشرب، وأدوات التبريد إن كان الجو حاراً ووسائل التدفئة إن كان الطقس بارداً والعناية بالتهوية والإضاءة وتجهيز مكان تباع فيه الأطعمة الخفيفة.

والباحث يؤكد ضرورة مراعاة هذه الحاجات؛ لا سيما إن كان التعليم مستمراً ولوقت طويل؛ لأنه كلما أجهد الجسم، والعقل، وقلت فترات الراحة أو عدمت، كلما ضعف الإقبال والاستماع، والتحصيل، يقول ابن جماعة مؤكداً هذه الحقيقة التربوية المتمثلة في حاجة المتعلم إلى الراحة سواء بعد الدرس أو قبل الانتقال إلى درس جديد "وينبغي أن يريح نفسه، وقلبه، وذهنه، وبصره فإذا كلَّ شيء من ذلك أو ضعف تنزه... بحيث يعود إلى حاله"(١١)، فليحرص المعلم على إعطاء التلاميذ فترة راحة بين درس وآخر، وهذا ما تؤكده الدراسات النفسية المعاصرة ويطلق عليه (التعطيل الرجعي) ويقصد به تداخل التعليم اللاحق في التعليم السابق بما يؤدي إلى نسيان بعض ما تعلمه لذا يتعين على الطالب ألا يبادر بتحصيل موضوع بعد آخر، إلا بعد أن يأخذ فترة من الاستجمام الكافى"(١٠).

وتأتي أهمية هذا الاستجمام المؤقت كونه يذهب السآمة، والملل، والضجر من نفس المتعلم، لا سيما إذا كان أسلوب التدريس تقليدياً وروتينياً لا تجديد فيه، كما أن هذه الراحة تعيد للمتعلم الحيوية والنشاط والإقبال سواء في الحفظ أو المراجعة أو التسميع أو الانتقال إلى درس جديد.

# ثانياً : الماجات التربوية والنفسية :

لا تقل الحاجات التربوية والنفسية أهمية عن الحاجات العضوية، بل تؤكد الدراسات التربوية ارتباطهما ببعضهما، وتأثر أحدهما بالآخر(١٠٠٠). وتعتبر هذه الحاجات التربوية من عوامل بناء النفس السوية، حيث يصبح التلميذ متوافقاً مع نفسه ومع غيره، قادراً على مواجهة ما يقابله من مواقف تعليمية وتربوية، أو ما يتعرض له من انفعالات أو مشكلات داخل الحلقة القرآنية، أو خارجها فهذه الحاجات "يحتاجها الإنسان لحفظ بقائه السيكولوجي "(١٤٠١)، وإذا لم تشبع هذه الحاجات للتلاميذ داخل الحلقات القرآنية، فإن الشخص يغدو ميداناً للتوتر والاضطراب، فيضعف عنده التكيف، وتنخفض رغبته في التعلم، وهذه بعض حاجات تلاميذ الحلقات القرآنية الشخصية.

## ١- الحاجة إلى الأمن:

ينبغي أن يشعر التلميذ داخل الحلقة القرآنية بالأمن والرعاية والعناية من قبل المعلم أو الإدارة المشرفة على الحلقة، بل وكل من حوله من التلاميذ؛ لأنه إذا أحس التلميذ بالأمن تبدد الخوف عنده، وشعر بالطمأنينة، والارتياح النفسي،

وتفاعل مع زملائه، ومع المعلم، وبالتالي تزيد رغبته في التعليم، والحفط والمراجعة.

## ٢- الحاجة إلى الحب والتقدير والتشجيع :

إذا وحد المتعلم أن الحياة داخل الحلقة القرآنية مفعمة بالحب، والتقدير، والتشجيع كان هذا دافعاً على التفوق، والإقبال على الدرس، بل وتحده يبذل الكثير والكثير من الجهد ليحظى بهذا التقدير، ويحصل على التشجيع، ويرضى عنه الآخرون، فيحتهد في مجال الحفظ أو المراجعة، أو الأنشطة سعياً وراء هذا التقدير الاجتماعي. أما إذا لم يجد هذا الدافع، ولم تشبع هذه الحاجة، فإنه قد يرسخ في عقله الباطن شعور بالنقص، وعدم القدرة على التفاعل مع غيره، وبالتالي قد ينقطع عن الحضور إلى الحلقة القرآنية؛ لأنه لم يشعر بالدفء التربوي.

## ٣- الحاجة إلى التوجيه والنصح:

إن التلميذ في هذه المرحلة العمرية من (٦ - ١٥) سنة قليل الخبرة، والتجربة وهو محتاج إلى توجيهات الكبار، ويرغب ذلك؛ لأن هناك أسئلة كثيرة، تبرز عنده وتلح عليه، وقد لا يكون ذلك نطقاً ينطق به بل شعور يحس به، فإذا قام المعلم بالتوجيه، والنصح من خلال درسه القرآني بتوازن حقق أهدافاً تربوية كثيرة، منها الإحابة على تلك التساؤلات بالإضافة إلى تزويد التلميذ بالسلوكيات الصالحة، والتجارب النافعة التي يحتاجها في حياته. قال الدوري:

"حدثنا الكسائي قال: كنت أقرأ على حمزة فجاء سليم فتلكأت فقال حمزة: تهاب سليم، و لا تهابني؟ فقال لي: يا أستاذ أنت إن أخطأت قومتني، وهذا إن أخطأت عيرني"(١٠٠).

# ٤- الحاجة إلى الانتماء الاجتماعي (الارتباطي الاجتماعي).

من سنن الحياة أن لتلميذ يجب المعايشة الاجتماعية، والارتباط الاجتماعي بالآخرين؛ لأنه مدني بالطبع، فإذا وجد المحبة والتقدير داخل الحلقة القرآنية من المعلم، والتلاميذ قويت العلاقات الاجتماعية، وأثمرت التعاون، والإيثار والمحبة، والألفة الجامعة، التي تؤدي إلى "جمع الشمل ومنع الذل"(١٦).

ومما يساعد على إشباع هذه الحاجة توزيع التلاميذ في مجموعات يسودها التوافق، والتعاون سواء أثناء الدرس القرآني، أو عند القيام بالأنشطة التربوية المناسبة إن وجدت.

وقد أكد المنهج التربوي الإسلامي هذه الحاجة، حيث قال الرسول الله المؤمن ألف مألوف، ولا خير فيمن لا يألف ولا يؤلف وخير الناس أنفعهم للناس "(١٧). وفي هذا الحديث إشارة إلى ضرورة مراعاة هذه الحاجة والعمل على تنميتها وإشباعها، وبهذا يرتبط التلميذ بطلاب الحلقة، ومعلميها، ويتأثر بسلوكهم، وأخلاقهم القرآنية، مما يساعده على اختيار الرفقة الصالحة التي يربط بها مصيره في مراحل النمو المستقبلية وبالتالي يسلم من الارتباط بالرفقة السيئة في البيئات التربوية الأخرى.

#### ٥- الحاجة إلى المعرفة:

تتمثل هذه الحاجة في المعرفة وحب الاستطلاع التي يبحث عنها التلميذ، ويرغبها ويسعى إليها، ومن المناسب تربوياً إشباع هذه الحاجة، وتنميتها وتوجيهها، وهذا السلوك الاكتشافي يبدأ عند الإنسان من مرحلة مبكرة.

ولعل من الوسائل المناسبة لإشباع هذه الحاجة القصص القرآني، فقد أثبتت الدراسات التجريبية أن التلميذ في مرحلة الطفولة، والفتوة على وجه الخصوص شديد الولع بالقصص حيث ينصت لها جيداً، ويتأثر بها، ويتخلق بما تدعو إليه من سلوكيات.

والعناية بهذه الحاجة يدفع التلاميذ إلى الارتباط بالحلقة، والمواظبة على الحضور، وقد يساعد على إشباع هذه الحاجة، الأنشطة الاجتماعية، والتي منها على سبيل المثال:

- ١- رحلات الحج، والعمرة، وزيارة المسجد النبوي.
  - ٢- الرحلات إلى المواقع التاريخية والجغرافية.
- ٣- زيارة مجمع خادم الحرمين الشريفين بالمدينة النبوية لطباعة المصحف.
  - ٤- زيارة المكتبات العامة.
  - ٥- زيارة العلماء ورجال الأدب والفكر.

# التربية بالسيرة الحسنة (عرض النووذج)

لا يخفى أبداً على أحد أثر السيرة الحسنة للمعلم في العملية التربوية في الحلقات القرآنية، ولن يجد المعلم التفاعل، والتحاوب من قبل التلاميذ، إلا عند ما يكون قوله موافقاً لفعله متحلياً بالأخلاق الحسنة التي يدعو إليها، والآداب السلوكية التي يطالب بها، فحسن سيرة المعلم يجعله قدوة للتلاميذ، وقد جعل الغزالي من وظائف المعلم "أن يكون عاملاً بعلمه فلا يكذب قوله فعله؛ لأن العلم يدرك بالبصائر، والعمل يدرك بالأبصار وأرباب الأبصار أكثر، فإذا خالف العمل العلم منع الرشد، وكل من تناول شيئاً وقال للناس لا تتناولوه فإنه سهم مهلك سخر الناس به، واتهموه، وزاد حرصهم على ما نهوا عنه "(١٨)؛ لأن التناقض في السلوك اللفظي مع السلوك العملي من أقوى الأسباب التي تصد التلاميذ عن الاستفادة من المعلم مهما كان بحراً في العلم، والحفظ، والإتقان لأحكام التلاوة، ذلك أن العمل يما يدعو إليه المعلم، والاستقامة في السلوك له أثره التربوي فلسان الحال أبلغ من لسان المقال.

إن أخطر ما يصاب به المعلمون في الحلقات القرآنية، انفصال علمهم عن عملهم وتناقض الظاهر والباطن، ومخالفة النصوص القرآنية التي يعلمونها، ولا أدري كيف يؤثر معلم في سلوك طلابه؟ في هذه الحلقات إذا كان يعيش ازدواجية التوجيه، والتعليم؛ لأن المعلم الذي يتحدث إلى طلابه عن أي حانب معرفي أو سلوكي، ثم يلمحونه لا يعمل ذلك أو يأتي ما يخالفه فإنه بهذا السلوك يمحو عن عقولهم ما قدمه لهم من معارف، وما حثهم عليه من أحلاق فالمعلم

الذي "يحت طلابه على الالتزام بالمواعيد، وأهمية الوفاء بها ثم يحضر إلى دروسه (حلقته) متأخراً يمحو بتصرف واحد عشرات الأقوال التي يصبها في آذانهم "(١٩)".

وبناء على ما سبق فعلى معلم القرآن في الحلقات القرآنية أن يدرك أهمية السيرة الحسنة في عمله التربوي فهي من مقومات كمال شخصية المعلم، ومن وسائل تأثر المتعلم وتفاعله؛ بل وتأخذ توجيهات المعلم ونصائحه طريقها نحو القلوب فضلاً عن تحولها إلى ممارسات عملية، وبدون ذلك لن يُقْبل المتعلم على المعلم مهما كانت هذه التوجيهات صحيحة ونافعة وقد ذمَّ الله تعالى الذين لا يوافق قولهم عملهم، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَفْعَلُونَ ﴿ ثَا لَا نَدُلُ يعني أن صورة المعلم الفعلية تختلف عن الصورة القولية وهذا من أبرز مبطلات القدوة.

وإذا تخلفت القدوة في العمل التربوي فإن التأثير يضعف وقد يكون ذلك سبباً في اهتزاز بعض قناعات التلاميذ الإيجابية لأن "التأسي بالأفعال بالنسبة إلى من يعظم في الناس سر مبثوث في طباع البشر، لا يقدرون عن الانفكاك عنه بوجه ولا بحال ولاسيما عند الاعتياد والتكرار إذا صادف محبة وميلاً إلى المتأسي به"(٢١). وتأتي أهمية السيرة الحسنة للمعلم لأنها "تساعد على تكويس الحافز في المتربي دونما توجيه خارجي؛ لأن المثال إلى المرتقى في درجات الكمال يثير في نفس البصير العاقل قدراً كبيراً من الاستحسان، والإعجاب، والتقدير، والمحبة، ومع هذه الأمور تتهيج دوافع الغيرة المحمودة، والمنافسة الشريفة"(٢٢) عند التلاميذ وهذا من المتطلبات الضرورية للحلقات القرآنية، وقد أكدت الدراسات النفسية أن التلاميذ لديهم رغبة نفسية إلى التشبه، والاقتداء بالأشخاص الذي يحبونهم ويقدرونهم لسيرتهم الحسنة "٢٠).

# يُهُوبِينًا إلى إلى التربولي في التربولي في التربولي التر

إن مهارة التَّدرج التربوي من المبادئ التربوية الضرورية في التربية والتعليم في الحلقات القرآنية؛ نظراً لتباين التلامية من حيث أعمارهم، ومواهبهم واستعداداتهم، وقدراتهم العقلية والنفسية والجسمية، ونتيجة لهذا التفاوت بينهم، فالواجب مراعاة سنة التدرج في تعليمهم، وتربيتهم، وعلاج مشكلاتهم أو ما يظهر من انحرافات سلوكية، أو يفشو من عادات سيئة بينهم، لذا فعلى القائمين على هذه الحلقات مشرفين ومعلمين مراعاة هذه القاعدة التربوية سواء في مقدار الآيات المطلوب حفظها، والمدة الزمنية للإنجاز، ونوع النشاط الـــتربوي المقــترح، أو علاج المشكلات التي تطرأ عليهم حتى لا يثقل كاهل التلاميذ أو يُحملون ما لا يطيقون؛ فتتحول الحلقات القرآنية إلى حلقات منفرة، والتعليم القرآني يصبح تعليماً غير مؤثر في نفوسهم، وتحدث عزلة شعورية بين التلاميذ والمعلم، يقول ابن عبد البر: "إذا سلك الطالب في التحصيل فوق ما يقتضيه حاله، أو تحمليه طاقته، وخاف الشيخ ضجره، أوصاه بالرفق بنفسه، وذكره بقول النبي عليه؟ إن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى، ونحو ذلك مما يحمله على الأناة والاقتصاد في الاجتهاد"(٢٤).

كما ينصح الإمام النووي المربي أن يسلك في تربيته وتأديبه للتلاميذ مسلك التدرج فيقول: "وينبغي أن يؤدب المتعلم على التدريج بالآداب السنية، والشيم المرضية، ورياضة نفسية بالدقائق الخفية، ويعوده الصيانة في جميع أموره الباطنة والجلية، ويحرضه بأقواله وأفعاله المتكررات على الإحلاص، والصدق، وحسن

النيات، ومراقبة الله تعالى في جميع اللحظات" (٢٥). وقال أيضاً وهو يؤكد أهمية قاعدة التدرج وينبغي أن يكون المعلم حريصاً على تفهيمهم أي: المتعلمين، وأن يعطي كل إنسان منهم ما يليق به فلا يكثر على من لا يحتمل الإكثار، ولا يقصر لمن يحتمل الزيادة ويقدم في تعليمهم إذا ازد هموا الأول فالأول (٢٦).

وهذه دعوة إلى العناية بالجانب السلوكي للتلميذ على أن يتم ذلك في ضوء قاعدة التدرج التي تراعي سنة النمو الإنساني وتطور مراحله وخصائصه عند المتعلم وكلما أدرك المعلم هذا الجانب وعنى به أصبح قادراً على التكيف مع أحوال المتعلمين في الحلقة القرآنية ومسايرة قدراتهم في الحفظ والتحصيل وهذا يدل على امتلاكه مهارات التدريس والتربية والتي عبر عنها الماوردي بالفراسة حيث قال: "وينبغي أن يكون للعالم فراسة يتوسم بها المتعلم ليعرف مبلغ طاقته وقدر استحقاقه ليعطيه ما يتحمله بذكائه أو يضعف عنه ببلادته فإنه أروح للمعلم وأنجح للمتعلم (٢٧).

ومما لا شك فيه أن حفظ القرآن وفهمه والتحلي بآدابه لا يمكن للتلاميذ استيعابه والعمل به إلا تدريجياً وقد أخرج البخاري عن ابن عباس "كونوا ربانيين حكماء فقهاء" قال البخاري: "ويقال الرباني: الذي يربي الناس بصغار العلم قبل كباره"(٢٨).

وفي هذا إشارة إلى أن التعلم والتفقه في كتاب الله تعالى لا يؤخذ دفعة واحدة سواء في الحلقات القرآنية أو غيرها من وسائط التربية ولكن عن طريق التدريج الذي يعنى في الجالات التعليمية التربوية الانتقال خطوة خطوة بما يتفق مع طبيعة النفس البشرية ويناسب الاستعداد الفطري، والتدرج هنا ثلاثة أنواع.

#### ١- التدرج في كمية الحفظ والمعلومات :

وقد قال في ذلك الزهري لتلميذه يونس بن زيد: "يا يونس لا تكابر العلم... وخذه مع الليالي والأيام ولا تأخذه جملة فإن من رام أخذه جملة ذهب عنه جملة ولكن الشيء بعد الشيء مع الأيام والليالي".

Y - التدرج في الكيف: أي: يبدأ بالبسيط قبل الصعب والقصير قبل الطويل وهذه سمة الرباني. أي: يعلمهم جزئياته قبل كلياته، أو فروعه قبل أصوله أو مقدماته قبل مقاصده (٢٩).

**٣- التدرج في طريقة التعليم**: فيبدأ بالتمهيد الـتربوي إلى عـرض السـورة إلى التقويم (٢٠٠).

وعلى هذا تصبح مهارة التدرج التربوي في تعليم القرآن في الحلقات القرآنية وسيلة تربوية هامة يقتضي الموقف التعليمي معرفتها والعمل بها؛ لأن التدرج مع التلميذ من البسيط أو السهل إلى الصعب ومن الجيزء إلى الكل والبدء بالأوائل قبل الأواخر يحقق الأهداف التربوية والمعرفية . وقد أوصى المارودي -رحمه الله- المعلم أن يسلك في تربيته وتعليمه أسلوب التدريج فيقول: "واعلم أن للعلوم أوائل تؤدي إلى أواخرها ومداخل تفضي إلى حقائقها وليبتدئ طالب العلم بأوائلها لينتهي إلى أواخرها وبمداخلها ليفضي إلى حقائقها ولا يطلب الآخر قبل الأول ولا الحقيقة قبل المدخل فلا يدرك الآخر ولا يعرف الحقيقة لأن البناء على غير أساس لا يبني والثمر من غير غرس لا يجني ("").

ويؤكد النووي رحمه الله هذه المهارة بقوله: "وينبغي أن يؤدب المتعلم على التدريج" (٢٢) ولأهمية التدرج التربوي في التعليم يقول ابن خلدون رحمه الله: "إن تلقين العلوم للمتعلمين إنما يكون مفيداً إذا كان على التدريج شيئاً فشيئاً وقليلاً قليلاً "(٢٦). وفي ضوء ما سبق يتعين على معلم القرآن في الحلقات والمدارس القرآنية استخدام هذا الأسلوب التربوي في التعليم والتأديب وذلك أن الوصول بالمتعلم إلى الكمال التربوي لا يتم إلا بالتدرج وأي استعجال في التعليم أو التربية في الحلقات القرآنية دون مراعاة هذه القاعدة فإنه يعني الفشل التربوي والإخفاق في تحقيق الأهداف التربوية.

## مهارة معرفة بيئة المتعام

ولما كانت معرفة بيئة المتعلم من العوامل المؤثرة في سلوك المتعلم سلباً وإيجاباً فعلى المعلم أن يعرف بيئة المتعلمين ويجعل من هذه البيئة النربوية الجديدة تدعيماً للبيئة التي حاء منها المتعلم؛ لأن الحلقة القرآنية تقوم بوظيفة التصحيح، والاستكمال والرعاية للسلوكيات التي اكتسبها في بيئته الأسرية أو جماعة الرفاق أو المجتمع فما كان حسناً دعمه، وأكده، وما كان خاطئاً صححه، وما كان منحرفاً أطفأه.

إسلامي في تأكيد أثر البيئة الأسرية، أو غيرها من البيئات الأخرى على سلوك المتعلم، وإمكانية إحداث التوافق النفسي والسلوكي مع البيئة الجديدة. وكلما كانت لدى المعلم معرفة بطبيعة البيئة التي جاء منها التلميذ كلما استطاع إغناء البيئة الجديدة المتمثلة في الحلقة القرآنية التي انضم إليها التلميذ بالسلوكيات الحسنة والقدوات الصالحة المتمثلة في المعلم أو بعض تلاميذ الحلقة فهي تضم في الغالب نخبة من صالحي المجتمع أو الحديث عن نماذج تاريخية غائبة من سلف الأمة، وذكر بعض أعمالهم وجهودهم وإنجازاتهم في مجال العلم والمعرفة ليصبحوا قدوات للتلاميذ فذلك مما يحرك دافع حب المحاكاة والتقليد.

أما السلوك المتناقض بين البيئتين فإنه يربك العمل الـتربوي داخل الحلقات القرآنية؛ لأن أعظم ما يصد التلاميذ عن الالتزام بالأخلاق القرآنية والآداب الإسلامية الـتي يتعلمونها هو مخالفة الأفعال للأقوال في البيئات التربوية التي يعيشون فيها لأن شخصية التلميذ تتأثر كثيراً بمؤثرات البيئة الطبيعية كالطقس والموقع الجغرافي والنقص في الخدمات العامة، والأمراض أو المؤثرات الاجتماعية، والثقافية المتمثلة في الوالدين والرفقة والأفكار والآراء التي يعتنقونها (٢٥٠). وهذا يؤكد أهمية المعرفة البيئية للمتعلم كون أكثر السلوكيات والتصرفات التي تظهر على المتعلمين في الحلقات القرآنية، سواء كانت إيجابية أو سلبية، تكون مرتبطة في الغالب ببيئة المتعلم، والمتأمل لسيرة الرسول في تصحيح بعض السلوكيات التي صدرت من أصحابه كان يراعي فيها البيئة التي عاشوا فيها عند التوجيه السلوكي لتلك الأفعال التي لا تتفق مع الإسلام ومن أمثلة ذلك قصة الشاب الذي طلب الأذن بالزنا أو الأعرابي الذي بال في المسجد.

وقد كان القدماء يوصون بمراعاة بيئة المتعلم فهذا ابن جماعة يطلب من المعلم "أن يستعلم أسماءهم، وأنسابهم، ومواطنهم، وأحوالهم"(٢٦)، فذلك مما يعين المعلم على فهم سلوك المتعلمين، ويساعد على الربط بين بيئة المتعلم والحلقة القرآنية، ويحقق الأهداف التربوية للحلقة، ويسهل على المعلم التأثير في سلوك التلميذ، والارتقاء بمستواه المعرفي تصحيح ما لديه من أفعال خاطئة، وعلاج ما عنده من أمراض نفسية، ربما وحدت لديه؛ لأنه عاش في بيئة تشيع فيها مثل تلك العلل والأدواء والانحرافات السلوكية.

# هَارِهُ هَرِفُهُ الفُروقُ الفُرحيةُ

من حكمة الله تعالى في خلقه أنهم يختلفون في ألوانهم، وألسنتهم، وأحسامهم، وقدراتهم، وطبائعهم، وعاداتهم، وهذه المظاهر واضحة جلية في حياتنا "فإذا أمعنا النظر فيمن حولنا من الناس، لوجدنا فروقاً واضحة بينهم فهذا سريع الفهم حاد الذكاء، وذاك بطيء الفهم ضعيف العقل، وهذا قوي الجسم، وذاك معتل الصحة، هذا هادي الطبع متزن الانفعال، وذاك سيء الطبع عصبي المزاج، هذا منبسط المزاج يحب الاختلاط بالآخرين وذاك منطوي على نفسه، لا يقبل الاختلاط بالناس"(٢٦) إلى غير ذلك من أنواع الفروق الفردية بين التلاميذ كما في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلاَئِفَ فِي الْأَرْضِ وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فُوقَ كما في قوله تعالى: ﴿وَهُو الَّذِي جَعَلَكُمْ السنتكم وألوانكم إن فِي ذلك لآييهِ خلق السماوات والأرض واختلاف ألسنتكم وألوانكم إن فِي ذلك لآييات.

ويلاحظ المتأمل للتلاميذ في الحلقات القرآنية فروقاً واضحة بينهم في القدرات، والاستعدادات، والمهارات، والاهتمامات ومستوى الذكاء والاتجاهات، والخبرات السابقة، وجوانب شخصياتهم كالثقة بالنفس، وتحمل المسؤولية، والناحية الصحية لذا فالفروق الفردية حقيقة قائمة، ولقد فطن القدماء إلى أهمية تلك الفروق في بناء المجتمع حيث قالوا: "لا يزال الناس بخير ما تباينوا فإذا تساووا هلكوا"(ن،)، والمقصود بالتباين هنا اختلاف الأفراد في قدراتهم، واستعداداتهم العقلية وميولهم وقدراتهم الجسمية، وسماتهم الشخصية.

وهذا يتطلب من معلم القرآن ملاحظة الفروق الفردية والتعامل مع التلاميذ في ضوء هذه الفروقات؛ لأنها من أدبيات التربية ومن وسائل نجاح المعلم في تعليم القرآن والتربية عليه فالأسلوب والكم المحفوظ، والتوجيه التربوي الذي يصلح لبعض التلاميذ، قد لا يصلح لغيرهم، فهذه الفروق لها انعكاسها على التحصيل الدراسي يقول الخطيب البغدادي: "إن من الطلبة من يستطيع حفظ الكثير في الزمن القليل، ومنهم من لا يستطيع حفظ نصف صفحة ولو في أيام"(١٤).

فلا يغضب المعلم في حلقة القرآن إذا وجد بعض التلاميذ يحفظ الجزء المقرر حفظه في وقت يسير، وغيره لم يحفظ، بـل يصبر ويتـدرج؛ لأن هـذه الفروق موجودة في التكوين الجسمي والعقلي للتلاميذ، وهذا لا يلغي اشتراك التلاميذ في الكثير من الاستعدادات والميول والحاجات، ولكن الغالب التفاوت والتباين بـين التلاميذ.

وعليه فإن معرفة هذه المهارة تساعد المعلم في الحلقات القرآنية على فهم شخصية التلميذ العجيبة وهذه المعرفة واحدة من أسنان مفتاح هذه الشخصية ومن خلالها يتم التعامل مع التلميذ حتى "لا يلقى إليه ما لم يتأهل له؛ لأن ذلك يبدد ذهنه، ويفرق فهمه"(٢٠) فيقوم المعلم حينئذ "بمنعه من التصدي لرتبة قبل استحقاقها، والتشاغل بعلم خفي قبل الفراغ من الجلي"(٢٠)؛ لأن مراعاة هذه الفروق تعود على المتعلم بالعديد من الفوائد التربوية والسلوكية، لا سيما الجانب العلمي؛ لأن التلميذ "إذا حصل ملكة ما في علم من العلوم، استعد بها لقبول ما بقي، وحصل له نشاط في طلب المزيد، والنهوض إلى ما فوق حتى يستولي على

غايات العلم، وإذا خلط عليه الأمر عجز عن الفهم، وأدركه الكلال، وانطمس فكره، ويئس من التحصيل، وهجر العلم والتعلم "(٢٤).

ومن هنا كانت معرفة الفروق الفردية ضرورية تربوية يجب مراعاتها؛ لأن توجيه المتعلم ومخاطبته بما يناسبه ويشاكله، حسب حاجته وقدرته أنفع له في دينه ودنياه فهذا "أستاذ الأستاذين وسيد المحدثين "(٥٠) حافظ السنة محمد بن إسماعيل البخاري -رحمه الله- بدأ بكتاب الصلاة على محمد بن الحسن فقال له محمد بن الحسن -رحمه الله-: "اذهب وتعلم الحديث لما رأى أن ذلك أليق بطبعه، فطلب -رحمه الله- علم الحديث فصار منه مقدماً على جميع أئمة الحديث "(٢٥).

والباحث يؤكد أهمية معرفة الفروق الفردية؛ لأنها تؤثر في سرعة الحفظ وكميته وتؤثر على سلوك المتعلم، وتحصيله المعرفي، فعلى المعلم الالتفات إلى هذا الجانب بين التلاميذ في الحلقات القرآنية حتى لا يكابر بعضهم فيكلف نفسه ما لا يطيق بحجة التنافس، أو التقليد لأقرانهم المتميزين في الفهم، وسرعة الحفظ؛ فلو فعل ذلك وسكت عنه المعلم عجز عن المجاراة، وقد يصاب بالإحباط، فيميل إلى الكسل والتراخي، وربما الابتعاد وقد نصح الخطيب البغدادي رحمه الله المتعلمين "أن لا يأخذ المتعلم نفسه بما لا يطيقه، بل يقتصر على اليسير الذي يضبطه، ويحكم حفظه ويتقنه "(٤٠).

وقد لاحظت بعض الأساتذة والآباء يبالغ في تشجيع ولده على الحفظ، والمنافسة ويكلفه أكثر من طاقته، وربما أغراه ببعض الحوافز، بل يسمح للتلميذ بحفظ ما قد يعجز عنه بحجة اغتنام الإقبال عنده والتنافس، مع تجاهل الفروق الفردية، ورحم الله الخطيب البغدادي عندما قال منبهاً لهذا الأمر "اعلم أن القلب جارحة من الجوارح تحتمل أشياء، وتعجز عن أشياء كالجسم الذي يحتمل بعض الناس أن يجعل مائتي رطل، ومنهم من يعجز عن عشرين رطلاً، وكذلك منهم من يمشي فراسخ في يوم لا يعجزه، ومنهم يمشي بعض ميل فيضر ذلك به، ومنهم من يحفظ عشر ورقات في ساعة، ومنهم من لا يحفظ نصف صفحة في أيام، فإذا ذهب الذي مقدار حفظه نصف صفحة يروم أن يحفظ عشر ورقات تشبها بغيره لحقه الملل وأدركه الضجر ونسي ما حفظ و لم ينتفع بما سمع فليقتصر كل امرئ من نفسه على قدر ما يبقى فيه ما لا يستفرغ كل نشاطه فإن ذلك أعون له على التعليم "(١٨٠).

إن هذا التفاوت في القدرات والمواهب، والتباين في الفروق، يلقى على المعلم وولي أمر التلميذ مسؤولية كبيرة في أهمية مراعاة ذلك في أسلوب التعامل، وفي الشرح والإعادة للدرس، والتكرار، وضرورة التحلي بالأخلاق الحسنة، والصبر على التلاميذ، وعدم تكليفهم بالتساوي، بل يجب أن تراعي الفروق بينهم. ومن الخطأ الشائع بين المدرسين في بعض الحلقات القرآنية، معاملة التلاميذ في التدريس معاملة واحدة من غير تفرقة بين الأذكياء، والمتوسطين، والضعفاء منهم، مع أن الواجب مراعاة هذا التفاوت. يقول الغزالي: "كما أن الطبيب لو عالج جميع المرضى بعلاج واحد قتل أكثرهم، كذلك المربي لو أشار على عالج جميع المرضى بعلاج واحد قتل أكثرهم، كذلك المربي لو أشار على التلاميذ بنمط واحد من الرياضة -التربية- أهلكهم، وأمات قلوبهم، وإنما ينبغي أن ينظر في مرض التلميذ، وفي حاله وسنة، ومزاحه، وما تحتمله نفسه من الرياضة، ويبني على ذلك رياضته" (٢٩٠).

وقال ابن جماعة لمن يتصدى للتعليم أن لا يبدأ في تعليم التلميذ وتربيته حتى "يجرب ذهنه ويعلم حاله" حتى لا يلقى إليه ما لم يتأهل له؛ لأن ذلك يبدد ذهنه ويفرق فهمه"(٥٠) فإن "لكل فرد عالمه الخاص الفريد وشخصيته الفريدة المتميزة عن باقي الأفراد وله حاجاته، وقدراته، وميوله، وهو يختلف عن كل من سواه بسبب سماته الموروثة، وخصائصه المكتسبة، ولا يوجد اثنان على وجه الأرض، صورة واحدة طبق الأصل"(٥٠).

وأحسب أن إدراك الفروق الفردية بين التلاميذ في الحلقات القرآنية، تجعل المعلم يتحمل ثقل الإعادة، والتكرار، والشرح، ورفع الصوت، بل والرفق التربوي بالمتعلمين، عند التعامل والتوجيه، والصبر عليهم والتدرج في توجيههم وتعليمهم، وإعذار المتعلم والاحتمال أثناء الموقف التعليمي لو صدر منه خطأ غير مقصود، أو كان عن جهل فيكون المعلم بمنزلة الطباخ الحاذق الذي يعمل لكل قوم ما يشتهون من الطعام"(٢٥).

أما عدم الاهتمام بهذه الفروق أو تجاهلها فإنه يؤدي إلى نتائج خاطئة، وسلوكيات منحرفة ضارة، فيخفق الضعيف، ويفتر القوى، قال ابن مسعود الله الرجل ليحدث فيسمعه من لا يبلغ عقله فهم ذلك الحديث فيكون عليه فتنة"(٥٠). بل الواجب "أن يعطى كل إنسان منهم ما يليق به فلا يكثر على من لا يحتمل الإكثار ولا يقصر لمن يحتمل الزيادة(٥٠).

وقد كان عبد الله بن مسعود يؤكد على هذه المهارة في التعليم حيث كان صاحب مدرسة متميزة في تعليم القرآن جاء في صحيح مسلم عن أبي الأحوص قال: "كنا في دار أبي موسى مع نفر من أصحاب عبد الله فقال أبو مسعود ما

أعلم رسول الله على ترك بعده أعلم بما أنزل الله من هذا القائم يعني ابن مسعود "(٥٥) وكانت وصيته مراعاة هذه الفروق حيث قال: "ما أنت بمحدث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم، إلا كان فتنة لبعضهم، (٥٦) وهذا الخبر نستفيد منه ضرورة مراعاة الفروق الفردية في الحلقات القرآنية بين المتعلمين. وملاحظتها والعمل من خلالها؛ لأن إغفال ما بين التلاميذ في الحلقات القرآنية ذكوراً كانوا أو إناثاً كباراً أو صغاراً من فروق فردية حسمية كانت أو عقلية أو مزاجية أو اجتماعية أو ثقافية أو زمانية أو بيئية لها آثار تربوية سلبية ومراعاتها لها ثمرات سلوكية "وإذا كان العالم في توسم المتعلمين بهذه الصفة وكان يقدر استحقاقهم خبيراً لم يضع له عناء و لم يخب على يديه صاحب وإن لم يتوسمهم وخفيت عليه أحوالهم ومبلغ استحقاقهم كانوا وإياه في عناء مكد وتعب غير مجد لأنه لا يعدم أن يكون فيهم ذكي محتاج إلى زيادة وبليد يكتفي بالقليل فيعجز الذكي منه ويعجز البليد عنه ومن تردد أصحابه بين عجز وضحر ملوه وملهم "(٥٠).

وهذا يعني أن المعلم لو أغفل هذه الفروق أثناء التعليم لكتاب الله تعالى بين التلاميذ، فلن يستطيع أن يحفزهم على الحفظ، والفهم، والمراجعة، وقد لا ينجع في تربيتهم، وغرس السلوكيات الصالحة في نفوسهم وبالتالي لا يحقق الأهداف التربوية المرسومة من قبل الجهات الرسمية أو المشرفين على هذه الحلقات القرآنية، فضلاً عن قدرة التلاميذ على التنافس المثمر والاستمرار في التعلم، والتحلي مكارم الأخلاق التي يدعو إليها القرآن لذلك فالمعلم الناجح هو الذي "يوسع دائرة هذه الاختلافات بين التلاميذ لأنها تنشئ رجالاً عظماء لأنها وسيلة إلى تربية الأفذاذ والعباقرة وتخليص للمجتمع من الانحدار وتحكم الضعفاء فيه "(^^).

والمعلم الناجح لن يفرض على "جميع التلاميذ مستوى واحداً في نوع من أنواع التعلم وإنما عليه أن يجعل في الدرس عدة مستويات، يستطيع كل تلميذ أن يجد ما يلائمه، وأن يتعلم على النحو الذي يناسبه، وإلى المستوى الذي يستطيعه، دون تقليل من قيمة أي مستوى من هذه المستويات"(٥٩). وهذا يدل على أن من حق التلميذ على المعلم: أن يترك له الحرية حتى يتعلم وفق استعداده وقدراته.

### هارة هرفة خطائص النهو

إن معرفة خصائص نمو المتعلم في الحلقات القرآنية، يساعد على نجاح المعلم في أداء رسالته التربوية، ويحقق الأهداف المرغوبة، ويؤدي إلى نجاح الموقف التعليمي؛ لأن طبيعة المتعلم في هذه المرحلة التي تقع بين سن السادسة إلى سن الخامسة عشر سنة، في الغالب تتسم بخصائص متنوعة، فمعرفتها من قبل معلم القرآن، وفهمها ضرورة تربوية، لما يترتب عن فهمها من مصالح معرفية وتربوية. وأجزم أن نجاح المعلم في الحلقات القرآنية، لن يتم إلا عند مراعاة هذه الخصائص؛ نظراً لتفاوت استعدادات المتعلمين للتعلم، واختلاف بيئاتهم ونفسياتهم، وهذا يقتضي الوقوف على درجة الاستعداد الذاتي عند التلاميذ والصفات التكوينية لهم، ومطالب النمو لكل مرحلة فهي من المبادئ التربوية الهامة في عملية التأدب والتعليم، وكانت معروفة عند القدماء وكانوا يوصون المعلمين عمراعاتها مع المتعلمين في حلقات التأديب والتعليم.

ولا شك أن التعرف على السمات الشخصية للمتعلمين، يساعد على نجاح المعلم في حلقته القرآنية، يقول النبي على: "الناس معادن كمعادن الفضة والذهب خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا"(٢٠)، ولعل في هذا الحديث ما يوضح أن السمات الشخصية التي وهبها الله للناس تختلف من شخص إلى آخر فمعرفتها وفهم ما يثيرها وما يشبعها مطلب تربوي؛ لما لذلك من أثر تربوي وسلوكي على المتعلم، بل وتصبح عملية التربية والتعليم في الحلقات القرآنية سهلة لدى المعلم، عندما يقف على بعض جوانب شخصية التلميذ، فيكتشف سهلة لدى المعلم، عندما يقف على بعض جوانب شخصية التلميذ، فيكتشف

قدراته، ومواهبه، وملكاته، فيتعاهدها بالرعاية، والتوجيه، ويتواصى مع غيره من المعلمين أو من كان له علاقة بالتلميذ سواء في الأسرة أو المدرسة، بضرورة الإفادة من تلك الخصائص أثناء ممارسة التعليم والتأديب، فتكون ثمرة تلك المعرفة لخصائص النمو، وتلك المتابعة والرعاية في ضوء هذه الخصائص أن يتخرج حفاظاً لكتاب الله تعالى، ومعلمين له في المستقبل على مستوى جيد من المعرفة والفهم والتأديب والتعامل مع واقع الحلقات القرآنية بروية تربوية ناضجة بعيدة عن التعليم الارتحالي الآني القائم على المزاجية، وتجاهل الفروقات الجسمية والتعليمية والنفسية والاحتماعية بين التلاميذ.

"وليس من قبيل المغالاة، تشبيه الكائن البشري في نموه، ببذرة النبات التي إن تيسرت لها مسببات النمو من حرارة، وماء، وتربة، وسماء، وضوء، وعناية واعية، تحفظها من الآفات، الأضرار، أصبحت شجرة يانعة، تعطى أينع الثمار "(١٦)؛ لذلك فإن معرفة خصائص نمو المتعلم ضرورة تربوية، لا غنى للمعلم عنها "إذ أن هذه المعرفة، كفيلة بأن تعين المعلم على أن يسير بالمتعلمين حسب قدراتهم، فلا يكلفهم ما لا يطيقون، ولا يحملهم ما لا يحتملون، بل يتعامل مع الجميع على قدر مستوياتهم سواء كان ذلك في تعليمهم أو تهذيب سلوكهم أو إرشادهم. وكما أن علاج الأبدان يحتاج إلى طبيب عالم بطبيعتها وأمراضها وبوسائل علاجها، فكذلك تربية النفوس، وتهذيب الأخلاق، يحتاج إلى معلم عالم بطبيعة النفس البشرية، وبوسائل إصلاحها وتهذيبها "(٢٦). وهكذا يتضح لنا أهمية المعرفة التربوية بطبيعة المتعلمين؛ لأن ذلك يشجع التلاميذ على الانتفاع بالتربية والتعليم والقبول لتوجيهات المعلم ومحبته والرغبة في ما لديه من معارف،

وآداب، ومعلومات، ويقلل المشاكل التربوية داخل الحلقات القرآنية؛ لأن بعض المشكلات ربما كان من أسبابها الجهل بطبيعة المتعلم.

وتشتد حاجة المعلمين في الحلقات القرآنية إلى دراسة النمو الإنساني، ومعرفة خصائصه؛ لأن "من المتفق عليه في الأوساط التربوية أن المرء، لا يتعلم إلا إذا كانت لديه دافعية التعلم، ويقصد بالدافعية القوة الداخلية، التي تولد السلوك وتوجهه، وفهم الدافعية يقتضي معرفة خصائص الإنسان، والحاجات التي يسعى إلى إشباعها "(٦٢)، فمعرفة هذه الخصائص تعين المعلم في الحلقات القرآنية على الأمور التالية:

- ١- فهم نفسية التلميذ والتبصر بأسباب تصرفاته وسلوكه في المواقف المحتلفة،
   حتى يمكن مقابلتها بما يناسبها من العلاج والتربية الصحيحة.
- ٢- حسن التوجيه التربوي الذي يتفق مع ميوله وقدراته، حتى لا يحدث تعارض مع ما فطر عليه؛ لأن ذلك يضره، وقد يقف حائلاً دون نموه المعرفي والتربوي<sup>(١٤)</sup>. واستمراره في الحلقات القرآنية.
- ٣- إن هذه المعرفة تساعد التلميذ على التفاعل التربوي، والتحصيل المعرفي؛ لأن المعلم سيختار الوسائل التربوية المناسبة للتلميذ، في ضوء خصائص نموه، لذلك كان من الضروري الإلمام بهذه المهارة التربوية لمعلم القرآن.
- ٤- تساعد المعلم عل كبح حجام العمليات النفسية والعادات السلوكية المتطرفة
   وتوجيهها نحو الخير والتعاون والبناء.
- ٥- إن هذه المرحلة التي يلتحق فيها التلميذ بالحلقات القرآنية تجمع بين أمرين مهمين أولهما: درجة من النضج كافية للتدريب والتعليم وإكساب المهارات

والمعارف، وثانيهما: مرونة وصفاء وحلو ذهن يهيئ للاستقبال والتأثر والانتفاع"(٦٠).

وسوف نوضح الباحث بإيجاز خصائص النمو لمرحلة التمييز التي يعيشها التلميذ في الحلقات القرآنية في الغالب كأنموذج بيان خصائص النمو:

#### مرحلة التمييز (٦ –١٢)

إن مرحلة التمييز هي آخر مراحل الطفولة أو ما يعبر عنها في الدراسات النفسية بمرحلة الطفولة المتأخرة والتي تبدأ من سن السادسة إلى سن الثانية عشر وهذه المرحلة تمثل مرحلة مهمة في البناء المعرفي للتلميذ، وعلى المعلم أن يعرف مطالب نمو التلميذ، ويعمل على تلبيتها في ضوء خصائص النمو لا سيما هذه المرحلة فهي تمثل "نقلة عقلية، وانفعالية، تؤهل الفرد لممارسة تكاليف جديدة بصفة منتظمة "(٢٦). خاصة وأن التلميذ في هذه المرحلة يلتحق بالمدرسة أو لحلقات القرآنية وسوف أذكر أمثلة لخصائص النمو في هذه المرحلة.

#### الخمائص الجسمية :

- ١- قابلية التلميذ في هذه الحالة للمرض فعلى المعلم أن يراعي بعض حالات الغياب أو التقصير في الحفظ والمراجعة.
- ٢- تبدأ الأسنان في هذه المرحلة في التساقط، فعلى المعلم مراعاة ذلك من حيث صحة مخارج الحروف، فلا يسحر من التلميذ أو يظن أن ذلك صفة خلقية.

- ٣- تكون حركة الأطراف غير دقيقة فلا يعاقبه لو سقط منه شيئاً دون إهمال منه.
- ٤- ضعف النضج العضلي فلا يكلف بواجباته أكثر من طاقته الجسمية؛ لا سيما
   إن كان هناك أنشطة تربوية.

#### أما الخصائص العقلية والنفسية فتتمثل في المظاهر التالية:

- ١- القدرة على التركيز والانتباه
  - ٢- الإقبال على المعلم الفعال.
- ٣- الإعجاب بالمظهر الشخصى للمعلم.
- ٤- الاستجابة العاطفية القوية تجاه المعلم.
- ٥- زيادة ملكة الحفظ عند التلميذ، هذه المرحلة.
  - ٦- التجاوب في علاج الأخطاء وتصويبها.
- ٧- مرونة وصفاء الذهن فهو مهيأ للاستقبال والتأثر.
  - ٨- الرغبة في التقليد واكتساب العادات.
- ٩- يكتمل النمو اللغوي لدى التلميذ في هذه المرحلة.

في حين أن خصائص التلميذ الاجتماعية في مرحلة التمييز هي:

- ١- الرغبة في تحمل المسؤولية والمشاركة في الأعمال التطوعية كالأنشطة
   التربوية.
  - ٢- الرغبة في الانخراط في العمل التعاوني المشترك كحال الحلقات القرآنية.
    - ٣- الاستجابة للمواقف التعليمية والتربوية والتعاونية.
    - ٤- اختيار الرفقة والأصدقاء بنفسه دون أن تفرض عليه.

٥- التأثر بالسلوكيات الاجتماعية المحيطة به.

٦- حب الاجتماع بالآخرين لا سيما الأقران لإشباع جوعه الاجتماعي.

ومما سبق يتضح لنا أن "دور معلم القرآن الكريم لا ينحصر في تلقين السور والآيات القرآنية أو تنفيذ التوجيهات، والتعليمات التي يبعثها إليه المسؤولون عن الحلقات القرآنية، فحسب وإنما يتعدى ذلك إلى آفاق أوسع، تتطلب منه دراسة خصائص التلاميذ الذيب يتولى أمر تدريسهم، وتوجيههم، وتعليمهم، بحيث يعرف الطرق التي بها يتعلمون، ويفكرون؛ لأن كل تلميذ يشكل موقفاً فريداً في نوعه، ولا شك أن هذا يلقى على معلم القرآن الكريم مسؤولية إعادة النظر في ممارساته التربوية، لكي يُعدلها أن تطلب ذلك منه التعديل لتتفق مع طبيعة التلاميذ ولتتمشى مع ظروف حلقته ومجتمعه وإمكاناتهما"(٦٧)، وإذا كان معلم القرآن لم يسبق له أن تلقى دروساً تربوية حول هذا الجانب التربوي أو لايوجد دورات تربوية تعنى بمثل هذه الدراسة يستطيع عن طريقها أن يكتسب مهارات وفنيات التدريس الفعال فيمكن الرجوع إلى بعض الدراسات النفسية كعلم النفس التكويني والتربوي والدعوي على سبيل المثال، ليعرف بعض ما كتب في هذه الدراسات عن خصائص وسمات الأفراد في مراحل النمو المختلفة ليفيد منها في الإشراف على تلاميذه وتعليمهم وتوجيههم، حيث يوجد قواعد وآراء نافعة لا تخالف النصوص الشرعية، وتراعى مراعاة طبيعة المتعلمين، وتفاوت قدراتهم، ومواهبهم، وفي ضوء هذه المعطيات يكون التعليم والتوجيه كـل بحسبه، ليحقـق الأهداف التربوية التي يسعى إليها كل من المعلم وإدارة الحلقة القرآنيــة وولي أمـر التلميذ.

ولا شك أن التعرف على خصائص المتعلم أمر له أهميته، وتأثيره الواضح في عملية تعليم القرآن في الحلقات القرآنية، حيث يجد المعلم في معرفته لتلك الخصائص ما يساعده على إثارة اهتمامات التلاميذ بشكل يجعلهم أكثر استحابة لما طلب منهم حفظه، ومراجعته، ومعرفة أحكامه، والتفاعل التربوي مع المعلم، أثناء المواقف التربوية داخل الحلقات القرآنية؛ لأن هذه المعرفة بمطالب التلميذ واستعداداته تسهل دور المعلم في عمله التربوي داخل هذه الحلقات القرآنية، وتطبيق كل سلوك حسن يتعلمونه أو يطالبون به سواء داخل الحلقة أو خارجها.

# يُكفال عِلكِ الفَظيِّ

إن للخطاب اللفظي أثر كبير في سلوك التلميذ داخل الحلقة القرآنية، وخارجها؛ فكلما كان الخطاب اللفظي حسناً، ويشتمل على بعض القيم الأخلاقية، والتوجيهات التربوية، والمعرفية، كلما تأثر التلميذ بما يسمع، وتجاوب مع ما يقال. أما حين يستبدل المربي اللفظ الحسن، باللفظ السيء، أو اللفظ الذي لا يحمل من معاني الخير شيئاً، فإن النتيجة الحتمية لذلك عدم التأثر بل الرفض لكل توجيه، أو تعليم إذ أن طبيعة النفس البشرية ترغب في المدح، والثناء، والكلام الحسن، وتنفر من اللفظ الغليظ أو القاسي، فبعض العبارات قد تفتح مغاليق النفوس؛ لأن الكلمة الطيبة تقرب النفوس، وتهيئها لاستقبال التأديب، والتعليم، والتوجيه وترفع صاحبها في الآخرة.

أما الكلمة التي تخلو من معاني الخير فلا تحقق الهدف التربوي ويلحق المعلم بسببها الإثم عن أبي هريرة عن النبي على "قال إن العبد ليتكلم من رضوان الله، لا يلقي لها بالاً يرفع الله بها درجات، وإن العبد ليتكلم بالكلمة من سخط لا يلقى لها بالاً، يهوي بها في جهنم "(٢٨).

فعلى المربي أن يحرص على جعل خطابه حسناً، وعبارته منتقاة مشتملة على مشاعر الود، والمحبة والقبول فلا يسمع التلميذ في الحلقة القرآنية من المعلم عبارة نابية أو كلمة قاسية أو سباً وسخرية فقد أخبر النبي على بأن "المؤمن ليس باللعان ولا الطعان ولا الفاحش البذيء"(١٩٥). وطلب من المسلم ألا يقول إلا خيراً فقال: "من كان يؤمن با لله واليوم الآخر فليقل خيراً أو ليسكت"(٢٠٠).

فإذا أراد المعلم النجاح في حلقته، وتحقيق الأهداف التربوية، فليحرص على اختيار أحسن الألفاظ وكان الرسول على يكره أن تقال بعض الألفاظ المكروهة، لما تحمل من معاني غير حسنة، وأرشدهم إلى غيرها مع أنها تودي نفس المعنى وقد أفرد العلماء أبواباً وفصولاً لمثل ذلك (١٧) في كتبهم، وأرشدوا إلى حفظ اللسان وألا ينطق الإنسان إلا بالخير.

وهذا يعني أن هناك كلمة تبني وتؤثر وأخرى تهدم وتفسد، والمعلم الناجح هو من يحرص على اختبار أحسن الألفاظ؛ كما قال تعالى: ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حَسَناً﴾. أي: كلموهم طيباً، ولينوا لهم جانباً(٢٧١).

وسوف أضرب لك أخي المعلم مثالين بسيطين مما قد يحدث في الحلقات القرآنية لأستاذين تعاملا مع طالب جاء متأخراً عن الموعد المحدد للحضور إلى الحلقة لتحكم أنت على خطابهما اللفظي وأيهما ترجح؟!.

المعلم الأول: عندما وصل التلميذ المتأخر إلى الحلقة القرآنية قال المعلم: الحمد لله على السلامة! وأرجو أن يكون سبب التأخير خيراً، وبعد أن عرف سبب التأخير قال له: أرجو /يا ولدي /يا أخي /يا أبا فلان / أن لا يتكرر منك التأخير. بارك الله فيك، واعلم أن من صفات رجال المستقبل وأصحاب الهمم العالية المسارعة والمسابقة إلى حلقات العلم، ثم يقول له: ادخل بارك الله فيك.

المعلم الثاني: قال عندما وصل التلميذ المتأخر إلى مقر حلقة القرآن يا ولد! ادخل بدون شوشرة. ولا تعود إلى مثل هذا السلوك المنحرف، ولو كررت ذلك مرة أخرى طردتك إلى الشارع، أولاد آخر زمن.

ألا تلاحظ أخي المعلم أن الخطاب اللفظي الأول اشتمل على عبارات هادفة ذات دلالة تربوية وأخلاقية، وتؤدي إلى قبول التوجيه والحرص على عدم التأخير رغبة لا رهبة فالكلمات الرقيقة التي صاحبت كلام المعلم الأول ستؤدي إلى ضبط سلوكه بينما كانت العبارات الثانية غير هادفة وفيها قسوة، وعدم احترام لمشاعر التلميذ المتأخر بل خالية من الخطاب العاطفي وبها كلمات تنفر التلميذ وهذا ما سيجعل أثرها سلبياً على سلوكه (٢٧٠).

ومما سبق يتضح لنا أهمية الخطاب اللفظي الحسن، وضرورته في العملية التربوية، فالواجب ألا يسمع التلميذ تلك العبارات النشاز أو القاسية، والتي لا معنى لها ولا مضمون، بل يجب أن يحرص المعلم على اختيار اللفظ المناسب، ويقرنها بالملاحظات سلبية كانت أو إيجابية، ويستخدم الألفاظ الحسنة، كالدعاء فإن لها تأثيراً بالغاً على النفس، وتدفع التلميذ إلى الاستيعاب، والفهم، وأخذ ما لدى المعلم من أخلاق وسلوكيات، وتوجيهات صالحة، بصدق، واقتناع. أما خشونة اللفظ فإنه يحول بين التلاميذ وبين التعلم المثمر، والتفاعل التربوي، وتصحيح السلوك الخاطئ.

وهكذا يصبح التواصل اللفظي الحسن في الحلقة القرآنية، هو أكثر أنماط السلوك سيادة في الحلقة، ويسهم في عملية التفاعل التربوي بين المعلم والتلاميذ، ويكتسب التلميذ السلوكيات المربية؛ لأن التربية أولاً والتعليم معها ثانياً، وهذا

مثال آخر أذكره حتى نؤكد هذه القضية لتصبح سلوكاً وعادة للمعلم في تعامله مع تلاميذه داخل الحلقات القرآنية.

لنتصور أن أحد التلاميذ في الحلقة، أخطأ في حكم من أحكام التلاوة، ولم ينطق النطق السليم، وعند السؤال لم يعرف الإجابة الصحيحة فقال له المعلم: أنت تلميذ كسلان لا تفهم مع بعض عبارات التوبيخ مثل: يا حاهل أو يا غيى، ويمكن أن يقول له المعلم: حزاك الله خيراً لقد اقتربت من الإجابة الصحيحة ثم يطلب من أحد التلاميذ أن يكمل الإجابة ويساعد أخاه ثم يقول المعلم للتلميذ: أرجو أن تجتهد أكثر.

في ضوء هذا المثال أخي المعلم نحد أن العبارة الأولى ليست من التربية، بل إنها قد تصيب التلميذ في أعماق نفسه بالإحباط، أما السلوك الثاني فإنه من التربية؛ لأنه يحمل في طياته معان وتوجيهات تربوية لها أثرها السلوكي على التلميذ نفسه، وعلى بقية التلاميذ.

إن التلميذ في الحلقة القرآنية، يحتاج إلى التوازن النفسي، وإلى العطف والشفقة، وإلى السمة الصادقة، واليد الحانية، حتى يتفاعل مع ما يتعلم. فالكلمة الطيبة صدقة، والرفق بهم دلالة على حسن الرعاية.

وقد جاء في الحديث الدعاء لمن كان شعاره الرفق الـتربوي، عـن عائشـة أم المؤمنين رضي الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: "اللهم من ولي من أمرَ أمتي شيئاً فشق عليهم فاشقق عليه ومن ولي من أمر أمتى شيئاً فرفق بهم فارفق به "(۲۶).

فعلى المعلم أن يبتعد عن الغلظة، ويتجنب رفع الصوت في وجه التلميذ، أو التحدث إليه بحدة، وهذا أنموذج من العبارات التي ينبغي أن يرددها المعلم في قوله أثناء التعامل مع التلاميذ سواء داخل الحلقات القرآنية أو خارجها:

- 🗞 من فضلك عندما يطلب منه شيئاً
- 😵 يا أخواني عند الحديث مع الكبار
- 🕸 يا أبنائي أو يا أحبائي عند الحديث مع الصغار
- 🕸 خذ بارك الله فيك عندما تقدم للتلميذ شيء ما
  - 😂 جزاك الله خيراً عندما يقوم بعمل إيجابي
- التلميذ المعدني أو اعذرني في حالة حدوث خطأ أو سوء فهم من المعلم تحاه التلميذ
  - الله عندما يرى شيئاً مناسباً في الحلقة أو عند التلميذ المعند التلميذ
    - 🕸 الله أكبر، وما شاء الله عند استحسان صنيع أحد التلاميذ
- الحمد لله عند حدوث نعمة داخل الحلقة أو عند العطاس مع التحلي بآداب العطاس أو تشميت العاطس من التلاميذ إذا حمد الله.
- وفي حالة النهي عن عمل ما يقول المعلم: "لا تفعل هذا بارك الله فيك" لأن الله تعالى لا يحبه أو الرسول على نهانا عنه.
- وفي حالة الدعوة إلى التحلي بالأخلاق الحسنة يقول: "افعل كذا بارك الله فيك"؛ لأن رسول الله على أمرنا به.
- ♦ في حالة الرغبة في السكوت عن التلاوة يقول : "حسبك" ويدعو له بدعاء مناسب.

- ♣ إذا أحسن في الإجابة يقول له المعلم: "بارك الله فيك" ويطلب من زملائه
   أن يحيوه ويدعون له بنفس الدعاء.
  - ♦ التكبير الجماعي في حالة تميز أحدهم على بقية التلاميذ.... إلخ.

# التفاعل الاحتماعيُّ في العلقات القرآنية

يعتبر التفاعل الاجتماعي بين المعلم والتلاميـذ داخـل الحلقـات القرآنيـة مـن المهارات التربوية الهامة والتي تساعد على نجاح العملية التربوية في الحلقات القرآنية؛ لأنه يثير الرغبة في التعلم لـدى التلاميـذ، ويحفزهـم إلى بـذل المزيـد مـن الجهد في الحفظ والتحصيل والتدبر. وقد دلت التجارب التربوية والعملية على أن الإنتاج يزيد كثيراً إذا صاحب التعلم والتعليم قدر من النشاط الاحتماعي والتفاعل التربوي، وقد وحد بعض المتخصصين في الجحال التربوي منذ بدايـة هـذا القرن إن العمل التربوي يتحسن في الظروف الاجتماعية، كما وجدوا أن الواجبات المدرسية التي يقوم بها التلميذ في منزله، تكون أقل دقة وأكثر بطئاً من الأعمال التي يقوم بها التلميذ في مثل هذه الظروف الاجتماعية التي تهيئها قاعة الدراسة (٧٠٠). وقياساً على ذلك فإن التعليم الجماعي داخل الحلقات القرآنية، أنفع للتلاميذ من التعليم الفردي في المنزل لأن الجماعية والمصاحبة في التعليم تؤدي إلى التكامل الاجتماعي والتآزر السلوكي بين التلاميذ؛ فالتلميذ مدني بطبعه ويــألف الجماعة وينفر من العزلة ويحب العيش في وسط احتماعي، والحلقات القرآنية تشبع هذا الرغبة المركوزة في نفس التلميذ، ومراعاة هذه المهارة في التعليم، تعتبر من أبرز دوافع التعلم عند المتعلم، لما تحدثه من تفاعل بين المتعلمين أنفسهم، إضافة إلى التنافس بينهم والرغبة في المحاكاة، والتقليد وعدم مخالفة السلوك الاجتماعي.

وتأتي أهمية المصاحبة والجماعية في الحلقات القرآنية؛ لأنها تساعد المعلم على التعرف على سلوك التلاميذ، وتصرفاتهم، ومشكلاتهم، وفي ضوء ذلك يستطيع المعلم تشكيل سلوك المتعلم وتعديله ليتفق مع آداب الحلقة وأخلاق القرآن، بل أن هذه المصاحبة من شأنها أن تنشئ علاقة حيدة مع التلاميذ تثمر حب المعلم، وحب ما يتعلم منه، وإتقانه وهذه المخالطة والمصاحبة المتزنة تقوي الروابط بين المعلم والتلاميذ "وكان عمر شي يجمع الشباب لعبد الله الخزاعي في المسجد ليعلمهم ويهتم بهم ويقول له راع الغبي كما تراعي الذكي منهم، وكان في يأخذ الشباب في ناحية من المسجد ليعلمهم "(٢٠٠). ويوصي التربويون بأهمية التعليم في وسط احتماعي؛ "لأن وجود أولاد كثر مع المؤدب أدعى إلى منافستهم في الخلال الحميدة، وانشراح عقولهم عما يتحدثون فتتهذب أخلاقهم، وتتحرك هممهم "(٢٠٠).

ولكن هذا لا يعني أن يكون عدد الطلاب في الحلقة كبيراً، فلا يتمكن المعلم من التعليم المتابعة والتأديب، إذ التعليم في الكثرة الزائدة، كالتعليم الفردي الانعزالي مضر بالتلاميذ وينصح المربون ألا يزيد عدد التلاميذ عن عشرين تلميذاً، لكل معلم في المتوسط، وكان القدماء يراعون ذلك لأهميته في العملية التربوية، وفي حالة كثرة التلاميذ وتعذر وجود الأساتذة للقيام بمهمة التعليم، يستفاد من نظام العرفاء، ويعملون تحت إشراف المعلم، وهذا النظام التربوي كان يمارس في الكتاتيب المزدحمة يقول العبدري: "ويتولى معلم الكتاب تعليم الجميع بنفسه إن أمكنه ذلك، ومع التعذر فليأمر بعضهم أن يقرئ بعضاً وذلك بحضرته، وبين يديه، ولا يخلى ظهره عنهم وينبغي له إذا أوكل بعضهم ببعض، ألا يجعل

صبياناً معلومين لشخص واحد منهم، بل يبدل الصبيان في كل وقت على العرفاء مرة يعطي صبيان هـذا لهذا وصبيان هذا لهذا، وذلك منعاً لنشوء علاقة ود مشبوهة "(٢٨) أو يستخدم أسلوب التعليم المتبادل حيث يعلم الزملاء بعضهم بعضاً فالقديم السابق يعلم الحديث البادي، والذكي النابه يعاون البطيء أو المقصر وقد شاع هذا الأسلوب في المجتمعات الإسلامية وقد تأثر به الدكتور (بل) عندما رآه مطبقاً في المدارس الهندية عام (١٧٩٠م) ونقله مباشرة إلى انجلترا ومنها انتقل وعرف في أنحاء الغرب (٢٩٠).

وأهمية الجماعية في التعليم تؤكد ضرورة قيام الحلقات القرآنية في المحتمع ليتم تعليم أبناء المسلمين القرآن وحفظه، وتربيتهم على آدابه، بطريقة تربوية مفيدة؛ سيما وأن ذلك قد لا يتحقق لجميع الأبناء فأكثر الآباء قد لا يحرص على تعليم ولده القرآن، إما لجهله بأهمية ذلك على سلوك الفرد المعرفي والعملي، أو أنه لايجد وقتاً نظراً لكثرة مشاغله، أو لايمتلك المعرفة اللازمة في كيفية التعليم والتحفيظ لكتاب الله تعالى، أو يصعب عليه إحضار مؤدب، يقوم بهذه المهمة الشريفة نيابة عنه.

وقد كانت هذه المهارة التربوية من وصايا علماء المسلمين السابقين يقول ابن جماعة: "وينبغي للشيخ أن يأمر الطلبة بالمرافقة في الدروس"(^^) فالاحتماع أثناء التعليم (جماعية التعليم) سواء في المدارس، والحلقات القرآنية أو غيرها من وسائط التربية، ضرورة تربوية؛ لأن ما يتعلمه التلميذ بالمشاركة مع أقرانه وزملائه وما يحدث بينهم من تفاعل وتنافس يكون أشمل وأنفع من التعليم الفردي.

كما يؤدي التعلم الجماعي وبرابحه التربوية إلى بروز قيم حديدة تصبح سلوكيات للتلاميذ كالألفة، والمواساة، والإيثار، والتحاب، والأخوة، ويظهر بين التلاميذ أيضاً التنافس، والحماس المعرفي وأهم من ذلك التعاون "فالتربية تشجع التعاون أكثر من تشجيعها التنافس، لا لأن ذلك يؤدي إلى زيادة فعالية التعليم، بل لأن هذا يؤدي إلى نتائج احتماعية مرغوب فيها"(٨١).

وقد أكدت الدراسات التربوية المحتلفة، ضرورة التفاعل الاحتماعي في التعليم سواء عند رجال الفكر البتربوي المعاصر أو علماء المسلمين، في أماكن مختلفة وأزمنة متعددة (٢٠٠٠)؛ لأن التلميذ يأتي إلى الحلقة القرآنية، وفي نفسه دافع التفاعل والانتماء الاحتماعي، حيث ينظر إلى المعلم كرمز لابية، يتوقع منه الرعاية والاهتمام والقبول، وإلى التلاميذ كأصدقاء يتبادل معهم الرأي، ويشبع من خلالهم حاجاته الذاتية كالتعاون واللعب وتبادل الأحاديث الودية، وبالتالي يتشرب أخلاق الحلقة، التي تستمد من تعاليم القرآن وآدابه.

# حَالِثُ الْإِنْطَاتُ

تتميز الحلقات القرآنية بكثرة تلاوة المعلم والتلاميذ لكتاب الله تعالى، وبيان أحكامه وآدابه، وهذا يتطلب من المعلم تربية التلاميذ على مهارة فن الاستماع وآداب الإنصات؛ لما لهذا الأمر من أهمية في عملية التحصيل العلمي فضلاً عن كونه أدب قرآني وأسلوب نبوي جاء الحث عليه في كتباب الله تعالى وفي سنة رسول الله على قال تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَاسْتَمِعُوا لَهَ وَأَنْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴿(٦٥) وفي الآية الكريمة دعوة إلى التأمل والتدبر لتعبي القلوب ويحصل التعليم ويكون العمل، وظاهر الآية وحوب الإنصات لكل قارئ على كل أحد وذلك تعظيماً لشأن القرآن (٢٠٠)، وطلاب الحلقات بحاجة إلى تربيتهم وتعويدهم هذا الأدب الكريم؛ لأنه من حقوق القرآن ووسائل الانتفاع به.

وكان الرسول على الحديث إليهم، حيث يرسل من يستنصت المهارة إذا اجتمع بهم ورغب في الحديث إليهم، حيث يرسل من يستنصت الناس للاستماع إلى تعليمه، وبوب البخاري رحمه الله في جامعه الصحيح في كتاب العلم باب: بعنوان (الإنصات للعلماء) أي: السكوت والاستماع لما يقولونه فإن الإنصات للعلماء لازم المتعلمين (٥٠٠). ومهارة الاستماع الجيد والإنصات كانت من وصايا السابقين وأصبحت اليوم من أولويات التعليم ومهارات التدريس التي تجعل الفرد مستمعاً جيداً ناقداً فاهماً لما يسمع، لا سيما أن الإنسان يسمع أكثر مما يقرأ أو يتحدث أو يكتب، فهو يسمع بإرادته ودون إرادته، فإذا لم يكتسب هذه المهارة فقد يوقعه سماعه الضعيف في سوء الفهم،

وصعوبة الحفظ، وقلة الرغبة ولعل من أسباب الانحراف في سلوكيات بعض تلاميذ الحلقات القرآنية، ضعف مهارة الاستماع والإنصات عندهم للمعلم أثناء الدرس.

ومهارة الاستماع ذات أثر كبير على العملية التربوية والتعليمية؛ لأنها تتأثر طردياً مع الاستماع، فإذا كان الاستماع جيداً، كانت عملية التربية ناجحة، والتعليم مفيداً أما إن كان الاستماع ضعيفاً فإن التعليم يكون في الغالب ناقصاً وعليه فلن يحدث للمتعلم الفهم المرغوب، وبالتالي لن تحصل الاستجابة والانتفاع من العملية التربوية بالصورة النافعة المؤثرة، وقد قال ابن خلدون: "إن السمع أبو الملكات اللسانية"(٨٦).

ومما يدل على أهمية مهارة الاستماع، وضرورتها في العملية التربوية ما جاء عن عبد الله بن عمرو أن النبي في قال: يحضر يوم الجمعة ثلاثة نفر، فرجل حضره يلهو فهو حظه منها، ورجل يدعو فهو دعا الله إن شاء أعطاه وإن شاء منعه، ورجل حضرها بإنصات وسكوت، (٧٠) و لم يتخط رقبة مسلم، و لم يؤذ أحداً فهي كفارة إلى الجمعة التي تليها وزيادة ثلاثة أيام، وذلك أن الله عز وجل يقول: ﴿ مَنْ جَاءَ بالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ (٨٠).

وعلماء التربية يعتبرون مهارة الاستماع من المهارات الدراسية اللازمة للمتعلم التي تحصل بها الاستفادة المثلى من الموقف التعليمي في حين أن ضعف هذه المهارة عند المتعلم، تعتبر من المشكلات التربوية التي يواجهها المتعلم في بيئات التعليم ووسائله، فمشكلة عدم الاستماع الجيد، تعني عدم الاستفادة من الدرس لذلك ينبغي للمعلم أن يربي تلاميذه على هذه المهارة وهذه بعض

الوسائل التي تساعد على زيادة مهارة الإنصات الجيد لدى التلاميذ أثناء الموقف التعليمي والتربوي في الحلقات القرآنية، والتي يلزم معلم القرآن تنبيه التلاميذ عليها، ومطالبتهم بها، وتدريبهم عملياً على ممارستها ومتابعة ذلك لتصبح سلوكا لهم؛ فإذا كان الطفل في حاجة إلى من يعلمه الكلام رغم أن له فماً، وبحاجة إلى من يدربه على المشيء رغم أن له رجلين فهو بحاجة إلى من يدربه على مهارات الاستماع رغم أن له أذنين "(٩٥). والوسائل المساعدة على ذلك هي:

- ١- تنبيه التلاميذ بالمراجعة لموضوع الدرس السابق قبل الحضور إلى الحلقة.
  - ٢- الاستعداد المسبق لموضوع الدرس الجديد.
- ٣- إرشاد التلاميذ إلى الاهتمام بموضوع الدرس والإقبال عليه بأسماعهم
   وعقولهم.
- ٤- بيان أهمية الاستماع المركز لكل ما يطرحه المعلم داخل الحلقة القرآنية.
  - ٥- عدم الانشغال بأي أمر خارج الدرس القرآني.
  - ٦- تدوين الآراء والأفكار والملاحظات الأساسية للدرس القرآني.
    - ٧- مراقبة وجه المعلم عند بيان الأحكام التجويدية أو القراءة.
      - ٨- ملاحظة صوت المعلم.
  - ٩- مراعاة الحالة الانفعالية للمعلم عند التلاوة أو التعليق على أية قرآنية.
    - ١٠- الانتباه إلى أسئلة المعلم.
    - ١١- مراعاة تنبيهات المعلم للتلاميذ، وملاحظاته أثناء الدرس.
    - ١٢- ضبط الحلقة القرآنية حتى تصبح مكاناً مهيئاً للاستماع.

وبناء على ما سبق يرتقى مستوى الإنصات عند التلاميذ في الحلقات القرآنية وتصبح وسيلة التواصل والتفاعل الـتربوي بين المعلـم والتلاميـذ جيـدة ويقـل أو يختفي الشـرود الذهـني، وتحصـل للتلاميـذ الفـائدة الـتي تثمر التـأثر والاسـتجابة والتطبيق.

# صهارة الحفر التربولي في الحاقات القرآنية

يعتبر الحفز التربوي دافعاً قوياً في نجاح معلم القرآن في عمله التربوية المرغوبة، الحلقات القرآنية سواء كان مادياً أو معنوياً، ويحقق الأهداف التربوية المرغوبة، ويعمق التفاعل بين المعلم والتلاميذ، ويساعد على تقوية الوازع الديني في نفوسهم، والرغبة في التعلم، فهو أحد المهمات التربوية اليومية للمعلم، ولا يخفى على أحد أثر الحفز التربوي في التعليم سواء في الحلقات القرآنية أو وسائط التربية والتعليم الأخرى، فهو إشباع لدافع المتعلم، واستشارة لهمته ونشاطه، حيث يعزز الاستحابات الصحيحة، ويثبتها عند المتعلم والقاعدة التربوية الشرعية في ميدان الحفز التربوي تؤكد أهمية ذلك عن عبد الله بن الحرث قال: "كان ميدان الحفز التربوي تؤكد أهمية ذلك عن عبد الله بن الحرث قال: "كان سبق إلى فله كذا وكذا" قال فيستبقون إليه فيقعون على ظهره وصدره فيقبلهم ويلزمهم (١٠٠).

وكان سعيد بن المسيب إذا رأى الشباب قال: "مرحباً بوصية رسول الله على المرنا أن نحفظكم الحديث ونوسع لكم في المجلس"(١٠).

وفيما سبق إشارة إلى أهمية التشجيع والتحفيز للمتعلم وضرورته في العملية التربوية كما أن الدراسات التربوية المعاصرة تنادي بإشباع حاجة المتعلم إلى التحفيز في دائرة المباح لما لها من آثار تربوية إيجابية نافعة، والواجب على معلم القرآن في الحلقات القرآنية على وجه الخصوص، أن يمتدح طلابه، ويكافئوهم أكثر مما يوبخهم، ويشجعهم، ولا يتبطهم، وأن يثني ولا يذم، وأن يعفو كثيراً،

ويحاسب أو يعاقب قليلاً فإن المدح، والثناء، وإشعار المتعلم بأنه شيء له فائدته التربوية الإيجابية على سلوك التلاميذ، مع مراعاة الضوابط الشرعية والتربوية، فلا يكون الإطراء لأعمال سهلة، ولا الدعم المادي لإنجازات بسيطة أو المدح لأمر لا وحود له بل يسدد المعلم ويقارب، وذلك أن الحفز التربوي يشبع حاجات التلاميذ الملحة، والتي تحتاج إلى الإشباع، وفي مراعاتها وعدم مصادمتها حث للتلاميذ على التفاعل مع المعلم.

وقد أقرت التربية الإسلامية هذا المبدأ التربوي (المهارة التربوية)، فالدارس لسيرة الرسول التربية الإسلامية عنايته بهذا المبدأ، واهتمامه بهذا السلوك التربوي المتمثل في الحوافز المادية، والمعنوية كسباً لقلوبهم وتثبيتاً لهم على المنهج الحق، وعوناً لهم على السير في طريق التربية إذ أن المسار التربوي يحتاج إلى زاد مادي ومعنوي وقد أعطي الرسول التربية النوعين من الحوافز كالمال والطعام واللباس والأنعام أو الحفز المعنوي كالمدح والدعابة والثناء واللعب والدعاء.

وكان السلف يراعون مثل هذه الحوافز لا سيما الحفز المادي فقد ورد أن عمر بن الخطاب على كتب إلى أمراء الأجناد أن ارفعوا إليَّ كل من حمل القرآن، حتى ألحقهم في الشرف من العطاء، وأرسلهم في الآفاق يعلمون الناس، فكتب إليه الأشعري على، أنه بلغ من قبلي ممن حمل القرآن ثلاثمائة وبضع رجال (٢٠٠). وكتب هارون الرشيد -رحمه الله- إلى الولاة، وإلى أمراء الأجناد يقول: أما بعد فانظروا من التزم الأذان عندكم، فاكتبوه في ألف من العطاء، ومن جمع القرآن وأقبل على طلب العلم، وعمر مجالس العلماء، ومقاعد الأدب فاكتبوه في ألفي دينار من العطاء، ومن جمع القرآن وروى الحديث وتفقه في العلم واستبحر دينار من العطاء، ومن جمع القرآن وروى الحديث وتفقه في العلم واستبحر

فاكتبوه في أربعة آلاف دينار وليكن ذلك بامتحان الرحال السابقين لهذا الأمر، من المعروفين به من علماء عصركم، وفضلاء دهركم، فاسمعوا قولهم، وأطيعوا أمرهم فإن الله تعالى يقول: ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْسِ

قال ابن المبارك رحمه الله تعالى بعد ذلك: فما رأيت عالمًا ولا قارئًا للقرآن، ولا سابقاً للخيرات، ولا حافظًا للحرمات في أيام بعد أيام رسول الله في وأيام الخلفاء والصحابة، أكثر منهم في زمن الرشيد وأيامه، لقد كان الغلام يجمع القرآن وهو ابن ثمان سنين (٩٤).

واستمر اهتمام السلف بالحفز التربوي سواء المادي أو المعنوي لا سيما النجباء يقول الشافعي: كنت يتيماً في حجر أمي، ولم يكن معها ما تعطى المعلم، وكان المعلم قد رضي مني أن أخلفه إذا قام، ويظهر من هذا أن المعلم لما رأى من بحابة الشافعي وسرعة حفظه ماجعله يسامحه من الأجرة (٩٥) مقابل قيامه بواجبه التربوي إذا ترك الحلقة لأمر ما.

ومن مظاهر عناية السلف بمهارات الحفز التربوي في حلقاتهم العلمية ما ذكره النووي في بيان ما يستحب لمعلم القرآن أن يقوم به حيث قال: "ويأخذهم بإعادة محفوظاته، ويثني على من ظهرت نجابته ما لم يخش عليه فتنة بإعجاب أو غيره"(٩٦).

وتبرز أهمية التحفيز التربوي سواء كان مادياً أو معنوياً لطلاب الحلقات القرآنية؛ لأنه يدفع التلاميذ إلى مزيد من العطاء والإنجاز سواء المعرفي أو التحلي بالآداب الإسلامية، والتفاعل مع المعلم، وعدم الانصراف عن الدرس أثناء

الموقف التعليمي، وكلما أحسن المعلم أسلوب استخدم هذه المهارة، وأتقنها ونوعها، كلما ضاعف التلميذ جهده، وتلافي أسباب التقصير، واجتنب الإهمال ومضى في طريق الحفظ والاستقامة. وقد أكدت الدراسات التجريبية التي أجريت في ميدان علم النفس "أن الثواب أقوى وأبقى أثراً من العقاب في علمية التعلم" وأهمية المكافأة في تدعيم الاستجابات الصحيحة وتثبيت التعلم "(٩٧) وسوف أذكر بعض مظاهر الحوافز التربوية ليقيس على ذلك المعلم حسب الفروق الفردية بين التلاميذ، وقدراتهم وإمكاناتهم، وما تسمح به الأنظمة المعمول بها في إدارات الحلقات القرآنية، وهذه بعض مظاهر الحفز التربوي.

#### ١- الموافز المادية :

على المعلم أن يستفيد من التعزيز المادي في العملية التربوية داخل الحلقات القرآنية ويتمثل الحفز المادي في الهدايا والجوائز التشجيعية والمكافآت سواء كانت شهر بة ثابتة أو متقطعة.

## ثانياً : الحفز التربوي والنفسي :

إن دائرة الحفز التربوي واسعة حداً وعلى المعلم الاستفادة من ذلك فإنها لا تكلف شيئاً ويستطيعها كل أحد؛ لأنها ميسرة في كل مكان وزمان ومن أمثلة ذلك.

١- التعزي اللفظي المعنوي كالثناء والمدح والدعاء (أحسنت، بارك الله فيك،
 جزاك الله خيراً).

- ۲- التعزيز السلوكي مثل: الابتسامة، وإظهار علامات الرضا، والفرح
   أو التصفيق إذا لزم الأمر و لم تكن الحلقة داخل المسجد.
- ٣- التعزيز التربوي الكتابي مثل الكتابة في دفتر المتابعة عبارات الثناء والتشجيع أو منح التلميذ شهادات التقدير أو كتابة اسمه في لوحة الشرف في الحلقة أوبعث خطاب شكر وتقدير إلى وأن التلميذ واعتماده من الجهات المشرفة على الحلقات القرآنية، بوضع الختم الرسمي عليها. فإن هذه العبارات وهذه الأفعال مما تتطلع إليه النفوس وتسر به وبناءً عليه تزداد إنتاجيتها.
  - ٤- ذكر درجات التلميذ في الحفل الفصلي أو السنوي إن وجد.
- ٥- إشعار المدرسة الصباحية التي يدرس بها التلميد إن كان ملتحقاً بمدارس التعليم العام بنتيجته وسلوكه حتى يراعى ذلك في درجة السلوك والمواظبة كتشجيع له.

### ثالثاً : المفز الهيداني :

يعتبر الحفز الميداني من الحوافز الإيجابية في التعليم القرآني، داخل الحلقات القرآنية، فالمعلم الناجح في تعليمه، الراغب في التأثير على سلوك طلابه؛ يحرص على مصالحهم ويهتم بحالهم فما يمر بأحدهم حالة طارئة أو يتعرض لمشكلة أو يصاب بمرض أو يتعرض لأزمة نفسية إلا ويهتم بحاله حتى ولو بالسؤال عنه ومؤاساته وجدانياً.

والمتأمل لحال السلف -رحمهم الله تعالى- يجد اهتمامهم بهذا الجانب يقول ابن جماعة: "وإذا غاب بعض الطلاب أو ملازمي الحلقة زائداً عن العادة سأل

عنه، وعن أحواله، وعمن يتعلق به، فإن لم يخبر عنه بشيء، أرسل إليه أو قصد منزله بنفسه، وهو أفضل فإن كان مريضاً عاده، وإن كان في غه خفض عليه، وإن كان مسافراً تفقد أهله، ومن يتعلق به وسأل عنهم، وتعرض لحوائجهم، ووصله بما أمكن، وإن كان فيما يحتاج إليه فيه أعانه، وإن لم يكن شيء من ذلك تؤدد له ودعا له"(٩٨). وفي هذا التوجيه التربوي إشارة إلى مهارة الحفز الميداني والاهتمام بحال المتلقي وتطبيق ما أمكن من تلك الحوافز والسلوكيات المربية التي تكاد تصبح عملة نادرة في الحلقات القرآنية في هذا العصر.

## رابعاً : الحفز الأخروي :

يعتبر الحفز الأخروي الغيبي (٩٩) من الحوافز التي يتميز بها منهج التربية الإسلامية ويتمثل الحفز التربوي الأخروي في بيان الأجر والثواب وما أعده الله تعالى من النعيم لمن حفظ القرآن وعمل به وتخلق بأخلاقه، ومن الموضوعات التي يشملها الحفز الأخروي إبتغاء مرضاة الله والبصيرة بحقيقة الدنيا أمام الآخرة، ونهاية كل حيي، وإحداث القيامة وأهوالها والحساب والجزاء ثم بيان نعيم الجنة وعذاب النار وكل هذا القضايا قد ورد عنها أخبار شاملة في القرآن والسنة النبوية.

# خامساً : الحفز التربوي السلبي :

إن الحوافز التربوية الإيجابية السابقة لا تمنع استخدام الحافر التربوي السلبي؛ لأن كل منهما يحقق الهدف التربوي المرغوب تحقيقه، في الغالب والنتيجة واحدة إذا أحسنا استخدام الحافز يقول النووي رحمه الله "ومن قصر عنفه تعنيفاً لطيفاً

- ما لم يخش عليه تنفيره"(١٠٠). ويلجأ إلى الحافز السلبي إذا لم ينفع الحافز الإيجابي، ومن مظاهره ما يلي :
  - ١- الحرمان من المكافأة أو جزء منها لا سيما إن كان محتاجاً لها.
    - ٢- الحرمان من التشجيع والمدح والثناء.
- ٣- عتاب التلميذ على التقصير إما بمفرده أو أمام التلاميذ حسب المصلحة الراجحة للمعلم لاسيما إن كان الخطأ عاماً أو من الأخطاء التي لا يجوز تأخير بيانها من الناحية الشرعية.
  - ٤- استخدام أسلوب التجاهل التربوي في بعض المواقف.
- ٥- استدعاء ولي أمر التلميذ إلى الحلقة القرآنية ومناقشة جوانب التقصير عند التلميذ أمامه سواء كانت معرفية أو سلوكية مع التفاهم مع ولي أمر التلميذ على كيفية التعامل في مثل هذه المواقف نظراً لأن بعض الآباء يغضب فيقوم بعقابه وضربه في الحال وهذا السلوك له آثاره السلبية والتي قد تمنع الوصول إلى العلاج المناسب.
- ٦- حسم بعض الدرجات على التلميذ من التقرير الشهري أو الأسبوعي
   واطلاع ولي أمر التلميذ على ذلك.
  - ٧- معاقبة التلميذ بالوقوف أمام زملائه في الحلقة.
- ٨- حرمانه من حضور الدرس أو الرحلة أو المخيم أو الأنشطة التربوية
   الأخرى إن وجدت.

٩- الحرمان من الجوائز\* والهدايا التشجيعية والمشاركات الميدانية
 كالمسابقات التي تعقد أو برامج الإذاعة والتلفزيون التي تخصص لطلاب
 الحلقات.

• ١ - العقاب البدني في ضوء الضوابط الشرعية بعد موافقة ولي أمر التلميذ.

# هُورِينَا السَّامِينَ اللَّهِ اللَّهِ

إن عملية التفاعل التربوي بين المعلم والمتعلم غمرة للتشويق التربوي من طرف المعلم، حيث يضفي على الحلقة القرآنية الحبور والنشاط الفعال والتجاوب الوجداني، بل يزداد حب التلامية للدرس، ويحدث الإنصات والفهم وتبتعد السآمة، والملل عن نفوسهم، ويتحقق الهدف التربوي للمعلم وما يتطلع إليه القائمون على الحلقات القرآنية، ولهذا فإن علمية التشويق التربوي عامل مهم في نجاح العملية التعليمية لا سيما إذا كانت متوازنة وبعيدة عن المبالغة أو المثالية المفرطة بل تعتبر من القواعد الأساسية في التدريس، والأساليب الضرورية في إحداث التفاعل التربوي داخل الحلقات القرآنية.

ومما يعين المعلم على إثارة "عامل التشويق في نفوس الطلاب طرائق شتى: منها الإكثار من وسائل الإيضاح التي تستلفت النظر، وتبعث على الاهتمام، ومنها تقسيم الصف إلى مجموعات تتنافس للحصول على أكبر مقدار من العلامات، ثم تعلن النتيجة كل شهر، أو نهاية كل أسبوع، ومنها إرسال النكتة

<sup>\*</sup> تنقسم الجوائر إلى ثلاثة أقسام:

أ – جواز مادية مالية .

ب - جوائز عينية كالكتب والأشرطة والأدوات المدرسية أو المنزلية.

ج- جوائز خاصة كإسقاط العقوبات أو الغرامات أو تخفيض قيمة تذاكر السفر أو العلاج في المستشفيات الخاصة .

المهذبة في محلها، الصادقة في لفظها أو حكاية الطرفة المستملحة، حين تدعو إلى ذلك مناسبة، ومنها قيام التلاميذ بتمثيل موضوع الدرس "(١٠١) مثل تعين العرفاء من التلاميذ المتميزين لمساعدة المدرس في التسميع لبقية التلاميذ.

ولما كان التشجيع التربوي بنوعيه المادي والمعنوي مما يرغب في التعلم ويشجع عليه وجب على المعلم مراعاته؛ لأن التشجيع والمدح والثناء والإطراء لذة وهمية يرغبها كل أحد والصغار أكثر من الكبار، وهي من أقوى مثيرات التشويق التربوي عند المتعلم حيث تدفعهم إلى الحفظ والاستمرار. ولذلك ينصح التربويون بتقديم الثواب على العقاب لأن تقديم التأنيب والعتاب على التقصير ربما أدى إلى نتائج سلبية كالتأخر في الحفظ وعدم المراجعة فضلاً عن الانسحاب من الحلقة القرآنية ولن يخسر المعلم شيئاً عندما يستخدم الأساليب المشوقة في العملية التربوية فهي لا تكلف المعلم شيئاً بل تجعل الحفظ والتعلم يتم برغبة وشوق والإصغاء إلى الدرس يصبح رغبة وليس رهبة وهذا أنفع للعملية التربوية بل إن المدرس الناجح يستطيع بالتشويق التربوي كسب انتباه التلاميذ، ومحبتهم، وتفاعلهم، وزيادة نشاطهم وإقبالهم على الدرس القرآني.

وتأتي ضرورة قاعدة التشويق التربوي؛ لأن هناك فرق كبير بين ما يتعلمه التلميذ برغبة، وشوق وبين مايتعلمه بالعقوبة فالأول يصغي إلى الدرس بقلبه وأذنيه، والثاني قد يستمع ولكن دون إنصات وقد ينظر إلى المدرس بعينه، وينصرف عنه بعقله وقلبه.

ومن وسائل التشويق التربوي المهمة التي ينبغي أن يكون لها نصيب في الحلقة القرآنية المزاح والمداعبة اللفظية مع التلاميذ (السلوك التكميلي) بين الفينة

والأخرى؛ لأن الترويح الستربوي بحكايات بعض النكت والنوادر الحقة والمستملحات من الأسس التربوية المتفق عليها فالمعلم الذي يملك القدرة على إيراد المملح والانتقال بالتلاميذ من جو لآخر هو الذي يملك القدرة على امتلاك ناصية التلاميذ وجلبهم إلى الحلقة ولفت انتباههم أكثر من الذي لا يعرف إلا العنف والصرامة والعبوس؛ لأن هذا المزاح والدعابة يحتاجها المتعلم فهي تنشيط للتلاميذ وتسليه للنفوس وباعثه على الحرص على التحصيل وقد أثر عن الإمام المازري رحمه الله قوله: "الحكايات جند من جنود الله"(١٠٢).

وهذا النوع من التشويق يجب أن يكون على قدر الحاجة وفي إطار الآداب العامة وما يتوافق مع قدسية كتاب الله ومكانة موقع الحلقة إن كانت بالمسجد.

ومن هنا فعلى معلم القرآن أن ينظر في بعض الكتب التي تهتم بمثل هذا النوع من المعرفة ليكون عنده شيء من هذه النوادر يزين بها درسه، ويحلى بها حلقته عند الحاجة لها على أن يكون هذا النوع من التشويق له مغزي تربوي.

وقد تنبه إلى هذه المهارة التربوية الهامة في العمل التربوي، علماء القرن الأول الهجري ودعوا إلى مراعاتها، والعمل بها في أوساطهم التربوية، وحلقاتهم العلمية، "وممن أوصى به عبد الله بن مسعود الذي أوجب على العالم أن يحدث المتعلمين ما داموا يحدقونه بأبصارهم فإذا غضوا عليه أن يمسك"

وقد خطى الإمام الزهري (ت١٢٤هـ) خطوة أخرى في التشويق فقد كان يحدث ساعة ثم يأمر الطلاب بتطارح الشعر والأحاديث الأخرى معلقاً إن الأذن مجاجه وإن النفس حمضة وإنها بحاجة لما يخفف عنها (١٠٢١)، وهكذا يتدرج العلم في الحلقات القرآنية بالتلاميذ بين الحفز التربوي، والتشويق التربوي وهما متلازمان، وقد يكون التشويق التربوي داخلاً في الحفز التربوي لكني أفردته بالحديث عنه لأهميته وضرورته، وعظيم أثره على سلوك المتعلمين.

# الهواوش

- (١) محمود قمبر، دراسات تراثية في التربية الإسلامية، مرجع سابق، ص٢٣٢.
- (٢) عبد اللطيف فؤاد إبراهيم، المناهج أسسها وتنظيمها وتقويم أثرها، مكتبة مصر، ص٩٦٦.
- (٣) محمد أمين المصري، لمحات في وسائل التربية الإسلامية وغاياتها، مرجع سابق، ص٢٥.
  - (٤) الآجري، أخلاق حملة القرآن، مرجع سابق، ص٨٠.
  - (٥) محب الدين أحمد أبو صالح، أساسيات في طرق التدريس مرجع سابق، ص٣٦.
    - (٦) سورة غافر، آية: ٧٩-٨٠.
    - (٧) صحيح البخاري، كتاب المظالم، ج٣، ص٨٦٣.
      - (۸) ابن تیمیة، الفتاوی، ج۱، ص۳۱.
  - (٩) فايز محمد الحاج، الصحة النفسية، بيروت، المكتب الإسلامي، ١٩٧٧م، ص٢٨.
    - (١٠) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٣٣.
      - (١١) المرجع السابق، ص٧٩.
- (١٢) أحمد عـزت راجـح، أصول علـم النفس، الاسكندرية، المكتب المصري الحديث (١٢) مدت) ص٢٥١.
  - (١٣) فائز محمد الحاج، الصحة النفسية، مرجع سابق، ص٨٥.
- (١٤) محمد محمود محمد، علم النفس المعاصر في ضوء الإسلام، حده، دار الشروق، 1٤٠٥ هـ ص١٤٧٠.
- (١٥) عبد الرب نواب الدين، كيف تحفظ القرآن، ص٥٨، نقلاً عن الذهبي، معرفة القراء الكبار، ج١، ص٢١٥.

the state of the s

- (١٦) الماوردي، أدب الدنيا والدين، مرجع سابق، ص١٤٩.
  - (١٧) المسند للإمام أحمد، ج٢، ٤٠٠.
  - (١٨) الغزالي، إحياء علوم الدين، ج١، ص٥٥.
- (١٩) محمد عبد العليم مرسى، المعلم والمناهج وطرق التدريس، ص٢١.
  - (۲۰) سورة الصف، آية: ۱-۲.
  - (٢١) الشاطبي، الموافقات، ج٤، ص٢٤٨، ٢٤٩.
- (٢٢) علي عمر بادحدح، مقومات الداعية الناجح، حده، دار الأندلس الخضراء، كالالام، ص٢٨.
- (٢٣) أحمد عبد العزيز سلامه، عبد السلام عبد الغفار، علم النفس الاجتماعي، دار النهضة العربية، ١٩٧٠م، ص٢٠٠٠
  - (٢٤) ابن عبد البر، جامع بيان العلم، ج١، ص١٩٩.
  - (٢٥) النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، مرجع سابق، ص٣٤، ٣٥.
    - (٢٦) المرجع السابق، ص٣٥.
    - (۲۷) المارودي، أدب الدنيا والدين، مرجع سابق، ص٨٩.
      - (۲۸) صحیح البخاري، كتاب العلم، ج۱، ص۳۸.
        - (۲۹) ابن حجر، فتح الباري، ج١، ص١٦٢.
    - (٣٠) على أحمد لبن، مرشد المعلمة، مكتبة سفير، (د.ت) ص٦٥.
      - (٣١) الماوردي، أدب الدنيا والدين، مرجع سابق، ص٥٥.
    - (٣٢) النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، مرجع سابق، ص٣٤.
      - (٣٣) ابن خلدون، المقدمة، ص٥٣٣.
      - (٣٤) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، ج١، ص٥٦.

(٣٥) عباس محجوب، أصول الفكر التربوي، عجمان، مؤسسة علوم القرآن، دمشق، دار ابن كثير ١٤٠٨هـ ص٢٨٦.

(٣٦) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٦٠.

(٣٧) محمد محمود محمد، علم النفس المعاصر في ضوء الإسلام، مرجع سابق، ص٣٢٧.

(٣٨) سورة الأنعام، آية: ١٦٥.

(٣٩) سورة الروم، آية: ٢٢.

(٤٠) ابن حجر، فتح الباري، ج١٣، ص٦.

(٤١) الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي، ج٢، ص١٣٩.

(٤٢) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، ص٥٠.

(٤٣) الغزالي، إحياء علوم الدين، ج١، ص٥٦.

(٤٤) ابن خلدون، المقدمة، مرجع سابق، ص٥٣٤.

(٤٥) القاضي ابو يعلى، طبقات الحنابلة، بيروت، دار المعرفة، (د.ت)، ج١، ص٢٧٣.

(٤٦) الزرنوجي، تعليم المتعلم طريق التعلم، القاهرة، مكتبة مصطفى الحلبي، ص٦١.

(٤٧) الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي، ج١، ص٢٣١.

(٤٨) الخطيب البغدادي، الفقيه والمتفقه، تحقيق: عادل يوسف الفزاري، الدمام، دار ابن الجوزي، ١٤١٧هـ، ص٢١٥.

(٤٩) الغزالي، إحياء علوم الدين، ج٣، ص٥٢.

(٥٠) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٥٦، ٥١.

(١٥) حامد عبد السلام زهران، التوجيه والإرشاد النفسي، القاهرة، عالم الكتب، ١٩٨٢م، ص٦٦.

(٥٢) الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، ج٢، ص٠٢٠.

- (٥٣) المرجع السابق، ص٩٠١.
- (٥٤) النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، ص٢١.
- (٥٥) صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، ج٤، ص١٩١٢.
  - (٥٦) صحيح مسلم، المقدمة، ج١، ص١١.
  - (٥٧) الماوردي، أدب الدنيا والدين، ص٩٠.
- (٥٨) محمود إسماعيل عمار، العلاقة بين الطالب والمعلم، الرياض، دار المسلم، ١٤١٥هـ ص٦٠١.
- (٥٩) محب الدين أحمد أبو صالح، أساسيات في طرق التدريس العامة، مرجع سابق، ص٦٢.
  - (٦٠) النووي، صحيح مسلم بشرح النووي، ج١٦، ص١٨٠.
  - (٦١) محمود إسماعيل عمار، العلاقة بين الطالب والمعلم، مرجع سابق، ص٨.
- (٦٢) بريكان القرشي، القدوة ودورها في تربية النشء، مكة المكرمة، مكتبة الفيصلية، هما ١٢٤هـ، ص١٤٠٩.
- (٦٣) عبد الرحمن عبد الله صالح، المنهاج الدراسي، الرياض، مركز الملك فيصل، 1٣٨) عبد الرحمن عبد الله فيصل، ١٣٨.
- (٦٤) أحمد عبد الرحمن عيسى، في أصول التربية وتاريخها، الرياض، دار اللواء للنشر، ١٤٦) أحمد عبد الرحمن عيسى، في أصول التربية وتاريخها، الرياض، دار اللواء للنشر،
- (٦٥) عبدالعزيز النغيمشي، علم النفس الدعوي، الرياض، دار المسلم، ١٤١٦هـ ص٢٠٤. (٦٦) المرجع السابق، ص٢٠١.
  - (٦٧) سراج محمد وزان، كيف ندرس القرآن لأبنائنا، ص١٣٨.
    - (٦٨) صحيح البخاري، كتاب الرقاق، ج٥، ص٢٣٧٧.

- (٦٩) سنن الترمذي، كتاب البر والصلة، ج٤، ص٥٠٠.
- (٧٠) صحيح البخاري، كتاب الرقاق، ج٥، ص٣٢٧٧.
- (٧١) صحيح مسلم، كتاب الزهد والرقائق، ج٤، ص ٢٢٩، وابن القيم ، زاد المعاد، ج٢، ص ٢٦٩، وابن القيم ، زاد المعاد،
  - (٧٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج١، ص١٧٢.
- (٧٣) بشير حاج التوم، اللغة والتربية، النشرة التربوية، مركز البحوث التربوية والنفسية، مكة المكرمة، جامعة أم القرى، ١٤٠١هـ، ص٢٩.
  - (٧٤) صحيح مسلم، كتاب الإمارة، ج٣، ص٥٥٨.
  - (٧٥) حسن إبراهيم عبد العال، فن التعليم عند ابن جماعة، مرجع سابق، ص١٦٧.
- (٧٦) صالح بن غانم السدلان، المسجد ودوره في التربيسة والتوجيه، الرياض، دار بلنسية، ص٥٤.
- (۷۷) عمر فروخ، عبقرية العرب في العلم والفلسفة، بيروت، المكتبة العصرية، ١٩٦٩م، ص١٨٢.
  - (٧٨) أحمد شلبي، تاريخ التربية، مرجع سابق، ص٢٩٢-٢٩٤.
    - (۷۹) محمود قنبر، دراسات تراثیة، ج۱، ص٤٠٤.
  - (٨٠) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٥٥.
  - (٨١) حسن إبراهيم عبد العال، فن التعليم عند ابن جماعة، ص١٦٨.
    - (٨٢) أعلام التربية العربية الإسلامية، (٤) أجزاء.
      - (٨٣) سورة الأعراف، آية: ٢٠٤.
- (٨٤) البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، القاهرة، دار الكتاب الإسلامي، ٢٠٩) البقاعي، ج٨، ص٢٠٩.

(٨٥) ابن حجر، فتح الباري، كتاب العلم، ج١، ص٢١٧.

(٨٦) مقدمة ابن خلدون، ص٤٦.

(٨٧) يقدم الإنصات على الاستماع، الفتح: ج١، ص٢١٧.

(٨٨) أحمد عبد الرحمن البنا، الفتح الرباني، ج٦، ص٦٤.

(٨٩) أحمد على مدكور، فنون اللغة العربية ومهاراتها الأساسية، بحوث الجمعية السعودية، اللقاء السنوي، الثالث، ص٧.

(٩٠) مسند الإمام أحمد، ج١، ص٢١٤.

(٩١) ابن عبد البر، جامع بيان العلم وفضله، ج١، ص١٤٦، ١٤٦.

(۹۲) محمد يوسف الكاندهلوي، حياة الصحابة، دمشق، بيروت، دار القلم، ۱۳۷۹هـ ج٣، ص٣٩٩.

(٩٣) سورة النساء، آية: ٥٩.

(٩٤) ابن قتبية، الإمامة والسياسة، تحقيق: طه محمد الزيني، مؤسسة الحلبي، (د.ت) ج٢، ص٧٥١.

(٩٥) ابن الجوزي، صفة الصفوة، بيروت، دار المعرفة، ١٣٩٩هـ، ج٢، ص١٤١.

(٩٦) النووي، التبيان، مرجع سابق، ص٢١.

(٩٧) أحمد عزت، راجح، أصول علم النفس، مرجع سابق، ص٢٦٩، محمد عثمان نجاني، الحديث وعلم النفس، ص١٧٩.

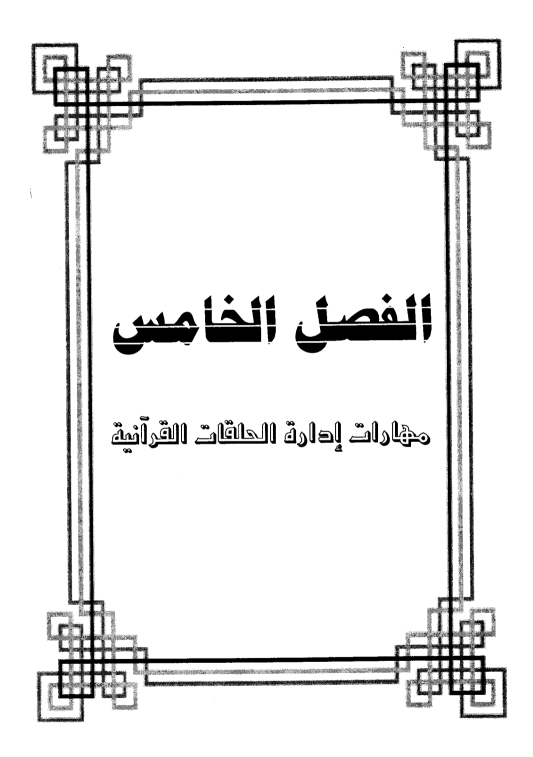
(٩٨) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، مرجع سابق، ص٦٦، ٦٢.

(٩٩) عبد العزيز النغيمشي، علم النفس الدعوي، ص١٦٣٠.

(١٠٠) النووي، التبيان، المرجع السابق، ص٢١.

(١٠١) علي الشوبكي، المدرسة والتربية، مرجع سابق، ص٧٣.

(١٠٢) عبد العزيز العروسي، الأنصاص القرآنية رواية ورش، مرجع سابق، ج١، ص٤٤. (١٠٣) ماجد عرسان الكيلاني، تطور مفهوم النظرية التربوية الإسلامية، مرجع سابق، ص٧٤، ٧٥.



# الفصل الخامس

# مهارات إدارة الحلقات القرآنية

- 🕸 تعريف مهارة الحلقات القرآنية.
- 🕏 وسائل مهارة إدارة الحلقة القرآنية.
  - 🤣 مهارة المتابعة المنزلية.
- 🕸 مهاة التقويم التربوي في الحلقات القرآنية.
- عهارة التأديب التربوي في الحلقات القرآنية.
- 🕸 مهارة حل المشكلات في الحلقات القرآنية.
- 🕏 مهارة النشاط التربوي في الحلقات القرآنية.
  - 🕸 المعوقات التربوية في الحلقات القرآنية.
    - 🕸 الثمرات التربوية للحلقات القرآنية.
      - الخاتمة.

#### مدخل:

سنبين في هذا الفصل، بعض مهارات إدارة الحلقات القرآنية، حيث أنها من المهارات الأساسية التي يعتمد عليها نجاح التدريس، وتنفيذ خطواته العملية، وتحقيق أهداف الحلقة القرآنية التربوية والتعليمية؛ لذلك فهي من المهام الأساسية للمعلم، والضرورية للمحافظة على استمرارية عطاء الحلقة، ونجاح المعلم في رسالته التربوية والتعليمية، فوظيفته لا تقتصر على تنفيذ خطوات الدرس فحسب؛ بل يتعدى إلى الاهتمام بحال التلاميذ، ومعرفة كيفية التعامل معهم في ضوء خصائصهم، وطبائعهم، وملاحظة تصرفاتهم وأعمالهم، فالحلقات القرآنية تضم عدداً من التلاميذ، يتفاوتون في سماتهم المعرفية، والخلقية والسلوكية، والجسمية، والاجتماعية.

وهذا يعني أن إدارة الحلقة القرآنية بالطريقة الصحيحة، والناجحة ليس أمراً سهلاً، بل مهمة صعبة وتحتاج إلى معرفة شمولية بأساليب القيادة التربوية، وبذل جهد، وصبر، وطول نفس، والاستفادة من أصحاب الخبرة والتحربة والاختصاص؛ إما بالسؤال أو حضور دورات تربوية إدارية تعقد من قبل الجهات المشرفة لهذا الغرض أو الإفادة من الدراسات الإدارية المتاحة.

#### تعريف ممارة إدارة الطقات

وتعرف مهارة إدارة الحلقات القرآنية: بأنها مجموعة الأنشطة التربوية، والممارسات العملية السلوكية ذات البعد التخطيطي التنظيمي والرقابي، والتي يقوم بها المعلم داخل الحلقات القرآنية؛ ليحقق من خلالها حفظ النظام والانضباط وتعزيز السلوكيات المرغوبة، وإطفاء الأعمال السلبية التي قد تبرز في بيئة الحلقة القرآنية؛ لينجز المعلم هدف الحلقات بشكل فعال، ويرتفع مستوى الأداء التربوي والتعليمي<sup>(۱)</sup>، بل يصبح جو الحلقة مناسباً للتربية والتعليم، ويتم النمو الشامل والمتكامل لكل تلميذ وقد "أجمعت كثير من البحوث على أهمية المهارات الإدارية والتنظيمية للتدريس، حتى إنه تم التأكيد بعدم إمكانية نجاح المعلم وعملياته التعليمية، دون كفايته ونجاحه أولاً في المهام الإدارية للتعليم"(۱).

وسوف يوضح الباحث أبرز المهارات التربوية التي تساعد المعلم على إدارة الحلقة القرآنية بطريقة صالحة تحقق أهدافها التربوية والمعرفية.

أولاً: وسائل مهارات إدارة الحلقة القرآنية.

ثانياً: مهارات المتابعة المنزلية.

ثالثاً: مهارات التقويم التربوي في الحلقة.

رابعاً: مهارات التأديب التربوي في الحلقة.

خامساً: مهارة حل المشكلات السلوكية والمعرفية في الحلقة.

سادساً: مهارة الأنشطة التربوية.

سابعاً: التخلص من المعوقات التربوية.

ثامناً: بيان الثمرات التربوية للحلقات القرآنية.

# أُولاً: وسائل مهارة إدارة الحلقة القرآنية

سوف يذكر الباحث بعض الوسائل التربوية والإدارية، واليتي تساعد المعلم على إدارة الحلقة القرآنية، بطريقة ناجحة ومن أمثلة ذلك ما يلي:

## ممارة تميئة الحلقة القرآنية

إن تهيئة المكان الذي يجتمع فيه التلاميذ لا يقل أهمية عن الوسائل التربوية المعينة على التعلم؛ فعلى المعلم أن يحرص على أن تكون الحلقة مهيأة للتعلم ومما يحقق هذه المهارة الأمور التالية:-

أ- توفير الأثاث الجيد للحلقة.

 ب- توفير الإضارة المناسبة فلا يكون النور ساطعاً جداً ولا معتماً متعباً للبصر.

حـ توفير وسائل التهوية والتدفئة والتبريدالمناسبة حسب الأحوال الجوية للطقس؛

ء- المحافظة على نظافة الحلقة القرآنية لاسيما إن كانت خارج المسجد.

هـ- العمل على تجميل الحلقة إذا أمكن بوضع ملصقات، ولوحات ذات أهداف تربوية، وتوجيهات سلوكية إذا لم تكن بالمسجد.

و- توفير الوسائل التعليمية المناسبة إذا تيسر للاستعانة بها في التعليم وضبط الحلقة، وشد انتباه التلاميذ.

ز- الاستعانة بما يراه المعلم مناسباً ومعيناً على تهيئة بيئة الحلقة، ومؤثراً في سلوك التلاميذ المعرفي والسلوكي.

# ممارة الإدارة الذاتية في الحلقة القرآنية :

ومما يساعد على انضباط التلاميذ في الحلقات القرآنية العمل على تكوين محلس طلابي في الحلقة القرآنية، يتعلم من خلاله التلاميذ المشاركة في إدارة الآخرين، والإسهام في علاج المشكلات التي قد تحدث داخل الحلقة أو خارجها، والعمل على تهيئة الحلقة من قبل التلاميذ لتكون جاهزة للتعليم والتربية.

أما كيفية تكوين مثل هذا المجلس الطلابي الذي يشارك فيه التلاميذ مع المعلم في إدارة الحلقة القرآنية، فيكون عن طريق اختيار عدد من التلاميذ أو مجموع طلاب الحلقة بكاملها إذا كان العدد قليلاً مع مراعاة قدرات وإمكانات التلامية ورغباتهم أو يكلف من وقع عليه الاختيار بالتناوب، والتعاون مع زملائه للقيام ببعض الأعمال والمسئوليات المتعلقة بالحلقة بدافع تطوعي داخل الحلقة وخارجها ومن أمثلة هذه الأعمال ما يلي:

- ١- نظافة الحلقة إذا وجد بها مخلفات.
  - ٢- تنظيف السبورة إذا وجدت.
  - ٣- ترتيب مقاعد الحلقة القرآنية.
- ٤- ترتيب وإحضار الوسائل التعليمية.
- ٥ القيام بمساعدة بعض أفراد الحلقة إذا احتاجوا إلى مساعدة تعليمية أو تربوية.
- ٦- تنظيم اشتراك التلاميذ في الأنشطة التربوية كالمسابقات الثقافية،
   والاشتراك في الزيارات الميدانية أو الرحلات التربوية وتوزيعهم.

- ٧- التعرف على مشاكل التلاميذ التربوية والتشاور بخصوص علاجها مع
   المعلم.
  - ٨- تسجيل حالات الغياب اليومي لأفراد الحلقة بالتناوب.
    - ٩- جمع كراسات الواجبات المنزلية، وتسليمها للمعلم.
      - ١ التأكد من توقيع ولي الأمر على دفاتر المتابعة.
      - ١١- القيام بضبط نظام الحلقة في حالة تأخر المعلم.
- ١٢ منع التلاميذ من رفع الصوت أو العبث داخل الحلقة القرآنية في حالة تأخر المعلم أو خروجه لأسباب طارئة (٣).

## 🕏 العناية بدفتر متابعة التلاميذ:

ينبغي أن يحرص القائمون على الحلقات القرآنية بـتزويد التلاميـذ بمـا يسـمى (دفتر المتابعة) والمعلم بسجل عام لكل التلاميذ يسـجل فيـه المعلـم الخـاص أسمـاء التلاميذ، وإنجازاتهم، وملاحظاته نحوهم ومدى تقدمهم من عدمه.

وعلى المعلم أن يهتم بالاطلاع على هذه السجلات الخاصة بالتلاميذ، وأن يسجل ملاحظاته على طلابه في دفتره الخاص أولاً بأول، وأجزم أن لهذا الإجراء محاسن كثيرة منها.

- ١- نجاح المعلم في إدارة الحلقة القرآنية بالطريقة الصحيحة.
  - ٢- المتابعة المستمرة لسلوك التلاميذ بصورة حدية.
- ٣- إمكانية ملاحظة تقدم التلميذ أو عدمه من خلال مسيرته التربوية حيث أن هذه السجلات الخاصة بمتابعة التلاميذ تجمع في نهاية الفصل الدراسي أو العام

أو انتهاء السجل، وتحفظ حتى يتمكن المعلم من الرجوع إليها وقت الحاجة. أما إذا انتقل التلميذ إلى حلقة أخرى، لأسباب مقنعة كانتقال سكنه إلى حي آخر أو مدينة أخرى، فتسلم هذه السجلات الخاصة بالتلميذ مع تقرير يكتبه المعلم إلى حلقته الجديدة عن طريق الجهة المشرفة على الحلقات ليرجع إليها وقت الحاجة، فهذا يساعد المعلم الجديد في الحلقة الجديدة على متابعة التلميذ، وتجديد أسلوب التعامل التربوي معه.

## مراعاة أداب الحلقة القرآنية :

إن تعريف التلاميذ بآداب الحلقة القرآنية سواء آداب التلاوة أو الأنظمة الإدارية التي حددتها الإدارة المشرفة على الحلقات القرآنية يدفع التلاميذ إلى الانضباط داخل الحلقة القرآنية.

وكلما حرص المعلم على تعريف التلاميذ بهذه الآداب، ومطالبتهم بتطبيقها دون استثناء أو محاباة أدى ذلك إلى نجاح المعلم في إدارة الحلقة القرآنية، والتزام التلاميذ بآداب التلاوة وأنظمة الحلقات القرآنية.

# 🕸 الانتباه لسلوك التلاميذ داخل الملقة القرآنية:

تعتبر هذه المهارة من المهام الأساسية للمعلم في إدارة الحلقة القرآنية والتي يتوقف عليها إلى حد كبير نجاح المعلم في إدارة الحلقة القرآنية؛ لأن بعض المعلمين قد يبدأ درسه أو قراءته النموذجية بينما أغلب التلاميذ منشغلين بالأحاديث الجانبية مع بعضهم أو بأمور لا علاقة لها بالدرس القرآني، أو ليسوا

مجتمعين بل متفرقين لذا يجب على المعلم أن يلفت نظر التلاميذ إلى الانتباه للدرس قبل البدء، مع النظر إلى التلاميذ أثناء التلاوة أو الشرح فذلك مما يؤدي إلى انضباط التلاميذ داخل الحلقة وتفاعلهم مع المعلم، ولا يبدأ درسه إلا بعد انتباه التلاميذ جميعاً إلى الدرس<sup>(٤)</sup>.

#### 🕸 لوحة التعليمات وأخبار الحلقة:

ومما يعين على إدارة الحلقة القرآنية، وتعزيز السلوكيات التربوية الصالحة بين التلاميذ وزيادة التحصيل المعرفي، وضبط التلاميذ وإبراز بحالات تفوقهم إقامة لوحة خاصة بأخبار الحلقة، وبما يرد منها وإليها من تعليمات للطلاب تقام في مكان مناسب يستطيع كل التلاميذ مشاهدة وقراءة ما يوضع بها، أما إذا كانت الحلقة في المسجد، فالأفضل أن توضع هذه اللوحة في طريق دخول وخروج المصلين، وتخصص هذه اللوحة للأمور التالية:

- ١- التعليمات والتوجيهات التي ترد من الجهة المشرفة على الحلقة.
  - ٢- التوجيهات التربوية للحلقة.
  - ٣- أسماء الطلاب المتميزين والمبرزين في :-
  - أ- الحفظ من حيث الزيادة والمتانة.
    - ب- المراجعة المستمرة.
    - جـ- التحلى بالأخلاق الإسلامية.
  - د- المحافظة على النظافة الشخصية.
    - هـ- الحضور المبكر.

و- حل الواجبات المنزلية.ز- الأنشطة التربوية.

وأحسب أن هذا الأسلوب التربوي لا يقتصر على دفع التلاميذ إلى التعلم والعطاء والانضباط فحسب بل يثلج صدور الآباء ويزيد من عنايتهم بأبنائهم ومتابعتهم وبالتالي مطالبتهم بالاجتهاد ليكونوا من الطلاب الذين تظهر أسماؤهم على هذه اللوحة بين حين وآخر أسوة بزملائهم.

### ﴿ الاستعانة بالسجلات التنظيمية

ينبغي أن يكون في الحلقة القرآنية بعض السحلات التنظيمية، فهي تساعد على إدارة الحلقة القرآنية، وتلبي احتياجات الحلقة التنظيمية، حتى نتجنب الفوضوية والعمل الارتحالي في التعليم والتربية بالحلقات. وهذه السحلات تعين المعلم والإدارة المشرفة على إدارة الحلقة بأسلوب تنظيمي تربوي صالح، ويتمكن ولي أمر التلميذ معرفة حال ولده، سواء الإيجابي أو السلبي، فيعمل على تشجيع الجوانب الإيجابية، وعلاج القصور إذا وجد في حينه أو إبداء الملاحظات والمقترحات، وبيان الأسلوب الأمثل في علاجها حتى لا تتكرر مرة أخرى ومن السجلات المقترحة ما يلي:-

- ١- سجل قيد التلاميذ العام.
- ٢- سجل حضور وغياب الطلاب اليومي.
  - ٣- سجل تقارير المدرس عن التلاميذ.
    - ٤- مىجل نتائج تقويم التلاميذ.

- ٥- سجل أوراق عذر التلاميذ عن الغياب.
- ٦- سجل الزيارات الميدانية للمشرفين على الحلقات.
- ٧- سجل الزيارات ومقابلات أولياء أمور التلاميذ الشخصية والهاتفية.
  - ٨- سجل الخريجين في الحلقة القرآنية.
  - 9- سجل المتفوقين من الطلاب من وإلى الحلقة.
  - ١٠- سجل المشاركين في المسابقات الخاصة بتلاوة القرآن.
    - ١١- سجل الفائزين بالجوائز والمكافآت التشجيعية.
  - ١٢- سجل بأسماء الطلاب الذين انسحبوا من الحلقة القرآنية.
- ١٣- سجل بأسماء أولياء أمور التلاميذ المهتمين بمتابعة أبنائهم في الحلقة.

# 🕸 انتباه المعلم وحرصه على معرفة ما يجري داخل العلقة القرآنية

تتميز المرحلة التي يمر بها التلمية في الحلقة القرآنية غالباً، بكثرة الحركة، والنشاط، والرغبة في لفت الانتباه، فعلى المعلم أن ينتبه لما يجري داخل الحلقة القرآنية بخاصة، ويرصد كل سلوك سلبي يصدر من التلامية فيعمل على إصلاحه، وإطفائه وتشجيع السلوكيات الإيجابية، والمتأمل لحال بعض الحلقات القرآنية يجد بعض السلوكيات السلبية والتي لا تليق بالمتعلم، وتتنافى مع أدب التلقى وتخالف آداب التلاوة وأنظمة الحلقة القرآنية مثل.

- ١- كثرة الغياب أو التأخر.
- ٢- القراءة في كتاب لا علاقة له بالدرس القرآني كالواجبات المدرسية
   مثلاً.

- ٣- الشرود الذهبي طوال الدرس.
- ٤- عدم تسجيل ملاحظات المعلم على الدرس.
- ٥- الأحاديث الجانبية بين التلاميذ أثناء الشرح أو المراجعة أو تسميع المعلم الأحد التلاميذ.
  - ٦- كثرة الحركة والضحك أثناء الدرس.

هذه بعض السلوكيات التي تمارس من قبل بعض الطلاب داخل الحلقات القرآنية، فواجب المعلم الانتباه لها وعلاجها بالطريقة المناسبة؛ لأنها تعوق العمل التربوي داخل الحلقة القرآنية، وتضعف مكانة المعلم في نفوس التلاميذ، وتؤدي إلى اهتزاز شخصيته.

#### 🥸 تحديد الواجب المنزلي ومتابعته

إن تحديد الواجب المنزلي في نهاية الدرس القرآني أمر له أهميته في ضبط الحلقة القرآنية مع ما يعود به من فوائد علمية وتربوية على التلاميذ؛ لأن هذا الواجب متعلق بموضوع الدرس القرآني.

كما يتبع خطوة تحديد الواجب خطوة أخرى تتمثل في السؤال عن الواجب المنزلي والمتابعة في بداية الدرس القرآني، وجمع كراسات الواجبات المنزلية أو سماع المحفوظ إذا كان الواجب المنزلي حفظاً.

#### 🦈 توزيع التلاميذ في الملقة وتنظيمهم

إن تنظيم حلوس التلاميذ داخل الحلقة له أثره الإيجابي الكبير على سلوك التلاميذ، وعلى تحصيلهم، وعلى انضباطهم فيفضل أن يكون جلوسهم على هيئة حلقة، وأحياناً على هيئة صفوف متتالية، وأخرى على هيئة بحموعات مصغرة، لا سيما وقت المراجعة أو التسميع، مع ضرورة التفريق بين التلاميذ الذين يلاحظ المعلم كثرة الأحاديث الجانبية بينهم أو من يشعر أن بينهم مؤانسة طبع، ولا يسمح لهم بالانتشار في أنحاء المسجد، والابتعاد عن نظر المعلم بحجة المراجعة أو الحفظ بل يكون الجميع على مرأى منه، لذلك فمهارة توزيع التلاميذ وتنظيمهم في الحلقة يساعد المعلم على حل مشكلة كثافة التلاميذ، ويمنع حدوث الفوضى في أوساطهم؛ فقد أثبتت الدراسات التربوية إن إهمال التنظيم في أوساطهم؛ فقد أثبتت الدراسات التربوية إن إهمال التنظيم في أوساطهم؛ فقد أثبتت الدراسات التربوية إن إهمال التنظيم في أوساطهم؛ فقد أثبتت الدراسات التربوية إن إهمال التنظيم في أوساطهم؛ فقد أثبتت الدراسات التربوية إن إهمال التنظيم في أوساطهم؛ فقد أثبتت الدراسات التربوية إن إهمال التنظيم في أوساطهم؛ فقد أثبتت الدراسات التربوية إن إهمال التنظيم أوساط المتعلمين يؤدي إلى زيادة حوادث الاستفزاز، وتعدى التلاميذ على بعضهم البعض، وكثرة الحركة الأمر الذي يؤدي بشكل ملحوظ إلى نقص تفاعلهم التربوي.

ومن جانب آخر فإن تنظيم طريقة التربية والتعليم داحل الحلقة القرآنية يتطلب مراعاة الأمور التالية:-

١- إذا كانت أعمار التلاميذ مختلفة، ومستوياتهم الدراسية في التعليم العام متباينة فيقترح، أن يتم توزيعهم حسب التقارب في السن أو المستوى الدراسي.

٢- يقترح أن يكون وقت حضور صغار التلاميذ في الحلقة مغائراً لوقت
 كبار التلاميذ وألا يجمع بينهم فيتشرب الصغار عادات الكبار السلبية، فلو كان

وقت الصغار بعد العصر، والكبار بعد المغرب، لكان ذلك أنفع. تربوياً ومعرفياً وسلوكياً.

٣- إذا لم يتيسر الأسلوب السابق فيقترح: أن يجعل المعلم بين موعد الانصراف التلاميذ الصغار من بعض الانصراف التلاميذ الصغار والكبار وقتا محددا حماية للتلاميذ الصغار من بعض السلوكيات السلبية التي قد توجد عند كبار السن، وألا يجمع بينهم في حلقة واحدة، إذا كان التوجيه التربوي ضعيفاً.

٤- تنبيه التلاميذ على آداب الخروج من الحلقة بطريقة منظمة والتحلي بالهدوء والسكينة، منعاً من التزاحم على باب المسحد إذا كانت الحلقة بالمسحد، وأن يختار أسلوباً تنظيمياً في خروجهم أي: حسب الحفظ أو السن أو المستوى الدراسي أو ما يراه مناسباً ويكون ذلك بالتناوب بينهم.

#### دليل المعلم التنظيمي

من القواعد المهمة في إدارة الحلقة القرآنية إصدار دليل المعلم المشتمل على معلومات وافية عن النظام التربوي والإداري داخل الحلقات القرآنية بالإضافة إلى بيان مهام وواجبات المعلم وكيفية التأديب والتقويم وغيرها من الإجراءات اللازمة لإدارة الحلقة القرآنية، وأعتقد أن وجود مثل هذا الدليل بين أيدي المعلمين في الحلقات يساهم بصورة فعالة في تعريف المعلمين بمسؤولياتهم لا سيما المعلمين الجدد في ميدان التعليم القرآني بالحلقات القرآنية.

#### دليل الطالب التربوي

وعلى غرار دليل المعلم يقترح الباحث إصدار دليل موجز للطالب الجديد يتضمن شرحاً وافياً عن نظام الحلقة القرآنية وحقوق الطالب وواجباته وآداب التعلم، والمحظورات السلوكية لكي يبتعد التلميذ عنها، كما يوضح له في هذا الدليل التربوي أهداف الحلقة التربوية والحوافز التي تقدم له إذا كان مبرزاً، وملتزما بالآداب الأخلاقية، والإجراءات التي تتخذ ضده في حالة انحرافه أو غيابه عن الحلقة، وغير ذلك من الأمور المتعلقة بالتلميذ في الحلقة القرآنية حتى يكون على معرفة تامة بما له وما عليه.

#### مراعاة قواعد فن التعامل

إن مراعاة قواعد فن التعامل مع التلاميذ داخل الحلقة القرآنية يؤدي إلى ظهور المحبة والمودة بين المعلم والتلاميذ؛ لا سيما إذا أحسوا بتعاطفه معهم، واحترامه لشخصياتهم، وتقبل مشاعرهم وأنه يعمل لمصلحتهم.

ولا شك أن حسن تعامل المعلم لطلابه في الحلقة القرآنية يثمر الاستجابة لتوجيهاته، ويجذب التلاميذ لسماع تعليماته، ونصائحه، وقد قيل: "من حسن خلقه طابت معيشته ودامت سلامته، وتأكدت في الناس محبته، ومن ساء خلقه تكدرت معيشته، ودامت بغضته، ونفر الناس منه"(٢). وهذه بعض قواعد فن التعامل التي تعين المعلم على ضبط حلقة القرآن وحسن إدارتها.

١- إشعار التلاميذ بالمحبة والمودة والحرص على مصالحهم.

٧- تشجيع المتفوقين الملتزمين بآداب التلاوة، وأنظمة الحلقة القرآنية.

- ٣- تقبل أفكار ومواقف التلاميذ، والعلم على توجيهها أو تشجيعها أو تعديلها أو إلغائها إن كانت خاطئة.
  - ٤- حفظ أكبر عدد مكن من أسماء التلاميذ في الحلقة، وحبذا جميعهم.
- ٥- الحذر من السخرية أو الاستهزاء بالمخطئ أو المقصر في الحفظ أو الواجبات المنزلية، وعدم القسوة والشدة عند تصحيح الأخطاء.
  - ٦- الحذر من التورط في نوبات غضب أثناء الموقف التربوي.
- ٧- غرس المنافسة الشريفة بين التلاميذ؛ فإنها من عوامل الانضباط والتفوق،
   والعطاء.
- ٨- الحذر من التناقض في تطبيق أنظمة الحلقة القرآنية، وآداب التعليم أو
   التساهل في ذلك أو التراجع فيما عزم المعلم عليه.
  - ٩- المحافظة على مواعيد دخول التلاميذ وخروجهم من وإلى الحلقة القرآنية.
- ١- الحذر من العقاب الجماعي على الأخطاء الفردية بين التلاميذ؛ لأن هذا مع الاستمرار قد ينمي التمرد والتكتل ضد توجيه المعلم.
  - ١١- ألا يكف التلاميذ بأعمال لا تتناسب مع قدراتهم وطاقاتهم.
- ١٢ قبول عذر المخطئ، وإعطاؤه فرصة للتصحيح، والنظر إليه نظرة إشفاق
   وعطف ورحمة.
  - ١٣- عدم إعطاء وعود زائفة لا يستطيع المعلم الوفاء بها.
- ١٤ الحذر من التهديد بعقوبة يصعب تنفيذها كأن يقول لو فعلت كذا
   لكسرت يدك مثلاً!

- ١٥ الحذر من التذكير بالزلات والأخطاء فالناس لا يحبون الذي يذكرهم
   بزلاتهم.
- 17- الحذر من الاهتمام بأحد التلاميذ أو تفضيله على الآخرين بسبب مكانته الاجتماعية أو مكانة والده الوظيفية؛ فإن ذلك مما يضعف أثر المعلم في تربية تلاميذه، ويفسد التلميذ المدلل من قبل المعلم.

# ثانياً: مهارة المتابعة المنزلية

ومما لا يخفى أهمية المتابعة للتلميذ المنتظم لإحدى الحلقات القرآنية فهي السياج الواقي للتلميذ من الإهمال الدراسي والانحراف السلوكي؛ لأن التلميذ عندما يشعر بالمتابعة المنزلية لدراسته وسلوكه وأخلاقه فسوف يضاعف جهده، ويبتعد عن السلوكيات الخاطئة والعادات السئية كي ينال احترام الأسرة وتقديرهما، ويفوز عما يقدم من مكافآت تشجيعية مادية أو معنوية ويحظى بالاحترام والقبول لدى مجتمعة وهذه كلها حاجات ملحة لدى التلميذ يرغب في إشباعها.

ولذلك فإن من أسباب المشكلات التي يقع فيها التلاميذ في الغالب إهمال الأسرة أو وجود مشكلات أسرية أو تجاهل حاجات التلميذ من قبل الأسرة، فهذه الأمور تؤدي إلى إخفاق التلميذ في التعلم أو التسرب سواء في الحلقات أو مدارس التعليم العام.

إن دور الأسرة في متابعة الولد وتربيته لا تنتهي بذهابه إلى الحلقة القرآنية بل يتعداه إلى المتابعة والسؤال عنه، والتعاون مع مدرس الحلقة حتى يتم التكامل

التربوي بين الحلقة، والمنزل فكل منهم مكمل للآخر ومتى ما شعر التلميذ بالتقصير المنزلي، أو وجد ما يناقض ما يتلقاه في الحلقة، أو تُرك له الحبل على غاربه، فسوف يهمل ويتقاعس عن الحفظ، والمراجعة وربما ترك الحلقة. أو أصبح مصدر إزعاج للآخرين.

### العلاقة بين المعلم وولي أمرالتلميذ

ومما يساعد على بناء العلاقة التربوية بين الأسرة والحلقات القرآنية الاهتمام بالعلاقة بين المعلمين في الحلقات القرآنية، وولي أمر الطالب، إذ أن هذه العلاقة دافع قوي لكل من الأب والمعلم والمتعلم فالمعلم يهتم بالتلاميذ ويتابعهم، والتلميذ يجتهد في الحفظ والمواظبة وولي أمر التلميذ سوف يبذل المزيد من الاهتمام والمتابعة عندما يرى تقدماً ملحوظاً في حفظ ولده، فهذا مبعث سروره وفرحه ورغبته.

وأرى أن من أسباب الضعف الدراسي بعامة والضعف في حفظ كتاب الله في الحلقات القرآنية بخاصة إهمال ولي الأمر لولده فيلا يتابعه بزيارة الحلقة القرآنية، فيسأل عنه أو يتصل بالمعلم أو يقابله، ليقف على حالة ولده ومستواه ومدى تقدمه في الحفظ والتزامه بالأدب الإسلامي، واحتزامه لأنظمة الحلقة، ويضاف إلى هذا الخلل التربوي خللاً آخر هو تهاون ولي الأمر في متابعة ولده بعد عودته من الحلقة إلى المنزل، فلا يجد الاهتمام والمتابعة، والحث على المراجعة بل ولا يرى من الأسرة محرد النظر إلى دفير متابعة التلميذ، وهذا يدل على ضعف العلاقة بين المعلم وولى أمر المتعلم أو الحلقة القرآنية والمنزل.

ولا أظن أحداً يجهل أهمية هذه العلاقة التربوية بين المنزل والحلقة القرآنية وضرورتها، وما لها من آثار إيجابية على سلوك المتعلم، لذلك فالمطلوب من المعلم أن يؤكد هذه العلاقة من خلال كتابة ملاحظاته يومياً في دفير متابعة التلميذ، والمطالبة بتوقيع ولي الأمر على خانة العلم بالملاحظات، أو الاتصال بولي الأمر، ومطالبته بالزيارة الميدانية؛ بهدف التأكد من مدى متابعة ولده ومعرفة مدى اهتمام الأسرة بسلوك الولد المعرفي والتربوي. ثم أن هذه الزيارة الميدانية تدعم العلاقة بين الحلقة القرآنية، والمنزل وتكشف للمعلم مدى متابعة الأب لولده وموقفه من الملاحظات السلوكية أو العلمية التي على التلميذ، ومثل هذه الزيارة تساعد على حل العوائق والمشكلات التي ربما كانت حجر عثرة في طريق المتعلم تمنعه من التقدم في الحفظ أو تنسيه ما حفظ؛ لا سيما إن بعض المشكلات يتطلب حلها وجود ولي أمر التلميذ.

كما أن وجود العلاقة بين المعلم وولي أمر التلمية تثمر فوائد تربوية على نفوس الأبناء، حيث تعمل على حفزهم على بذل المزيد من الجهد لحفظ كتاب الله تعالى؛ لأن من طبيعة الإنسان العطاء إذا أحس أن أحداً يتابعه أو وجد التشجيع والثناء داخل الأسرة فهو شغوف به مدفوع إليه، وهي من حاجات الإنسان التربوية، ويعبر عنها باللذة الوهمية التي يحتاجها الكبار وهذا يعنى أن حاجة الصغار إليها أكثر ومن هنا أرى ضرورة حرص معلم القرآن على تقوية هذه العلاقة، والمطالبة باستمرارها، والحث على زيادة الحلقة على الأقل مرة واحدة في الشهر، وفي حالة عدم حضور ولي أمر الطالب تتولى الإدارة المشرفة على الحلقات هذا الموضوع، وتلزم ولي أمر الطالب بمتابعة ولده أو تقوم

بالاتصال بالمنزل والعمل على تقوية العلاقة إن كانت فاترة أو إيجادها إن كانت مفقودة بطريقة غير مباشرة وأحسب أن الأسرة إذا وحدت ذلك من الإدارة المشرفة على الحلقات أو المدارس القرآنية فسوف نتجاوب على الأقل مجاملة.

وقد عبر الزرنوجي-رحمه الله-عن أهمية هذه العلاقة التي يجب أن تقوم بين الأسرة والحلقات القرآنية بقوله: "يحتاج في التعلم إلى جد الثلاثة المتعلم والأستاذ والأدب"(٢)، ولكي يتحقق هذا التواصل التربوي والتعاون الإرشادي بين الأسرة والحلقة القرآنية يلزم الأسرة أن تعرف الدور الـتربوي الـذي تقوم به الحلقات والمدارس القرآنية، ولن يتم ذلك إلا من خلال تنظيم عملية التواصل التربوي بين الأسرة والحلقة، حتى لا يصبح التواصل الـتربوي عملية مزاجية لمن رغب أو عند دعوة ولي أمر التلميذ لمراجعة الحلقة. أما الوسائل الـتي أرى أنها تحقق التواصل التربوي بين الأسرة والحلقات القرآنية هي:

# أولاً – الزيارات الميدانية المستمرة

وأعني بذلك زيارة ولي أمر التلميذ للحلقة أو المدرسة القرآنية بصفة مستمرة أو كلما وجد حاجة لذلك أو رغب في الاطمئنان على سلوك ولده التعليمي

وسيرته الخلقية أو الرغبة في معرفة وسائل علاج التقصير في الحفظ، وطلب الإرشادات اللازمة سواء من معلم الحلقة أو الإدارة المشرفة على الحلقات، وفي ضوء هذه الزيارات الميدانية يحدث التواصل الـتربوي؛ ويتمكن ولي أمر التلميذ من معرفة مستوى ولده المعرفي، و سلوكه الأخلاقي، وإطلاعه على الوسائل التي تساعده على تقدم ولده في الحفظ والأدب، واستمراريته في التعلم.

#### ثانياً: مجالس الآباء العامة:

وبما أن بعض أولياء أمور التلاميذ قد لا يحرص على الزيارات الميدانية بصفة مستمرة، أو يجهل أهمية هذا التواصل التربوي بين الأسرة والحلقات، أو يكون مشغولاً أو غير مقتنع به فإن مثل هذه الجالس التربوية العامة تشــجع الآبــاء علــي هذا التواصل الذي لا يحرص عليه في الغالب إلا أصحاب الفقه التربوي أو الذين يمارسون التعليم أو الطبقة المثقفة التي يهمها تقدم أبنائها في الحفظ والتعلم. ومن خلال هذه المحالس فسوف يكتشف ولي أمر التلميـذ أن زيارتـه للحلقـة القرآنيـة ومتابعة ولده والسؤال عنه ضرورة تربوية لا بد منها. وفي ضوء ما سبق يرى الباحث وجوب تنظيم ما يسمى (بمجلس الآباء) على هيئة اجتماع عام بين العاملين في الحلقة القرآنية وأولياء أمور التلاميـذ لمعالجـة بعـض مشـاكل أبنـائهم العامة وإسداء النصائح والتوجيهات التربوية لهم، وبيان أهمية هذه المحالس وذكر بعض ثمراتها وأثرها على التلاميذ بالإضافة إلى انفراد المعلمين ببعض أولياء أمور الطلبة كل على حده؛ ليعرض عليه مشكلة متعلقة بولده أو إسداء نصيحة خاصة به أو حثه على العناية بولده المتميز؛ لأنه يمتلك قدرات عالية تحتاج إلى رعاية وعناية من الأسرة حتى يكون له شأن في المستقبل... إلخ. وأرى أن تكون هذه المحالس مرة أو مرتين في العام أو حسب الحاجة .

#### ثالثاً – جمعية الأباء القرآنية

ويمكن للقائمين على الحلقة القرآنية بالتعاون مع الآباء من خلال المحالس العامة إنشاء جمعية الآباء أو جمعية أصدقاء الحلقة القرآنية وتكون المشاركة في هذه الجمعية اختيارية ويفضل أن يكون أعضاؤها من أهل العلم والمعرفة وأصحاب الخبرة والتخصصات المتنوعة، وأرباب الأموال، والآباء الحريصين على الزيارة والمتابعة وحضور مجالس الآباء.

وتوضع ضوابط محددة لقبول المرشحين في هذه الجمعية وتكون مهمتها مناقشة وعلاج ما يعترض الحلقة من مشكلات تربوية أو إدارية أو مالية واقتراح البرامج التربوية ودعم الحلقات مادياً لاسيما وأن الكثير من حلقات القرآن في العالم الإسلامي تعتمد على الدعم المادي المقدم من أهل الخير، إذ لا توجد إدارة عامة إشرافية عليها كما في المملكة العربية السعودية.

وتأتي ضرورة قيام مثل هذا المجلس؛ لما يترتب على قيامه من منافع تربوية واجتماعية ودعوية ومادية كما سوف يؤدي إلى تحسين مستوى الحلقات القرآنية وتطويرها واستمرارها وزيادة إنتاجيتها.

## رابعاً – الاتصال الشخصي بين المعلم وولي أمر التلميذ

يستطيع المعلم تقوية الصلة بين الحلقة والأسرة عن طريق الاتصال الشخصي بولي أمر التلميذ سواء بكتابة خطابات خطية تشتمل على تقرير شامل عن حالة التلميذ المقصر بهدف اطلاع والده على حاله أو يطلب المعلم من ولي أمر التلميذ الحضور إلى الحلقة للاطلاع على جهد ولده التعليمي وسلوكه الخلقي.

كما يمكن أن يكون الاتصال بالهاتف أو الفاكس للغرض السابق نفسه أو يقوم المعلم بتقديم بطاقات على هيئة استبانة بها بعض الأسئلة العامة والخاصة إلى ولي أمر التلميذ ويطلب منه الإجابة ليعرف المعلم حالة التلميذ الأسرية ووضعه الاجتماعي والاقتصادي<sup>(٨)</sup> وقد يكون هذا الاتصال بشكل جماعيحيث يدعو مدرس الحلقة أولياء أمور التلاميذ إلى حلقته بالتنسيق مع الإدارة المشرفة في اجتماعات دورية لتدارس شؤون التلاميذ والعمل على تربيتهم تربية حسنة.

وأخيراً فإن من وسائل الاتصال الشخصي الاتصال الكتابي الذي يتم عن طريق التقارير الشهرية أو الفصلية عن حالة التلاميذ أودفتر المتابعة اليومي والتأكيد على توقيع ولي الأمر بالعلم في الحقل المخصص لذلك، والتأكد بأن التوقيع تم بعلمه فإن بعض الطلاب قد يزور توقيع والده وقد ذكر لي بعض الآباء حالات كثيرة من هذا النوع وأعتقد أن مراعاة الاتصال بين الأسرة والحلقة القرآنية يحقق الأهداف التربوية وتكون لدى الأسرة معرفة شاملة عن أولادها وبالتالي يستمد التعاون مع الحلقة القرآنية لإنجاح عملها التربوي والتعليمي عما يعود بالخير على المجتمع الإسلامي.

كما أن زيارة ولي أمر التلميذ للمعلم في الحلقة القرآنية والاستماع إلى رأيه في مستوى التلميذ وملاحظاته على سلوكياته سواء كانت إيجابية أو سلبية ويفضل إن كانت الملاحظات إيجابية أن تكون بحضرة المتعلم وعلى الوالد أن يكافئ التلميذ بما يراه مناسباً.

والعلاقة الأخرى هي العلاقة غير المباشرة وتتم من خلال ملاحظة دفير "متابعة التلميذ" حيث يوقع ولي أمر التلميذ كل يوم في خانة توقيع ولي الأمر وهذا يجعله يطلع على ملاحظات المعلم المكتوبة في دفتر المتابعة والتي يجب على المعلم كتابتها باستمرار وعدم إهمالها.

والجمع بين الأسلوبين هو الأفضل؛ لأنه يدفع التلميذ إلى بذل المزيد من الجهد في الحفظ والالتزام بالأدب الإسلامي المطلوب ومما يقوي العلاقة بين المعلم والتلاميذ والأسرة ويحصل التقدم التربوي المطلوب وتتحقق الأهداف التربوية المرغوبة.

# ثالثاً: مهارة التقويم التربوي في الحلقات القرآنية تعريف التقويم التربوي:

يعرف التقويم التربوي في الحلقات القرآنية بأنه عملية تشخيصية علاجية تهدف إلى تحديد مدى التقدم الذي أحرزه الطالب في حفظه لكتاب الله وإتقانه للتلاوة وانضباطه في الحلقة وتقيده بآداب الإسلام، ومدى حرصه على الحضور إلى الحلقة القرآنية.

#### أهمية التقويم التربوي في الحلقات:

وتأتي أهمية التقويم التربوي لأنه وسيلة فعالة في اكتشاف جوانب القوة والضعف فهو عين ثالثة للعاملينداخل الحلقات القرآنية؛ ولذلك فالمفروض أن يقيس التقويم التربوي في الحلقات القرآنية مستوى التلميذ المعرفي، ومدى إتقانه للحفظ، وإحادة التلاوة، والتزامه بالآداب الأخلاقية والسلوكية؛ إلا أن التقويم في بعض الحلقات قد ينحصر في بحرد رصد درجات الحفظ وإتقان التلاوة أي الاقتصار على الجانب المعرفي وإبلاغها لولي أمر التلميذ والجهة المشرفة على إدارة الحلقات القرآنية، وهذا التقويم يتم بصورة شفوية في الغالب، وهو وإن كان ضرورياً إلا أنه ليس التقويم التربوي المأمول؛ لأن هذا التقويم بهذه الصورة يصبح غاية في ذاته لكل من المعلم، والتلميذ، وولي أمر الطالب مع أن المطلوب أن يكون التقويم وسيلة توضح مدى نمو التلميذ من جميع الجوانب المعرفية والسلوكية والاجتماعية والوجدانية.

ولما كان التقويم التربوي في بعض الحلقات، مقتصراً على بيان تحصيل التلميذ العلمي فقط، وعدم الالتفات إلى جوانب شخصية التلميذ الأخرى، وعاولة التعرف على مواطن القوة والضعف عنده. وماذا عن أخلاقه؟ وانضباطه داخل الحلقة وتفاعله مع المعلم؟ كانت النتيجة بروز بعض السلوكيات السلبية لدى التلاميذ.

ولقد قال بعض التربويين عن هذا التقويم الناقص بأنه أصبح إما تقويماً مبهماً للتلميذ والأهل؛ لأن درجات التحصيل العملي عاليه، أو مفجعة لأن الدرجات منخفضة ويضل التركيز عليها، وتهمل الجوانب الأخرى (٩).

ومن هنا فإن التقويم التربوي في الحلقات القرآنية يتطلب "إعادة النظر في كتابة التقارير، بحيث تتضمن بيانات عن التلميذ، تحمع خلاصة نتائج الاختبارات، وما سجله المدرس من ملاحظات عنه في المواقف المحتلفة، وما أسفرت عنه محادثاته الشخصية مع التلميذ، وفحصه كراساته، ونشاطه الابتكارى، وما يذكره التلميذ عن نفسه، وهذه البيانات تعطى لنا صورة واضحة عن التلميذ من النواحي المختلفة، من حيث احترامه للغير، وقدراته على التعبير، وتفكيره، ونشاطه في الحلقة، وخارج الحلقة وطريقة اكتسابه المعلومات، وميوله، ومهاراته، واتجاهاته خصوصاً الاتجاه العلمي عنده، والمهارات المتصلة بمذكراته من كراسات ومذكرات"(١٠٠)، وتنظيمه لكتبه، ومحافظته على مصحفه، والتزامه لآداب الحلقة وتفاعله مع مدرسه، وحضوره وغيابه ومدى استماعه وإنصاته لتوجيهات أستاذه، وانظباطه وحرصه على كتابة الجديد من المعلومات التي يسمعها من المدرس، وكثرة الحركة أو العبث عنده إلى غير ذلك من المعلومات التي يجب أن يوضحها التقويم، وبهذا يكون التقرير التقويمـي مشـتملاً على معلومات وافية عن التلميذ، يستطيع ولي الأمر والمدرس نفسه، والتلميذ تلافي جوانب القصور، ومضاعفة الجهد في الجوانب الإيجابية، ولا ينسى المدرس أن يقدم مع هذا التقويم عن التلميذ أو التقرير بما لديه من مقترحات يراها مناسبة أو لازمه لإصلاح التلميذ، تساعد ولي الأمر على عملية التوجيه والإصلاح للارتقاء بمستوى التلميذ إلى الأفضل.

ولا أنكر أن هذا يتطلب جهداً ومتابعة من المعلم ولكن ما منه بـد إن أراد المعلم النجاح في مهمته، وإبراء ذمته، والحصول علـى الأحر والثواب في حياته وبعد مماته، وتحقيق أهداف الحلقات التربوية.

#### أدوات التقويم

من المحزن أن التقويم في أوساطنا التربوية، ومنها الحلقات القرآنية في مجتمعاتنا الإسلامية، لازالت وسيلته الوحيدة الامتحانات "على الرغم من كثرة الكتابات والبحوث التي أثبتت سلبية الاعتماد على الامتحانات كمصدر واحد لتقويم التلاميذ، وعلى الرغم من الآثار السلبية العديدة التي لوحظت على هذا الأسلوب ... والتي انعكست على نوعيات الخريجين أنفسهم والمجتمع، وتركت بصمات سلبية واضحة على نفسيات التلاميذ"(١١) فمتى يضاف إلى هذا الأسلوب أساليب أخرى في عملية التقويم تشمل التلميذ من جميع جوانبه النفسية والاجتماعية والأخلاقية والفكرية والعقلية تتم بواسطة أدوات تقويمية عتلفة مثل:-

- ١- الاختبارات المتنوعة سواء الشفوية أو التحريرية أو التسميعية.
  - ٢- المقابلة الشخصية.
    - ٣- إمام المسجد.
    - ٤– ولي أمر التلميذ.
  - ٥- الحلقة التي يدرس فيها التلميذ.
  - ٦- رائد الحلقة التي يتعلم بها التلميذ.
    - ٧- دفتر التقويم والمتابعة اليومي.

- ٨- الأنشطة والبرامج التربوية.
- ٩- مدى التفاعل مع المدرس داخل الحلقة القرآنية.
- .١- العلاقات الاحتماعية بينه وبين التلاميذ في الحلقة القرآنية.
  - ١١- المقابلة والمحادثات الشخصية مع التلاميذ.
- 1 1 الملاحظة: وهي مراقبة سلوك التلمية وتصرفاته في المواقف المختلفة التي تحصل للتلميذ داخل الحلقة القرآنية، في مكان الدرس، المسجد، خارج الحلقة، أثناء الرحلات...إلخ.
  - ١٣ طريقة الاستفتاء حيث يعطى عدداً من الأسئلة المحددة للإجابة عليها.
     مظاهر التقويم التربوي المقترحة في الحلقات القرآنية:

أما مظاهر التقويم في الحلقات القرآنية فإنه يكون حسب رأي المشرفين على الحلقات القرآنية وما يراه المعلمون داخل الحلقات؛ لأن كل بيئة قد تختلف عن البيئة الأخرى من حيث مستويات التلاميذ، ووقت الدراسة، ونظام الإدارة المشرفة على الحلقات، وطبيعة المتعلمين، إلا أن هذا لا يمنع أن تقترح برناجحاً تربوياً للتقويم كمهارة تربوية شاملة سواء كانت يومية أو أسبوعية أو شهرية أو فصلية أو سنوية وسأقتصر على بيان أهمها.

## أولاً: التقويم التربوي اليومي

وهذا النوع من التقويم يقوم به المعلم داخل الحلقة القرآنية ويتمثل في:

١- مدى مواظبة التلميذ على الحضور إلى الحلقة القرآنية.

٢- مدى استماع التلميذ وانصاته إلى المعلم أثناء التعليم والشرح والتلاوة.

- ٣- مدى تفاعل التلميذ مع المدرس أثناء القراءة أو التسميع.
- ٤- حرص التلميذ على الحضور .عصحف، ودفر الكتابة، ودفر التقويم
   والمتابعة الخاص به.
  - ٥- قدرة الطالب على الحفظ قوة أو ضعفاً ومدى متانة حفظه من عدمه.
- 7- قراءة التلميذ ومدى حرصه على تطبيق التجويد والالتزام بأحكام التجويد وقواعده.
- ٧- مدى تطبيقه والتزامه المصطلحات والعلامات الموجودة بالمصحف
   كعلامات المد والوقف والسجود، والوصل... إلخ.
  - ٨- الانضباط داخل الحلقة القرآنية.
  - ٩- التبكير أو التأخر في الدخول إلى الحلقة القرآنية.
- · ۱- مدى تقدير الطالب للمدرس واحترامه سواء في الحلقة القرآنية أو خارجها.
  - ١١- الغياب دون عذر.
  - ١٢- تكرار التأخير والغياب.
  - ١٣- الإهمال والتقصير في الحفظ وعدم التقدم أسوة بزملائه.
- 12- كثرة الحركة والكلام والمشاغبة داخل الحلقة القرآنية وإيذاء الطلاب الآخرين.
  - ٥١- نظافة ملابسه وأدواته التعليمية.
  - ١٦- نظافة مكان جلوسه في الحلقة بعد الانتهاء من الدرس.

## ثانياً: التقويم التربوي الشمري

يهدف هذا التقويم إلى قياس مدى حفظ التلاميـذ، وإجادتهم في أداء ما تم حفظه، ومدى التزامهم بآداب القرآن، وينفذ هذا التقويم على النحو التالي:

1- قيام المعلم بالتسميع للطلاب على هيئة الاختبار الشهري سواء كان فحائياً أو يحدد لكل مجموعة من التلاميذ يوماً للاختبار الشفوي، على ألا يكون هذا اليوم ثابتاً، بل يغير بصفة مستمرة، ليضل التلميذ مرتبطاً بالمراجعة التي هي أساس الحفظ.

٢- أن يجعل المعلم للتلاميذ اختباراً تحريراً على أن يكمل التلاميذ كتابة
 بعض محفوظهم لاسيما في المستويات العليا.

٤- النظر في دفتر المتابعة للتلاميذ، ومدى تحسنهم من خلال المقارنة.

٥- التعرف على مدى تجاوب ولي أمر التلميذ مع ملاحظات المعلم من خلال توقيعه على دفتر المتابعة، وعلى المعلم أن يقدم بعض الحوافز أو الجوائز التشجيعية للمتميزين في هذا التقويم الربوي؛ لأن مثل هذه الحوافز، تدفع التلاميذ في الاستمرار وبذل المزيد من الجهد في التحصيل، والحفظ، والإتقان، والالتزام بآداب الحلقة القرآنية.

#### ثالثاً: التقويم التربوي الفعلي

ونظراً للأهمية الكبيرة للتقويم التربوي المتتابع، وما يحققه من فوائد سلوكية وتعليمية، ونتائج إيجابية بالنسبة للتلاميذ، والمعلم، والمشرفين على الحلقات القرآنية، فمن الضروري تنفيذ التقويم التربوي الفصلي للتلاميذ، والذي يعتبر

عنصراً مهماً في قياس الحفظ، وإتقان التلاوة والالتزام بقواعد التجويد، وأحكامه والتحلي بالآداب الإسلامية، والتخلق بأخلاق القرآن داخل الحلقات القرآنية، وخارجها، والمحافظة على الانضباط التام، بل إن التقويم والمراجعة توأمان مهمان في تحسين مستوى قراءة التلاميذ في الحلقات القرآنية، حفظاً، وأداءً، وباعثاً قوياً هم في التخلق بآداب القرآن، والتخلص من السلوكيات الشاذة الغير مرغوب فيها.

ولكي يحقق هذا التقويم التربوي الفصلي أهدافه، يقترح أن يتم خارج الحلقة القرآنية ويباشره مقومون من الجهات التي تشرف على هذه الحلقات القرآنية أو من حلقات أخرى أو أي جهة علمية لديها القدرة على إقامة مثل هذا العمل التربوي وتقويمه أما إذا تعذر عقد هذا التقويم خارج الحلقة القرآنية فأرى أن يكون هذا التقويم على مستويين:

## المستوى الأول: مستوى المتفوقين.

أرى أن يتم تقويم التلاميذ المتفوقين في حفظهم وأدائهم، المتميزين في سلوكهم وأخلاقهم وأدبهم المواظبين على الحضور حارج الحلقة القرآنية في مكان تختاره الإدارة المسئولة عن الحلقات القرآنية، ويقوم به لجنة مختارة من الجهة المشرفة مع مراعاة ألا يكون المعلم الذي تلقى عنه التلميذ في الحلقة القرآنية من أعضاء هذه اللجنة المقومة حيث أن لذلك بعداً تربوياً قد لا يتحقق لو كان المعلم نفسه موجوداً نظراً للعلاقة التربوية التي تجمعهم فقد يؤثر ذلك على دقة التقويم.

### المستوى الثانى: مستوى الطلاب غير المتفوقين

وهذا التقويم يشمل بقية التلاميذ في الحلقة القرآنية وأرى أن يقوم بإحرائه لجنة مكونة من الجهة المشرفة على الحلقات القرآنية خارج الحلقة القرآنية فإذا تعذر ذلك فلا مانع من إقامة هذا التقويم داخل الحلقة القرآنية، ولا يشارك المعلم في هذه اللجنة المقومة رغبة في دقة التقويم، وراحة المعلم.

#### الشروط اللازمة للتقويم الفصلى:

ولا أهمية لتقويم الفصلي في الحلقات القرآنية، ولكي يتحقق الهدف التربوي من هذا التقويم الفصلي، فإنه لا بد من وضع شروط ومواصفات تسبق عملية التقويم الفصلي ومنها:

- ١- أن يقوم بعملية التقويم بعض المعلمين من خارج الحلقة القرآنية التي يجري التقويم التربوي الفصلي لطلابها.
- ٢- أن يكون التقويم الفصلي بعد حفظ خمسة أجزاء فأكثر تلقاه التلمية داخل
   الحلقة القرآنية وحفظها عن طريق المشافهة والتلقي من أحد معلمي الحلقات
   القرآنية المتقنين الضابطين.
  - ٣- أن يكون التلميذ من المواظبين على الحضور إلى الحلقة القرآنية.
- ٤- أن يكون معروفاً بالصلاح والاستقامة والتحلي بالآداب الإسلامية في مظهره وسلوكه.
- ٥- أن يحصل على تزكية من معلمه تضمن جودة قراءته وأدائه وحسن أخلاقه، وتعامله مع العاملين في الحلقة القرآنية وزملائه الطلاب.

- ٦- أن يعطى للمتفوقين حوائز تشجيعية وشهادات تقديرية كلما أنجـزوا مرحلة من مراحـل الحفـظ وتـزاد مكافـآتهم الشـهرية إن كـان لهـم مكافـآت ثابتـة ويفضل أن يكون ذلك في حفل مصغر داخل الحلقة يشارك فيه أوليـاء أمـور التلاميذ.
- ٧- يقترح أن تكون درجات التقويم الفصلي من (٢٠٠) درجة وتوزع على النحو التالي: ٥٠ درجة على الخفظ، ٢٠ درجة على التجويد و٣٠ درجة على المواظبة أما درجات السلوك (السيرة الذاتية) فهي مائة درجة توزع على المظهر، والتعامل مع المدرس والتلاميذ والسمات الأخلاقية للتلميذ.
- ٨- أن يكون الاختبار في كامل محفوظ التلميذ من القرآن حيث لوحظ أن الاختبار يكون في الحفظ الجديد ويترك الحفظ القديم حيث يتعرض ذلك للنسيان لا سيما مع إهمال الأسرة وانشغالها عن أبنائها وعدم تمكن المعلم من المراجعة الشمولية لكثرة التلاميذ، وقلة المعلمين وضيق الأوقات وهذا يجعل التلميذ يراجع باستمرار مما يجعل حفظه متيناً.
- 9- الكثير من المعلمين يركزون على الحفظ والتجويد، ويهملون السلوك، وإذا اهتموا به جعلوا له (١٠) درجات فقط، والذي أرى أنه أنفع للتلاميذ، ويحقق الأهداف السلوكية هو رفع درجات السلوك فإذا لم يحصل على ٥٠٪ من درجات السيرة الذاتية يعتبر راسباً، ولا ينقل إلى المستوى الآخر وفي حالة الضروة يؤخذ عليه تعهد بتعديل سلوكه.

#### 😭 اشتراك التلميذ في التقويم نفسه

يعتقد الكثير من المعلمين في الحلقات القرآنية أن تقويم التلميذ من اختصاص المعلم وعمله فقط؛ إلا أن المنهج الـتربوي، يؤكد أهمية اشتراك التلميذ في تقويم نفسه، ليكتشف جوانب التقصير بنفسه ومن هنا فالباحث يرى أن يشجع المعلم تلاميذه على تقويم أنفسهم ويتم ذلك من خلال وضع بعض الأسئلة التي تساعد على تقويم سلوكه مثل:

- ما الأهداف التي أسعى لبلوغها عن طريق التعلم في الحلقة القرآنية؟
  - هل أحفظ الآيات المحددة باستمرار؟
  - هل أقوم بالمراجعة يومياً،؟ وما الأوقات المناسبة للمراجعة؟
    - هل أتعاون مع زملائي في الحلقة القرآنية؟
  - هل أستفيد من نصائح أستاذي وتوجيهاته وأحرص عليها؟
    - هل أتبع الأوامر الشرعية؟
    - هل يوقع والدي على ملاحظات المدرس باستمرار؟
      - هل واجهتني مشكلات في الحلقة القرآنية؟
- هل صدرت مني مخالفات لتعليمات الإدارة المشرفة على الحلقات القرآنية جهلاً مني؟... وهكذا...

#### بعض قواعد ممارة التقويم

هذه بعض القواعد المهمة في عملية التقويم التربوي والتي يجب أن تراعى عند القيام بالتقويم في الحلقات القرآنية ومنها:

#### ١- انسجام التقويم مع الأهداف الربوية للحلقات:

ينبغي أن يُبني التقويم على أهداف الحلقات القرآنية التي يجري فيها التقويم، ليصبح بينها توافق وتناسق؛ ليكون متوافقاً مع المنهج، والحلقة القرآنية، والتلميذ. ٧- الشمول: يجب أن يكون التقويم التربوي شاملاً لجوانب نمو التلميذ حتى يعطى صورة واضحة عنه من جميع جوانبه المعرفية، والمهارية، والميول والقدرات، وأساليب التفكير والتعامل والانضباط والاهتمام بالآخرين.... إلخ.

# ٣- تنوع أدوات التقويم:

#### ٤- استمرارية التقويم:

على المعلم أن يقوم بالتقويم الـتربوي بصفة مستمرة؛ لأن التقويم الـتربوي النافع ليست خطوة ختامية تحدث عندما ينتهي المدرس من تعليم جزء أو أكثر أو عندما ينتهي العام الدراسي؛ بل يجب أن يسير التقويم جنباً إلى جنب مع الحفظ والتعليم في الحلقات القرآنية من بدايته إلى نهايته. ذلك أن التقويم الذي يتم في فترات محددة لا يمكن أن يؤدي إلى نتائج طيبة.

#### ٥- جماعية التقويم

ينبغي أن يشارك في عملية التقويم التربوي كل الأطراف التي تهتم بالعمل

التربوي في الحلقات القرآنية، وتمارس عدة وسائل لتحقيق هذا التقويم كل في مجال تخصصه وذلك حتى يتم شمول التقويم. وأنه لمن الخطأ الواضح أن يقوم بالتقويم التربوي شخص واحد كالمعلم مثلاً؛ لأنه مهما بلغ من العلم والكفاءة والقدرة لا يعطي الصورة المثلى عن التقويم الشامل للتلميذ.

ومن هنا فالتقويم النافع هو الذي يتسم بالجماعية حيث يشترك أكثر من طرف في عملية التقويم كالمعلم، وإدارة الحلقة القرآنية، والتلميذ نفسه، والمشرفين، والمعلمين الآخرين، وولي أمر التلميذ، ومعلم الفصل في المدرسة الصباحية إن أمكن، وإمام المسجد، وزملاء التلميذ لا سيما المتميزين المعروفين بالصلاح، والاستقامة، والجدية.

#### ٦- العلمية

لن يحقق التقويم التربوي أهداف الحلقات القرآنية، وتطلعات القائمين عليها؛ إلا إذا قام التقويم على أسس علمية معيارية كالصدق والثبات والموضوعية، ذلك أن توفر مثل هذه الأسس في عملية التقويم التربوي داخل الحلقات القرآنية، ينعكس أثره إيجابياً على التقويم نفسه، وعلى العملية التربوية برمتها في الحلقات القرآنية (١٢).

#### ثمرة التقويم التربوية

إذا تم التقويم التربوي داخل الحلقات القرآنية بالصورة المقترحة فأجزم أن هناك ثمرات تربوية ومعرفية سوف تتحقق ومن أبرزها ما يلي:-

١- التعرف على مدى تحقق الأهداف التربوية للحلقة القرآنية.

- ٢- معرفة مستوى التلميذ بصورة شمولية.
- ٣- اكتشاف السلوكيات الخاطئة، والحالات المرضية عند التلاميذ في النواحي النفسية وعلاجها في وقتها قبل أن تؤثر على التلاميذ.
- ٤ مساعدة أولياء أمور التلاميذ على معرفة جوانب القوة والضعف عند أبنائهم.
- و- يعين المعلم على اتخاذ القرارات اللازمة عند مواجهة المشكلات التربوية
   في الحلقات القرآنية حيث يشخص المشكلات والصعوبات بصورة
   واضحة.
- ٦- يساعد المشرفين على الحلقات القرآنية على تقويم الأداء التربوي سواء
   للطلاب أو المعلمين داخل الحلقات القرآنية.
- ٧- يساعد المعلم على توجيه التلامية داخل الحلقة القرآنية بما يناسب
   قدراتهم حسب الفروق الفردية بينهم.
- ٨- زيادة التحصيل المعرفي عند التلاميذ، واختفاء السلوكيات الخاطئة من
   حياتهم.

# رابعاً: مهارة التأديب التربوي

الدارس للمعجم التربوي الإسلامي، يجد ثلاث مصطلحات لها دلالة كبرى في مجال التنشئة والتثقيف الـتربوي للأفراد: التربية، والتعليم والتـأديب وهـي مترادفات متقاربة المعنى إلى حد ما.

فالتربية تعليم كما أنها تأديب والتعليم لا يخلو من جانب تربوي ولا من قيم تأديبية تصاحبه، والتأديب هو كذلك تربية كما أنه تعليم (١٣). وكان السابقون يطلقون على عمليات التربية والتعليم في أكثر الأحوال لفظة التأديب، وعلى المربى أو المعلم لفظ المؤدب.

ولكي تحقق الحلقات القرآنية اليوم أهدافها التربوية فينبغي ممارسة التأديب التربوي، واعتماده في وسائلها حيث برزت سلوكيات خاطئة بل ومخالفة لمنهج التربية الإسلامية بين التلاميذ سواء داخل الحلقات القرآنية أو خارجها، والسبب في ذلك هو التركيز على التعليم دون التربية أو ممارسة التأديب بطريقة خاطئة، "ولقيمة التأديب، وفضله قدمه المسلمون على التعليم فقد روى عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال: تأدبوا ثم تعلموا، وقال أبو عبد الله البلخي: أدب العلم أكثر من العلم "(١٤).

والتأديب التربوي لا يقتصر على العقوبة البدنية كما يرى البعض بل يشمل التوجيه والإرشاد التربوي، والتعليم، والثواب والعقاب.

وبهذه النظرة الشمولية لعملية التأديب التربوي ينجح المعلم في علاج أخطاء التلاميذ، وتعديل سلوكياتهم المنحرفة إلى الأحسن لاسيما إذا تم ذلك بمراعاة قانون التدرج.

وتأتي أهمية التأديب التربوي في الحلقات القرآنية؛ لأنه من مهارات إدارة الحلقات القرآنية وأسلوب علاجي للسلوكيات الخاطئة المنتشرة بين التلاميذ والتي من صورها:-

🕸 الإهمال في أداء العبادات والطاعات.

- 🕸 الإخلال بآداب التلاوة.
- 🗞 عدم الحفظ والمراجعة بانتظام.
  - 🕸 إهمال الواجبات المنزلية.
  - 🕸 عدم العناية بدفتر المتابعة.
- 🕸 الإخلال بآداب المسجد، وعدم المحافظة على نظافته.
- 🧇 كثرة الغياب عن الحلقة أو التأخر عن الحضور في الموعد المحدد.
  - 🕸 العبث بالمصحف أو تمزيق أوراقه وعدم المحافظة على نظافته.
    - 🕸 كثرة المزاح والضحك داخل الحلقة القرآنية.
      - 🥸 الالتفات لغير حاجة أثناء الدرس.
- الاستماع والإنصات أثناء قراءة المعلم أو قراءة أحد التلاميذ.
  - 🥸 الشرود الذهني والسرحان.
  - الإخلال بنظام الحلقة وإيذاء التلاميذ.
    - 🥸 عدم احترام المعلم وتوقيره.
  - ♦ إساءة الأدب مع زملائه بإطلاق ألفاظ أو عبارات قبيحة.
    - 🕸 قيام التلميذ بحركات غير لائقة بأهل القرآن.

وغير ذلك من السلوكيات الخاطئة التي تظهر في أوساط التلاميذ في الحلقات القرآنية، والتي لا تخفى على من يعايش التلاميذ في الحلقات القرآنية.

وتأتي أهمية علاج هذه السلوكيات؛ ليحدث التفاعل التربوي والانضباط داخل الحلقات؛ لأن ذلك مظهراً هاماً من مظاهر الإدارة الناجحة للحلقة

القرآنية، ومن الواحبات الأساسية لمعلم القرآن والتي بها يحقق الأهداف التربوية والعلمية للحلقات.

وسوف يوضح الباحث مراحل التأديب الـتربوي الـتي يجب أن تتبع في الحلقات القرآنية لمعالجة أي سلوك خاطئ، وإطفائه، ودعم السلوكيات الحسنة وتشجيعها في ضوء سنة التدرج وذلك بالبدء بالأخف قبـل الأشـد وهـذه بعض الإجراءات العامة في التأديب التربوي.

## أولاً: التوجيه التربوي

على المعلم أن يسلك في علاج أخطاء التلاميذ أسلوب النصح والتربوي المزدوج بالموعظة الحسنة، وقد دلت الدراسات التربوية على أن المتعلم إذا وجد إرشاداً ونصحاً وتوجيهاً صحيحاً سهل عليه قبول التوجيه، وتكونت لديه عادات حسنة.

والتوجيه التربوي الذي يمارسه المعلم مع المخطئ يكون بصورة فردية أحياناً، وقد يكون بصورة جماعية حسب ما يراه المعلم مناسباً وما يقتضيه الحال، والمقام.

كما ينبغي أن يكون التوجيه التربوي للمخطئ بصورة غير مباشرة كتوجيه التلميذ الذي ظهر منه السلوك الخاطئ بمفرده أو عن طريق التعريض أو ذكر مواقف مشابهة والتعليق عليها على طريقة (إياك أعيني واسمع يا جاره) وإذا لم ينفع هذا الأسلوب انتقل المعلم إلى الأسلوب المباشر والمتمثل في التوجيه العلني؛ لا سيما إذا كانت الأخطاء منتشرة بين أكثر التلاميذ أو لم ينفع النصح بالطريقة غير المباشرة وظل المخطئ مصراً على أفعاله المخالفة للآداب الإسلامية أو آداب الحلقة التربوية.

وكلما حرص المعلم على التوجيه والنصح بالأسلوب الرفيق الرقيق كلما أدى ذلك إلى قبول التوجيه والانتفاع بالنصيحة وكانت الاستجابة أسرع؛ خاصة إذا تم اقتناص الفرص المناسبة للتوجيه، فالتلاميذ في مراحل نموهم المبكرة لديهم رغبة في استماع التوجيهات من الكبار كالمعلم فهو عندهم كالأب؛ بل يصبح في نظرهم البطل الذي يستحق الإعجاب والاقتداء، والرمز المحبوب لديهم.

## ثانياً: التشجيع والتعزيز الفردي

إن امتداح السلوكيات الإيجابية، وتشجيعها، والثناء على أصحابها لفظياً ومادياً، ومعنوياً بالأسلوب التربوي المتدرج المتوازن كما سبق وأن ذكرنا ذلك في المهارات التربوية مما يؤثر على سلوك التلاميذ وتحويل سلوكياتهم الخاطئة إلى سلوكيات إيجابية لأن التشجيع والتعزيز الإيجابي يستلزم في الغالب تنمية الرغبة في التحصيل، وترك كل سلوك يخالف تعليمات الحلقات القرآنية، والتشجيع يحفز التلميذ، ويشجعه على تكرار السلوكيات الحسنة، وقد أثبتت التجارب "أن العقاب والثواب لا يتساويان في أثرهما، فأثر الثواب عادة أقوى من أثسر العقاب "(٥٠).

## ثالثاً: الحرمان من الحفز والتشجيع

ولما كان الحفز التربوي حاجة نفسية ملحة لدى التلاميذ يرغب في إشباعها فعلى المعلم أن يستبدل الحفز التربوي الإيجابي بالحفز التربوي السلبي فيحرم التلميذ من التشجيع، والمدح والثناء، والدفء التربوي في التعامل كل هذا قد

يجعل التلميذ يكف من فعل السلوكيات الخاطئة. أو يُستخدم معه الهجر التربوي، سواء يقوم به المعلم أو يطلب من التلاميذ عدم محادته فلأن اليوم أو غداً أو الابتعاد عن الجلوس معه حتى يترك السلوك الخاطئ الذي وقع فيه.

#### رابعاً: التجاهل التربوي

وأعني بهذا الإجراء تجاهل المعلم لبعض السلوكيات السلبية التي تظهر عند بعض التلاميذ داخل الحلقة القرآنية، إذ أن البعض قد يمارس بعض السلوكيات الخاطئة، رغبة في لفت الانتباه أو استفزاز المعلم لاسيما في بداية مرحلة الفتوة (المراهقة). وممارسة المعلم لأسلوب التجاهل يؤدي إلى انحسار هذه السلوكيات بل قد تنطفئ تماماً من شخصية المتعلم عندما يرى أنها لا تثير المعلم، وينصح التربويون في إحالة استخدام هذا الأسلوب "أن يبادر المعلم في الوقت نفسه بتعزيز التلميذ يما يناسبه في كل مرة حتى يطيع تعليماته أو يتمشى حسب المطلوب منه" (١٦).

## خامساً: التصحيح الزائد(١٧) [الإضافي]

وملخص هذا الإجراء التربوي أن المعلم يكلف التلميذ بتصحيح خطأه مع خطأ غيره من التلاميذ أي الانتقال أو الرجوع إلى البديل الإيجابي للسلوك السلبي الذي قام أو يقوم به ثم ممارسته لعدة مرات أو لمدة من الوقت حتى يتسنى للتلميذ تصحيح حالته واكتساب السلوك المرغوب الآخر وتقويته عنده وهذا مثال يوضح هذا الإجراء ليقيس عليه المعلم في الحلقات القرآنية ما يتناسب معه.

إذا رمى التلميذ مثلاً قطعة من الورق على الأرض داخل الحلقة القرآنية يقوم المعلم بتوجيهه بالتقاطها، ووضعها في سلة المهملات ثم يأمره بجمع كافة الأوراق والمخلفات الأخرى الملقاة هنا وهناك في الحلقة. فلعل هذا الأسلوب التربوي يؤدي إلى ترك السلوك السلبي.

### سادساً: التهديد اللفظي

إذا لم تنفع الخطوات السابقة فعلى المربى أن ينتقل إلى استخدام أسلوب التهديد اللفظي إما سراً بين المربى والمتعلم المخطئ أو علناً أمام التلاميل حسب المصلحة الراجحة للمعلم مع ملاحظة أن الأفضل في هذا الأسلوب السرية ولا ينتقل إلى العلن إلا إذا خاف المعلم انتشار ذلك السلوك الخاطئ بين تلاميذ الحلقة القرآنية. وعلى المعلم ألا يكثر ممارسة هذا الأسلوب لئلا يضعف أثره لدى التلميذ، ويعتاده فيبتلد إحساسه. بل يكون المعلم متوازناً عند قناعته بجدوى الأثـر التربوي لهذا الأسلوب التأديبي، ويحرص ألا يكون خطابه اللفظي مشتملاً على عبارات نابية بل تكون ألفاظه حسنة، بعيدة عن المحالفات الشرعية، ومصحوبة بعدم الرضا مثل أن يقول: هذا السلوك لا يتناسب مع أهل القرآن الذين هم أهل الله وخاصته، ولو تكرر ذلك منك لبلغت الإدارة، أو حسمت عليك من درجات السلوك، أو ضربتك أو سوف أبلغ ولي أمرك بالهاتف أو لن تكون من ضمن الطلاب المرشحين لزيارة العالم الفلاني أو الموقع التاريخي أو الذهاب للعمرة أو الزيارة أو الرحلة. أو لن تذهب مع زملائك إلى الإذاعة في برنامج القرآن، أو سأحرمك من الجوائز والهدايا التي قَدمـت للحلقة من أحد المحسنين وغير ذلك من أنواع العتاب والتهديد اللفظي الذي يراه المعلم مناسباً وينبغى ألا يسرف في هذا الأسلوب التأديبي وألا يهدد إلا بأمر يستطيع تنفيذه إذا تطلب الأمر ذلك حتى لا يفقد هذا الإجراء الأثر التربوي في ردع المخطئ.

#### سابعاً: العقاب البدني

إذا لم تفلح الإجراءات التأديبية السابقة، لجأ المعلم إلى نبوع أعنف، وأقوى هي العقوبة البدنية، وهذه العقوبة ليست مُصلحة للأخطباء فحسب بل رادعة زاجرة لأنها تترك ألماً مباشراً في نفس المخطئ فيرتدع عن ارتكاب الأخطاء السلوكية بشرط موافقة ولي أمر التلميذ.

وعلماء الإسلام وفقهاء التربية الإسلامية أمروا بالضرب في جميع الحالات التي يحتاج المعلم إليها في تأديب الصبيان مثل عدم حفظ القرآن، واللعب والأذى، والهرب من الكتاب وما إلى ذلك من أنواع المحالفات التي سبق وأن أشرنا إلى بعضها بإيجاز.

إلا أن هذا الأسلوب ينبغي أن يسبق بالأساليب التربوية السابقة، وأن يكون آخر وسائل الدواء التربوي قياساً على الكي، ويكون هدفه الزحر والإصلاح لا التشفى أو الانتقام.

وقد ذكر العلماء بعض الشروط اللازمة عند إيقاع العقاب البدني (١٨) تجعل ممارسة المعلم للعقوبة البدنية في أضيق الحدود حتى لا يحدث للصبي ضرر أو يخرج الضرب عن التأديب؛ لأن لتربية التلميذ داخل الحلقة القرآنية على العسف والشدة والقهر آثار سلبية على سلوكه.

قال ابن خلدون -رحمه الله-: "ومن كان مرباه بالعسف والقهر من المتعلمين سطا به القهر وضيق على النفس انبساطها وذهب بنشاطها ودعاه إلى

الكسل وحمله على الكذب والخبث وهو التظاهر بغير ما في ضميره حوفاً من انبساط الأيدي بالقهر عليه وعلمه المكر والخديعة لذلك وصارت له هذه عادة وخلقاً وفسدت معاني الإنسانية التي له من حيث الاجتماع والتمرن وهي الحمية والمدافعة عن نفسه ومنزلته وصار عيالاً على غيره في ذلك بل وكسلت النفس عن اكتساب الفضائل والخلق الجميل فانقبضت عن غايتها ومدى إنسانيتها فارتكس وعاد في أسفل السافلين "(١٩).

ومما سبق يتضح لنا أن العقاب البدني لا يتم إلا حين يترجح لدى المعلم وجود فائدة تربوية أو أثر إيجابي على سلوك المتعلم أما حين يكون غير ذلك فالواجب البحث عن وسيلة أخرى حتى لا يتبلد إحساس التلميذ ويعتاده ويصبح فاقد التأثير. وإذا كان للعقاب الجسدي بعض الإيجابيات والفوائد التي قد تظهر على سلوك المتعلم وتدفعه إلى السلوك المطلوب أحياناً على بعض التلاميذ وليس كلهم فإن للعقاب البدني الكثير من السلبيات، وقد أجمع الكثير من العاملين في محال تعديل السلوك أن أثر العقاب في إنهاء السلوك غير المرغوب فيه مؤقت (٢٠٠)؛ لذا فالباحث لا يشجع الإكثار من العقوبة البدنية خوفاً مما يلى:

- ١- قد يؤدي عقاب التلميذ بدنياً إلى العدوان والكراهية تجاه المربي في الحلقة القرآنية وبالتالى التصادم معه داخل الحلقة القرآنية أو خارجها.
- ٢- قد يكون العقاب البدني سبباً في ترك التلميذ للحلقة القرآنية، وكراهية مجتمع
   الحلقات القرآنية ويستبدل بصحبتهم أهل الشر والانحراف.
- ٣- قد يلجأ التلميذ إلى الكذب على المعلم، واختلاق الأعذار الواهية كي ينجو
   من العقاب البدني.

- إن العقاب البدني يضعف التفاعل الاجتماعي بين المعلم والتلميذ، ويصبح
   المعلم نفسه منفراً بالنسبة للتلميذ فتضعف العلاقة الاجتماعية بينهما.
- ٥- يعمل العقاب على إضعاف المشاركة والتفاعل التربوي بين المعلم والتلمية داخل الحلقة القرآنية، وذلك خوفاً من ارتكاب خطأ علمياً أو سلوكياً عند الإجابة فيتعرض للعقاب، وهذا ما قد يفوت على المعلم تصحيح الأخطاء وتعديل السلوكيات المخالفة لآداب الحلقة والتي قد تقع من التلمية دون أن يشعر، أو بحكم العادة أو نسياناً.

## ثامناً: الاتصال بولي أمر التلميذ

إذا لم تنجح الأساليب السابقة في تعديل سلوكيات التلميذ الخاطئة وعلاج تقصيره في الحفظ، والمراجعة، لزم المعلم الاتصال بولي التلميذ، وإبلاغه بحالة ولده، ومستواه المعرفي سواء بالهاتف أو برسالة خطية حسب المتيسر، فإذا تعدل سلوك التلميذ إلى الأحسن بها ونعمت وإذا لم يتحسن قام المعلم باستدعاء ولي أمر التلميذ إلى الحلقة القرآنية، وأطلعه على بعض الملاحظات على ولده، والأخطاء التي تتكرر منه، ومستواه المعرفي ويطلب منه المشاركة في علاجها بالتدرج، وعلى المربي أن يحذر من ذكر العيوب فقط ويهمل الجوانب الإيجابية عند التلميذ، حتى ولو كانت قليلة حتى لا يصاب الأب بالإحباط واليأس، فلا يتشجع في إصلاح ولده، أو ربما دفعه ذلك إلى إخراجه من الحلقة القرآنية.

وينبغي للمعلم أن يوضح لـلأب الآثـار الإيجابيـة لاستقامة الولـد، والآثـار السلبية التي قد تنتج لو تهاون الأب في متابعة ولده أو قصر في عـدم الأخـذ علـى

يده، ويبين المعلم لولي أمر التلميذ الثمرات التربوية التي تنتج عن تعاونه مع الحلقة القرآنية، ومداومة الاتصال بها.

## تاسعاً: الإيقاف المؤقت أو الإقصاء النهائي

إذا استمر التلميذ في الوقوع في الأخطاء ، والتقصير في الحفظ والمراجعة ومارس المعلم الإجراءات التربوية السابقة مع التلميذ، و لم يتراجع عن أخطائه أو يعدل من سلوكه، و لم يقم ولي أمر التلميذ المقصر بالدور المطلوب منه في إصلاح ولده، و لم يتعاون مع إدارة الحلقة القرآنية، أو عجز عن ذلك وخشي المعلم أن تنتقل هذه العدوى إلى بقية التلاميذ فالإجراء التربوي في هذه الحالة يتمثل في التالى:-

#### أ- الإيقاف المؤقت:

يقوم المعلم بالتنسيق مع الإدارة المشرفة على الحلقات وإبلاغ ولي الأمر بإيقاف التلميذ مؤقتاً ولا يسمح له بالحضور إلى الحلقة إلا إذا تراجع عن سلوكياته الخاطئة، وتعهد ولي الأمر بالمتابعة والاهتمام بسلوك ولده الأخلاقي والمعرفي، وتعهد الولد بالجد والاجتهاد والاستقامة.

#### ب- الإقصاء النهائي عن الحلقة

أما إذا صدرت عن التلميذ سلوكيات منحرفة، ولاحظ المعلم إهماله وكثرة غيابه، وعدم تجاوب ولي أمر التلميذ مع الإدارة المشرفة على إدارة على الحلقات القرآنية أو تكرر من التلميذ الذي تم إيقافه السلوك الخاطئ وعاد إلى ما كان عليه

قبل الإيقاف المؤقت فالإجراء التربوي العلاجي المناسب في هذه الحالة هو الفصل النهائي من الحلقة وتبلغ بقية الحلقات بهذا الإجراء التربوي.

#### 🥸 بعض الوصايا التربوية

وبعد أن أوضح الباحث أبرز مظاهر التأديب التربوي في الحلقات القرآنية ينبغي للمعلم أن يراعي هذه الوصايا التربوية عند ممارسة التأديب في الحلقات والمدارس القرآنية:-

- ١- أن يكون العقاب من نوع العمل الذي تم التقصير فيه إذا أمكن: ومن أمثلة
   ذلك: إذا لم يحفظ التلميذ ما حدد له يعاقب بالحفظ.
- ٢- التقليل من العقوبات حتى يكون لها أثرها ووقعها على نفس التلامية
   فالإكثار من الشيء يفقده هيبته، وأثره ومن أكثر الحلف لا يؤخذ بيمينه.
- ٣- المتابعة والتأكد من تنفيذ الأوامر التي أمر بها المعلم، وحل الواحبات التي
   كلف التلاميذ بتنفيذها خارج الحلقة القرآنية.
- ٤- عدم الإكثار من التهديد اللفظي، والوعيد سواء كان لفظياً أو مادياً فيصبح بعد ذلك من سقط الكلام والحذر أن يهدد بشيء يصعب تنفيذه مع ملاحظة ألا يكون العقاب صادراً عن لحظة غضب أو انفعال.
- ٥- الحذر من العقوبة الجماعية إذا كان المخطئ واحداً أو اثنين لما لذلك من آثار
   سلبية على بقية التلاميذ سيما النجباء وأصحاب الأخلاق الحسنة.
- ٦- يقول التربويون: "المعلم الذي يجازي كثيراً ليس بمعلم، ولا يلجأ إلى الجزاء
   إلا العاجز ليخفى عجزه وضعفه وإهماله"(٢١).

- ٧- العناية بالثواب الإيجابي وتقديم الحوافز المشجعة حتى يشعر التلميذ يثمره بانضباطه في الحلقة، واهتمامه بحفظه ومراجعته؛ لأن الثواب يدفع التلميذ إلى إعادة تكرار النجاح في أعماله ونشاطه وذلك لأثر النتيجة الحسنة في نفسه وسروره بها وقد قيل: لا شيء يدفع للنجاح كالنجاح لأن المرء ميال إلى استفادة الذكريات السارة واللحظات السعيدة.
- ٨- مراعاة العدالة والنزاهة في الثواب أو العقاب؛ لأن عدم العدل يؤدي بالتلاميذ
   إلى كراهية السلوك الحسن، ويزعزع ثقتهم بالمربى.
- 9- إن العقاب علاج وليس أسلوب معاملة مستمر فالواجب أن يختفي إذا استقام سلوك المعاقب، ويحل محله الثواب فهو كالدواء يوقف أو تخفف جرعته إذا ما شفى المريض أو تماثل للشفاء.
- ١- أن يعرَّف التلميذ بالخطأ الذي عاقبه المعلم عليه، وبالتالي ويرشده المعلم إلى ما يجب فعله ليتلافاه حتى لا يتكرر منه الخطأ نفسه فيؤدي عقابه عليه من جديد إلى الاضطراب والصراع النفسي (٢٢).
- 1 ١- الاستفادة من الدعوة إلى أسلوب التوبة والغفران وهو من أقوى وسائل الإصلاح التربوي للنفوس المنحرفة بخاصة وذلك من خلال إشعاره بالقبول الاجتماعي وأن معاقبته كانت لمصلحته، فإشعار المخطئ بالتعاطف بعد التأديب مما يدفع إلى الاستقامة والتفاعل الإيجابي.
- ١٢- عدم التذكير بالزلات أو الأحطاء التي صدرت من التلميذ في الحلقات القرآنية فإن الناس لا يحبون الذي يذكرهم بعيد بهم وزلاتهم، وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم: "إذا زنت أمة أحدكم فليجلدها ولا

يثرب"(٢٣)؛ لأن العقوبة المستحقة هي الجلد دون التثريب والتعيير والتذكير بالأخطاء والزلات إذا تم بالزلة. ولذلك فعلى المعلم الحذر من التذكير بالأخطاء والزلات إذا تم معاقبته عليها.

# خامساً: مهارة حل المشكلات في الحلقات القرآنية

لا يخلو العمل التربوي في الحلقات القرآنية من حدوث مشكلات متنوعة مثلها في ذلك مثل وسائط التربية الأخرى، وهذه المشكلات التي تواجهها الحلقات تحتاج إلى حل حذري، وإلا ستظل تعاني من آثارها مما يؤثر على التعليم القرآني بها.

والذي يهمنا في هذا المبحث هو تلك المشكلات الطلابية التي تعيق المعلم عن أداء رسالته مع أن حلها قد يكون بيده لو كان ملماً بهذه المهارة.

ثم أن حدوث المشكلات في الحلقات القرآنية ليس مستغرباً فطبيعة نمو التلاميذ والسن التي يمرون بها، واختلاف الأساليب التربوية في الأسرة، والمدرسة، ودرجة الوعي لديهم تتسبب في حدوث بعض المشكلات في الحلقة القرآنية.

والواجب على المعلم في الحلقات، أن يسهم في حل مثل هذه المشكلات التي تظهر في بيئة الحلقة؛ لأن بعضها من صميم عمله التربوي، ونجاح المعلم في حلها، هو دليل قدرته على أداء رسالته التربوية بنجاح؛ كما ينبغي؛ لاسيما وأن الواجب التربوي يفرص عليه محاولة حل ما يظهر بين التلاميذ من مشكلات سواء كانت معرفية أو تربوية أو نفسية أو اجتماعية، والتدرب على مهارة حل المشكلات ومع الممارسة سوف يصبح معلم القرآن في الحلقات خيراً تربوياً في حل المشكلات المعرفية والسلوكية.

أما إحالة أي مشكلة تحدث من أحد التلاميذ في الحلقة مهما صغرت إلى الإدارة المشرفة على الحلقة أو استدعاء ولي أمر التلميذ أو الاتصال به لحلها دون أن يبذل المعلم أي جهد فإنه سلوك غير مقبول "ويمكن القول في هذا الشأن أن المعلم حينما يفضل إحالة مشكلات تلاميذه إلى الإدارة أو أولياء الأمور يكون قد تخلى بداية عن أحد مقومات شخصية كصاحب مهنة، فهو ليس معنياً فقط بتلقين المعارف..... ولكنه معنى أيضاً بالبحث في جذور المشكلات ومسبباتها أو دوافعها، والبحث عن سبل العلاج المناسبة وقد يرجع في هذا الشأن إلى الادارة أو أولياء الأمور لجمع معلومات أو بيانات وملاحظات تساعده على تشخيص المشكلة" (٢٠) والعمل على حلها بطريقة تربوية مناسبة في ضوء ما يتوفر له من معطيات عن أسبابها.

## بعض مظاهر المشكلات في الملقات القرآنية

توجد مشكلات متنوعة في الحلقات القرآنية منها ما يتعلق بالمعلم؛ وإدارة الحلقة وبيئتها إلا أن الباحث سيقتصر على بيان بعض مشكلات التلاميذ في الحلقات القرآنية، والتي تحتاج إلى حل ومتابعة حتى يتمكن القائمون على إدارة الحلقات القرآنية سواء معلمين أو مشرفين حل أكثرها إذا لم يتيسر حلها جميعاً من من أبرز تلك المشكلات:-

أ- عدم احترام المعلم من قبل التلاميذ.

ب- عدم حل الواجبات المنزلية.

جـ-كثرة الغياب والتأخر ثم التسرب من الحلقات القرآنية.

ء- الانقطاع عن الحلقات القرآنية لمدة طويلة ثم العورة مرة أخرى.

هـ- عدم تجاوب ولي أمر التلميذ مع إداراة الحلقات القرآنية في متابعة ولده.

و- ضعف اهتمام التلميذ بالحفظ والمراجعة لكتاب الله تعالى.

ز- تفشي بعض الأخلاق السلوكية السبيئة بين التلاميذ في الحلقة القرآنية.

ح- شعور أحد التلاميذ بعدم التوافق النفسي مع بقية التلاميذ.

ط- عدم انظباط أحد التلاميذ داخل الحلقة القرآنية حيث يكثر من الحركة والضحك والكلام.

ي- السلوك العدواني المتكرر سواء كان حسياً أو لفظياً.

ك- تفاوت القدرات العقلية بين التلاميذ.

## الأسلوب الإجرائي لحل المشكلات (٢٠)

ولما كانت مهارة حل مشكلات أو تلافيها قبل وقوعها، والعمل على وضع الحلول المناسبة لأي مشكلة في ضوء معرفة أسبابها أمر ضروري، وله أثره الإيجابي على العمل التربوي داخل الحلقات القرآنية؛ فهذا أسلوب إجرائي مقترح يعين المعلم على حل المشكلات، والوصول إلى الحل الأمثل وهذه بعض الخطوات المقترح:-

#### الخطوة الأولى: الرغبة الصادقة والاستعداد النفسي لحل المشكلة.

ومما يدل على وجود هذه الرغبة والاستعداد الأمور التالية:

- ١- التعرف على طبيعة المشكلة.
  - ٢- تحديد المشكلة و نوعها.
- ٣- جمع المعلومات عن طبيعة هذه المشكلة.
- ٤- محاولة التعرف على أسبابها فقد تكون ذاتية أو أسرية أو بيئية.
- ٥- تحديد الآثار السلوكية على هذه المشكلة داخل الحلقة أو خارجها.
  - ٦- التعرف على بعض المشكلات المشابهة للإفادة منها.
- ٧- عدم استخدام أسلوب القوة أو التهديد اللفظي في الحصول على المعلومات المساعدة على حل المشكلة.

## الخطوة الثانية: العمل على تصنيف المشكلة:-

أول ما تعني هذه الخطوة عدم الاستعجال المرتجل في حلها بل ينبغي للمعلم النظر في الأمور التالية:

- ١- حجم المشكلة بمعنى: هل هذه المشكلة كبيرة؟ أو متوسطة أو صغيرة أو
   عابرة؟
  - ٢- أثر المشكلة على العمل التربوي داخل الحلقة القرآنية وخارجها.
    - ٣- نوع المشكلة بمعنى: هل المشكلة أسرية أو ذاتية؟.
      - ٤- هل مرت بالمعلم مشكلة مشابهة لها أم لا؟.
        - ٥- ما التوقعات المحتملة لهذه المشكلة.

## 🕸 الخطوة الثالثة: الممارسة العملية لحل المشكلة:

وتعتبر هذه المرحلة بداية الحل، واتخاذ القرار المناسب بعد أن تم دراسة المشكلة وتصنيفها لبيان الحل الأمثل في ضوء الخطوتين السابقتين ومما يعين على هذه الخطوة إضافة إلى ما سبق ما يلي:-

- ١ الاستعانة با لله تعالى وسؤاله التوفيق.
- ٢- التفكير العميق في اختيار الحل المناسب.
- ٣- مراعاة عامل الزمن وعدم الاستعجال إذا كانت المشكلة من النوع المزمن حتى لا يكون الحل خاطئاً.
- ٤- الاستعانة بأصحاب الخبرة والتجربة سواء من العاملين في الحلقات القرآنية أو في مجالات أخرى لها علاقة بالتعامل مع الطلاب.
  - ٥- اقتراح عدة حلول وبدائل ليتم اختيار الحل الأمثل.
  - ٦- التعامل مع الحقيقة، وإن كانت مُرة في بعض المشكلات.

## ﴿ الخطوة الرابعة: اختيار الحل الأمثل:

بعد التوصل إلى عدة حلول يأتي دور اختيار الحل الأمثل والمناسب للطالب والمعلم وإدارة الحلقة القرآنية، وأحسب أن هذه الخطوة من الأهمية بمكان فإن بعض المشكلات يكون الفرق بين الحل الصحيح والحل الخاطئ يسيراً وقد لا يتنبه له من لم يأخذ بالأسباب؛ السابقة سواء الشرعية أو المادية.

ومما سبق يتضح لنا أهمية مهارة حل المشكلات لمعلم القرآن في إدارة الحلقة القرآنية، وضرورة إلمامه بهذه المهارة، حتى لا يقف أمام بعض المشكلات حائراً و يطلب من غيره حلها كالإدارة أو ولي أمر التلميذ دون يحرك ساكناً، وقد تكون معلومات من يتولى حل المشكلة ناقصة عن طبيعة هذا النوع من المشكلات الطلابية، فربما تحولت المشكلة الصغيرة إلى مشكلة كبيرة قد يحتاج علاجها إلى جهد ووقت وكلفة باهضّلة، وتؤثر على سير العمل التربوي داخل الحلقات القرآنية مستقبلاً.

ولا يعني هذا أن كل المشكلات الكبيرة والصغيرة والعابرة تحل بهذه الطريقة، وبهذا الأسلوب؛ لكن بعض المشكلات التي تقع في أوساط تلاميذ الحلقات حلها الصحيح والنافع يتم بهذا الأسلوب التربوي، إضافة إلى أن المعلم يزداد بصيرة وفقها في حل المشكلات، فممارسة مثل هذا الأسلوب أو قريباً منه في حل المشكلات ، عثابة التعليم المستمر للمعلم ليصبح خبيراً في هذا الميدان ولا شك أن الخبرات السابقة والمتراكمة تعد تاريخاً حافلاً يستفاد منه في مجالات الحياة المختلفة بعامة وحلقات القرآن بخاصة.

# سادساً: مهارة النشاط التربوثي

لم يعد النشاط التربوي داخل الحلقات القرآنية أو خارجها لون من ألوان اللعب أو العبث أو اللهو، بل أصبح من الوسائل التربوية التي تعين القائمين على هذه الحلقات القرآنية في إعداد التلاميذ، وتربيتهم، وإبراز مهارتهم، وتقوية ملكاتهم واكتشاف قدراتهم ومواهبهم وتوجيهها إلى الأفضل.

وقد أكدت الدراسات التربوية، والنفسية، أن النشاط التربوي الهادف الذي يصاحب عملية التعليم سواء داخل الحلقة أو خارجها؛ لا يقل بأي حال من الأحوال عن الدرس داخل الحلقة؛ لكونه مكملاً لما يقدم للتلاميذ من معلومات ومعارف، حيث أن النشاط الموجه يسهم في زيادة قابلية التلاميذ على الحفظ والمراجعة لكتاب الله تعالى، ويعين في تحسين المستوى المعرفي لهم، ويرغبهم في الذهاب إلى الحلقة دون انقطاع، وبذل مزيد من الاجتهاد حتى لا يحرم من النشاط التربوي إذا استخدم كحافز تربوي لأنه يشبع الكثير من حاجات المتعلمين، ويدخل الفرح والسرور على نفوسهم.

وقد أدرك السلف هذه الحقيقة يقول ابن القيم: "والذهاب إلى المرمى كالذهاب إلى حلقة العلم فالذهاب إلى المسجد سواء بسواء" (٢٦).

ولا أظن أحداً يخالفني أن النشاط التربوي يحقق أهدافاً تربوية في المجال المعرفي والوجداني والنفسي، لذا كان من الضروري الاهتمام به وتنظيمه، والتفكير الجاد في الأنواع المناسبة لجو الحلقات القرآنية وابتكار مجالات جديدة من الأنشطة التربوية التي تلبى حاجات المتعلمين في الحلقات؛ فالنشاط: "وسيلة فعالة

للتربية الاجتماعية والخلقية، واللغوية، والدينية، فالطالب مشلاً يصبح أميناً حقاً عندما يشعر بالمسئولية لدى استلامه أمانة صندوق مع رفاقه، ويصبح الطلاب متعاونين متحابين إذا حققوا التعاوان والانسجام والتحابب في رحلة مشتركة "(۲۷). ويبقى النشاط التربوي على مر التاريخ من الجالات التي تكسب التلاميذ بعض المهارات الاجتماعية والمعارف الثقافية؛ بل يصبح وسيلة فعالة في تجبيب التلميذ في الحلقة، والتعلم بها، ويقضى على الملل الذي قد يتسرب إلى نفوس الطلاب نظراً للرتابة التي يتم بها التعليم يومياً في الحلقة القرآنية؛ وبالنشاط التربوي تتسع دائرة الخبرات التربوية، والاجتماعية، والعلمية التي لن يتسنى التلميذ في الغالب اكتسابها بين جدران الحلقة القرآنية، بالإضافة إلى علاج بعض مشكلات الطلاب النفسية والاجتماعية من خلال مواقف النشاط كالانطواء أو الخجل وعدم القدرة على تحمل المسؤولية أو إطفاء بعض السلوكيات الخاطئة.

إن التنويع في الوسائل التربوية داخل الحلقات القرآنية يطرد السآمة ويزيد من حماس التلاميذ، وتفاعلهم في الحلقة القرآنية مع المعلم، وشوقهم إلى برامج الحلقة المختلفة، وإدخال السرور على نفوسهم، والترويح عنهم، وتقوية شخصية التلاميذ من الناحيتين الفردية والاجتماعية.

كما تزداد الأهمية والحاجة إلى الأنشطة التربوية لإضافة بعض التجارب والخبرات، والممارسات المختلفة إلى رصيدهم المعرفي والتربوي.

وقد نبه علماء التربية الإسلامية إلى ضرورة النشاط التربوي الذي يعود بفوائد جمة على التلميذ فهذا الغزالي ينصح بأن يؤذن للتلاميذ بعد الانصراف من الدرس باللعب ويعلل ذلك بأن "إرهاقه بالتعليم دائماً يميت قلبه، ويبطل ذكاءه

وينغص عليه العيش حتى يطلب الحيلة في الخلاص منه"(٢٨) ثم يزيد الأمر وضوحاً وأهميةً بقوله: "ومن المعلوم أن الحكمة من هذا اللعب إزالة ما يحس به الولد من السآمة والملل والتعب، وتجديد لنشاطه وحركته وصفاء لذهنه، وترويض لجسمه من أن يصاب بالأمراض والآفات" وقد استحب بعض السلف أن يترك للصبي فرصة للعب ثم توفر همته على القراءة لئلا يمل القراءة فيملها ويعدل عنها إلى اللعب (٢٩). ومما تقدم يتبين أن النشاط التربوي في الحلقات القرآنية يجب أن يكون جزءاً من منهجها لكى تحقق الحلقات أهدافها المنشودة.

### ضوابط النشاط التربوي

ولكي يحقق النشاط التربوي أهداف الحلقات القرآنية فينبغي مراعاة الضوابط والشروط الشرعية والتربوية لهذه الأنشطة ومنها:-

- ١- يجب أن تكون هذه الأنشطة مباحة من جهة الشرع.
  - ٢- أن تكون مناسبة لقدرات واستعدادات التلاميذ.
- ٣- يفضل أن يسهم هذا النشاط في تنمية جوانب التلميذ الروحية والعقلية
   والاجتماعية والعاطفية.
  - ٤- أن توظف هذه الأنشطة التربوية لخدمة كتاب الله تعالى.
- ٥- أن تكون هذه الأنشطة التربوية شاملة للأنشطة التعبدية والثقافية
   والعلمية والاجتماعية والرياضية.
  - ٦- أن يحدد لها فترة زمنية مناسبة مثل:-
  - أ- فترات الراحة إذا كان زمن الحلقة طويلاً.

- ب- في يوم الإجازة الرسمية.
- ج- يخصص لها فترة زمنية محددة مرة أو مرتين في الأسبوع.
- ٧- تحديد أماكن مزاولة النشاط التربوي وإطلاع ولي أمر التلميذ على ذلك وأخذ موافقته على مشاركة ولده في أنشطة الحلقة التي تقام حارج الحلقة كالرحلة أو زيارة المواقع التاريخية أو أماكن العبادة المشروعة.
- ٨- الأنشطة التي تتم داخل المسجد ينبغي أن يتم التنسيق مع المسؤولين عن
   المسجد.

## أنواع الأنشطة المقترحة

هناك الكثير من الأنشطة التربوية المناسبة للتلاميذ في الحلقات القرآنية وهذه بعض مظاهرها أذكرها على سبيل الذكر لا الحصر بهدف التنبيه فقط، وهذه الأنشطة يقوم بها التلاميذ تحت إشراف المعلم؛ على أن يختارمنها أو ما يراه مناسباً لتلاميذه بالتنسيق مع الجهات المشرفة على الحلقات في ضوء الضوابط السابقة.

#### ١ – النشاط: الثقافي

ومن مظاهر هذا النشاط ما يلي:

- ١- إلقاء كلمات موجزة ومتنوعة على بعضهم البعض تحت إشراف المعلم في وقت النشاط.
  - ٧- المشاركة في برامج الإذاعة والتلفزيون الخاصة بالقرآن.
    - ٣- الصلاة بالمسلمين في شهر رمضان في مساجد الحي.

- ٤- إقامة ندوة مفتوحة لأحد الدعاة أو العلماء وتكون مرة في الشهر.
- المشاركة في برامج الحفل السنوي للحلقة بمناسبة تكريم الحفاظ والمتميزين
   من طلاب الحلقة.
  - ٦- إقامة بعض المسابقات الثقافية المختلفة.
- ٧- الكتابة في بعض الموضوعات المتعلقة بالقرآن وعلومه للتدرب على كتابة البحث العلمي.
  - ٨- تلخيص بعض الكتب النافعة.

## ٢- النشاط الاجتماعي

يتمثل النشاط الاجتماعي في الأمور التالية:-

١- المشاركة في العمل التنظيمي للحف ل الختامي السنوي الذي يكون في نهاية العام الدراسي مثلاً: بمناسبة فقط عشرة أجزاء أو أكثر، ويكون بحضور أحد المسؤولين وأولياء أمور التلاميذ وتوزع فيه الجوائز على الحفاظ، المبرزين، وأصحاب الأخلاق الحسنة.

Y- إقامة ما يسمى بجماعات النشاط كجماعة المسجد ، ودورها الاهتمام بنظافة المسجد الذي تقام فيه الحلقة والمحافظة عليه، جماعة الصلاة ومهمتها: حث الطلاب على المبادرة إلى الصلاة فأن البعض قد لا يصلي أو يدخل إلى الصلاة متأخراً كما هو المشاهد في بعض الحلقات؛ حيث يكون الإمام في الركعة الأخيرة والتلاميذ خارج المسجد بحجة الوضوء.

٤- القيام ببعض الرحلات والزيارات الميدانية للأماكن التاريخية أو الجغرافية.

٥- تنظيم رحلات الحج والعمرة والزيارة لطلاب الحلقة أو بعضهم
 بالتناوب ووضع شروط لمثل هذه الرحلات إذا كانت ميسرة.

٦- إقامة مخيم تربوي في الإجازات، ويخصص للتلاميذ الذين يكون سنهم
 فوق ١٢ سنة.

٧- زيارة بعض الحلقات القرآنية المتميزة بالتنسيق مع الجهات المشرفة
 عليها.

۸- الزيارة الميدانية لأحد العلماء وتكون هذه خاصة بالمتميزين لمن حفظ أكثر من ٢٥ جزءاً من كتاب الله تعالى.

٩- أنشطة المحالس: كالمناظرات والمساجلات الشعرية.

### ٣- النشاط الرياضي

هناك بعض الأنشطة الرياضية والتي لها أثره السلوكي على التلميذ، وقد تحدث علماء التربية الإسلامية عن أهمية هذا النشاط، وضوابطه (٣٠٠).

وهذه بعض الأنشطة التي ينبغي أن تراعي في برنامج الحلقات التعليمي والتربوي ومن الممارسات الرياضية المناسبة: السباق، والسباحة، والكرة بأنواعها..... الخ.

ويقترح أن تكون مرة في الأسبوع.

هذه بعض مظاهر النشاط التربوي التي من شأنها أن تسهم في تربية التلامية روحياً وعقلياً واجتماعياً ونفسياً وجسمياً، وتساعد على نجاح المعلم في إدارة الحلقة القرآنية بأسلوب تربوى متكامل وشامل.

# سابهاً: المعوقات التربوية في الحلقات القرآنية

يوجد بعض المعوقات التربوية في الحلقات القرآنية تؤثر على نفوس التلامية وتفقد العملية التربوية أثرها، وتعيق الدافع الـتربوي، والنفسي عند التلمية من البروز والنمو، بل قد تؤدي هذه المعوقات إلى انطفاء أو ظهور السمات الإيجابية عند التلميذ، وتفسد ذهنه، وقلبه، وروحه، وتصبح العملية التربوية بـلا روح، وقد يعجز المعلم عن إدارة الحلقة القرآنية كما ينبغي.

وتأتي أهمية بيان هذه المعوقات؛ لما يترتب عليها من انصراف التلاميذ عن الدرس القرآني ، وكراهية المعلم، وعدم القناعة بما لديه، وبغض القراءة والمراجعة، وحل الواجبات، بل وترك الحلقة القرآنية.

وهذه نبذة موجزة عن بعض هذه المعوقات التي ينبغي على القائمين في الحلقات القرآنية حلها.

## ١- ضعف التحصيل الدراسي عند التلاميذ.

إن ضعف التلاميذ في الحفظ وإتقان التلاوة وإهمال المراجعة، وحل الواجبات المنزلية من المعوقات التربوية داخل الحلقات القرآنية ومن أسباب هذا الضعف كثرة الصوارف والشواغل عند التلاميذ خارج الحلقة القرآنية إضافة إلى ضعف المتابعة والرقابة الأسرية للتلميذ. ومن المعروف أن مستوى التلميذ يتحسن مع المتابعة، في حين ينخفض عطاؤه في حالة الإهمال والتشاغل عنه وعدم متابعة سيرة في دراسته، وهذا يعني أن ضعف التلميذ عائق، ولكن يزال بالتوجيه والمتابعة الأسرية.

## ٧- كثرة التلاميذ في الحلقة القرآنية

ولما كان تعلم القرآن يختلف عن غيره من العلوم، لأنه يتم بالتلقي والمشافهة، فإن كثرة التلاميذ في الحلقة القرآنية، تعتبر من معوقات التعلم والتربية، لأن المعلم لن يستطيع أن يؤدي رسالته التربوية على الطريقة الصحيحة؛ ولذا فالواجب أن يكون عدد التلاميذ في كل حلقة قرآنية محدداً حتى يستطيع المعلم سماع قراءتهم جميعاً، ومتابعتهم وتقويم قراءتهم وتصحيح أخطائهم؛ لأن تحديد عدد التلاميذ يعطي لكل واحد فرصة والقراءة على المعلم، بينما كثرة التلاميذ في الحلقة تعيق عملية التعليم، وتقلل من عطاء المعلم.

لذا فعليه أن يراعي عدم الإكثار من التلاميذ بل يقتصر على عدد محدود؛ لأن العبرة بالكيف وليس الكم وقد قال ابن عبدون: "ويجب للمؤدب ألا يكثر من الصبيان ويمنعون من ذلك..... فإنه لن يستطيع أن يعلمهم شيئاً على ما ينبغي" (٢١).

## ٣- ضعف الصلة بين الأسرة والحلقة القرآنية

يشتكي الكثير من العاملين في الحلقات القرآنية من تقصير الآباء في عدم متابعة أبنائهم، ومعرفة سيرتهم الذاتية، وقدراتهم العلمية، ومدى تقدمهم في الحفظ لكتاب الله تعالى.

وهذا يعني أن الصلة بين الأسرة وإدارة الحلقة القرآنية تكاد تكون مقطوعة أو ضعيفة؛ إما بسبب تشاغل الأسرة بأعمالها عن أبنائها، أو جهلاً بأهمية هذه

العلاقة وضرورتها التربوية حيث أن بعض الآباء أو الأمهات بخصوص الحلقات النسائية القرآنية لا يدري عن سلوك ولده ولا يعرف شيئاً عن مستواه في الحفظ. وأحسب أن من أولويات رسالة المعلم علاج هذا العائق والعمل على تقوية

العلاقة بين الأسرة والحلقة القرآنية؛ لأن ضعف هذه العلاقة يورث تهاون التلميذ في حفظه وربما انقطاعه عن الحلقة، وعدم تمسكه بالآداب الحسنة، والأخلاق الصالحة. ومن المعلوم أن التلميذ بالمتابعة وقوة العلاقة والتواصل بين الأسرة والحلقة القرآنية يتقدم في الحفظ، ويتخلص من السلوكيات السلبية.

ومما يقوي هذا التواصل التربوي بين الأسرة والحلقة القرآنية، أن يكون من شروط قبول التلميذ في الحلقة القرآنية، أن يحدد ولي أمره يوماً معيناً للزيارة والمتابعة والتصرف على سلوك ولده العلمي والأخلاقي والاجتماعي.

### ٤- جهل المعلم بالأساليب التربويه

ليس صحيحاً أن يتم التعليم في الحلقات القرآنية بطريقة واحدة أو بالطريقة التي تعلم بها، بل التي تعلم بها المعلم، فقد لا ينجح إذا اقتصر على تلك الطريقة التي تعلم بها، بل الواجب التعرف على الأساليب والوسائل التربوية النافعة المباحة في العلمية التربوية، لأن تنوع الوسائل يساعد على نجاح التربية والتعليم، واستمرارية الحفظ والمراجعة والانضباط.

أما الاقتصار أسلوب واحد، فأحسب أنه من المعوقات التربوية؛ لذلك يجب على المعلم ألا يقتصر على ذلك، ولا يستنكر على أحد من معلمي الحلقات إذا نوع في أساليبه التربوية فإن النفوس البشرية تتطلع إلى التشويق الذي يحصل بالتنويع في الوسائل التعليمية والأساليب التربوية، ومن ثم فلن يتسرب الملل

والسآمة إلى نفوس التلاميذ أو يصبح الوقت الذي يقضونه داخل الحلقات ثقيلاً على نفوسهم.

### ٥- قسوة المعلم على التلاميذ

إن القسوة في العملية التربوية تدل على ضعف شخصية المعلم، وضيق أفقه وجهله بأساليب التربية، وطبيعة النفوس البشرية، وهذه القسوة في التعامل أثناء الموقف التربوي تكون نتيجة حدة في الطبع عند المعلم، ونفاذ صبره أو تعرضه لبعض المشكلات الحياتية المحتلفة فلا يضبط انفعالاته. وإن كانت معلمة فقد تبرز هذه القسوة في تعاملها أحياناً أو غالباً لوجود بعض المؤثرات النفسية لديها نتيجة ما يعرض لها من مشكلات زوجية أو منزلية أو صعوبات مالية أو آلام الحمل والوحم.

فعلى معلم القرآن ذكراً كان أو أنثى أن يتحلى بالرحمة والشفقة في تعامله مع التلاميذ داخل الحلقات القرآن وخارجها حتى يكسب ودهم وثقتهم ويؤثر في سلوكهم.

ومن عجائب هذه التربية المغلوطة أن البعض يرى أن القسوة والشدة وإطلاق العبارات القاسية من الوسائل التربوية التي تدفع التلاميذ إلى الحفظ والتعلم، والانضباط.

والذي أريد أن أبينه هنا أن هذا الأسلوب، قد ينفع مع البعض وليس الجميع، وقد يحقق الأهداف التعليمية دون الأهداف التربوية؛ لأن القسوة ليست وسيلة تفهيم، أو تربية، وقد أجمع المربون قديماً وحديثاً على ضرورة تجنب الشدة والقسوة في التعليم "لأنها تفسد معاني الإنسانية عند الإنسان وتودي إلى

الانصراف عن العلم والانحراف في السلوك" (٢٦) لأن المتعلم إذا كانت معاملته وتربيته وتعليمه بالقسوة والغلظة بعيداً عن الرفق التربوي ضاعت نفسه، وذهب نشاطه وقلت رغبته في التعلم، وربما ترك الحلقة القرآنية، وهذا لا يعيني التغاضي عن عيوبه بل عليه أن يستخدم كل أساليب التربية والتوجيه "من نصح ولفت نظر وتوجيه، ونهي عن فعل مخالف وزجر وأعراض وطرد فالأبوة لا تعين التغاضي عن العيوب الخليقة وليست التربية تنمية للأخلاق الردية"(٢٦) لكن يكون العلاج بعيداً عن القسوة في التعامل والغلظة في التوجيه مع مراعاة التدرج الذي سبق إيضاحه في مهارة التأديب؛ لأن التربية عملية لا تؤتى ثمارها وتحقق النجاح إلا في جو من الرحمة والعدل فالتربية والقسوة والشدة ضدان لا يجتمعان النجاح إلا في جو من الرحمة والعدل فالتربية والقسوة والشدة ضدان لا يجتمعان المعاني الحسنة لأن القسوة تفسد الأخلاق وتمنع نماء العقل (٢٠٠٠).

## ٦- اقتصار المعلم على تلقين الآيات القرآنية

يقتصر كثير من معلمي القرآن في الحلقات القرآنية على الحفظ وتلقين الآيات القرآنية، والتركيز على كيفية نطق الآية، وهذا له الأولوية والأهمية لكنه من وجهة النظر التربوية لا يكفي، لأن العملية التعليمية والتربوية تتطلب ربط ما يتعلم التلميذ بواقعه، وبيان المعنى العام لما يحفظ التلميذ، فقد أثبتت التجارب التربوية أن المعلومة المفهومة تبقى في الذهن أكثر من المعلومات الغامضة، ولذلك فإن اقتصار المعلم على الاستطهار والحفظ، وحشو عقولهم بذلك، لن يؤثر في سلوكهم وأخلاقهم.

ومما يحز في النفس أن التركيز على الحفظ لا يزال موجوداً عند بعض المعلمين في الحلقات القرآنية؛ حيث ساد بينهم مفهوم ملخصه الاقتصار على تقديم المادة العلمية وحجتهم أن هذا الأسلوب قد أثبت نجاحه معهم، ومن شم سينجح مع الآخرين؛ لذلك يكتفون بحفظ الآيات المقررة وتسميعها للتلاميذ اعتقاداً منهم أن في هذا ما يكفى".

والحقيقة أن هذا أسلوب تربوي ناقص والاقتصار عليه عمل حاطئ تكون غمرته لا محالة أحد معوقات التربية في الحلقات القرآنية وتصبح العلاقة بين المعلم والتلميذ سطحية مؤقتة؛ قد لا تتجاوز الحلقة القرآنية وبعدها قد يعاقر التلميذ المعاصي وتظهر الأخطاء السلوكية على مظهره.

لذلك فالواجب ألا ينصب اهتمام المعلم على الحفظ فحسب، بل عليه العناية بالجوانب السلوكية والأخلاقية وبناء العلاقة الحسنة بينه وبين التلاميذ ليصبح قدوة لهم. أما الركيز على الحفظ، وإهمال السلوك، وغض الطرف عن المخالفات التي يقع فيها التلميذ دون العمل على حلها بالطريقة التربوية الصحيحة فإنه يؤدي إلى تساقط التلاميذ على جانبي طريق التعليم القرآني المتمثل في التربية والتعليم، فلا يكمل التلميذ مشوار التربية والحفظ والتعلم. وكم من الحلقات كانت بدايتها قوية وعدد المنظمين لها كثر، قد يصل عددهم إلى المائة، ولكن المتخرجون منها بعد إكمال الحفظ قلة ثم بعضهم يصبح ذا سلوكيات تخالف مما حفظ من قرآن، وما تعلم من توجيهات القرآن وآدابه، ومن أسباب ذلك من وجهة نظري اقتصار المعلم على أدب الدرس وتحاهل أدب النفس ومن كان هذا حاله فلن يجنى الثمرة التربوية المرجوة ذلك أن "القاعدة

التربوية التي يجب ألا ينساها المدرس في الحلقات القرآنية أنه لا يجوز أن يتلوا الإنسان ما لا يفهم، ولا يجوز تربوياً أن يعتاد الطالب أن يتلو من غير فهم، لأن هذا النوع من التلاوة يكون لدى الفرد عادة الاكتفاء بالألفاظ، وعدم التفكير بالمعاني وهذه عادة سيئة جداً في تكوين الفرد الفكري، ولعل الذي أدى إلى هذه النتيجة حرص المسلمين على التبكير في تعليم أبنائهم القرآن الكريم تلاوة وتجويداً، حتى تنطبع ألفاظه في نفوسهم فإذا ما نشاء الطفل وكبر تنبه إلى المعاني، ولكنهم نسوا تلك القاعدة التي وصفوها "يشيب المرء على ما شب عليه" وهي قاعدة صحيحة فالعادات التي تتكون لدى الطفل تصبح طبيعة لديه يسهل اقتلاع الجبال الرواسي إلى جانب اقتلاعها "(٢٥) والعلاج التربوي لهذا العائق هو "أن يبكر في تعليم التلميذ في الحلقات القرآنية، تلاوة القرآن مع بيان معاني تلك الآيات بإيجاز أو ذكر بعض القصص المتعلقة بها ليتعود الفهم والتدبر مع القراءة منذ أول أيام تعلمه للقرآن الكريم.

## ٧- النظرة المصغرة للتلاميذ

يعتبر الاعتداد بالنفس من خصائص التلميذ، لاسيما مرحلة الطفولة المتأخرة والمراهقة، فالتلميذ في هذه المرحلة من العمر يحب أن يرى نفسه في أعين الآخرين كبيراً ومقبولاً عندهم، لاسيما أساتذته بل ويسر كثيراً عندما يسمع كلمة ثناء منهم، ويحرص على عدم الوقوع في الأخطاء على الأقل بحضرتهم، حتى لا يوصف بأنه ما يزال صغيراً، أو جاهلاً.

ومن هذا المنطلق يلزم معلم القرآن إشباع هذه الحاجة في نفس التلميـذ من خلال تحميله بعض المسؤوليات؛ ليشعر أن له مكانة خاصة عند المعلـم. والمتأمل

لمنهج الرسول على في التربية، يجد مرعاته لهذا الجانب فعندما رد بعض صغار الصحابة، ولم يسمح لهم بالمشاركة في المعركة كلفهم بعمل أخر يتناسب مع قدراتهم، ويشبع حاجتهم.

فعن عروة قال: رد رسول الله على نفراً يوم أحد استصغرهم. منهم أسامة وابن عمر والبراء وزيد بن أرقم وزيد بن ثابت وجعلهم حراساً للذرية (٢٦).

فعلى معلم القرآن أن ينمى مشاعر الاستقلال والإباء والاعتداد بالنفس عند التلميذ، فهو يكره الدونية أو الإهانة أو النظرة المصغرة.

#### ٨- ضعف الصلة بين التلاميذ

إن العلاقة بين التلاميذ في الحلقات القرآنية ذات أثر تربوي وبعد نفسي وترابط احتماعي، وهي لا تقل أهمية عن علاقة القريب بقريبه والشخص بذي رحمه، بل قد تزيد عن ذلك وتصبح أعظم أثراً ربما من أخوة النسب لما تتميز به من الانسجام والتوافق فالعلم رحم بين أهله.

وعلى المربي أن يعمل على تقوية هذه الصلة بينهم ويستغل فرصة اجتماعهم على معلم واحد وفي حلقة واحدة وقد قال الغزالي: وكما أن حق أبناء الرجل الواحد أن يتحابوا ويتعاونوا على المقاصد كلها، فكذلك حق تلاميذ الرجل الواحد التحابب والتوادد (٢٧)، ويطلق الزرنوحي رحمه الله في كتاب تعليم المتعلم (٢٨) وحاجي خليفة (٢٩) على الزميل في الحلقة لفظ الشريك، ولعلهما لاحظا أن هناك منفعة مشتركة تربط الزميل بالزميل، وأن تعاونهما ينتج الخير لهما جميعاً كالذي يحدث بين الشريك والشريك في التجارة (٢٠).

ولا أهمية الصلة والصحبة كان من الآداب التي يذكرها المربون والنصائح لطلابهم "ألا يصادق من زملائه إلا الجحد الورع، وصاحب الطبع المستقيم ويفر من الكسلان والمعطل والمكثار "(١٠).

## ٩- عدم اعتراف المعلم بالخطأ

ينظر بعض المعلمين في الحلقات القرآنية إلى أنفسهم أنهم فوق الخطأ ومعصومين دائماً ظناً منهم أن ذلك من مقومات الشخصية القوية، فلا يعترف بالخطأ لو صدر منه، ولا يجرؤ أن يقول (لا أدري) إذا سئل في أمر لا يعلمه بمجحة أن ذلك ينقص من مكانته عند تلاميذه.

والحقيقة أن هذا المفهوم من المعوقات التربوية في الحلقات القرآنية لأنه يضاد طبيعة النفس البشرية التي جبلت على الخطأ والنسيان كما جاء في الحديث: "كل ابن آدم خطاء وحير الخطائين التوّابون"(٢٠).

لذلك فإن القول الذي تفشي في أوساطنا التربوية "أن المعلم هو المصيب دائماً وأن أخطأ؛ وأن الطالب هوالمحطئ وأن أصاب "(٢٠) فهو قول زور وله آثار تربوية سلبية على التلميذ، وعلى المعلم نفسه، وهذا يضعف ثمرة العملية التربوية داخل الحلقات، ولا يليق بأهل القرآن أن يكون حالهم كذلك بل ينبغي للمعلم ان يتواضع لتلاميذه.

# • ١- ضعف المعلم في التلاوة وأحكام التجويد

وحيث أن التعليم القرآني يتم بالتلقين فإن اتقان التلاوة وأحكام التجويد من أولويات العملية التربوية في الحلقات القرآنية، وضعف المعلم بذلك من أسباب

معوقات العملية التربوية في هذه الحلقات، وهذا يتطلب من معلم القرآن أن يطور نفسه، ويقرأ على شيخ متقن أو يستمع إلى قراءات مشاهير القراء إذا تعذر وجود حافظ متقن يقرأ عليه، لأن الكثير ممن تصدى، ويتصدى لعملية تعليم القرآن في شتى المعمورة من غير المتخصصين في تعليم القرآن وغالبيتهم، ليسوا حفاظاً لكتاب الله بل وبعضهم لم يتلقاه عن شيخ متقن أو تلقى بعض السور حسب المقرر عند دراسته في الكليه هذا لمن درس في الكليات الشرعية أما من لم يدرس في هذه الكليات ويقومون اليوم بالتعليم في الحلقات القرآنية فربما بعضهم يقرأ قراءة خالية من التجويد ومبادئ القراءة الصحيحة. وأنا هنا لا أقصد التكلف المذموم والمبالغة في القراءة والتنطع (ثنا وإنما الله على المراعية لأحكام التجويد وقواعده المعتبرة.

## ١١- ارتياد المعلم لمواطن التهم

ولما كان المعلم قدوة لتلاميذه، فإن أعينهم معقودة عليه فالحسن عندهم ما كان حسناً عنده، والقبيح عندهم ما كان قبيحاً عنده؛ لذا وجب على المعلم الحذر من ارتياد مواطن التهم حتى لا يزهد التلاميذ في علمه وأخلاقه ونصحه وإرشاده.

وهذا رسول الله على يحذر من هذا المعوق بفعله وهو أفضل الخلق، "حيث قال للرجلين لما رأياه يتحدث مع صفية فوليا (على رسلكما أنها صفية...) ثم قال إن الشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم فخشيت أن يقذف في قلوبكما شيئاً "(٢٤).

وكان السلف يؤكدون هذا الأمر، ويحذرون منه بل وجعلوه من الآداب التربوية التي ينبغي أن يتحلى بها المعلم يقول ابن جماعة: "ويتجنب مواضع التهم وإن بعدت، ولا يفعل شيئاً يتضمن نقص مروءة أو ما يستنكر ظاهراً، وإن كان جائزاً باطناً فإنه يعرض نفسه للتهمة وعرضه للوقيعة، ويوقع الناس في الظنون المكروهة وتأثيم الوقيعة. فإن اتفق وقوع شيء من ذلك لحاجة أو نحوها أخبر من شاهده بحلمه وبعذره ومقصوده كيلا يأثم بسببه أو ينفر عنه فلا ينتفع بعلمه "(٢٤). ومن هنا يتضح لنا ان المعلم في الحلقة ينبغي ان يكون قدوة عملية حاضرة ليقبل التلاميذ ما لديه من معارف وسلوكيات حسنة؛ ويصححوا السلوكيات الخاطئة والمفاهيم المغلوطة التي تكونت لديهم من خلال وسائط التربية الأخرى كالأسرة، والمدرسة ووسائل الأعلام وجماعة الأقران.

### ١٢ - العجلة في التعليم

على معلم القرآن عند القيام بمهمة التعليم في الحلقة القرآنية أن يقرأ على مهل الضمان فهم التلاميذ، وتمكينهم من معرفة القراءة الصحيحة، لأن الطريقة المثلى في تعلم القرآن الكريم تكون عن طريق السماع والتلقي شفاهاً لمعرفة أصول القراءة الصحيحة، وفن التجويد.

كما أن القراءة المتأنية (النوذجية) تساعد على الفهم والحفظ. والدارس لأسلوب التعليم النبوي بحد هذه السمة واضحة في تعليمه لأصحابه فعن عائشة رضى الله عنها "أن النبي الله كان يحدث حديثاً لو عده العاد لأحصاه".

وقالت رضي الله عنها أيضاً: " انها قالت كان رسول الله صلى الله عليه وسلم لا يسرد الكلام كسردكم ولكن كان إذا تكلم تلكم بكلام فصل يحفظه من سمعه "(^^).

فإذا كان التمهل في عملية التعليم يحقق التعلم الفعال في الحلقات القرآنية فإن صوت المعلم يجب أن يكون واضحاً يسمعه كل طالب في الحلقة متوسط القوة فالصوت المعلم يجد مثل ضرر الصوت المنخفض، لأنه يؤدي إلى تشتت الذهن ويجعل المتعلم يجد صعوبة في المتابعة، خاصة ثقيل السمع.

## ١٣- محاباة المعلم لأحد التلاميذ أو بعضهم

إن محاباة المعلم لأحد التلاميذ دون الآخرين، لاسيما إذا كانت هذه المحاباة بدون مبرر شرعي أو تربوي فإن ذلك يؤدي إلى نغرة التلاميذ عن المعلم، بل ويفسد العلمية التربوية، وتضعف ثقة التلاميذ بمعلمهم، وبالتالي يدب الحسد في نفوسهم والحقد على التلميذ أو التلاميذ الذين يجدون تلك الحفاوة والاهتمام بهم من قبل المعلم، لأسباب شخصية.

والواجب على المعلم أن يعدل في تعامله مع تلاميذه في شتى جوانب العملية التربوية، ولا يحابي أحداً بل ينزلهم كلهم منزلة بنيه، ويشجعهم جميعاً ويكون معيار المفاضلة بينهم خاضعاً للمعايير الشرعية والتربوية مثل السلوك الحسن، والجد والاجتهاد والمواظبة على الحضور.

## ٤١- عدم السماح لهم باللعب

إن التركيز على الجانب العلمي في الحلقات القرآنية دون إفساح الجال أم

التلاميذ لاسيما في المراحل المبكرة من أعمارهم بممارسة بعض الأنشطة المختلفة كاللعب مثلاً فقد يكون معوقاً عن الاستمرار في الحلقة أو الحفظ والرغبة في المراجعة، وذلك أن التركيز على عملية قراءة القرآن وحفظه ومرجعته طوال الوقت وتجاهل الأنشطة التربوية الأخرى قد يضعف الدافعية عنده والرغبة في التعلم، لأن التلميذ في هذه المرحلة التي تقع بين سنة ٢-١٢ سنة يميل إلى اللعب، ولذلك فإن "منع الصبي من اللعب وإرهاقه إلى التعلم دائماً يميت قلبه ويبطل ذكاؤه، وينغص عليه العيش حتى يطلب الحيلة في الخلاص من الدرس "(٤٩).

وعلى القائمين على تعليم التلاميذ وتربيتهم في الحلقات القرآنية أن يجعلوا لهم نصيباً من اللعب والرياضة، لأنه يبعث في التلاميذ نشاطاً في أحسامهم وقوة في عقولهم ولذة في حياتهم، ويكون ذلك تحت إشراف أحدهم لما لذلك من أثر على سلوكهم على أن يكون في بعض الأوقات المختارة كما بينت ذلك في مهارة الأنشطة التربوية.

## الثمرات التربوية والتعليمية للحلقات القرآنية

ومما يعين على إدارة الحلقات القرآنية بطريقة فاعلة، ومحققة لأهداف الحلقات التربوية والتعليمية التي تعود الحلقات التربوية والتعليمية التي تعود عليهم من تعلمهم للقرآن الكريم تلاوة وحفظاً، وعملهم به في حياتهم، وحرصهم على الحضور للحلقات القرآنية.

وتأتي أهمية بيان هذه الثمرات؛ لأن بعض الآباء والتلاميذ قد يجهلها فلا يتعاون الآباء مع إدارة الحلقة القرآنية في متابعة أبنائهم، وبالتالي يتهاون التلاميذ في الحفظ والمراجعة؛ لأن الدافع في حضور بعضهم إلى الحلقة إما خوفاً من الآباء أو استجابة لرغبتهم الذاتية في إشباع حاجة الاجتماع.

لذلك ذكرت نماذج للثمرات التي ينبغي أن يعرفها المعلمون والأبناء والآباء فهي مما يعين على إدارة الحلقة القرآنية، وهذه بعض الثمرات:

## ١ – إحياء الطريقة النبوية في تلقي القرآن

إن ما يتم في الحلقات القرآنية من العرض والسماع لكتاب الله تعالى إحياء لسنة النبي على واتباع للطريقة النبوية في تلقي القرآن (٠٠) وهي التي تجري في الحلقات القرآنية ويحرص عليها وقد أورد البخاري في فضائل القرآن أن النبي على قال: "إن جبريل يعارضني بالقرآن في كل سنة وإنه عارضني العام مرتين" وفي حديث آخر عن أبي هريرة في أنه كان يُعرض على النبي على القرآن كل عام

مرة فعرض عليه مرتمين في العمام المذي قبض فيه"(١٥) والمذي يتم في الحلقات القرآنية هو سماع التلميذ من المعلم، وعرض التلميذ قراءته على المعلم.

## ٧- استمرارية سلسلة السماع القرآني

في الحلقات القرآنية المعاصرة تتحقق استمرارية هذه السلسلة المباركة فقد جاء عن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: إذا أراد الله تبارك وتعالى أن يوحى بأمره تكلم بالوحي فإذا تكلم بالوحي أخذت السماوات منه رجفة أو قال: رعدة شديدة من خوف الله تعالى فإذا سمع بذلك أهل السماوات صُعقوا وخروا لله سحدا فيكون أو من يرفع رأسه جبريل عليه الصلاة والسلام فيكلمه الله من وحيه بما أراد"(٢٥)

إذن فجبريل أمين الوحي تلقي القرآن سماعاً من الله تبارك وتعالى فسلسلة السماع بهذا القرآن تنتهي إلى مقام الألوهية فما أعظمها وما أجلها من سلسلة وتنويها بهذا ساق الحافظ الذهبي إسناده برواية حفص بن سليمان الكوفي وذلك في معرفة القراء فانتهى به إلى ربا العالمين، وهذا هو معنى قول ابن الجزري رحمه الله في قوله:

#### ٣- العمل بمقتضى العلم

إن الحلقات القرآنية تربي في الفرد مراعاة العلم والعمل أو ما يسمي بمبدأ العمل بمقتضى العلم؛ لأنه منهج الرسول على في تربية حيل الصحابة، حيث كانوا يتلقون العلم ويعملون به في آن واحد. ذكر أبو عمرو الداني في كتاب البيان لـه بإسناده عن عثمان وابن مسعود وأبي أن رسول الله ﷺ كان يُقرئهم العشر فـلا يجاوزونها إلى عشر آخر، حتى يتعلموا ما فيها من العمل، فيعلمنا القرآن والعمل جميعاً (٤٥). وهذه الثمرة مهمة في العمل التربوي في الحلقات القرآنية؛ لأن العبرة ليست بالحفظ فحسب، ولكن العبرة بالعمل قال عبد الله بن مسعود: إنا صَعب علينا حفظ ألفاظ القرآن وسهل علينا العمل به، وإن من بعدنا يسهل عليهم حفظ القرآن ويصعب عليهم العمل به، وحفظ القرآن دون العمل به خلل تربوي حذر منه السلف يقول ابن عمر: كان الفاضل من أصحاب رسول الله على في صدر هذه الأمة لا يحفظ من القرآن إلا السورة أو نحوها ورزقوا العمل بالقرآن، وإن آخر هذه الأمة يقرءون القرآن منهم الصبي والأعمى ولا يرزقون العمل به (٥٠).

### ٤- إحياء لرسالة المسجد

لم يكن المسجد موضعاً لأداء الصلوات فحسب بل كان مؤسسة تربوية تعليمية على مدار التاريخ، ومهما تنوعت وتباينت مؤسسات التربية والتعليم فإنه يبقى للمسجد رسالته التعليمية والتربوية بل يتبوى مكان الصدارة والأولوية في رسالة التعليم القرآني بخاصة.

وإقامة الحلقات القرآنية المعاصرة في المسجد واجتماع أبناء المسلمين على كتاب الله تعالى في رحاب هذه البيئة التربوية المباركة إحياء لرسالة المسجد، فقد كان عصرنا الحاضر، وامتداد لتاريخ الأمة الإسلامية المرتبطة بالمسجد، فقد كان العمل التربوي الأول الذي قام به رسول الله في في رسم معالم المحتمع الإسلامي هو بناء المسجد<sup>(٢٥)</sup> ليكون مدرسة يعلم فيها أصحابه القرآن الكريم وأحكام وآداب الإسلام جاء في صحيفة همام بن منبه أن عدد المساجد التي بنيت في حياة الرسول في تسعة (٥٠) وإن أكثرها اتخذ مدارس للتعليم (٥٠).

واجتماع أبناء المجتمع في المسجد يتعلمون القرآن، يثمر الاتصال الأمثل بين المجيل اللاحق والجيل السابق، بدأ بالتلقي من إمام المسجد، ومن المعلم، ومن جماعة المسجد وبالتالي يرتبط التلميذ مبكراً بالمسجد ويشعر بالانتماء للمسجد والتفاعل الاجتماعي مع مرتاديه، وينتشر العلم في كل أسرة، وفي كل حي بل وكل مجتمع بدون تكلف فتعود للمسجد رسالته التربوية الغائبة.

### ٥- التفوق الدراسي

إن الارتباط بكتاب الله تعالى قراءة وحفظاً وتعلماً هو أقوى شيء في تكوين القدرات العقلية والأخلاقية وهو يمد التلمية بذحيرة لغوية تنفعه نفعا كبيراً في حياته العلمية وبذخيرة من الأساليب التي لا يستطيع البشر الإتيان بها سواء في التعلم أو التعامل أو الاستدلال بل وله أثره السلوكي وثمرته العلمية حيث يتميز المنتظم إلى هذه الحلقات في تحصيله العلمي عن غيره "ولقد أثبتت البحوث التي أجرتها إدارة التعليم على الطلبة الذين يحفظون القرآن في مساحد

الأحياء أن (٩٠٪) من هؤلاء الطلاب مبرزون في جميع دروسهم الأخرى بما فيها الرياضيات والعلوم والجغرافيا (٩٠٠).

كما أثبتت دراسة أخرى أجريت على طلاب شعبة تعليم اللغة بالجامعة الإسلامية في المدينة النبوية بأن حفظ القرآن الكريم قد أسهم في تنمية مهارات تعلم اللغة العربية لدى الدارسين الحافظين للقرآن الكريم، ثما مكنهم من التفوق على زملائهم غير الحافظين للقرآن الكريم في التحصيل الدراسي لتعلم اللغة العربية (٢٠٠).

وأكدت هذه الثمرة التربوية لحفظ القرآن دراسة ثالثة عن دور القرآن الكريم في تنمية مهارات القراءة والكتابة لدى تلاميذ المرحلة الابتدائية في المدينة النبوية بين طلاب مدارس التعليم العام أو مدارس تحفيظ القرآن فكان النتيجة أن تلاوة القرآن وحفظه، ودراسته قد ساهمت في تنمية مهارات القراءة والكتابة في مدارس تحفيظ القرآن الكريم مما جعلهم يتفوقون على أقرانهم في مدارس التعليم العام (١٦).

وتوصل باحث رابع في دراسته الميدانية في مجال تعليم البنات تفوق طالبات مدارس تحفيظ القرآن في القراءة والإملاء على طالبات المدارس العادية.

كما أكدت ورقة عمل تربوية خامسة (١٢) أن الطالب في مدارس تحفيظ القرآن أو ما يقوم مقامها كالحلقات تنمو ثروته اللغوية حيث تمر به أثناء قراءة القرآن وحفظه ومدارسته مجموعة كبيرة من الكلمات، والعبارات الجميلة والجديدة على العبارات التي تعلمها من المجتمع المحيط به كالأسرة، والرفاق ووسائل الإعلام، وقد تكون بعضها مبتذلة أو عامية أما حافظ القرآن أو الطالب

الذي انتسب للحلقات القرآنية فسوف تزداد ثروته اللغوية ويحسن استخدام الكلمة في صياغة كلامه نظراً لسعة قاموسه اللغوي. وكل ما سبق يؤكد أهمية الحلقات القرآنية في المجتمع وأثرها التربوي والمعرفي والسلوكي في حياة التلاميذ لا سيما التفوق العلمي في المواد الدراسية الأحرى، فتدريس القرآن سواء في الحلقات أو في المدارس ينمي كثيراً من المهارات الأساسية في التعليم. بل ويغرى إلى حفظ القرآن بالرغم من تقارب السن والذكاء والبيئة بين الحافظين وغير الحافظين.

## ٥ – الحصول على الرحمة الربانية

إن الاستماع إلى القرآن، والإنصات له وتعلمه في الحلقات القرآنية خاصة يحصل به للتلميذ الفضل والخير والرحمة قال تعالى: ﴿ وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون في يقول السعدي رحمه الله فمن لازم على هذين الأمرين (أي: الاستماع والإنصات) حين يتلى كتاب الله فإنه ينال خيراً كثيراً وعلماً غزيراً وإيماناً مستمراً متحدداً وهدى متزايداً وبصيرة في دينه، ولهذا رتب الله حصول الرحمة عليهما (١٢) وجاءت السنة النبوية تؤكد هذه الثمرة حيث قال رسول الله على: "... وما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ويتدارسونه بينهم إلا نزلت عليهم السكينة وغشيتهم الرحمة وحفتهم الملائكة وذكرهم الله فيمن عنده ومن بطأ به عمله لم يسرع به نسبه (١٤٠).

#### ٦- التعلم الاجتماعي

يظل اجتماع التلميذ بأترابه من التلاميذ في الحلقات القرآنية من المبادئ التربوية التي اعتنى بها المربون قديماً وحديثاً، لما لها من أثر على سلوك التلميذ فالحديث مع أقرانه والسماع منهم والتعلم معهم وسيلة تربوية لإقبال الصبي وحبه للدرس القرآني؛ بل يعتبر هذا الاجتماع من الحاجات الاجتماعية للتلميذ، وبالتالي فهي مصدر من مصادر تربيته ومعرفته وأنسه؛ لأنها مطلب نفسي لا يستغنى عنه أحد ؛ "لأن الصبي عن الصبي ألقن وهو عنه آخذ وبه آنس" وعلى هذا كان الخلفاء لا يكتفون باستدعاء المربين لأولادهم في القصور، بل كانوا مع هذا يرسلونهم لينظموا للحلقات وليستمعوا مع أقرانهم إلى الدروس، ثم يتلقون من المؤدب في القصر لوناً آخر، وهكذا يوجد في تاريخ التربية الإسلامية نماذج كثيرة من أولاد الخلفاء والعظماء الذين كانوا يسعون للانضمام للحلقات والاستماع من الأتراب(٢٠٠٠).

وبهذا يتبين خطأ الأفراد الذين يُبعدون أولادهم عن الحلقات القرآنية أو يحضرون مؤدباً خاصاً لهم في المنزل. حيث أكدت الدراسات الاجتماعية أهمية التعليم الجماعي ؛ لأنه يساعد على زيادة سرعة النشاط وكميته نتيجة لرؤية الزملاء الذين يقومون بأوجه نشاط مماثلة أو سماع أصواتهم عند القراءة؛ لأن مجال الإفادة يكون أكثر مما لو كان التلامية فرادى ويطلق على ذلك التيسير الاجتماعي أو التعلم الاجتماعي أو التعلم الاجتماعي.

### ٧– اكتساب ملكة التدبر

ومن الثمرات التربوية للحلقات القرآنية اكتساب الفرد ملكة التدبر عند التلاوة أو سماع آيات القرآن وتحقيق بعض مقاصد هذا الكتاب العظيم الذي أنزله الله ليقرأ بتدبر وتأمل ويعمل به قال تعالى: ﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَبُّرُوا آياتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الأَلْبَابُ ﴾ (٧٠).

## ٨- رفع منزلة أهل الملقات المفاظ

إن من ثمرات الحلقات القرآنية إنها تعين المنتسب لها على حفظ كتاب الله تعالى والعمل به والتخلق بأخلاقه وآدابه وهذا يرقى بمنزلته ودرجته عند الله تعالى يقول الرسول على مؤكداً هذه الثمرة بقوله: "يقال لصاحب القرآن اقرأ

وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها"(١٧) بل يسمو حافظ القرآن ليصبح من أهل الله وخاصته كما جاء في الحديث: "إن لله أهلين من خلقه قالوا: ومن هم يا رسول الله؟ قال: أهل القرآن هم أهل الله وخاصته"(٢٢).

## ٩- الانتفاع بملازمة معلم القرآن

لا شك إن من وسائل التعلم المؤثرة الصحبة والملازمة للمعلم وقد أكد المربون المسلمون هذه الحقيقة جاء في مقدمة كتاب صحيح مسلم: "إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم" (٢٣٠). والدارس في الحلقات القرآنية يحصل على فوائد كثيرة وغمرات نافعة عندما يتلقى العلم من الثقات المعروفين بعلمهم وسلامة عقيدتهم، إذ أن الصحبة والملازمة تؤثر في سلوك الآخرين. كما أكد الشاطبي رحمه الله هذه الثمرة بقوله: "إن أخذ العلم عن أهله يتم بطريقين أحدهما المشافهة وهي أنفع الطريقين... لخاصية جعلها الله تعالى بين المعلم والمتعلم يشهدها كل من زاول العلم والعلماء؛ فكم من مسألة يقرؤها المتعلم في كتاب، ويحفظها ويرددها على قلبه فلا يفهمها؛ فإذا ألقاها إليه المعلم فهمها بغتة وحصل له العلم بها بالحضرة"(٤٠٠).

ثم أرشد إلى هذا الأمر ابن خلدون رحمه الله حيث قال: "إن الرحلة في طلب العلم ولقاء المشيخة مزيد كمال في العلم والسبب في ذلك أن البشر يأخذون معارفهم وأخلاقهم وما يتحلون به من المذاهب والفضائل تارة علماً وتعليماً وإلقاءً وتارة محاكاة وتلقيناً بالمباشرة؛ إلا أن حصول الملكات من المباشرة

والتلقين أشد استحكاماً وأقوى رسوخاً فعلى قد كثرة الشيوخ يكون حصول الملكات ورسوخها"(٥٠).

فهذه الأمور تتحقق في الحلقات القرآنية من حلال صحبة التلميذ للمعلم والتلقي عنه بطريق التلقين والمشافهة فيأخذ من المعلم المعرفة والأحلاق والتوجيهات التربوية والآداب الإسلامية وهذه من عوامل بناء الشخصية المسلمة الضرورية لكل مسلم؛ لأن معلم القرآن في الغالب أقرب إلى الاستقامة والسمت الحسن والعمل بالقرآن فيتعلم منه التلميذ الكثير من السلوكيات الصالحة بالقدوة.

وقد أثبتت الدراسات النفسية "أن الطفل يرث من أبويه وشجرته الوراثية صفاته الجسمية والعقلية، أما الصفات الخلقية فإنها تكتسب بالمحاكاة والقدوة الحسنة والتربية والتجربة "(٢٠٠٠) وهذه الملاحظة التربوية قد سبقت إليها التربية الإسلامية كما جاء في حديث الرسول الملاحظة "كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه كما تنتج البهيمة بهيمة جمعاء هل تحسون فيها من جدعاء "(٧٧).

وعلى هذا فوجود التلميذ داخل الحلقة القرآنية يمكنه من الانتفاع بالقدوة التاريخية الغائبة المتمثلة في شخص الرسول والأنبياء عليهم السلام وسيرة السلف الصالح رضي الله عنهم وذلك من خلال قراءته لكتاب الله، وسماعه لتفسيره. ثم يُعايش القدوة الحاضرة العملية المنفذة للمنهج الإسلامي المتمثلة في معلم القرآن داخل الحلقة القرآنية، والتلاميذ الصالحين معه حيث تبرز القدوة

الحسنة بصفة دائمة قولاً وعملاً أمام الناشئ فيقلد سلوكها ويحاكي تصرفاتها الإيجابية ويستن بها.

## • ١ - تربية العواطف الدافعة والرادعة عند التلميذ

إن الحلقات القرآنية تربي العواطف الربانية المركوزة في نفس التلميذ، كالخوف، والخشوع، والرغبة والرهبة، والمحبة، والإقبال، وهذه العواطف سواء كانت عواطف دافعة، أو عواطف رادعة لها أثرها السلوكي على التلميذ، ويستطيع المعلم من خلال تدريسه القرآن توجيه هذه العواطف، لبناء شخصية التلميذ، لتصبح شخصية متزنة مقبلة على الخير، مبتعدة عن الشر تتمثل فيها سمات الإنسان الصالح فتبرز عاطفة الخشوع كواحدة من العواطف الدافعة عندما يمر التلميذ بالآيات التي تتحدث عن قدرة الله في الخلق والإيجاد من العدم، وتبرز عاطفة الحبة والإقبال على الخير عندما يقرأ الآيات التي تبين ما أعده الله لأهل الجنة من النعيم، وتظهر العواطف الرادعة كالخوف والرهبة عند الحديث عن النار، ومصير الظالمين المنحرفين عن منهج التربية الإسلامية.

### ١١ – حسن خلق المتعلم

يكتسب التلميذ من الحلقات القرآنية حسن الخلق، حيث يتربى على الحياة الجادة المستقيمة، وتغرس في نفسه الأخلاق الحميدة فيلتزم آداب الإسلام ظاهراً وباطناً؛ لأن القرآن مشتمل على منهج إصلاح النفوس وتزكيتها فيصبح سلوك المتعلم داخل الحلقات وخارجها موافقاً للمنهج الإسلامي. عن عائشة رضي الله عنه قالت: ذُكر رجل عند رسول الله على بخير فقال رسول الله على: أو لم تروه

يتعلم القرآن"(<sup>۷۸)</sup>. وفي هذا الحديث إشارة إلى أن تعلم القرآن دلالة على صلاح المتعلم في الغالب(<sup>۲۹)</sup>.

والعناية بالأخلاق وتهذيب السلوك ليس أمراً سهلاً فإن مما يحتاج إليه التلميذ غاية الاحتياج الاعتناء بأمر خلقه فإنه ينشأ عما عوده المربي عليه، والتلميذ في الحلقات القرآنية يتربى على أخلاق القرآن، وتعاليمه السامية. وهذا يفرض عليه حسن الخلق. روى الطبراني عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي على "وليس ينبغي لحامل القرآن أن يسفه فيمن يسفه أو يغضب فيمن يغضب أو يحتد فيمن يحتد ولكن يعفو ويصفح لفضل القرآن"(٨٠).

#### ١٢ - سلامة النطق

إن الطفل يتعلم اللغة من البيئة الاجتماعية المحيطة به وقد يكتسب اللغة بطريقة غير صحيحة؛ حيث تكون لغته مشوبة ببعض الأخطاء اللفظية أو تغيير نطق بعض الحروف مثل أن ينطق التلميذ حرف (الثا) (سيناً) أو (تاءً) وينطق حرف (الذال) (زاياً) أو ترقيق بعض الحروف التي من حقها التفخيم أو العكس فانتساب التلميذ إلى الحلقات القرآنية وإقباله على كتاب الله تعالى حفظاً وقراءة وتدبراً يكسبه فصاحة اللسان وسلامة النطق السليم؛ لأن إتقان هذه المهارة اللغوية من أولويات أهداف التعليم القرآني ومما يدل على ذلك العناية بقواعد التجويد داخل الحلقات القرآنية.

### ١٣- حفظ وقت التلاميذ

إن الالتحاق بالحلقات القرآنية، والانتفاع بما تقدمه من تعليم وبرامج تربوية متعلقة بكتاب الله تعالى من الوسائل الهامة في حفظ وقت أبناء المحتمع وشغل فراغهم بما يعود عليهم بالفائدة، ويحميهم من الوقوع في الانحرافات السلوكية فقد دلت نتائج بعض الدراسات النفسية أن عدم شغل وقت الفراغ لدى الأبناء يوقعهم في الاغتراب والعنف والجريمة والمحدرات (۱۸). ذلك أن الفراغ أما صديق ودود لمن شغله بالنافع المفيد أو عدو لدود لمن دمره بالممارسات الخاطئة، وقد أدركت - محمد الله - أجهزة التربية والتوجيه والدعوة في المملكة العربية السعودية مشكلة الفراغ وآثارها؛ فوضعت كثيراً من الأنشطة والبرامج والخدمات التي تلبي حاجة أبناء المحتمع وتعمر أوقاتهم بما يعود بالنفع الدنيوي والأحروي عليهم بإقامة الحلقات القرآنية والإشراف عليها ومتابعة برامجها لتحقق مطلبين أساسيين لأبناء الأمة هما: حفظ القرآن، وشغل الوقت بالأعمال النافعة.

# الكاتئة

تشتمل خاتمة هذا البحث على بعض النتائج والتوصيات والمقترحات.

#### أولا: النتائج :

وبعد نهاية هذه الجولة التي صحبنا فيها مهارات التدريس في الحلقات القرآنية يمكننا أن نلخص النتائج التي انتهينا إليها في النقاط التالية:-

- 1- إن إقامة الحلقات القرآنية في المجتمع ضرورة شرعية؛ لأنها امتداد لتاريخ الأمة الإسلامية، وإحياء لأسوة الرسول را واستمرار لتلك السلسلة السماعية القرآنية التي تبدأ برب العالمين جل جلاله وعظم سلطانه في منهج التلقى القرآني.
- ٢- حاجة المعلمين في الحلقات القرآنية إلى اتباع الأسلوب النبوي في بحال التعليم القرآني المتمثل في التلاوة والتأديب والتعليم وبدون هذا الأسلوب لن تحقق الحلقات القرآنية أهدافها؛ لأن هذا المنهج الشمولي أصبح غائباً في محال التعليم القرآني.
- ٣- عناية أصحاب النبي اللي وسلف هذه الأمة المحمدية بالقرآن حيث تنافسوا في تعلمه، وتعليمه ونشره في العالمين؛ فنقلوا هداية الله تعالى إلى خلقه في مشارق الأرض ومغربها على امتداد الزمان والمكان، ففتحوا بالقرآن قلوب العباد، والبلاد وهذا يقدم للأجيال المعاصرة أنموذجاً فريداً في التأسي والاقتداء.

- 3- حاجة المجتمع الإسلامي إلى معلم القرآن الفعال المعد إعداد شرعياً وتربوياً وقد قال الشافعي لا ينبغي لأحد أن يسكن بلدة ليس فيها عالم ولا طبيب فالعالم لصحة الأديان والطبيب لصحة الأبدان (٢١) وقياساً عليه فقد تبين لنا ضرورة معلم القرآن في كل تجمع إنساني.
- ٥- إن المعلم الكفء في تعليم القرآن الكريم في الحلقات القرآنية هو المعلم الذي يتسم بالصفات الأخلاقية، والمعرفية والمهنية؛ لأنه بدونها لن يصل إلى الغرض الذي أقيمت من أجله هذه الحلقات القرآنية، وسيظل تعليمه ناقصاً.
- 7- إن مراعاة المهارات التدريسية والتربوية في الحلقات القرآنية سواء القديمة أو المعاصرة ومحاولة المزج بينهما في التعليم القرآني باعتبار أن لكل عصر وسائله وأساليبه يقوى الدافع عند التلاميذ للتعلم والحفظ والمراجعة والتطبيق العملي، والتحلي بالأخلاق الحسنة، وتعاليم القرآن وآدابه.
- ٧- إن علم المعلم بأحكام التلاوة لا يكفي للقيام بمهمة التعليم في الحلقات القرآنية؛ بل لا بد أن يضاف إلى ذلك علم التربية ليتمكن المعلم من دراسة طبيعة التلميذ، عند تعليمه وتأديبه؛ فالتربية كالرياضة للمهر الصعب الذي يحتاج إلى سياسة ولطف وتأنيس حتى يرتاض ويقبل التعليم (٨٣).
- ١- إن للأنشطة التربوية المتنوعة والمناسبة لمجتمع الحلقات القرآنية مردود إيجابي على نفوس التلاميذ، يتمثل في إقبالهم على الحلقات والاهتمام بالحفظ والمراجعة والانضباط داخل الحلقة وخارجها؛ لأن الأنشطة التربوية تعالج قضية الرتابة والملل الذي قد يتسرب إلى نفوس التلاميذ وتدخل السرور على نفوسهم وتحقق التوازن بين متطلبات الحلقة القرآنية ومطالب النفس

وحقوقها كما أرشد إلى ذلك خير البشر الله بقوله لعبد الله بن عمرو رضي الله عنهما "قم وصم وأفطر فإن لجسدك عليك حقاً وإن لعينك عليك حقاً وإن لزورك عليك حقاً فأعط كل ذي حق حقه"(١٠٤).

- 9- إن إدارة الحلقة القرآنية علم وفن ينبغي لمعلم القرآن أن يتعلمه ويتقنه حيداً فإن نجاحه في تحقيق أهداف الحلقات القرآنية، وتطلعات القائمين على هذه الحلقات والمشرفين عليها مرتبط بمعرفة المعلم بخطوات الإدارة التربوية لحلقت القرآنية.
- ١٠ إن إقامة الحلقات القرآنية في المجتمع، والعناية بها من النصيحة لكتـاب الله
   تعالى.

## ثانياً : التوميات والمقترحات

هذه بعض التوصيات والمقترحات التي يطمع الباحث أن تجد طريقها إلى ميدان التنفيذ لأنها ستؤدي إلى الارتقاء بمستوى التعليم في الحلقات القرآنية.

- ١- إبراز المنهج النبوي في التعليم القرآني والدعوة إلى ضرورة إحياء المنهج السلفي في التعليم الذي رسمه عبد الله بن مسعود بقوله: "كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل بهن "(٥٠٠).
- ٢- إقامة برامج تربوية متخصصة للدارسين في كليات القرآن الكريم يحصل
   المتعلم بعدها على شهادة تربوية تضاف إلى إحازته العلمية ويكون الحصول

- عليها شرطاً للتعليم في الحلقات القرآنية أو في مدارس تعليم القرآن الكريم أو مدارس التعليم العام.
- ٣- إقامة دورات تربوية للقائمين على تعليم القرآن في الحلقات القرآنية حالياً وهم على رأس العمل بهدف الارتقاء بمستواهم المعرفي والتعليمي وإكسابهم بعض مهارات التدريس وقواعده التربوية، واطلاعهم على الجديد في طرق التدريس والوسائل التعليمية، والجوانب التربوية.
- ٤- إنشاء كليات متخصصة لتدريس القرآن الكريم، في البلاد الإسلامية يشتمل برنامجها التربوي والتعليمي على كل ما يتعلق بكتاب الله تعالى؛ والعمل من النماذج القائمة لهذه الكليات كلية القرآن الكريم بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة.
- ٥- الإفادة من المنجزات التقنية الحديثة في التعليم القرآني كمعامل الصوتيات
   ومختبرات تعليم اللغات وأجهزة الحاسوب.
- 7- أن يتم تقويم معلم القرآن الكريم في الحلقات القرآنية من قبل المشرفين على هذه الحلقات في ضوء معايير تربوية وعلمية بصفة مستمرة وتراعى تلك المهارات التدريسية والتربوية المتفق عليها تربوياً ومهنياً في حقل التربية والتعليم.
- ٧- أن تقام دورات تدريبية للقائمين بالإشراف الـتربوي على الحلقات القرآنية حتى يستطيع المشرف التربوي توجيه المعلم في الحلقة القرآنية وإرشاده إلى الأفضل والعمل والقدرة على تقويمه وعلاج المشكلات التربوية والإدراية بالحلقة القرآنية إذا وجدت.

٨- توفير احتياجات الحلقات القرآنية وتهيئتها لتصبح بيئة تربوية متكاملة يجد
 التلاميذ فيها حاجاتهم المعرفية والتربوية والاجتماعية والنفسية.

9- إغناء معلم القرآن مالياً بما يسد حاجته حتى يتفرغ للعمل التعليمي والتربوي في الحلقة القرآنية فإن الأجرة التي تقدم له إذا لم تف بمتطلبات حياته فسوف يبحث عن عمل آخر إلى جانب عمله مما يجعله ينشغل به ربما أكثر من عمله في الحلقات القرآنية.

وبعد فهذا نهاية ما قصدت كتابته في هذا البحث عن مهارات التدريس في الحلقات القرآنية بعد جمعه وترتيبه واستنباط بعض قضاياه من خلال مصادر التربية الإسلامية، وما تفتق به الذهن الضعيف حول هذه القضايا التربوية، فما كان فيه من حق وخير وصواب فهو من الله وحده وله الشكر والحمد في الأولى والآخرة، وما ظهر من زلل وخلل فإنه من خطل الرأي والشيطان والله ورسوله منه براء. وعزائي في ذلك ما ذكره ابن القيم رحمه الله بقوله: "فلك أيها القارئ صفوه ولمؤلفه كدره وهو الذي تجشم غراسه وتعبه ولك ثمرته وهاهو قد استهدف سهام الراشقين وأستعذر إلى الله من الزلل والخطأ ثم إلى عباده المؤمنين "(٢٨) والله أسأل أن يجعله جهداً مباركاً وعملاً خالصاً لوجهه الكريم وأن ينفع به المسلمين، في مشارق الأرض ومغاربها. آمين يا رب العالمين.

## القواوش

- (۱) على بن إبراهيم الزهراني، مبادئ مختارة للإدارة التربوية من السيرة النبوية، رسالة ماحستير جامعة أم القرى ٥٠،١٤٠٥ (غير منشورة).
  - (٢) محمد زياد حمدان، التعلم الصفي، جدة، تهامة للنشر ١٤٠٤، ص ٩٩.
    - (٣) المرجع السابق ص١٣١ ١٥٦.
- (٤) عبد الله على الحصين، يس عبد الرحمن قنديل، مهارات التدريس، الرياض، شركة مرامر، ١٤٠٩، ص٥٠١.
  - (٥) محمد زياد حمدان، التعلم الصفى، مرجع سابق ص١٤٠.
  - (٦) محمد إبراهيم الحمد، سوء الخلق، الرياض، دار ابن حزيمة، ١٤١٦، ص ٧٢.
    - (٧) برهان الدين الزرنوجي، تعليم المتعلم مرجع سابق ص ١٥.
    - (٨) عبد الحميد فايد، رائد التربية العامة وأصول التدريس ص ٤١٥، ٤١٦.
- (٩) أبو الفتوح رضوان وآخرون، المدرس في المدرسة والمحتمع، مكتبة الانجلو المصرية، ١٩٨٢ ص٢٩٣.
  - (١٠) المرجع السابق ص٢٩٣.
  - (١١) محمد عبد العلم مرسى، العلم والمناهج وطرق التدريس، ص٣٠٠.
- (۱۲) المرجع السابق ص ۲۸۸ ۲۸۹، عبد اللطيف فؤاد إبراهيم، المناهج أسسها وتنظيماتها وتقويم أثرها ص ۲۰۷، ۲۰۹.
  - (۱۳) محمود قمبر، دراسات تراثیة، مرجع سابق ص۲۲۲.
  - (١٤) ابن مفلح الحنبلي، الآداب الشرعية مرجع سابق ج ٣، ص٥٥٥.

- (١٥) عبد الحميد الصيد الزنتاني، أسس التربية الإسلامية في السنة النبوية، طرابلس الدار العربية للكتاب، ١٩٨٤، ص ١٧٦.
  - (١٦) محمد زياد حمدان، التعلم المصفى، المرجع لاسابق ص ١٩١.
    - (١٧) المرجع السابق ص ١٩٢.
  - (١٨) أحمد فؤاد الأهواني، التربية في الإسلام مرجع سابق ص. ص١٥١، ١٥٢.
    - (١٩) ابن خلدون، المقدمة، ص ٤٠٠.
- (۲۰) يوسف عبد الوهاب أبو حمدان، العقاب ووظيفته في تغيير السلوك، مجلة الأمن عـدد (۱۱)، ۱٤۱٦، ص٩٦.
  - (٢١) عبد الحميد فائد، رائد التربية العامة، مرجع سابق ص٤٤٨.
  - (٢٢) عبد الحميد الصيد الزنتاني، أسس التربية الإسلامية في السنة النبوية، ص١٧٧.
    - (٢٣) صحيح البخاري، كتاب البيوع، ج٢، ص ٢٥٦.
    - (٢٤) فارعة حسين محمد، المعلم وإدارة الفصل، ص ٨٠.
- (٢٥) عبد العزيز محمد ملائكة، تنمية مهارات القيادة الإدارية، بدون دار نشر، ١٤٠٩ ص١٣٧ ١٣٧.
  - (٢٦) ابن القيم، الفروسية، دار التراث العربي (د.ت).
- (٢٧) عبد الرحمن الرحيم النحلاوي، مذكرة طرق التدريس لطلاب السنة الثالثة، الرياض، جامعة الإمام، ص ١١.
  - (٢٨) الغزالي، إحياء علوم الدين، بيروت، دار الندورة الجديدة. ج٣، ص٧١.
    - (۲۹) ابن حجر، الفتح، ج۹، ص۸۳.
- (٣٠) سعيد عبد العظيم، ضوابط شرعية للألعاب الرياضية، محلة الحكمة عدد (٣) . ١٤١٥.

- (٣١) أحمد شلبي، التربية الإسلامية، ص٣٠٦٠.
- (٣٢) أحمد علي الفننيش، أصول التربية، تونس، الدار العربية للكتاب ١٩٨٢، ص١٤٤.
  - (۳۳) محمود قمبر، دراسات تراثیة، ج ۲، ص۱۰۸.
    - (٣٤) أعلام التربية، ج ٤، ص٢٧٨.
  - (٣٥) محمد أمين المصري، لمحات في وسائل التربية الإسلامية وغاياتها ص٢٤.
  - (٣٦) الذهبي، سير أعلام النبلاء ج٣، ص٢٦٦، ابن القيم، زاد المعاد، ج٣، ص ١٩٥.
    - (٣٧) الغزالي، إحياء علوم الدين، ج ١، ص٣٨.
      - (٣٨) الزرنوجي، تعليم المتعلم، ص١٤.
- (٣٩) حاجي خليفة، كشف الظنون، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٣هـ، ج١، ص٣٩.
  - (٤٠) أحمد شلبي، التربية الإسلامية، ص٣١٣.
  - (٤١) الزرنوجي، تعليم المتعلم، المرجع السابق، ص١٥.
  - (٤٢) سنن الترمذي كتاب صفة القيامة، ج٤، ص٥٩٥٠.
  - (٤٣) محمد إسماعيل عمار، العلاقة بين الطالب والمعلم، مرجع سابق ص٢٥.
- (٤٤) ابن القيم، إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، القاهرة، المكتبة القيمة ١٤٠٢، ج١ ص١٦٠، ١٦٢.
- (٤٥) بكر بن عبد الله أبو زيد، بدع القراء القديمة والمعاصرة، الطائف، دار الفاروق ٢٥) بكر بن عبد الله أبو زيد،
  - (٤٦) صحيح البخاري، كتاب الاعتكاف، ج٢، ص ٢١٦.
    - (٤٧) ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم، ص٢٠.

\_\_\_\_\_

- (٤٨) ابن حجر، فتح الباري، ج٦، ص٦٧٥.
- (٤٩) الغزالي، إحياء علوم الدين، ج٣، ص٧٣.
- (٥٠) عبد العزيز القارئ، سنن القراء، مرجع سابق، ص٢٦.
- (٥١) صحيح البخاري، كتاب فضائل القرآن، ج٤، ص١٩١١.
  - (٥٢) ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٦، ٥٠٤.
  - (٥٣) عبد العزيز القارئ، سنن القراء، مرجع سابق ص٢٨.
    - (٥٤) القرطبي، الجامع لأحكام القرآن ج١، ص٣٩.
      - (٥٥) المرجع السابق ص٠٤.
      - (٥٦) ابن هشام، السيرة النبوية، ج١، ص٤٩٤.
- (٥٧) الدارقطني، سنن الدارقطني، القاهرة، دار المحاسن للطباعة، ج٢، ص٨٥.
- (٥٨) محمد عثمان كشميري، مناهجنا والتربية الإسلامية، ص ٣٢٥، بحلة البحوث الإسلامية: عدد (١٧)، الرياض، ١٤٠٦.
- (٩٩) سعيد المغامسي، العلاقة بين حفظ القرآن وتعليم اللغة العربية لغير الناطقين بها مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية عدد (١١)، ١٤١٥، ص١٢٣.
- (٦٠) سعيد المغامسي، دور القرآن الكريم في تنمية مهارات القراءة والكتابـة لـدى تلاميـذ المرحلة الإبتدائية بالمدينة، اللقاء السنوي الثالث- الجمعيـة السعودية للعلـوم التربويـة والنفسية، ١٤١١، ص١٥- ١٧.
- (٦١) هاشم حامد باركندي، الفروق في مهارات القراءة والإملاء والحساب بين طالبات تحفيظ القرآن الكريم والمدارس العادية، في الصف الرابع الابتدائي . عمكة المكرمة، 1٤١١هـ، المرجع السابق ص ٢٠.

(٦٢) محمد رواس قلعة حي، التعليم الابتدائــي ودوره في تنميــة المهــارات الإســـلامية لـــدى التلميذ، ١٤١١هــ، مرجع سابق ص١-٣.

(٦٣) عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تيسير الكريم الرحمين في تفسير كلام المنان، الخبر مكتبة الهدى الإسلامية، الرياض مكتبة الخلفاء للكتاب الإسلامي، ١٤٠٨، ج٣، ص١٣٨.

(٦٤) صحيح مسلم، كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار، ج٤، ص٢٠٧٤.

(٦٥) ابن جماعة تذكرة السامع والمتكلم، ص٢١١، وأحمد شلبي، التربية الإسلامية، ص٢٩٧.

(٦٦) حمزة مختار، علم النفس الاجتماعي، مرجع سابق، ص٩٥.

(٦٧) سورة ص آية ٢٩.

(٦٨) سورة النساء آية ٨٢.

(٦٩) السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تغير كلام المنان، ج٢، ص١١٢.

(٧٠) محمد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان، ج٧، ص٤٢٩.

(٧١) سنن أبي داود، كتاب الصلاة، ج٢، ٧٣.

(٧٢) الألباني، صحيح سنن ابن ماجة، ج١، ٤٢.

(٧٣) صحيح مسلم، المقدمة، ج١، ص١٤.

(٧٤) الشاطبي، الموافقات ج١، ص٩٦.

(٧٥) ابن خلدون، المقدمة، ص١٥٥.

(٧٦) محمد عطية الابراشي، التربية الإسلامية وفلاسفتها، مطبعة عيسى البابي وشركاه. مصر. ١٣٩٥، ص٥٥٥.

- (٧٧) صحيح البخاري، كتاب الجنائز، ج١ ص٥٦.
  - (٧٨) الساعاتي، لفتح الرباني، ج١٨ ص٦.
    - (٧٩) المرجع السابق ص٦.
    - (۸۰) ابن كثير، فضائل القرآن، ص١٨٧.
- (٨١) عدنان حسن باحارث، مسـؤولية الأب المسـلم في تربيـة الولـد في مرحلـة الطفولـة، جدة، دار الجتمع ١٤، ص٥٧٠.
- (٨٢) الزرنوجي، تعليم المتعلم طرق التعلم، تحقيق مردان قباني، بـيروت، دمشـق، المكتـب الإسلامي ١٤٠١، ص٦٤.
  - (٨٣) أحمد شلبي، التربية الإسلامية، ص٢١٠.
  - (٨٤) صحيح البخاري كتاب الصوم، ج٢، ص٦٩٧.
  - (٨٥) الذهبي، سير أعلام النبلاء ج ٢١، ٤٨٠، تفسير ابن جرير الطبري، ج١، ص٣٥.
- (٨٦) ابن القيم، مفتـاح دار السعادة ومنشـور ولايـة العلـم والإرادة، الإسكندرية مكتبـة حميدو، ١٣٩٩، ج٢ ص٦٢.

## شت المراجع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢- الآجري، أخلاق حملة القرآن، تحقيق: عبد العزيز عبد الفتاح القارئ،
   المدينة المنورة، مكتبة الدار.
- ٣- أبو الفتوح رضوان وآخرون، المدرس في المدرسة والمحتمع، مكتبة الإنجلو
   المصرية، ١٩٨٢م.
- ٤- أبو داود السحستاني، سنن أبي داود، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت، دار إحياء التراث العربي، (د.ت).
  - ٥- أحمد البناء، الفتح الرباني، بيروت، دار إحياء التراث العربي، (د.ت).
- 7- أحمد حسن اللقماني، وفارعة حسن محمد، التدريس الفعال، القاهرة، عالم الكتب، ٩٩٥م.
  - ٧- أحمد شلبي، التربية الإسلامية، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، ١٩٧٨م.
- ۸- أحمد عبد الرحمن عيسى، أصول التربية وتاريخها، الرياض، دار اللواء للنشر
   والتوزيع، ١٣٩٧هـ.
- ٩- أحمد عبد العزيز سلامة، عبد السلام عبد الغفار، علم النفس الاحتماعي،
   دار النهضة العربية، ٩٧٠ م.
- . ١ أحمد عبد العزيز سلامة، وعبد السلام عبد الغفار، علم النفس الاجتماعي، دار النهضة العربية، ٩٧٠هـ.

- ۱۱- أحمد عزت راجع، أصول علم النفس، الأسكندرية، المكتب المصري الحديث (د.ت).
- ١٢- أحمد على الفنيش، أصول التربية، تونس، الدار العربية للكتاب، ١٩٨٢م.
- ۱۳- أحمد على مدكور، فنون اللغة العربية ومهاراتها الأساسية، بحوث الجمعية السعودية، اللقاء السنوى الثالث، ١٤١١هـ.
  - ١٤- أحمد فؤاد الأهواني، التربية في الإسلام، القاهرة، دار المعارف، (د.ت).
- ١٥ أكرم ضياء العمري، الخلافة الراشدة، ط١، المدينة المنورة، مكتبة العلوم
   والحكم، ١٤١٤هـ.
- 17- الألباني، صحيح الجامع الصغير، بيروت، دمشق، المكتب الإسلامي، 1979.
- ١٧- إبراهيم عبد المنعم الشربيني، قصد السبيل إلى الجنان ببيان كيف نحفظ القرآن، الزقازيق، هديل للنشر والتوزيع، ١٤١٥.
  - ١٨- الإمام أحمد بن حنبل، المسند، ط١، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤١٦هـ.
    - ١٩- الإمام أحمد بن حنبل، مسند الإمام أحمد بن حنبل، دار الفكر، (د.ت).
- · ۲ الإمام البخاري، صحيح البخاري، مصطفى ديب البغا، دمشق، بيروت، دار ابن كثير، اليمامة، ٧ ١٤٠٧.
- ٢١-الإمام مسلم، صحيح مسلم، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث، (د.ت).
- ۲۲- ابن الجوزي، مناقب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب، تحقيق: زينب إبراهيم، الدمام، رمادي للنشر، ١٤١٦هـ.

- ٢٣- ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق: محمد محيى الدين عبد الحميد، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٧هـ، د١، ص٩.
- ٢٤ ابن القيم، إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان، القاهرة، المكتبة القيمة، ٢٤ ابن القيم.
  - ٢٥- ابن القيم، الفروسية، دار التراث العربي (د.ت).
- ٢٦- ابن القيم، الفوائد، تحقيق: بشير محمد عيون، دمشق، مكتبة دار البيان، ١٤٠٧ هـ.
- ٢٧- ابن القيم، زاد المعاد في هديخير العباد، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعبد القادر الأنؤوط، بيروت، مؤسسة الرسالة، والكويت، مكتبة المنار الإسلامية، ١٤٠١هـ.
- ۲۸-ابن القيم، مدارج السالكين، تحقيق: محمد حامد الفقي، بيروت، دار الكتاب العربي، ۱۹۷۲م.
- 97- ابن القيم، مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، الإسكندرية، مكتبة حميدو، ١٣٩٩هـ.
- ·۳- ابن تيمية، مجموع الفتاوى، جمع وترتيب، عبد الرحمن بن قاسم، بـيروت، مطابع دار العربية، ١٣٩٨هـ.
- ٣١- ابن جماعة، تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلم، دار الكتب العليمة، (د.ت).
  - ٣٢- ابن حجر، تهذيب التهذيب، الطبعة الهندية، ١٣٢٧هـ.

- ٣٣- ابن حجر، فتح الباري شرح صحيح البخاري، بروت، دار المعرفة، (د.ت).
- ٣٤- ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، مكة المكرمة، دار الباز والتوزيع، ١٣٩٨هـ.
- ٣٥- ابن عبدالبر، الانتقاء في فضائل الثلاثة الأئمة الفقهاء، بيروت، دار الكتب العلمية.
- ٣٦- ابن عبدالبر، جامع بيان العلم وفضله، بيروت، دار الكتب العلمية، (د.ت).
- ٣٧- ابن قتيبة، الإمامة والسياسة، تحقيق: طه، محمد الزيني، مؤسسة الحلبي، (د.ت).
- ٣٨- ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: عبدالعزيز غنيم وآخرون، القاهرة، دار الشعب، (د.ت).
- ٣٩- ابن كثير، فضائل القرآن، تحقيق أبو إسحاق الحوييي، القاهرة، مكتبة ابن تيمية، ١٤١٦هـ.
- · ٤ ابن مفلح، الآداب الشرعية والمنح المرعي، القاهرة، مكتبة ابن تيميسة، (د.ت).
- 13- ابن هشام، السيرة النبوية، تحقيق: مصطفى السقا، وآخرون، دار الكنوز الأدبية، (د.ت).
- ٤٢-برهان الدين الزرنوجي، تعليم المتعلم طريق التعليم، القاهرة، مكتبة مصطفى الحلبي.

- ٤٣ بريكان القرشي، القدورة ودورها في تربية النشء، مكة المكرمة، مكتبة الفصلية، ٥٠٤ هـ.
- 25- بشير حاج التوم، اللغة العربية، النشرة التربوية، مركز البحوث التربوية والنفسية، مكة المكرمة، جامعة أم القرى، ١٤٠١هـ.
- ٥٥- البقاعي، نظم الدرر في تناسب الآيات والسور، القاهرة، دار الكتاب الإسلامي، ١٤١٣هـ.
- 27 بكر بن عبد الله أبو زيد، بدع القراء القديمة والمعاصرة، الطائف، دار الفاروق، ٤٠٠هـ.
- ٤٧-الترمذي، سنن الترمذي، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، بيروت، دار إحياء التراث العربي.
- ٤٨-الجزري، غاية النهاية في طبقات القراء، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤٠٠هـ.
- ٤٩ جيمس دانيل، إدارة الفصل، ترجمة محمد مصطفى زيدان، حدة، دار المجتمع العلمي، (د.ت).
  - ٥ حاجي خليفة، كشف الظنون، بيروت، دار الكتب العلمية، ١٤١٣هـ.
- ۱٥-الحافظ الهيثمي، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، بيروت، دار الكتــاب العربـي، ١٤٠٢هـ.
- ٥٢ حامد عبد السلام زهران، التوجيه والإرشاد النفسي، عالم الكتب، ١٩٨٢م.

- ٥٣-حسن إبراهيم حسن، الفكر التربوي عند بدر الدين ابن جماعة، من أعلام التربية العربية الإسلامية.
- ٤٥-حسن إبراهيم عبدالعال، فن التعليم عند بدر الدين ابن جماعة، الرياض، مكتبة التربية العربي لدول الخليج، ١٤٠٥هـ.
  - ٥٥-حسين سليمان قورة، تعليم اللغة العربية، دار المعارف، ١٩٨٦م.
- ٥٦ الخطيب البغدادي، الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع، تحقيق: محمود الطحان، الرياض، مكتبة المعارف، ١٤٠٣هـ.
- ٥٧- الخطيب البغدادي، الفقيه والمتفقه، تحقيق: عادل يوسف الفزاري، الدمام، دار ابن الجوزي، ١٤١٧هـ.
  - ٥٨ الدارقطني، سنن الدارقطني، القاهرة، دار المحاسن للطباعة.
- ٩٥-الذهبي، سير أعلام النبلاء، تحقيق: محمد نعيم العرقسوسي، مأمون صاغر
   جي، بيروت، مؤسسة الرسالة، ٢٠٢هـ.
- . ٦- الرامهرمزي، المحدث الفاصل بين الراوي والواعي، محمد عجاج الخطيب، دار الفكر، ٤٠٤ هـ.
- 71-الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الضل إبراهيم، بيروت، دار المعرفة، (د.ت).
- 77- الزرنوجي، تعليم المتعلم طرق التعلم، تحقيق: مردان قباني، بيروت، دمشق، المكتب الإسلامي، ٤٠١هـ.
  - ٦٣ الزرنوجي، تعليم المتعلم طريق التعلم، القاهرة، مكتبة مصطفى الحلبي.

- 75-سالك أحمد معلوم، الفكر التربوي عند الخطيب البغدادي، بدون دار نشر، 81- 12 هـ.
- ٦٥ سراج محمد وزان، كيف ندرس القرآن لأبنائنا، دعوة الحق، عـدد (٧٩)،
   مكة، رابطة العالم الإسلامي، ١٤٠٨هـ.
- 77-سراج وزان، التربية الإسلامية، دعوة الحق عدد ١١٢، رابطة العالم الإسلامي، ١٤١١هـ.
- ٦٧-سعيد القحطاني، الحكمة في الدعوة إلى الله تعالى، الرياض، مطبعة سفير، ١٤١٢هـ.
- 7۸- سعيد المغامسي، العلاقة بين حفظ القرآن وتعليم اللغة العربية لغيرالناطقين بها، مجلة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، عدد (١١)، ١٤١٥هـ.
- 97- سعيد المغامسي، دور القرآن الكريم في تنمية مهارات القراءة والكتابة لدى تلاميذ المرحلة الابتدائية بالمدينة، اللقاء السنوي الثالث، الجمعية السعودية للعلوم التربية والنفسية، ١٤١١هـ.
- · ٧- سعيد عبد العظيم، ضوابط شرعية للألعاب الرياضية، مجلة الحكمة عدد (٣)، ٥١٤١ه.
- ٧١-السمعاني، أدب الإملاء والاستملاء، تحقيق: أحمد محمد محمود، مطبعة المحمودية، ١٤١٤هـ.
- ٧٢- السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، شركة مكتبة مطبعة مصطفى الحلبي، ١٣٩٨هـ.
  - ٧٣- الشاطبي، الموافقات في أصول الشريعة، بيروت، دار المعرفة، (د.ت).

- ٧٤- صالح بن غانم السدلان، المسجد ودوره في التربية والتوجيه، الرياض، دار بلنسية.
- ٧٥-صالح عبد العزيز، عبد العزيز عبدالجيد، التربية وطرق التدريس، القاهرة، دار المعارف، (د.ت).
  - ٧٦ صبحي طه إبراهيم، التربية الإسلامية، عمان، دار الأرقم، ٤٠٦ هـ.
- ٧٧-صلاح عبد الفتاح الخالدي، مفاتيح للتعامل مع القرآن، الزرقاء، مكتبة المنار.
- ۷۸- طــاش کــبری زاده، مفتــاح دار الســعادة، بــيروت، دار الکتبالعلميـــة، در الکتبالعلميـــة، ۱٤٠٥
- ٧٩- الطبري، حامع البيان عن تأويل آي القرآن، بيروت، دار الفكر ١٤١٥.
- ۰۸- عباس محجوب، أصول الفكر التربوي، عجمان، مؤسسة علوم القرآن، دمشق، دار ابن كثير، ۱٤۰۸هـ.
- ٨١- عبد الحميد الصيد الزنتاني، أسس التربية الإسلامية في السنة النبوية، طرابلس الدار العربية للكتاب، ١٩٨٤م.
- ٨٢ عبد الرب نواب الدين، كيف تحفظ القرآن الكريم، المدينة المنورة، مكتبة ابن القيم، ٩٠٤ هـ.
- ٨٣- عبد الرحمن السعدي، طريق الوصول إلى العلم المأمول، الدمام، رمادي للنشر، ١٤١٦هـ.

- ٨٤ عبد الرحمن النحلاوي، مذكرة طرق التدريس لطلاب السنة الثالثة، الرياض، جامعة الإمام.
- ٨٥ عبد الرحمن النحلاوي، موضوعات في التدريس وطرقه العامة، مذكرة طلاب السنة الثالثة، الرياض، جامعة الإمام، ١٤٠٠هـ.
- ٨٦- عبد الرحمن بن ناصر السعدي، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، الخبر، مكتبة الهدى الإسلامية، الرياضي، مكتبة الخلفاء للكتاب الإسلامي، ١٤٠٨هـ.
- ٨٧- عبد الرحمن عبد الله صالح، المرجع في تدريس علوم الشريعة، الرياض، دار الفيصل الثقافية، ١٤١٧هـ.
- ٨٨ عبد الرحمن عبد الله صالح، المنهاج الدراسي، الرياض، مركز الملك فيصل، ١٤٠٦هـ.
- ٨٩-عبد العزيز الجربوع، آداب القارئ والقراءة لكتاب الله، رسالة ماحستير غير منشورة، الجامعة الإسلامية.
- ٩-عبد العزيز العروس، الأنصاص القرآنية، رواية ورش، المغرب، مطبعة سبارطيل، ٤١٦ هـ.
- ٩١ عبد العزيز القاري، سنن القراء ومناهج المحودين، ط١١، المدينة، مكتبة الدار.
- 97 عبد العزيز النغيمشي، علم النفس الدعوي، الريساض، دار المسلم، 87 عبد العزيز النغيمشي، علم النفس

- ٩٣ عبد العزيز بن عبد الفتاح القارئ، التجويد الميسر، مكتبة الدار، المدينة المنورة، ٤٠٤ هـ.
- ٩٤ عبد العزيز محمد ملائكة، تنمية مهارات القيادة الإدارية، بدون دار نشر، ٩٤ عبد العزيز محمد ملائكة،
- 90- عبد الغني عبود، الحاج العبدري، من أعلام التربية العربية، الإسلامية، الرياض، مكتب التربية العربي لدول الخليج، ١٤٠٩هـ.
- ٩٦-عبد القادر بن محمد النعيمي، دور القرآن في دمشق، تحقيق: صلاح الدين المنجد، بيروت، دار الكتب الجديدة. (د.ت).
- ٩٧ عبد الكريم بكار، مقدمات للنهوض بالعمل الدعوي، الرياض، دار السلم، ١٤١٧هـ.
  - ٩٨ عبد الكريم زيدان، أصول الدعوة، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٧ هـ.
- ٩٩ عبد اللطيف فؤاد إبراهيم، المناهج أسسها وتنظيمها وتقويم أثرها، مكتبة
   مصر.
- . . ١ عبد الله عبد الحميد، إعداد المعلم، المدينة مكتبة الغرباء، القصيم، دار البخاري، ١٤١٥هـ.
- ۱۰۱-عبد الله عبد الدائم، التربية عبر التاريخ، بيروت، دار العلم للملايين، ١٩٧٣م.
- ۱۰۲ عبد اللَّه على الحصين، يس عبد الرحمن قنديل، مهارات التدريس، الرياض، شركة موامر، ۱٤۰۹هـ.

- ۱۰۳ عبد الله قاسم الوشلي، المسجد ودوره والتعليمي عبر العصور من خلال الحلقة العلمية، صنعان، مكتبة الجيل الجديد، بيروت،مؤسسة الرسالة.
- ۱۰٤ عبد الهادي الفضلي، القراءات القرآنية، تاريخ و تعريف، بيروت، دار القلم، ١٩٨٠م.
- ٥٠١ -عدنان حسن باحارث، مسؤولية الأب المسلم في تربية الولد في مرحلة الطفولة، حدة، دار المجتمع.
- ۱۰۱-علي أحمد لبن، زاد المعلم، المنصورة، دار الوفاء للطباعة والنشر، 8٠٩- المعلم، المنصورة، دار الوفاء للطباعة والنشر،
  - ١٠٧ على أحمد لبن، مرشد المعلمة، مكتبة سفير، (د.ت).
  - ١٠٨ -علي الشوبكي، المدرسة والتربية، بيروت، دار مكتبة الحياة، (د.ت).
- ۱۰۹ على بن إبراهيم الزهراني، مبادئ مختارة لـلإدارة التربوية من السيرة النبوية، رسالة ماجستير جامع أم القرى، ١٤٠٥هـ.
- ١١- على عمر بادحدح، مقومات الداعية الناجح، جدة، دار الأندلسس الخضراء، ١٤١٧هـ.
- ۱۱۱- عمر فروخ، عبقرية العرب في العلم والفلسفة، بيروت، المكتبة العصريـة، 1979.م.
- ١١٢ عمر محمد الشيباني، من أسس التربية الإسلامية، طرابلس، النشأة العامـة للنشر والتوزيع، ١٣٩١هـ.
  - ١١٣- الغزالي، إحياء علوم الدين، بيروت، دار الندورة الجديدة.
  - ١١٤-فايز محمد الحاج، الصحة النفسية، بيروت، المكتب الإسلامي، ١٩٧٧م.

- ٥١١- فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء، جمع وترتيب أحمد عبد الرزاق الدويش.
- 117 فهد عبد الرحمن الرومي، محمد السيد الزعبلاوي، طرق تدريس التجويد، الرياض، مكتبة التوبة، ١٤١٧هـ.
  - ١١٧-القاضي أبو يعلى، طبقات الحنابلة، بيروت، دار المعرفة، (د.ت).
- ١١٨- القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، القاهرة، الهيئة المصرية للكتاب ١١٨- القرطبي، ج١، ص٣٩.
- 119 ماجد عرسان الكيلاني، تطور مفهوم النظرية الإسلامية، دمشق بيروت، دار ابن كثير، 1200هـ.
- ۱۲۰-الماوردي، أدب الدنيا والدين، تحقيق: مصطفى السقا، الرياض، مكتب التربية العربي لدول الخليج، ١٤٠٥هـ.
- ۱۲۱ محب الدين أحمد أبو صالح، أساسيات في طرق التدريس، الرياض، دار الهدى للنشر، ١٤٠٩ هـز
  - ١٢٢ محمد أحمد إسماعيل، علو الهمة، الرياض، مكتبة الكوثر، ١٤١٦هـ.
- ١٢٣ محمد أمين المصري، لمحات في وسائل التربية الإسلامية، بيروت، دار الفكر، ١٣٩٨هـ.
  - ١٢٤ محمد إبراهيم الحمد، سوء الخلق، الرياض، دار ابن خزيمة، ٦٠٤ هـ.
  - ١٢٥ محمد الأمين الشنقيطي، أضواء البيان، بيروت، عالم الكتب، (د.ت).
- ۱۲٦ محمد بن مصطفى بن حمد شعيب، الكلمات الحسان، الجيزة، مكتبة آل ياسر، ١٤١٥ هـ.

- ١٢٧ محمد حسن الحمصي، الإيمان بالله، دار الرشيد، الرياض، (د.ت).
- ۱۲۸ محمد خير عرقسوسي و آخرون، التعلم نفسياً وتربوياً، الرياض، دار اللواء، ۱٤۰۳هـ.
- ١٢٩- محمد رجب فرجاني، كيف تتأدب مع المصحف القاهرة، دار الاعتصام، ١٣٩٨هـ.
  - ۱۳۰ محمد رشید رضاي، تفسیر المنار، مصر، دار المنار.
  - ١٣١ محمد زياد حمدان، التعلم الصفي، حدة، تهامة للنشر، ٤٠٤ هـ.
- ١٣٢- محمد صالح سمك، فن التدريس للتربية الدينية، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، ١٩٧٨.
- ١٣٣ محمد صالح سمك، فن التدريس للتربية اللغوية، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، ١٩٨٦م.
- ١٣٤- محمد صلاح الدين مجاور، تدريس التربية الإسلامية، الكويت، دار القلم، ١٣٤.
- ١٣٥- محمد عبد العظيم الزرقاني، منه العرفان في علوم القرآن، دار إحياء التراث العربية، (د.ت).
- ١٣٦- محمد عبد العليم مرسي، المعلم والمناهج وطرق التدريس، الرياض، عالم الكتب، ١٤١٤هـ.
- ١٣٧ محمد عبد القادر أحمد، انتقادات موجهة لمناهج التربية الإسلامية، محلة التربية.

- ١٣٨- محمد عثمان كشميري، مناهجنا والتربية الإسلامية، محلة البحوث الإسلامية، عدد: (١٧)، الرياض.
- ۱۳۹ محمد عثمان نجاتي، الحديث النبوي وعلم النفس، القاهرة، بيروت، دار الشروق، ٩٠٤ هـ.
- ٠٤٠ محمد عثمان نجاتي، القرآن وعلم النفس، القاهرة، دار الشروق، ١٤٠٨هـ.
- ۱٤۱ محمد عطية الأبراش، روح التربية والتعليم، القاهرة، دار إحياء الكتب العربية، ١٩٩٥م.
- 1 ٤٢ محمد عطية الأبراشي، التربية الإسلامية وفلاسفتها، مطبعة عيسى البابي وشركاؤه، مصر، ١٣٩٥هـ.
- ١٤٣ محمد محمود محمد، علم النفس المعاصر في ضوء الإسلام، جدة، دار الشروق، ٢٠٥ ه.
- 1 ٤٤ محمد يوسف الكاندهلوي، حياة الصحابة، دمشق، بيروت، دار القلم، ١٣٧٩هـ.
- 120- محمود إسماعيل عمار، العلاقة بين الطالب والمعلم، الرياض، دار المسلم، العالم، العالم، العالم، العالم، دار المسلم، العالم الع
- 127 محمود قمــبر، دراسـات تراثيـة في التربيـة الإســلامية، الدوحــة، دار الثقافة، ٤٠٧هـ.
- ١٤٧ مقالات في الدعوة والإعلام الإسلامي، كتاب الأمة، عدد (٤١) مركز البحوث والمعلومات، الدوحة، ١٤١١هـ.

- ١٤٨ مناع القطان، مباحث في علوم القرآن، بيروت، مؤسسة الرسالة، ١٤٠٧ هـ.
- 9 ٤ ١ النووي، التبيان في آداب حملة القرآن، تحقيق: محمد الحجار، بيروت، دار ابن حزم، ٤١٤ هـ.
  - ٠٥١ النووي، المجموع شرح المهذب، دار الفكر، (د.ت).
- ١٥١-النووي، صحيح مسلم بشرح النووي، بيروت، دار إحياء التراث العربي،
- ١٥٢ هاشم حامد باركندي، الفروق في مهارات القراءة والإملاء والحساب بين طالبات تحفيظ القرآن الكريم والمدارس العادية في الصف الرابع الابتدائي، عمكة المكرمة، ١٤١١هـ.
- ١٥٣- يوسف الحمادي، أساليب تدريس التربية الإسلامية، الرياض، دار المريخ، ١٤١٧هـ.
- ١٥٤-يوسف عبد الوهاب أبو حمدان، العقاب ووظيفته في تغيير السلوك، مجلة الأمن عدد(١١)، ٢١٦هـ.

## الفهرس

| فُصل الأُول: الحلقات القرآنية ـ تاريخها ـ أهميتها ـ فضلها | . فضلها | ـ أهميتها ـ | . تاریخها . | القرآنية ـ | الحلقات | الأول: | لفصل |
|-----------------------------------------------------------|---------|-------------|-------------|------------|---------|--------|------|
|-----------------------------------------------------------|---------|-------------|-------------|------------|---------|--------|------|

| ٨  | القدمة                                                  |
|----|---------------------------------------------------------|
| ١٣ | موضوع البحث وتساؤلاته                                   |
| ١٤ | أهمية البحث والحاجة إليه يستستستست                      |
| ١٧ | أهداف البحث                                             |
| ۲۱ | تاريخ نشأة الحلقات القرآنية                             |
| ۲۱ | - المرحلة الأولى:مرحلة النشأة المباركة                  |
| ۲۲ | - المرحلة الثانية: مرحلة البلاغ والتعليم النبوي         |
| ۲۳ | - المرحلة الثالثة: مرحلة التلاميذ النجباء               |
|    | المرحلة الرابعة: مرحلة انتشار التعليم القرآني (المرجعية |
| ۲٧ | القرآنية في الأمصار)                                    |
| ٣١ | أهمية الحلقات القرآنية في المحتمع                       |
| ٣٥ | فضل الاجتماع في الحلقات القرآنية                        |
| ٣٨ | فضل تعلم القرآن في الحلقات القرآنية                     |
| ٤١ | فضل تعليم القيم القرآن في الحلقات القرآنية              |
| ٤٧ | السلف الصالح و تعليم القرآن                             |

| o                | حاجة المحتمع إلى معلم القرآن                       |
|------------------|----------------------------------------------------|
| الحلقات القرآنية | الفحل الثاني : صفات معلم القرآن في                 |
| ٦٥               | مدخل                                               |
| ٦٧               | أولاً: صفات المعلم الفطرية                         |
| ٦٧               | <ul> <li>سلامة الاعتقاد</li> </ul>                 |
| ٦٩               | – الإخلاص وصحة المقصد                              |
| ٧١               | - حسن الخلق <u>-</u>                               |
| ٧٣               | – الصبر على المتعلمين                              |
| ٧٦               | – الرفق بالمتعلمينــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ٧٩               | – الرحمة بالمتعلمين                                |
| ۸۲               | - التواضع للمتعلمين                                |
| λ ξ              | – العدل بين المتعلمين                              |
| ۸٦ <u></u>       | ثانياً: الصفات المعرفية لمعلم القرآن               |
| ٨٨               | ١- المعرفة الشرعية                                 |
| 9.               | ٧- المعرفة التخصصية                                |
| 97               | ٣– المعرفة التربوية                                |
| 97               | ٤ – الثقافة العامة                                 |
| ٩٨               | ثالثاً: الصفات الخارجية لمعلم القرآن               |
| 9 9              | ١- البشاشة والابتسامة الصادقة                      |

| 1                | ٢- حسن الشكل والمظهر                     |
|------------------|------------------------------------------|
| ١٠٤              | ٣- سلامة النطق وحسن البيان               |
| 1.0              | ٤- سلامة الجسم من الأمراض                |
| 1.7              | رابعاً: الصفات المهنية لمعلم القرآن      |
| ١.٧              | ١ – الخبرة التربوية                      |
| 1.9              | ٧- قوة الشخصية                           |
| 111              |                                          |
| الحلقات القرآنية | الفصل الثالث: مهارات التدريس فيُ         |
| ١٢٥              | مدخلمد                                   |
| ١٢٨              | مهارة إعداد الدرس القرآني                |
| ١٣٠              | مهارات آداب التلاوة في الحلقات القرآنية  |
| ١٣٠              | – أهمية آداب التلاوة في الحلقات القرآنية |
| 171              | ١- الطهارة الحسية                        |
| ١٣٣              | ٢- الطهارة المعنوية                      |
| ١٣٤              | ٣- إخلاص النية                           |
| ١٣٤              | ٤ – أدب هيئة الجلوس في الحلقة            |
| ١٣٤              | ٥- إحضار المصحف والمحافظة عليه           |
| 100              | ٦- الاستعاذة والبسملة                    |
| 177              | ٧- التحلي بأدب الإنصات                   |

| 147   | ٨– الترتيل والتؤدة وعدم الاستعجال في القراءة مع التدبر |
|-------|--------------------------------------------------------|
| 179   | ٩- تحسين الصوت عند التلاوة                             |
| ١٤٠   | ٠١- تعاهدِ المحفوظ                                     |
| ١٤١   | ١١- تعريف التلميذ بأدب المسجد                          |
| ١٤٢   | ١٢- الحرص على نظافة المسجد                             |
| 1 & ٣ | مهارة التمهيد التربوي                                  |
| 1 20  | مهارة الشرح المبسط                                     |
| 1 2 7 | مهارة تحديد الأهداف                                    |
| 1 2 7 | أهداف التلاوة                                          |
| ١٤٧   | أهداف الحفظ                                            |
| ۱ ٤ ٧ | الأهداف المعرفية                                       |
| ١٤٨   | الأهداف القلبية                                        |
| 1 £ 9 | الأهداف السلوكية                                       |
| ١٥٠   | تهيئة الوسائل الإيضاحية المناسبة                       |
| 101   | القراءة النموذجية                                      |
| 101   | القراءة الجزئية مع الترجيع                             |
| ١٥٤   | التحديد الكمي والزمني لكل سورة وحزب ومقطع              |
| 100   | مهارة عرض السورة                                       |
| 100   | القراءة الفردية من المصحف                              |

| 107 | القراءة الجماعية من المصحف         |
|-----|------------------------------------|
| 107 | التسميع الموزع واستعراض المحفوظ    |
| ١٥٨ | التقويم التربوي الجزئي             |
| ١٦. | الواحبات المنزلية                  |
| 171 | تسحيل الملاحظات الخاصة             |
| 177 | مهارات تدريس التجويد               |
| ١٦٤ | ١- التمهيد التربوي لأحكام التحويد  |
| 178 | ٢- العرض التعليمي                  |
| 178 | ٣- استنباطات التلاميذ              |
| 170 | ٤ - التطبيق النظري                 |
| 170 | ٥- الواجب المنزلي                  |
| 177 | مهارة استخدام الوسائل التعليمية    |
| 177 | الثمرات التربوية للوسائل التعليمية |
| ۸۶۸ | أنواع الوسائل التعليمية            |
| ١٧٣ | مهارة السؤال والجواب               |
| ١٧٨ | مهارة الإجابة على أسئلة التلاميذ   |
| ١٨٠ | مهارات الحفظ                       |
| ١٨٠ | بعض طرق الحفظ المقترحة             |
| ١٨١ | ١- ط بقة الحفظ الكلبة              |

| ١٨٣           | ٧- الطريقة الجزئية                       |
|---------------|------------------------------------------|
| 177           | ٣- الطريقة المشتركة                      |
| ١٨٧           | ٤- طريقة المحو التدريجي                  |
|               | ٥- طريقة الحفظ على فترات                 |
| 19.           | بعض العوامل المساعدة على الحفظ والتطبيق  |
| لقات القرآنية | الفصل الرابع المهارات التربوية في الد    |
| 7.7           | مدخل                                     |
| 7 • 9         | مراعاة حجات التلاميذ في الحلقات القرآنية |
| 711           | ١- الحاجات الفطرية أو الأساسية           |
| 717           | ٧- الحاجات التربوية والنفسية             |
| Y 1 V         | التربية بالسيرة الحسنة                   |
| 719           | مهارة التدرج التربوي                     |
| 777           | مهارة معرفة بيئة المتعلم                 |
| 770           | مهارة معرفة الفروق الفردية               |
| 777           | مهارة معرفة خصائص النمو                  |
| 779           | مهارة الخطاب اللفظي                      |
|               | التفاعل الاجتماعي داخل الحلقات القرآنية  |
| 7 £ 9         | مهارة الإنصات                            |

| 707               | مهارة الحفز التربوي في الحلقات القرآنية          |
|-------------------|--------------------------------------------------|
| 707               | ١- الحوافز المادية                               |
| 707               | ٢- الحوافز التربوية والنفسية                     |
|                   | ٣- الحفز الميداني                                |
| Υολ               | ٤- الحفز الأخروي                                 |
|                   | ٥- الحفز التربوي السلبي                          |
| 77.               | مهارة التشويق التربوي                            |
| ، القرآنية        | الفصل الخامس : مهارات إدارة الحلقات              |
| 7 7 7             | مدخل                                             |
| Y V £             | أولاً: وسائل مهارة إدارة الحلقة القرآنية         |
| ۲٧٤               | – مهارة تهيئة الحلقة القرآنية                    |
| Y V 0             | - مهارة الإدارة الذاتية                          |
| ۲۷٦               | - العناية بدفتر متابعة التلاميذ                  |
| <b>Y V V</b>      | – مراعاة آداب الحلقة القرآنية                    |
| <b>Y V V</b>      | – الانتباه لسلوك التلاميذ داخل الحلقة القرآنية   |
| Y V A             | - لوحة التعليمات وأخبار الحلقة                   |
| Y V 9             | - الاستعانة بالسجلات التطبيقية                   |
| للقة القرآنية ٢٨٠ | – انتباه المعلم وحرصه على معرفة ما يجري داخل الح |
| ۲۸۱               | – تحديد الواجب المنزلي ومتابعته                  |

| ۲۸۲   | – توزيع التلاميذ في الحلقة وتنظيمهم                |
|-------|----------------------------------------------------|
| ۲۸۳   | - دليل المعلم التنظيمي                             |
| ۲۸٤   | – دليل الطالب التربوي                              |
| ۲۸٤   | - مراعاة قواعد فن التعامل                          |
| ٣٨٦   | ثانياً: مهارة المتابعة المنزلية                    |
| Y     | – العلاقة بين المعلم وولي أمر التلميذ              |
| Y     | ١ – الزيارات الميدانية المستمرة                    |
| ۲۹٠   | ٢ - مجالس الآباء العامة                            |
| 791   | ٣- جمعية الآباء القرآنية                           |
| Y 9 Y | ٤ – الاتصال الشخصي بين المعلم وولي أمر المتعلم     |
| ۲۹۳   | ثالثاً: مهارةالتقويم التربوي في الحلقات القرآنية   |
| 797   | – تعريف التقويم التربوي وأهميته                    |
| Y97   | أدوات التقويم                                      |
| Y 9 V | مظاهر التقويم التربوي المقترحة في الحلقات القرآنية |
| 797   | ١- التقويم التربوي اليومي                          |
| 799   | ٢- التقويم التربوي الشهري                          |
| Y 9 9 | ٣– التقويم التربوي الفصلي                          |
| ٣٠٣   | - بعض قواعد مهارة التقويم                          |
| ٣٠٥   | ثمرات التقويم التربوي                              |

| ۳.٦         | رابعا: مهارة التأديب التربوي                 |
|-------------|----------------------------------------------|
| ٣٠٩         | ١ – التوجيه التربوي                          |
|             | ٢- التشجيع والتعزيز                          |
| ٣١٠         | ٣- الحرمان من الحفز والتشجيع                 |
|             | ٤ - التجاهل التربوي                          |
| ٣١١         | ٥- التصحيح الزائد                            |
| ٣١٢         | ٦- التهديد اللفظي                            |
| ٣١٣         | ٧- العقاب البدني                             |
| ٣١٥         | ٨- الاتصال بولي أمر التلميذ                  |
| ٣١٦         | ٩- الإيقاف الموقت أو الإقصاء النهائي         |
|             | خامساً: مهارةحل المشكلات في الحلقات القرآنية |
| ٣٢١         | - بعض مظاهر المشكلات في الحلقات القرآنية     |
| 777         | – الأسلوب الإجرائي لحل المشكلات              |
| ٣٢٣         | ١- الرغبة والاستعداد لحل المشكلة             |
| ٣٢٣         | ٢- العمل على تصنيف المشكلة                   |
| ٣٢٤         | ٣- الممارسة العملية لحل المشكلة              |
| ٣٢٤         | ٤ – اختيار الحل الأمثل                       |
|             | سادساً: مهارة النشاط التربوي                 |
| <b>77</b> A | ضوابط النشاط التربوي                         |

| ٣٢٩        | أنواع الأنشطة المقترحة                               |
|------------|------------------------------------------------------|
|            | سابعاً: المعوقات التربوية في الحلقات القرآنية        |
| ~~~        | ١ – ضعف التلاميذ العلمي                              |
| <b>TTT</b> | ٧- كثرة التلاميذ                                     |
| ~~~        | ٣- ضعف الصلة بين الأسرة والحلقة                      |
| ٣٣٤        | ٤- جهل المعلم بالأساليب التربوية                     |
| 770        | ٥- قسوة المعلم                                       |
| ٣٣٦        | ٦- اقتصار المعلم على تلقين الآيات القرآنية           |
| ٣٣٨        | ٧- النظرة المصغرة للتلاميذ                           |
| ٣٣٩        | ٨- ضعف الصلة الاجتماعية بين التلاميذ                 |
| ٣٤٠        | 9 – عدم اعتراف المعلم بالخطأ                         |
| ٣٤٠        | ١٠ - ضعف المعلم في التلاوة وأحكام التحويد            |
| TE1        | ١١- ارتياد المعلم في مواطن التهم                     |
| ٣٤٢        | ١٢- العجلة في التعليم                                |
| ٣٤٣        | ١٣ – محاباة المعلم لأحد التلاميذ أو بعضهم            |
| ٣٤٣        | ١٤- عدم السماح لهم باللعب                            |
| 7 6 0      | ثامناً: الثمرات التربوية والتعليمية للحلقات القرآنية |
| T & 0      | - إحياء الطريقة النبوية في التلقي                    |
| ٣٤٦        | -<br>- استمرارية سلسلة السماع القرآني                |

| T & V       | – العمل بقمتضي العلم                          |     |
|-------------|-----------------------------------------------|-----|
| <b>~</b> £V | - إحياء رسالة المسجد                          |     |
| ٣٤٨         | – التفوق الدراسي                              |     |
| <b>70.</b>  | - الحصول على الرحمة الربانية                  |     |
| 701         | - التعلم الاجتماعية                           |     |
| <b>707</b>  | – اِكتساب ملكة التدبر                         |     |
| <b>707</b>  | – رفع منزلة أهل الحلقات الحفاظ                |     |
| <b>707</b>  | – الانتفاع بملازمة معلم القرآن                |     |
| <b>700</b>  | - تربية العواطف الدافعة والرادعة عند التلميذ. |     |
| <b>700</b>  | – حسن خلق المتعلم                             |     |
| <b>707</b>  | - سلامة النطق                                 |     |
|             | خاتمة                                         | 11  |
| <b>٣ο</b> Λ | – النتائج                                     | ٠,  |
| ٣٦٠         | – التوصيات والمقترحات                         | ۲   |
| ٣٦٩         | ت المراجع                                     | ثىد |